### منندى مكتبة الاسكندرية www.alexandra.ahlamontada.com



لو ك



ذيكارت



لو ثر



أرسطو



سقراط



راسل



نيتشه



هيغل



h:15



فو لتبر

# الفارس في الفارس في المارس في المارس

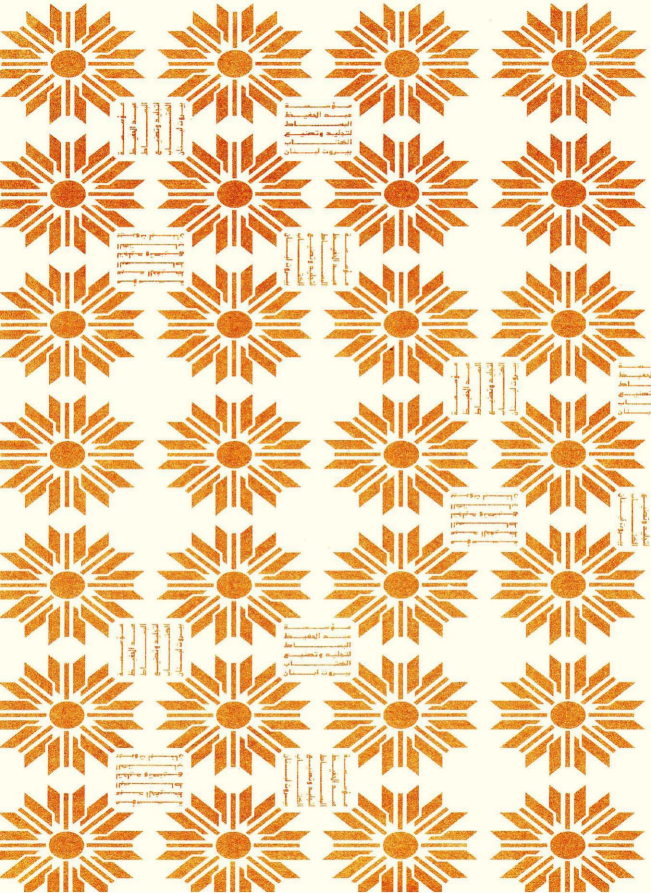
(الفكلسفَتُ - المنكاطِهة - المنكلِّون اللاهوتيون - المتصوفون)

[طبعة ثالثة مفهرسة]



اعتداد جورة طابيشي





معج الفت للسفة - المت المقدة - المت المتحاليون المتحاليون المتحاليون )

## معجم الفت المنت المنت المت كالمون ( الفت لاسفة - المنت طِقة - المت كالمون اللاهوتبون - المتيصر فون )

اعبداد: جورج طرابیب شی

[طبعة ثالثة مفهرسة]

دَارُ الطَّلَيْعَتْ للطِّبَاعِيْ وَالنَّشُرُ وَالنَّشُرُ لِللَّهِ السَّالِ اللَّهِ النَّهُ اللَّهِ اللَّهِ النَّالِي اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

حقوق الطبع محفوظة لدار الطليعة للطباعة والنشر

بيروت ـ لبنان ص.ب ١١١٨١٣ الرمز البريدي ٩٠ ٢٢٠ ١١٠ تلفون ٣١٤٦٥٩/ ٠١

فاکس ۳۰۹٤۷۰ ـ ۱ ـ ۹٦۱

e-mail:daraltalia @ yahoo.com

الطبعة الأولى أيار (مايو) ١٩٨٧ الطبعة الثانية كانون الأول (ديسمبر) ١٩٩٧ الطبعة الثالثة تموز (يوليو) ٢٠٠٦

#### مقدمة الطبعة الثانية

تصدر هذه الطبعة الثانية بعد نحو عشر سنوات من صدور الطبعة الأولى.

وعدا بعض تنقيحات واستدراكات أملاها هذا التقادم الزمني، فإن الطبعة الجديدة هذه تضم ما يُقارب ثلاثمئة فيلسوف تمت إضافتهم من مختلف الأزمان ومن مختلف البلدان، ولا سيما من بين المحدثين والمعاصرين.

وبما أنه كان يفترض أن يتلو معجم الفلاسفة هذا معجم للمؤلفات الفلسفية، فقد كنا مهدنا لهذا العمل بوضع علامة (\*) بجانب عنوان كل مؤلّف يفترض أن يرد ذكره وتحليله كمادة قائمة بذاتها في معجم المؤلفات الفلسفية. ولئن لم يقيض لنا أن ننجز ما كنا نخطط له، فإننا ما زلنا نأمل أن يتصدى مَنْ سيأتي بعدنا لإخراج معجم المؤلفات هذا الذي تمسّ حاجة الثقافة العربية إليه.

وقد كان معوَّلنا في إعداد هذه الطبعة الثانية على معجم الفلاسفة Dictionnaire des philosophes الذي أشرف على إصداره بالفرنسية ديني هويسمان، بقدر ما كان عمادنا في إعداد الطبعة الأولى على معجم المؤلفين Dictionnaire des auteurs الذي أشرف على تحريره جاك بروس والذي كان صدر في نحو ٣٢٠٠ صفحة عن منشورات لافون الفرنسية وبومباني الإيطالية عام ١٩٨٠. ولكن حتى يأتي المعجم شاملاً، بقدر الإمكان، لجميع الفلاسفة في العالم، شرقاً وغرباً، قديماً وحديثاً، فقد اعتمدنا أيضاً على معاجم ومؤلفات جامعة أخرى، ومنها معجم روبير لأسماء الأعلام Le Robert des noms propres، ومعجم الفلسفة الحديثة La philosophie moderne، ومعجم لاروس للفلسفة Larousse de la philosophie وموسوعة العالم المعاصر: الفلسفة Larousse de la monde actuel: La philosophie وتاريخ الفلسفة Histoire de la philosophie لإميل برهييه، وتاريخ الفلسفة الصادر ضمن موسوعة لابلياد في ثلاثة مجلدات وفي ٤١٠٠ صفحة Encyclopédie de la Pléiade: Histoire de la philosophie والفلسفة في العصر الوسيط لإتيين جلسون في مجلدين La Philosophie au moyen âge، والفلسفة السوفياتية والغرب لبرنار جو La Philosophie Soviétique et l'occident، والموسوعة الفلسفية ليودين وروزنتال، وتاريخ الفلسفة الإسلامية لهنرى كوربان Histoire de la Philosophie Islamique، وبخاصة منه الجزء الثاني غير المنشور بالعربية: الفلسفة الإسلامية منذ موت

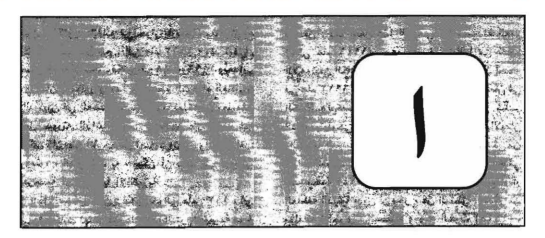
ابن رشد وإلى أيامنا هذه، والفلسفة المعاصرة في أوروبا لبوشنسكي، Leçons ابن رشد وإلى أيامنا هذه، ودروس في تاريخ الفلسفة لهيغل في سبعة مجلدات Dictionnaire rationaliste. والمعجم العقلاني sur l'histoire de la philosophie

وكما سيلاحظ القارىء، فإن لهذا المعجم ميزتين ينفرد بهما: فالمواد الرئيسية فيه موقّعة بأسماء محرريها، وهم في الغالب دارسون اختصاصيون أو أساتذة مدرّسون في جامعات شتى من العالم؛ كما أن المواد المتعلّقة بمشاهير الفلاسفة خُتمت بـ «منتخبات» مما قاله فيهم مشاهير آخرون أو نقّاد ودارسون في مختلف حقب التاريخ. وسوف يُلاحظ القارىء لا تنوعاً في هذه الأحكام فحسب، بل كذلك تناقضاً، وهذا ما يتيح له أن يكوّن رأياً أدق وأكثر اتصافاً بالنقدية عن كل فيلسوف.

وهذا المعجم، الذي أراد أن يكون جامعاً للفلاسفة والمناطقة واللاهوتيين والمتصوفين من جميع الأزمنة ومن جميع البلدان، خالف قاعدة متبعة في كثير من المعاجم، فضم من المعاصرين لا الأموات وحدهم، بل كذلك الأحياء، وأفسح مجالاً واسعاً لعرض آرائهم ومذاهبهم، على الرغم من أن تطور أكثرهم لم يكتمل.

بقي أن نقول إن مواد هذا المعجم رُتُبت بحسب التسلسل الأبجدي العربي، دونما اعتبار له «أل» التعريف. وقد وضعنا تحت كل اسم مقابله الفرنسي أولاً، ثم الإنكليزي، وأخيراً، وفي بعض الحالات الضرورية، مقابله اللاتيني. وفيما يتصل بالفلاسفة العرب والمسلمين، فقد اعتمدنا في كتابة أسماء اعتمدنا في كتابة أسماء الفلاسفة بالإنكليزية، بطريقة الموسوعة البريطانية في كتابة أسماء الأعلام. أما فيما يتصل أخيراً بالفلاسفة المحدثين، فقد أبقينا على أسمائهم كما تُكتب وتُلفظ باللغات الأصلية التي كتبوا بها.

#### منتدى مكتبة الاسكندرية الاسكندرية www.alexandra.ahlamontada.com



#### آبل، كارل أوتو

#### Apel, Karl Otto

فيلسوف ومدرس الماني للفلسفة (١٩٢٢ - ). جدد الفلسفة المتعالية الكانطية من خلال ربطها بلغة الاتصالات الحديثة. فعنده أن اللغة في الكم المتعالي الأول، أي تشكّل شرطاً قبلياً لكل صحة فهم. وقد انصب بحثه أيضاً على إقامة روابط وثيقة بين الثقاليد الانكلو - ساكسونية في الفلسفة التحليلية والتقاليد الاوروبية القارية في الفينوميتولوجيا والوجودية ونظرية التفسير. وفي إطار نظرية مجتمعية فحص عن شروط نقد حقيقي للايديولوجيا كان قريباً في تفكيره من يورغن هابرماس ومتميزاً عنه في أن معاً من مؤلفاته: فكرة اللغة في مأثور عنه في أن معاً من مؤلفاته: فكرة اللغة في مأثور الفسفة (١٩٧٣)، السميوطيقا المتعالية كفلسفة أولى (١٩٧٧)، كيف نفهم هابرماس ضداً على هابرماس شداً على هابرماس شداً على

## آدم بولشرا مولييريس

#### **Adam Pulchrae Mulieris**

لاموتي فرنسي كتب باللاتينية ، من النصف الأول من القرن الثالث عشر . ريما كان معنى اسمه « آدم المراة الجميلة ، له كتاب العقول . وفيه يظهر تأثير الوغسطينوس الذي علم أن الله نور . لكن آدم يستلهم ايضاً من الميتافيزيقا النورية التي ينشئها الفلاسفة الذين وضعوا مراتب للوجود وللمعرفة .

درس في جامعات بورتوريكو وارلندا واسبانيا، وهو

نائب رئيس نادي اليونسكو في اسبانيا. وقد اشرف على مشروع في ثلاث حلقات عن التاريخ النقدي

للفكر الإسبائي. وفكره الفلسفي تشرطه المفارقة

المركزية للعالم المعاصر عقلانية الوسائل ولاعقلانية

الغايات من مؤلفاته الفلسفة الإسبانية في أميركا

(١٩٦٧)، الثقافة في أوروبا (١٩٧١)، الأسطورة

والثقافة (١٩٧١). الصناعة الثقافية في اسبانيا

(١٩٧٥)، التاريخ النقدى للفكر الاسباني (١٩٧٩)

#### آدم دي سان ـ فكتور

#### Adam De Saint- Victor Adam Of Saint- Victor

اطلق عليه هذا الاسم بالنظر إلى انتمائه إلى دير

#### آبلان، خوسیه لویس

#### Abellan, José Luis

فيلسوف اسباني ولد في مدريد عام ١٩٣٣ وتخرج من جامعتها دكتوراً في الفلسفة عام ١٩٦٠.

سان - فكتور ، القائم في جوار باريس . يعود تاريخ ولادته ، على الأرجح ، إلى عام ١١١٢ ؛ وقد توفي ، حسبحوليات سان-فكتور،في ١١٩٨ ، ويعدادم دي سان - فكتور واحداً من أعظم الشعراء الفنائيين والدينيين في العصر الوسيط . وما نملكه من معلومات حول سيرته الذاتية ضئيل ، علاوة على كونه غير مؤكد . كان على الأرجح من أصل بروتاني، وإن كان لقب وبريتوه ، الذي لُقُب به ، يمكن أن يعود إلى بروتانيا الفرنسية أو بريطانيا الانكليزية .

دخل آدم دیر سان \_ فکتور حوالی عام ۱۱۳۰ ، ای في وقت كانت تهيمن فيه على هذا الدير شخصية هوغ دى سان ـ فكتور (١٠٩٦ ـ ١١٤١) القسوية والطاغية . وكان هوغ من عمالقة الفكر الصوفى في العصير الوسيط ، وقد خلفه ريشار ( ؟ \_نحو ١١٧٣ ) ، الصوفى والشارح ، والذي يعتبر بدوره من وجوه ذلك العصر البارزة . وقد عرف آدم ، المتخرج من مدرستهما ، كيف يترجم في نشيده الغنائي ترنيمات (\*) موضوعات المذهب الفكتوري ، ساعياً إلى التوفيق بين النزعة الجدلية التي مثَّلها أبيلار ، وبين الاندفاعات الوجدانية لمناهضي الجدلية الذين كان يتزعمهم برنار دي كليرفو . والواقع أن « ترنيمات » مؤلفنا تجمع بين النبرات الصوفية العذبة وجرأة الفكر اللاهوتي ، في جو صاف من التقوى والتأمل . وقد عاش آدم حياة خشوع وتأمل ، ناذراً نفسه لعمله الليتورجي والديني .

#### آدم ، كارل

#### Adam, Karl

لاهوتي الماني . ولد في ٢٢ تشرين الأول ١٨٧٦ ، وتوفي في توبنغن في ١ نيسان ١٩٦٦ . سيم كاهناً عام ١٩٠٠ ، ونال شهادة الدكتوراه في اللاهوت من ميونيخ علم ١٩٠٤ بأطروحة حول مفهوم الكنيسة لدى مرتليانوس . وفي عام ١٩٠٨ نشر دراسته الاساسية حول مذهب القديس اوغوسطينوس في استحالة القريان. وعلم اللاهوت الاخلاقي في ستراسبورغ من المعالدي في كرسي اللاهوت الحقائدي في كرسي اللاهوت الحقائدي في الشهر كلية للاهوت بالمانيا ، وهي كلية

توبنغن . وقد شغل هذا الكرسي ما سمح له العمر (حتى عام ١٩٤٦) . وهو يعد في ايامنا من اعظم اللاهوتيين الكاثوليكيين . وقد اصاب شهرة منذ اصدر في عام ١٩٢٣ دراسته حول الإيمان وعلم الايمان في الكاشوليكية ، التي طبق فيها منهج شلر الفينومينولوجي على دراسة الوقائع المتصلة بالايمان والمعرفة الدينية . ثم امتدت شهرته إلى انحاء شتى من العالم المسيحي مع صدور دراسته الوجه الحقيقي للمسيحية (١٩٢٤) التي عزف فيها على جميع أوتار العاطفة الدينية بدون أن يخرج عن المنطق . ونذكر من والمسيح وروح الغرب (١٩٢٨) ، ووحدة الكنيسة والمسيح وروح (١٩٤٨) ، ووحدة الكنيسة في المنظور الكاثوليكي (١٩٤٧) ، ومسيح الايمان في المنظور الكاثوليكي (١٩٤٧) ، ومسيح الايمان

#### آدمز، جورج بلمبتون

#### Adams, George Plimpton

فيلسوف أميركي (١٨٨٢ ـ ١٩٦١). أستاذ الفلسفة في جامعة كولومبيا بنيويورك. كان مفكراً مثالياً وجمع بين التأمل الميتافيزيقي والنظر السوسيولوجي. من مؤلفاته: المثالية والعصر الوسيط (١٩١٩)، المعرفة والمجتمع: مقاربة فلسفية للحضارة الحديثة (١٩٣٨)، الإنسان والميتافيزيقا (١٩٤٨).

#### آدمسون ، روبرت

#### Adamson, Robert

فيلسوف اسكتلندي . ولد في إدنبرة عام ١٨٥٢ ، وترفي في غلاسكو عام ١٩٠٢ . كان من أنصار الواقعية النقدية في الفلسفة ، وجعل من وعي الذات نتاج تطور روحي . من مؤلفاته : تطور الفلسفة الحديثة ، وقد نشر في العام التالي لوفاته (١٩٠٣) .

#### آرنت، حنة

#### Arendt, Hannah

فيلسوفة واختصاصية في النظرية السياسية وليسوفة واختصاصية في النظرية السياسية وفريبورغ وهايدلبرغ، وكان من أساتذتها ياسبرز وفريبورغ وهايدلبرغ، وكان من أساتذتها ياسبرز الذي كانت المنقذة الأدبية لوصيته وهايدغر. تركت المانيا إلى فرنسا عام ١٩٣٧، ثم هاجرت إلى على الجنسية الأميركية. وبعد أن تعاونت مع مؤسسات يهودية وشاركت في تحرير عدد من المجلات، اتجهت متأخرة نحو التدريس الجامعي، وقد دعيت للمحاضرة في بركلي وبرنستون وشيكاغو على التوالي قبل أن تتفرغ للتدريس نهائياً في المدرسة الجديدة للبحث الاجتماعي بنيويورك. وقد حازت حنة ارنت على جائزة ليسنغ عام ١٩٥٩، ثم على جائزة سونينغ عام ١٩٧٥ لمساهمتها في الثقافة الأوروبية.

تنتمى حنة آرنت إلى المأثور الكبير للفلسفة السياسية. ويُسائل تأليفها من جديد المفاهيم السياسية الأساسية من قبيل الديموقراطية والسلطة والعنف والتسلط والسيطرة، مع إحالة متميزة إلى الحاضرة اليونانية و«فضائها السياسي المشترك». وقد قارنت في دراستها عن الثورة الصادرة عام ١٩٦٧ بين الثورتين الفرنسية والأميركية اللتين أعادتا، في لحظة اشتعالهما، إنتاج التجربة الأصيلة للمدينية اليونانية. ولئن يكن الطابع العام ل «السعادة» و «الحرية» اللتين استهدفتهما كلتيهما قد زال من تقاليدنا \_ وهذا موضوع كتابها عن أزمة الثقافة (١٩٧٢) \_ فإن الثورة الأميركية هي وحدها التى توصلت إلى تأسيس فضاء عام دائم وإلى إرساء «بنية جديدة للسلطة». ولكن الكاتبة تأخذ أيضاً موقفاً نقدياً من الديموقراطية الأميركية المعاصرة، مرتئية أن اشتغالها قد زيفه نظام الأحزاب، وتحامى في كتابها من الكذب إلى العنف (١٩٧٣) عن فكرة شبه طوباوية لديموقراطية جذرية تصدر فيها الدولة عن «مجالس» بدون أن يكون أساسها مبدأ السيادة، وبحيث لا يكون لها سوى وظيفة «افقية» إن جاز التعبير.

ويقترن هذا التفكير حول الديموقراطية والسلطة والحرية بتحليل لطبيعة التوتاليتارية وشروط ظهورها (أصول التوتاليتارية، ١٩٥١). فليس مرد التوتاليتارية إلى أيديولوجيات، بل إلى واقع نظام سياسي يعمل على تذرير الأفراد بحيث يصيرون قابلين للإبدال والمقايضة بعضهم ببعض، علماً بأن الخلط بين المضمار العام والمضمار الخاص هو ما يتيح شروط الإمكانية لذلك.

ويجد تفكير حنة آرنت الفلسفي ختامه في كتابها الذي نشر بعد وفاتها حياة الروح (١٩٧٨) والذي يكرس عودة إلى فكر «غير راهن» أي إلى «الفلسفة الخالصة» حسب تعبيرها. وهو فكر يعمل في العزلة وبصورة مجزأة ويعكس في مسعاه إلى «التفكيك» فقدان الحداثة المعاصرة لتقاليدها البنائية [ميشيل - إيرين برودني].

#### آرون، ريمون

#### Aron, Raymond

من كبار ممثلى الانتلجنسيا الفرنسية في فترة ما بعد الحرب العالمية الثانية (١٩٠٥ ـ ١٩٨٣). من جيل جان بول سارتر وبول نيزان قرأ منذ وقت مبكر علماء الاجتماع وفلاسفة التاريخ الألمان وكان أول كتاب نشره: مدخل إلى فلسفة التاريخ (١٩٣٨)، وهو في الأصل أطروحته للدكتوراه. ابتداء من عام ١٩٤٦ افترق عن سارتر لتعاطف هذا الأخير مع الشيوعيين. وقد عرض أفكاره السالبة حول الماركسية في كتابه الذي أصاب شهرة كبيرة: أفيون المثقفين (١٩٥٥). وتناول نقده ثلاث كلمات «مقدسة» في حينه: اليسار، الثورة، البروليتاريا. وفى الواقع، لم يكن هدفه الشيوعيين أنفسهم، بل «التقدميون» من المثقفين الفرنسيين الذين كانوا يبدون عن حساسية مفرطة إزاء نواقص الديموقراطية الغربية ويعبئون طاقاتهم الفكرية لتبرير أخطاء الماركسية وجرائم ستالين. وكان رأس حربة نقده موجهاً إلى سارتر نفسه وإلى موريس مرلو بونتي. في عام ١٩٥٥ انتخب لشغل كرسى علم الاجتماع فى السوربون، ففرضت دروسه نفسها للحال وكأنها

آريوس

من كلاسيكيات علم الاجتماع المعاصر: ثمانية عشر درساً في المجتمع الصناعي (١٩٦٣)، صبراع الطبقات (١٩٦٤)، الديموقراطية والتوتاليتارية (١٩٦٥)، مراحل الفكر السوسيولوجي (١٩٦٧). وعندما وقعت في عام ١٩٦٨ «الثورة الطلابية» وقف منها، بعكس سارتر وممثلى الانتلجنسيا اليسارية، موقفاً معارضاً صارماً، وأدان أهدافها ووسائلها في كتابه الثورة المفتقدة (١٩٦٨). وفي كتابه التالي: من عائلة مقدسة إلى أخرى: دراسة في الماركسيات الوهمية (١٩٦٩) أجرى تحليلاً نقدياً لاذعاً للكيفية التى كان يجرى بها توظيف ماركس ايديولوجياً من قبل سارتر. وعلى الأخص من قبل لوي التوسر الذي كان أنذاك في قمة شهرته. وفي الأعوام التالية نذر قلمه لدراسة مطولة لفكر كلاوزفتز تحت عنوان: معاقلة الحرب: كلاوزفتز (١٩٧٦). فالحرب هي أكثر ما يتعارض مع الآمر الأخلاقي للفلسفة الكانطية، ولكنها في الوقت نفسه أكثر ما لا يمكن للمفكر السياسي أن يتجاهله. فوجوب الوجود وواقع الوجود هما هنا في حالة طلاق تام. ومع ذلك فإن الحرب هي أكبر ميدان لمران العقل في مظهرَى قوته وهشاشته معاً. والموقف من الحرب وتحديداً حرب فيتنام ـ كان هو العلة في تجدد الخصومة بين سارتر وآرون. فعلى حين أن كبير مفكري اليسار الفرنسي نظم مع الفيلسوف البريطاني برتراند راسل محكمة دولية لإدانة جرائم الحرب الأميركية في فيتنام، فإن أرون، الذي ارتقى هو الآخر إلى مصاف كبير مفكرى الليبرالية الفرنسية أيد بالمقابل حرب الأميركان في فيتنام وقصفهم لهانوي. ومع ذلك، تم نوع من «مصالحة تاريخية» بين الخصمين في آخر حياتهما، وذلك بتوقيعهما على عريضة مشتركة موجهة إلى رئيس الجمهورية الفرنسية للتدخل من أجل مساعدة «لاجئى القوارب» الهاربين من فيتنام. والواقع أن التاريخ الذي بدا وكأنه يعطى الحق لسارتر اليساري والملتزم أثناء حياة الخصمين، دار على نفسه ١٨٠ درجة وبدا وكأنه يعطى الحق ـ بعد الوفاة ـ لأرون الليبرالي [بيار مانان].

□ «إذا ما قيض لأحدهم أن يتجشم مشقة قراءتي غداً، فسيكتشف التحليلات والصبوات والشكوك التي

كانت تعمر وجدان إنسان مشبع بالتاريخ» [ريمون أرون].

#### آريـوس

#### **Arius**

هرطوقي شهير ليبي الأصل (نحو ٢٥٦ ـ ٣٣٦م). أخذ العلم عن لوقيانوس الأنطاكي ، وسيم كاهناً ، وأخذ ينشر آراءه قبل سنة ٣٢٠ بقليل ، فكفَّره من أجلها مجمع عقد في الاسكندرية ، فلجاً هو إلى فلسطين حيث ألف كتاباً باليونانية بعنوان تاليا ، أي المائدة تعمد فيه أسلوباً يجمع بين النثر والشعر ، ترويجاً لمذهبه بين أهل الحرف والصناعات .

كان يقول إن الله واحد غير مولود ، لا يشاركه شيء في ذاته تعالى . فكل ما كان خارجاً عن الله الاحد إنما هو مخلوق من لا شيء بإرادة الله ومشيئته . أما د الكلمة ، أي المسيح فهو وسط بين الله والعالم . كان ولم يكن زمان ، لكنه ليس ازلياً ولا قديماً . بل كانت مدة لم يكن فيها «الكلمة» موجوداً . فالكلمة مخلوق ، بل إنه مصنوع . وإذا قيل إنه مولود ، فبمعنى أن الله تبناه . ويلزم عن ذلك أن الكلمة غير معصوم ، ولكن استقامته حفظته من كل خطأ وزلل . فهو دون الله مقاماً ، ولو كان معجزة الأكوان خلقاً . وقد بلغ من الكمال ما يستحيل معه أن يكون شيء أكمل منه رتبة .

لقد كان مؤدى مذهب آريوس الواحدي إنكار لاهوت المسيح وتصوره إنساناً محضاً ، وان يكن لامتناهي العظمة . لذا اتخذ آباء الكنيسة المجتمعون في نيقيا سنة ٣٢٥م قراراً بإدانته وتكفيره ، وبإعلان المسيح مساوياً للأب في الذات والجوهر . ثم جاء مجمع القسطنطينية (٣٨١م) ليكرس عقيدة الثالوث وليعطيها المسهورة : د إله واحد في ثلاثة أقانيمه.

وقد رفض عدد من الأساقفة في الشرق والغرب مسايرة مجمع نيقيا في إدانته للأريوسية. كما انتصر لهذه الهرطقة ، التي عرفت شيوعاً كبيراً في الشرق ، بعض الأباطرة . وبالمقابل شن عليها آباء الكنيسة الكبار ، من أمثال غريفوريوس النازيانزي وغريفوريوس النيصصي وباسيليوس القبادوقي ، حرباً عواناً .

□ «بيدو أن هرطقة آريوس توادت ، إلى حد كبير ، من الرغبة في إرجاع الدين إلى حدود العقل . وقد واجه غريغوريوس النازيانزي وباسيليوس موقفاً مشابهاً لموقف التآليهيين الطبيعيين في القرن السابع عشر ، اي عقلنة للعقيدة المسيحية قام بها مفكرون حساسون بالقيمة التفسيرية للإيمان المسيحي ، وإنما حريصون على رد ما ينطوي عليه من أسرار إلى معايير المعرفة الميتافيزيقية . وشاغل المعقولية ، الذي تشف عنه الأريوسية ، كان له دور كبير في ما لاقته من نجاح هائل . وقد كان محور الصراع الذي خاضه ضدها آباء هائكنيسة هو معرفة ما إذا كانت الميتافيزيقا هي التي

ستستوعب العقيدة أم ما إذا كانت العقيدة هي التي

ستستوعب الميتافيزيقاء . [إتيين جلسون]

#### آغا ميرزا ابو القاسم

#### Aghâ Mîrzâ Abû'l- qâsim

المعروف بباباي شيرازي . متصوف من القرن الثالث عشر الهجري . من أتباع الطريقة الذهبية المتفرعة عن الكبروية . له في العرفان الصوفي شرح على خطبة البيان المنسوب إلى الإمام الأول ، وشرح على مصباح الشريعة المنسوب إلى الإمام السادس بعنوان مناهج إنوار المعرفة .

#### آغوس، سليم

#### Agus, Salim

مفكر اندونيسي (١٨٨٤ - ١٩٠٥). اتقن العربية وعدداً من اللغات الأوروبية، مما أتاح له أن يعقد مقارنات مثمرة بين علم الكلام الإسلامي والفلسفة الغربية. نقد الراسمالية والماركسية وقال بنوع من اشتراكية إسلامية. وشغل منصب وزير الخارجية الاندونيسي قبل أن يتفرغ للتدريس والتربية. كان من نشطاء القرمية الاندونيسية ومن أنصار العقلانية المعتزلية. من مؤلفاته: الشرح الفلسفي للتوحيد والتوكل (١٩٥٣).

#### آفيتوس ، سكستوس القيميوس

#### Avit, Sextus Alcimius Avitus, Sextus Aicimius

كاتب لاهوتي وشاعر لاتيني (نحو 20 - 20 م). سليل اسرة شهيرة من الغاليين تراس عدة مجامع كنسية ، وهدى كلوفيس ، ملك الفرنجة ، إلى الكاثوليكية ، ودفع به إلى اجتياح بورغونيا لإجبار ملكها غودبو – وكان آريوسياً – على اعتناق الكاثوليكية بدوره ، وبالفعل ، اعتنق ابنه سيجسمون الكاثوليكية إذاء مشهد الخراب الذي حل بموطنه ، ومنذئذ صار أفيتوس واحداً من أقوى أحبار الكنيسة في غاليا . وضع مؤلفات كثيرة ومنها : الرد على الهرطقة الاوطيخية ، كتابات ضد الأريوسيين ، حوار مع الملك غودبو ضد الأريوسيين . ولكن أصالته لا تظهر إلا في أشعاره التي عادت عليه بلقب فرجيليوس المسيحي . وقد طوبته الكنيسة قديساً.

#### آل، أناتان

#### Aal, Anathan

فيلسوف ومؤرخ نرويجي للفلسفة (١٨٧٦ ـ ١٩٤٣). درَّس في جامعة أوسلو، وتأثر في الشطر الأول من حياته بالتيار المثالي، وقام بوضع تاريخ للأفكار آثار فيه علامات استفهام حول اللاهوت الرسمي، مما عاد عليه بانتقادات صارمة. ثم اتجه نحو علم النفس التجريبي الذي درسه مع فونت وكروجر، وتمحور فكره الفلسفي حول دراسة الشخصية والأنا بدالة الشروط السياسية والاجتماعية والجغرافية للفرد. واعتنق تصوراً تعددياً للعالم. من مؤلفاته: تاريخ اللوغوس وتطوره في الفلسفة اليونانية والأدب المسيحي (١٩٨٦ ـ ١٨٩٨)، الفلسفة في الدانمرك والنرويج (١٩٢٨)،

#### آيس ، الفرد.

#### Ayer, Alfred

فیلسـوف انکلیــزی (۱۹۱۰ ـ ۱۹۸۹). مــن رواد الوضعية المنطقية وأتباع حلقة فيينا استاذ الميتافيزيقا بجامعة اوكسفورد منذ عام ١٩٥٩ . أصاب شهرة بكتابه: اللغة ، الحقيقة ، المنطق (١٩٣٦) الذي انتقد فيه الميتافيزيقا ، بما فيها اللاهوت والأخلاق وعلم الجمال، مؤكداً على أن القضايا الميتافيزيقية ، وبالتالى الأخلاقية الخ ، غير قابلة للتحقق منها بالتجربة ، كما انها لا تنتمي إلى دائرة القضايا المنطقية أو المنطوقات التي هي بحد ذاتها محبوة بمعنى وبديهية ولا تحتمل البرهان. وقد انكر آير ايضا أان تكون الأحكام المتعلقة بالماضي تتصف بصفة البداهة التي تتصف بها معرفة الحاضر ، واكد بالتالي أن الماضي غير قابل لأن يعرف معرفة علمية لأننا لا نستطيع الرجوع إلى الوراء للتحقق من صحة الأحداث التي تصرمت . وقد تراجع آير في وقت لاحق عن آرائه القاطعة هذه بعض الشيء ، فأكد في الطبعة الثانية والمعدّلة من كتاب اللغة، الحقيقة ، المنطق (١٩٤٦) ان الماضي ليس هو حقاً الماضي ، وإنما هو ما يتبقى منه بداهة ، من خلال الوثائق والآثار والأنصاب ، الغ ، في اللحظة التي أتكلم فيها، ومن ثم فإن الأحكام المتصلة بالماضى قابلة بمعنى ما للتحقق منها . وقد أظهر آير مثل هذا التراجع إزاء موقفه من الميتافيزيقا أيضاً ، إذ أكد أنه لا سبيل إلى التخلص من الميتافزيقا دفعة واحدة، بل لابدمن تمريرها في غربال النقد وتهديم مذاهبها الواحد تلو الآخر بسلاح التحليل الذي هو في جوهره منهج اختزالي . فالقضايا الأخلاقية ، مثلاً ، يمكن ردها إلى «انفعالات». ونحن عندما نعتقد اننا نصوغ حكماً بصدد هذا الفعل أو ذاك ، فإننا لا نفعل في الواقع أكثر من أن نعبر عن الانفعال الذي يثيره فينا أو عن شعور بالقبول (أو بالرفض) يساورنا إزاءه بصورة لاعقلانية ونريد عقلانياً أن يشاطرنا إياه من نتوجه إليهم بأقوالنا وأحكامنا . ولكن إذا كانت الأحكام الأخلاقية مفتقرة إلى كل دلالة منطقية ، بالمعنى الوضعى للكلمة ، أفلا يمكن أن نقر لها بدلالة أخرى ، هي الدلالة الانفعالية مثلاً ؟ ثم هل يصلح المنطق لأن يكون معياراً كلياً يسرى

#### آمور رويبال، أنخل

#### Amor Ruibal, Angel

فيلسوف اسباني (١٨٧٠ - ١٩٣٠). شغل كرسي اللاهوت والقانون الكنسي في جامعة القديس يعقوب الاسبانية. سعى إلى تطوير نظام فلسفي يصلح لتقديم بنية لاهوتية للعقيدة الكاثوليكية، بتجاوز التأويل السكولائي للفكر الأفلاطوني والأرسطي. تمحور فكره الفلسفي حول نظرية علائقية متبادلة بين الواقع والمعرفة. مؤلفه الرئيسي هو المشكلات الإساسية للفلسفة وللعقيدة (١٩١٢ - ١٩٢٢) في عشرة مجلدات.

#### آموري الشارتري

## Amaury De Chartres Amaury Of Chartres

فيلسوف ولاهوتي فرنسي ، مات سنة ١٢٠٧ . درًس اللاهوت في باريس . كان يعلم ان كل إنسان عضو في المسيح ، وكان يقصد بذلك ، حسب شروح تلاميذه ، أن الموجود الوحيد الذي له وجود ، المماثل ابدأ لذاته ، هو الله ، وأن الخلاص لا قوام له إلا بالعلم بأن الله هو كل شيء . ادانت الكنيسة في عام ١٢٠٤ مذاهبه الحلولية .

#### أنييزي ، ماريا غايتانا

#### Agnesi, Maria Gaetana

فيلسوفة ورياضية ايطالية من ميلانو (١٧١٨ ـ ١٧٩٣ ) . انصبت تآليفها على التحليل الرياضي بوجه خاص. ولها التاسيسات التحليلية ، وهو عبارة عن خلاصة ثمينة لجميع المعارف الرياضية في عصرها .

على القضايا كلها؟ وكيف يمكن اختزال القضايا القيمية ، والأخلاق منها ، إلى أحكام خبرية ، كما تشاء الوضعية المنطقية ؟ إن جميع هذه الاعتراضات والصعوبات هي التي حملت آير في كتاباته اللاحقة ، في أسس المعرفة التجريبية (١٩٤٠) والتفكير والمعنى (١٩٤٧) ومحاولات فلسفية ومشكلة المعرفة (١٩٥٦) ، على التحول من الاختزال المنطقي إلى التحليل اللغوي الذي هو إلى حد بعيد تحليل محيادي، يتحقق من ملاصة المفاهيم لموضوعاتها ويترجمها إلى اصطلاحات منطقية واضحة . وكان من آخر ما صدر له : راسل ومور : الميراث التحليلي (١٩٧١) .

#### آينشتاين ، البرت

#### Einstein, Albert

فيزيائي أميركي من أصل الماني . ولد في أولم ببافاریا فی ۱۶ آذار ۱۸۷۹ ، ومات فی برنستون بنیو جرسي (الولايات المتحدة الاميركية) في ١٨ نيسان ١٩٥٥ . أتم دراسته الثانوية في ميونيخ وتسجل في المعهد المتعدد الفنون في زيوريخ ، وأخذ الجنسية السويسرية سنة ١٩٠١ ، ونشـر في عام ١٩٠٥ حوليات الفيزياء ، وضمَّنها مباحثه الأولى في نظرية الكوانتا ونظرية النسبية والحركات البراونية . وبعد ان درُّس في جامعات برن وزيوريخ وبراغ ، استقر في برلين وعين عضواً في اكاديمية العلوم فيها (١٩١٣) ، ونشر الاساس الصوري لنظرية النسبية المعممة ، وتزوج مرة ثانية ، وسافر إلى الولايات المتحدة وانكلترا وفرنسا والصين واليابان وفلسطين واسبانيا (١٩١٩ ـ ١٩٣٢) ، ونشر في عام ١٩٢٠ حول نظرية النسبية المضيَّقة والعامة ، ومنح في العام التالي جائزة نوبل. وفي عام ١٩٣٣ استقال من الأكاديمية البروسية واتخذ بشجاعة موقفاً مناوبًا لهتلر . ثم اضبطارته الاضطهادات النازية إلى الارتحال إلى الولايات المتحدة حيث تجنس بالجنسية الأميركية ، وعلم من ١٩٣٤ إلى ١٩٤٥ في برنستون ، ثم ترك التعليم ليتابع نشاطه العلمي .

آينشتاين هو بلا ريب من اعظم العبقريات التي انجبتها البشرية ، وقد أحدث في العلوم ثورة لا تزال

جارية ، وطبق في صياغته الأرلى النظرية النسبية المضيَّقة مبدا نسبية غليليو ونيوتن على الظاهرات البصرية والكهرطيسية بعد أن كان تطبيق هذا المبدأ قاصراً على مضمار الميكانيكا . ثم جامت صياغته في عام ١٩١٤ لنظرية النسبية العامة لتشمل الكون المتحرك بأسره ولتقيم علاقة بين حقل العطالة وحقل الجاذبية ولتطبق القوانين الفيزيائية على معطيات الزمان والمكان . وفي السنوات الأخيرة من حياته ارسى أينشتاين اسس نظرية ثالثة ، هي نظرية المجال الوحدوي أو المعادلة الوحيدة التي من شأنها أن تحل جميع نقائض الفيزياء والنظريتين الاهتزازية والكوانتية والجاذبية والكهرطيسية .

وتجدر الإشارة إلى أن أينشتاين ، بعد الصدمة المعنوية للنازية ، أولى اهتماماً متزايداً باستمرار للمشكلات الانسانية . وقد تشكى من ركود الفكر السياسي بالمقارنة مع دينامية الفكر العلمي ومن تقصيره حيال المظالم الاجتماعية والحروب . وعلى المعنويةي كان نصيراً متحمساً للمقلانية ، وكان يقول : « يستطيع البحث العلمي أن يقلص نطاق الاعتقادات الباطلة ، بتشجيعه الاستدلال والاستكشاف السببي . ومن المحقق أنه يقوم في أساس كل عمل علمي ، على قدر ما من الإرهاف ، أساس كل عمل علمي ، على قدر ما من الإرهاف ، المقل وقابل لأن يُفهم ، . كما عارض في آرائه السياسية القهر الاجتماعي والنزعة المسكرية وندد بشدة باستخدام الطاقة الذرية في الإغراض الحربية .

□ • عمل آينشتاين يضاهي عمل نيوټن إذ يتمـمه ، [ليون بريوان]

□ « تقول السلطات العلمية اليوم إنه اعظم دماغ علمي على مر الأجيال » . [ديفيد دييتنر]

□ « مصدر إعجابنا بهذا الفيزيائي اقتناعنا بانه يأتينا لا بطبيعيات جديدة فحسب ، بل كذلك بطرائق جديدة في التفكير » .[برغسون]

#### الآيى ، بطرس

#### Pierre, D'Ailly

لاهوتي وانسي وكاردينال فرنسي ( ١٣٠٠ . ١٢٨٠ . صار مديراً لجامعة باريس عام ١٣٨٠ . لخص ، في كتابه صورة العالم ، مجمل المعارف المكتسبة والتخمينات الافتراضية بحصدد صورة العالم . انطلاقاً من مبدا القدرة الإلهية قال باستحالة البرهان على وجود العالم الخارجي ، وبأن وجود الله لا يحتمل البرهان إلا بأدلة احتمالية . وفي مضمار الإخلاق ذاد عن إرادية وليم الأوكامي ، ورد دعوى طبيعي .

#### ابادی ، جاك

#### Abbadie, Jacques

لاهوتى بروتستانتي فرنسى . ولد في ناي ( في جبال البيرينه السفلي ) عام ١٦٥٤ ، وتوفى في ماري ـلى ـبون ، بالقرب من لندن ، في ٢٥ أيلول أو ٦ تشرين الثاني ١٧٢٧ . على الرغم من انتمائه إلى أسرة فقيرة تمكّن ، بفضل مساعدة أبناء طائفته ، من تحصيل دراسة عالية ، وقُبل دكتوراً في علم اللاهوت في مدينة سودان . وبعد أن أقام اكثر من مرة في هولندا وفي المانيا ، حيث أصبح راعي المعبد الفرنسي في برئين،استقر به المطاف على نحو نهائي في انكلترا حيث عينه الملك وليم الثالث عميد سان ـ بتريك في دبلن . كان ابادى علامة واسم الاطلاع ، وكان متخصصاً في دراسة اللفات القديمة ، والكتاب المقدس وأعمال آباء الكنيسة ؛ وقد ساعدته قدرته الفائقة على العمل على إصدار عدد كبير من المؤلفات ، نالت نجاحاً عظيماً ؛ ونخص من بينها بالذكر وسالة في حقيقة الدين المسيحي (١٦٨٤) ، الذي قالت عنه مدام دى سيفينيه انه «أكثر الكتب سماوية» ، وأن معرفة الذات (١٦٩٢) ، وانتصار العناية الإلهية والدين (١٧٢٣) ، وهو محاولة لإثبات صحة المسيحية انطلاقاً من رؤى يوحنا، والدفاع عن الأمة البريطانية

(١٦٩٢) ، الذي ذاد فيه عن ثورة ١٦٨٨ متصدياً لتهجمات بايل عليها .

#### اباكزي، قيصر

#### Apaczai, Csere

فيلسوف مجري (١٦٢٥ ـ ١٦٥٩). كان أول من تفلسف باللغة المجرية. من مؤلفاته: الموسوعة المجرية (١٦٥٤).

#### ابانيانو، نيقولا

#### Abbagnano, Nicola

فيلسوف إيطالي (١٩٠١ - ١٩٩٠). درَّس تاريخ الفلسفة في جامعة تورينو وأدخل الوجودية إلى الثقافة الإيطالية بعد أن أعطاما تأويلاً خاصاً أسماه «الوجودية الإيجابية». من مؤلفاته: بنية الوجود (١٩٣٩)، الفلسفة، الدين، العلم (١٩٤٧)، تاريخ الفلسفة (١٩٤٦)، الـلامكان والحرية (١٩٥١)، معجم الفلسفة (١٩٥١).

#### ابایا ۔ دیکستا

#### Appaya- Diksita

فيلسوف ديني هندي (١٥٥٢ ـ ١٦٢٤ م، أو ١٥٢٠ م، أو ١٥٢٠ م، تبعاً لتباين المصادر)، كتب بالسنسكريتية ويقال إنه عاش في بلاط الملك فنكاتا الأول، وكتب شروحاً مشهورة ومعتمدة على الكتب الدينية الكلاسيكية وعلى كتب الفيدا.

#### الإبراهيمي، محمد البشير

## Al - Ibrahimi, Mohammad Al -bachir

مفكر ومصلح جزائري (۱۸۸۹ ـ ۱۹۷۱)، درس

في مدرسة عمه محمد مكي الابراهيمي واتم دروسه في المشرق حيث اقام من ١٩١٢ إلى ١٩٢٠. التقى بابن باديس في المدينة أثناء حجه وقاد معه حركة الإصلاح الإسلامي التي تتوجت بتأسيس «رابطة العلماء الجزائريين». وقد خلفه على رئاستها بعد وفاته عام ١٩٤٠. أصدر جريدة البصائر. واصطدم مراراً مع السلطات الفرنسية التي اعتقلته وفرضت عليه الإقامة الجبرية. عاش في مصر حتى استقلال الجزائر عام ١٩٦٢. ومات في العاصمة الجزائر في دبعث ثقافة. وحامى عن كرامة اللغة العربية وعن وبعث ثقافة. وحامى عن كرامة اللغة العربية وعن أصالة الإسلام كدين معارض لظلامية مشايخ الطرق، وطالب بالحقوق السياسية للإنسان الجزائري. لم ينشر سوى جزء يسير من كتاباته، ومنها عيون البصائر في مجلدين.

#### إبرهارد ، يوهان اوغست

#### Eberhard, Johann August

فيلسوف الماني (١٧٣٩ - ١٨٠٩). من تلامذة فولف ، ومن منتقدي فلسفة كانط اتخذ موقفاً نقدياً ايضاً من عقائد المسيحية وقال باستقلال الأخلاق عنها . من مؤلفاته : دفاع سقراط الجديد (١٧٢٢) ، النظرية العامة للفكر والحساسية (١٧٧٦) ، التاريخ العام للفلسفة (١٧٧٨) .

#### ابىروقلسوس

#### **Proclus**

فيسوف يوناني . ولد في القسطنطينية سنة 213 م ، ومات في اثينا سنة 240 م . قضى سنواته الأولى في معبد ابولون بليقيا ، فلقب بالليقياني . ثم دَرُس في الاسكندرية ، وتلقى في اثينا تعليم الأفلاطوني المحدث بلوتارخوس وتلميذه سيريانوس . وكان أبروقلوس يحوز من صفات الجمال والشروة والظرف ما جعل حارس المدينة ، لدى وصوله إلى اثينا وهو على وشك أن يغلق أبوابها ، يقول له : « لولم تكن

انت ، لما تركت احداً يمر بعد الآن ، . وقد لا يكون لزاماً علينا أن نحمل هذه النادرة التي رواها مارينوس (حياة ابروقلس ، الباب العاشر) ، وكان من تلاميذ المعلم ، على محمل حرفي . على أن أبروقلوس يبقى ، في نظر المؤرخ ، ذلك الفيلسوف الذي أخر إغلاق مدرسة اثينا . فبعده عاشت هذه المدرسة ، التي عرفت سبعين سنة من ريعان الفكر ، عيشة خمول الى عام ٢٩٥ ، وهو العام الثاني من عهد يوستنيانوس . وقد عاش ابروقلوس ثلاث وسبعين سنة ، ولكن بما أن الفيلسوف ابروقلوس ثلاث وسبعين سنة ، ولكن بما أن الفيلسوف كان أعلن أنه سيموت عن سبعين حولاً ، فقد قرر أن يعتبر نفسه بحكم الميت . وكان يحلو له أن يردد : دليس لي من العمر إلا سبعون عاماً . . . » .

كان أبروقلوس من أعظم ورثة الفكر الأفلاطوني المحدث ، ويؤلف نتاجه «خلاصة» منهجية للطور الأخير من فكر العصور القديمة . وعلاوة على شروحه لمصاورات أفلاطون الرئيسية على ضوء الفكر الأفلاطوني المحدث ، ترك أبروقلوس أشرين أكثر اتصافأ بالطابع الشخصى ومشبعين بروح تكاد تبشر بمناهب التعليم السكولائي : الثيولوجيا الأفلاطونية ، وعلى الأخص مبادىء الإلهيات (\*) . وقد كان لهذا المؤلِّف الأخير ، الذي وضعه بصرامة رسالةٍ في العلم الهندسي ، دوي هائل ما توقعه مؤلفه نفسه - وكان ميتافيزيقياً تقليدياً - بالنظر إلى أنه كان بشيراً ، على ما يبدو ، بجدل هيغل . ويحكم الكتابُ القانون التالي \_ العزيز على أبروقلوس \_ القائل إن الوحدة تنبسط على نحو تظل حاوية معه على كل ما يتولد عنها ، بحيث أن كل ما ينبثق عنها يعود لا محالة إلى أصله بضرب من فاعلية دائرية . ونظرية العودة إلى الوحدة هذه \_ وبموجبها ينقسم المتعدد نفسبه إلى ما لا نهاية ـ لا تضارع بحال من الأحوال مذهب افلوطين الدينامي الذي يهبّ عليه نَفْس واحد . بل هي تؤلف بالأحرى نوعاً من البلورة للموجودات سيعود إلى الأخذ به وتعزيزه المدرسيون البيزنطيون .

لقد نفي ابروقلوس سنة واحدة إلى ليديا ، ولكن ربما كان ذلك اعتزالاً طوعياً . وكان بلا ريب متنسكاً مستفرقاً على الدوام في اعمق التأملات . وكان إنسانياً وورعاً ، ويتكلم لغة الملهمين . اما كتاباته فتؤلف مزيجاً غريباً من اللطافة المنطقية والمعاينة الصوفية ، ومن الطقوسية والحرية ، ومن اليونان والشرق . وقد نظم

ابروقلوس ايضاً اشعاراً ، اورفية الاستلهام . وشاء ابروقلوس أن يدفن بجانب سيريانوس ، معلمه المبجّل ، ووضع بنفسه العبارة التي أوصى بأن تنقش على شاهدة قبره: « هنا يرقد أبروقلوس الليقياني ، تلميذك وخلفك . فيا سيريانوس الطيب ، ها هما بدنانا محبوسان في قبر واحد ، فعسى معابد السماء تحفظ نفسينا ، . [فنشنزو شيلنتو]

□ « أبروقلوس أكثر تفصيلاً ، وقد مضى إلى أبعد من أفلوطين ؛ ويمكننا القول من هذه الزاوية إننا نجد لديه خير ما صاغه أي أفلاطوني محدث ... فمع أبروقلوس نبلغ إلى أعلى ذرى الفلسفة الافلاطونية المحدثة » [هيغل]

ا دقد يميل بعضهم إلى التسليم الأفلوطين بعبقرية الاختراع ، بينه مرالابروقلوس بموهبة التنهيج . وقد انساق كثرة من المؤرخين وراء إغراء هذا التبسيط ، متاثرين بالتقسيمات المعقدة التي الفوها لدى ابروقلوس . وبالفعل ، إن هذا الاخير مصنف عظيم للافكار ، ويدلل ، باسلوب وطرائق كلاسيكية ، على لكن افلوطين ، من جهة اولى ، وريث تراث مديد ويجدد على كل حال بعنفوان . وابروقلوس، من جهة ثانية ، يعرف كيف يكون مفكراً اصيلاً لا دقيقاً فحسب عندما يبين أسباب اختياراته . ولن يستطيع أحد أن يطالعه كثيراً بدون أن يفهم أفلاطون فهماً أفضل ، [جان ترويار]

إبقتاتسوس

#### Épictète Epictetus

« انا إبقتاتوس ، كنت عبداً ، اعرج ، فقيراً مثل إروس ، عزيزاً عند الخالدين » . إن هذه العبارة الساخرة (التي حفظها لنا مكروبس ) تختصر لنا في كلمات قليلة حياة بكاملها . فقد ولد إبقتاتوس حوالي سنة ٥٠ بعد الميلاد ، في هياروبوليس في فريجيا ، مدينة أم الآلهة قيبالا ، التي كانت تقام باسمها طقوس المجون والفسق ويحرق لها البخور المقدس . ونجهل

كيف ومتى استيق إلى روما عبداً . وربما كان اسمه نفسه اخذ من نعت معناه « ملحق » او « تابع » . ويكلمة واحدة ، كان كائناً غفلًا . بيد أن إبقتاتوس هو الوجه الجليل بحق بين تلك الكثرة من العبيد الذين اسهموا ، ابتداء بليفيوس اندرونيقوس ، في الارتقاء العقلى لسادتهم . فقد توصل هذا العبد الفريجي المسكين إلى أن يربط بأوثق العرى مفهومي الحرية والفضيلة ، على نحو ما كان سقراط فعل بمفهومي المعرفة والفضيلة. ولقد اجتازت فضيلة إبقتاتوس امتحان النار . فسيده إبافروديتس ـ ويرى بعض الدارسين أنه هو العبد المشهور الذي أعتقه نيرون -عمد إلى جدعه وبتره بمنتهى القسوة والبرودة . وفيما كانت أداة التعذيب تبتر ساقه ، اكتفى إبقتاتوس بأن يقول لجلاده : محذار ، فلسوف تكسرها! ، . وعندما انكسرت الساق ، اكتفى العبد بأن يضيف : « ألم أقل لك ! ء . لقد روى هذه القصة المحزنة أوريجانوس الذي أخذها عن قالسوس (ردأ على قالسوس ، ب ٣ ، ٣٦٨)؛ ومنع أن كتاب «السنويندا» ينزفنض هنذا التفسير الفاجع للعاهة التي كان يشكو منها إبقتاتوس ويعزوها على العكس إلى داء المفاصل ، فليس لدينا من داع لرفض تصديق ما كان أوريجانوس والأخوان قيصر وغريغوريوس النازيانزيان يعتبرانه حقيقة صادقة . ومن المحقق أن أبافروديتس ما كان يتألق بسجاياه الخلقية ، لكن إباحته لعبده حضور الدروس التي كان يعطيها موزونيوس روفوس ، الرواقي الذي افتتح مدرسة في روما ، وإعتاقه إبقتاتوس بعد ذلك بزمن وجيز، يكفيان لرد بعض الاعتبار إليه. وكان إبقتاتوس يحدث تلاميذه عن بعض السمات الطبعية التي لحظها لدى معلمه القديم، وقد كان يضربها لهم مثلاً يحتذى: ذلك كان انتقامه الوحيد. وقد ترك موزونيوس في إبقتاتوس انطباعاً غير قابل للامحاء ، وجعل من العبد «داعية كبيراً للرواقية » باعتبارها نمطاً للحياة ، ومعلماً للشبيبة ، تماماً مثلما كان سنيكا معلماً للرجال الذين أدركوا مرحلة النضبج . وكان أكابر الارستقراطية الرومانية يشهرون على الملأ اعتناقهم لتلك الرواقية عينها ويتباهون بها باعتبارها سمة من سمات التميز. لكن ما كان للطغيان والفلسفة أن يتعايشا فأمر نيرون بنفي موزونيوس ؛ ثم صدر ، في عهد دوميسيانوس ، قرار بطرد إبقتاتوس أبرمه أعضاء

مجلس الشيوخ الذين أدانوا في نص واحد الفلاسفة والرياضيين والمنجمين .

في عام ٩٤ قصد إبقتاتوس نيقوبوليس في إفيريا ، حيث طار صيته بسرعة حتى صار جميع المسافرين ، بمن فيهم الامبراطور ادريانوس ، يتوقفون فيها ليستمعوا إلى دروسه . وفي نيقوبوليس كما في روما عاش إبقتاتوس عيشة فقر جديرة بكلبي ، وفي عزلة عن الناس . ويروي سمبليقيوس أنه أخذ معه ، في اواخر حياته ، امراة لتهتم باليتيم الذي كان تبناه . وكانت وفاته بين ١٢٥ و١٣٠ . وقد بلغ من صدق أقواله وقوتها وعفويتها أنها وصلتنا بتمام حيويتها من خلال المذكرات التي دؤنها عنه بأمان خارق للمألوف واحد من اكثر تلاميذه حماسة له ، وهو أريانوس الذي سيصبر في المستقبل مؤرخاً لامعاً . ولهذا الأخير ندين بكتاب المحادثات(٥) وكتاب المختصر(٥) ؛ كذلك جمع مرقس اوراليوس واولوس جليوس وآرنوبس وستوبيوس شذرات متفرقة من تعليمه . وما تطالعنا به المحادثات من التشابيه ومن اقتصاد في البيان إنما مرده إلى المعلم نفسه ؛ فأريانوس لم يضف من عندياته شيئاً ، مِل قنع بأن يكون ناسخاً أميناً .

إن إيقتاتوس لهو سقراط تكون فكره في روما لا في اثينا ، سقراط يفتقد روح الهزء . فإبقتاتوس يطلب الفضيلة \_ الحرية لا الحكمة \_ بعناد لا تلين له قناة ، وبإيمان سريع العدوى تتأجج له عباراته تـأججاً ويحيطها بالق يبدو لنا قريباً غاية القرب. وتعاليم إبقتاتوس ، التي حظيت بإعجاب المفكرين اليونان والرومان في أواخر عهد الأمبراطورية الرومانية ، نالت أيضاً حظوة لدى المسيحيين . فالقديس الناسك نيلوس ، تلميذ القديس يوحنا فم الذهب ، أخذ عنه دستور الرهبنة الذي استنه لنساك جبل سيناء . كذلك استلهم دستور الرهبنة الذي وضعه القديس بندكتس بعضاً من تعاليمه . وابتداء من القرن السادس عشر مارس مختصر ابقتاتوس ، الذي تعددت ترجماته ، تأثيراً عميةاً على العديد من الكتاب الاخلاقيين، ومعروف لدينا كم كان بسكال يجلّه . [فنشنوو شيلنتو]

 □ • إن ذلك المختصر سلاح قتال ينبغي أن يكون دوماً في متناول المرء ، ويتعين على اولئك الذين

يريدون أن يحيوا حياة خيِّرة أن يكونوا دوماً على أهبة الاستعداد لاستخدامه ، . [سمبليقيوس]

□ • أجد لدى إبقتاتوس فناً لا يضاهى لتعكير سكون من يطلبون السكون في الأشياء الخارجية ، ولإرغامهم على الإقرار بأنهم عبيد حقيقيون وعميان بأنسون ... لكن لئن كان إبقتاتوس يكافح الكسل ، فإنه يتأدى إلى الكبرياء ، بحيث يمكن أن يعود بأشد الضرر على أولئك الذين لم يتوطد لديهم الاقتناع بفساد اكمل عدالة إن لم تصدر عن الإيمان ، . [بسكال]

□ « في الكلبية كما في الرواقية كان حبه للبساطة يدفع به في المقام الأول إلى طلب السقراطية . وهذا يعني أن فكر إبقتاتوس ، مثله مثل جميع المفكرين الكبار في عصر الامبراطورية ، تولد لا من كشوف أصيلة بل بالأولى من تركيب مبني على الثقافة التي تفسح في المجال للرجوع تاريخياً إلى المصادر وللاختيار بينها تبعاً لمقتضيات الحاضر » . [الان ميشيل]

#### إبل، كسبار

#### Ebel, Caspar

فيلسوف ولاهوتي ومنطيق الماني (١٩٦٥ من ممثلي السكولائية اللوثرية. له شرح على كتاب في الوجود والماهية لتوما الاكويني. ونشر، باللاتينية دوماً، الخلاصة المنطقية المشائية، فلُقُب ب«مراة أرسطو». ميز بين المعرفة الطبيعية والوحي، واهتم بالمنطق الصوري مؤكداً على كونيته وضرورته، مثل النحو، للعلوم قاطبة وترك أيضاً عدة دراسات في الفلسفة الطبيعية، وانتقد نظرية كوبرنيكوس في مركزية الشمس. ونشر اثناء حرب الثلاثين سنة رسالة سياسية في طبيعة الحرب وقانونها.

ابن الأقاجاني، محمد بن على رضا

## Ibn Âqâjânî, Muhammad Ibn 'Alî Rezâ

فيلسوف من مدرسة اصفهان ومن تلاميذ محمد باقر

الداماد . كتب شرحاً في الف ومئتي صفحة على كتاب القبسات<sup>(۱)</sup> لمعلمه ، وقد انتهى منه سنة ١٠٧١ هـ/ ١٦٦١ م . ولا تعرف تفاصيل أخرى عن حياته .

#### ابن ابی جمهور

#### Ibn Abî Jomhûr

حكيم عربي توفي سنة ٨٠٤ هـ/ ١٤٠١ م. استطاع التوفيق، في كتاب المجلي، بين الحكمة الإشراقية للسهروردي وابن عربي وبين المأشور الشيعي.

#### ابن باجة ، ابو بكر محمد

#### Ibn Bâjja, Abû Bakr Muhammad Avempace

فيلسوف عربي اندلسي . ولد في سرقسطة في اواخر القرن الضامس الهجري / الصادي عشر الميلادي ، وتوفي في فاس سنة ٥٣٣ هـ/ ١١٣٨ . ويعرف أيضاً بابن الصائغ . شغل على مدى عشرين عاماً منصب وزير لدى أبي بكر بن إبرهيم ، عامل المرابطين على غرناطة ، فسرقسطة . ثم لما استقربه المطاف في فاس ، رماه بالإلحاد أعداؤه ، وعلى رأسهم الطبيب أبو العلاء بن زُهر ، ودسوا له السم .

على الرغم من أن ابن باجة وقع تحت تأثير الافلاطونية المحدثة ، فقد كان ، في المقام الأول ، داعية الارسطوطاليسية في الاندلس . وفي رسالة الوداع يذهب إلى أن الفلسفة وحدها هي التي تستطيع أن تضع الفكر الإنساني على تماس ب و العقل الفعال » . وقد عرض هذه الدعوى في رسالته كلام في اتصال العقل بالإنسان، التي نشرها د. ميغل آسين إي بالاسيوس ؛ وفيها يعرض مختلف مراتب ذلك الاتحاد . أما ذلك والعقل الفعال، فهو كالشمس ينير الاشياء طراً ، ويستوعب تعدد الافراد ، مما يلفي ضعورة الحياة الاجتماعية : وبالفعل ، كان ابن باجة يعتقد أنه في مستطاع الإنسان أن ينمي ملكاته في يعتقد أنه في مستطاع الإنسان أن ينمي ملكاته في الوحدة والعزلة . وعلى هذا النحو كان أشهر كتبه ، تدبير المتوحد(\*) ، بشيراً بذلك الكتاب الذي أصاب

شهرة أوسع: حي بن يقظان (\*) لابن طفيل. وكان ابن باجة ، علاوة على انشغاله بالفلسفة ، يهتم بالطب والعلوم الطبيعية والرياضيات والموسيقى. وقد نشر ماجد فخري من أعماله رسائل ابن باجة الإلهية، ومعن زيادة شروحات السماع الطبيعي. وكذلك نُشر له كتابي النفس والنبات.

#### ابن باديس ، عبد الحميد

#### ibn Bådîs, Abdoi- Hamîd

مؤسس دجمعية العلماء المسلمين الجزائريين (١٩٣١) ، . ولد سنة ١٣٠٨ هـ / ١٨٨٩ م من أسرة ذات جاه من قبيلة الصهناجية ، وتخرج بشهادة والتطويع ، من جامع الزيتونة بتونس عام ١٩١٢ . عمل في الصحافة وأصدر عدة صحف ومجلات ( المنتقد ، الصراط، الشريعة، البصائر، الشهاب)، وأنشأ مطبعة في قسنطينة ، وشجع بناء المدارس العربية ونوادى الشباب ، ونشر الكتب الإسلامية السلفية . وتوفى سنة ١٣٥٩ هـ/ ١٩٤٠ م . كان له ، ولجمعية العلماء المسلمين ، اثر كبير في بث الروح الوطنية وفي الحفاظ على التراث العربي والثقافة الإسلامية في الجزائر في عهد الاحتلال الفرنسي . وقد كانت له مواقف نقدية من مفهوم و الخلافة ، الإسلامي . فقد استنكر الصورة التي انتهت إليها الخلافة مع الاتراك العثمانيين ، وانتقد موقف الازهريين الذين هتفوا بالخلافة لملك مصر ، وحذر من الافتتان اللفظى بهذه الكلمة . من مؤلفاته : تقسير ابن باديس ، عقيدة التوحيد ، رسالة في الأصول .

#### ابن باقودا ، يوسف

#### Ibn Paqûda, Yûsof

كاتب يهودي عربي اللسان . ولد في الاندلس (حيث عاش في سرقسطة أو في قرطبة ) ومات نصو عاش في دولا يذكر المأثور من تفاصيل حياته سوى أنه كان قاضياً في المحكمة الملية ، وقد لقب لتقواه بد الورع » . وقد اشتهر بكتابه الهداية إلى قوائض

القلوب (<sup>(+)</sup> ، الذي وضعه بالعربية \_ وكانت يومذاك لفة عالمية للثقافة \_ وقسمه إلى سنة عشر باباً في عرض الحياة الخلقية والدينية لدى اليهود .

لقد عُرِّف ابن باقودا بأنه متنسك متصوف ، وهذا محميح ، وإنما في إطار تعريفه هو للتنسك باعتباره رفضاً للراحة وللملذات الجسدية التي ما هي بضرورية ضرورة مطلقة للوجود . وقد نقل كتاب ابن باقودا إلى العبرية عام ١١٦٠ المترجم الاسباني ـ البروفنسالي المشهور يهودا بن طيبون ، وطبع لأول مرة في نابولي عام ١٤٨٩ . وله ايضاً اشعار ليتورجية .

□ • خلافاً لمعظم الصوفيين الوسيطيين ، لا يحتقر ابن باقودا العقل ولا يختصه بعلامة سالبة . بل يرى على العكس في العقل احد العناصر المكونة لقدرة النفس الصوفية . لكن العقل ليس ايضاً في نظره ، خلافاً لمذاهب عقلانيي العصر الوسيط ، مرشداً صاحياً وامثل للنفس والروح . فهو صراع وكفاح ؛ وهو يستفز اكثر مما يقود: وهو تحدٍ من الله لكسل الخليقة النباتي ، . [اندريه نيهر]

ابن تومرت ، محمد بن عبد الله

#### Ibn Tûmart, Muhammad Ibn 'Abdillah

المعروف بمهدي الموحدين . مصلح ديني مغربي . ولد في أواخر القرن الخامس الهجري / الحادي عشر الميلادي في قرية افليز . ولفت منذ نعومة اظفاره الانظار بتأجج عاطفته الدينية ، ولازم المسجد ، واحاط بالعلوم مبكراً . وارتحل إلى المشرق ليواصل دراسته . واكب على فقه الاشعري ، واعتنق مذهبه اعتناقاً كلياً وانتصر له في المغرب عندما عاد إليه بعد عشر سنوات . وقد طالع أيضاً مؤلفات الغزالي وتأثر بها . وفي المغرب حصر واجبه في النهي عن المنكر وعن فرط الترف وانحلال الأخلاق . وقد أثارت تدخلاته العنيفة ردود فعل لا تقل عنفاً ، فاضطر إلى الاختلاء في ضاحية صغيرة تدعى ملالة ، حيث أتيح له أن يضبط مذهبه ويوضح رسالته لطلابه ، وهي الإصلاح الخلقي والديني والرجوع إلى المنابع الإصلاح الخلقي

أي القرآن والحديث . ولئن ارتكزت عقيدته الدينية على التوحيد ، فسمى اتباعه بالموحدين ، فقد املى عليه إيمانه بوحدانية الله إدانة المجسمين والقائلين بالصفات الإلهية والاعتقاد بالقضاء والقدر. وعلى الصعيد الخلقى امر ابن تومرت باجتناب الاختلاط بين الرجل والمرأة ، والامتناع عن شرب المسكرات ، والابتعاد عن ضروب اللهو (بما فيها الموسيقي) ، وتسفيه تبرج المرأة إلخ . وليس في هذا كله ما هو أصبيل حقاً . ولكن أصالة أبن تومرت إنما تكمن في عدم اكتفائه بالتأمل ، وفي انتقاله إلى العمل المباشر لنشر دعوته ، وبمجاهرته بالمهدوية . والحق انه كان زعيماً سياسياً بقدر ما كان رجل فقه ودين . وقد استطاع في نهاية المطاف الإطاحة بدولة المرابطين وبأسيس دولة الموحدين محلهاً . وكانت وفاته نصو ٧٤٥ هـ/ ١١٣٠ . ويروي ابن خلدون ان القوم اخفوا وفاته اكثر من عامين خوفاً من أن تتزعزع أركان الدولة الفتية .

كتب ابن تومرت بالعربية والبربرية . وقد جمعت تعاليمه في كتاب ابن تومرت ، وفي شهادة المهدي واثمته الروحانيون . كما نشر له غولدزيهر كنز العلوم. وصدرت مجموعة كتبه ورسائله مؤخراً في الجزائر تحت عنوان أعز ما يُطلب.

ابن تيمية ، تقي الدين بن احمد

#### Ibn Taymîya, Taquyoddine Ibn Ahmad

فقيه حنبلي وإمام سلفي . ولد في حران سنة ١٦١ هـ/ ١٦٦ م ، ومات في دمشق سنة ٢٧٨هـ/ ١٦٢ م . كان من الد خصوم الفلاسفة والمتكلمين والمتصوفة ، وقد استلهم فكره على اوسع نطاق دعاة السلفية في القرن التاسع عشر . هاجم مدارس الحلاج وابن عربي في صنوفها المختلفة . ووقع في محنة شبيهة بحجنة سلفه ابن حنبل حين املي رسالته المعروفة باسم الرسالة الحموية سنة ١٩٩٨هـ . ارتحل إلى مصر سنة ٢٠٥هـ/ ١٣٠٥ م . وهناك وضع رسالته الشهيرة رد المنطقيين التي حاول فيها أن

يدحض المنطق اليوناني ودعاوى كبار الفلاسفة من امثال الفارابي وابن سينا وابن سبعين . واهم كتبه إطلاقاً منهاج السنة الذي وضعه بين ٧١٦ / ١٣١٦ روبًا على منهاج الكرامة للعلامة الحلي ، تلميذ نصير الدين الطوسي . اتهم بالتجسيم والتشبيه ، وبالانتقاص من مقام النبي والأولياء ، فحوكم وسجن مرتين ، وتوفي في سجنه في دمشق سنة ٧٢٨ هـ ، تاركاً مؤلفات ضخمة كتب بعضها في حبسه . وكان اشهر تلاميذه ابن قيم الجوزية الذي تبعه إلى السجن وشرح مصنفاته .

#### ابن جبرول ، سليمان

#### Ibn Gabirol Avicebron Avencebroi

سليمان بن يهودا بن جبرول . ولد في مالقة (اسبانیا) نحو ۱۰۲۱ میلادیة / ۲۱۱ هجریة ، ومات في بلنسية (اسبانيا) نحو ۱۰۵۸/ ٤٦٣هـ. ويروي جداليا بن يحيى (القرن السادس عشر) أسطورة مفادها أن أبن جبرول اغتاله أحد الشعراء بسائق الغيرة الأدبية . وإلى منتصف القرن الماضى كان من المعتقد أن ابن جبرول ، مؤلف منابع الحياة (\*) (الذي ترجمه من العربية إلى اللاتينية يوحنا الاسباني (ابن داود) ودومنيكوس غونديسالينوس بعنوان Fons) Vitae ) . كان فيلسوفا مسيحياً عربياً اندلسياً . لكن سليمان مونك نشر في عام ١٨٥٧ ، في اعشاج من الفلسفة اليهودية والعربية ، خلاصة عبرية قديمة لكتاب منابع الحياة ، بقلم سيم طب بن فالاقيرا (١٢٢٥ ـ ١٢٩٠ ؟ ) السذي سمى مؤلف الكتاب ب « الشاعر العبري الكبير سليمان بن جبرول ، من مالقة ، وهو يعد ، مع يهودا بن لاوى وابن عزرا ، احد الممثلين الثلاثة الكبار للشعر الغنائي اليهودي في العصر الوسيط ، . والمدرسة السكولائية اللاتينية ، التى لم تول الجانب الفلسفى من نتاجه اهتماماً والتى حرفت اسمه من Ibn Gebirol إلى Avicebron هي المسؤولة عن ازدواج الشخصية العجيب ذاك .

لا نعلم شيئاً كثيراً عن السنوات الأولى من حياة ابن

جبرول . فبعد أن توفى والداه وهو صغير ، قصد سرقسطة ؛ وقد أورثته آلامه الجسدية وكثرة من المصائب العائلية من زمن مبكر رؤية قاتمة للوجود واسهمت في طبع موهبته الشعرية ، منذ مراهقته ، بطابع معين . وكان ابن جبرول يشتكى ، وهو لا يزال في التاسعة عشرة ، من أنه طعن في السن ؛ وقد كتب واحدة من أجمل قصائده ، وهي مرثاة في ٢٠٠ بيت ، بكى فيها مصرع الفلكي يقوثيال بن حسن ، من سرقسطة ، وكان حاميه وخير صديق له . وفي العشرين من العمر نظم آجرومية عبرية بعنوان آفاك ، ولم يصلنا منها سوى ٩٥ بيتاً من أصل ٤٠٠ . وقد اضطر ابن جبرول إلى مفادرة سرةسطة هرباً من الحسد ومن الاضطهاد الذي نكب به بعض كبار الشخصيات فيها . فراح يتنقل من مدينة إلى مدينة إلى أن استقر به المطاف في قرطبة ، وكان يزاوج في إنتاجه بين الشعر والفلسفة . وقد اضطلع بدور تجديدي عندما أدخل على الشعر العبرى العروض العربى ومعرفة الفلاسفة الافلاطونيين المحدثين، وقد الف بالعربية مختار الجواهر ، وهو عبارة عن منتقيات من الحكم الخلقية ، وكتاب إصلاح الأخلاق(\*) ، وكذلك مصنفه الرئيسي منابع الحياة.

الف بالعبرية التاج الملكي ، وفيه تنصهر غنائية المزامير والرؤية الميتافيزيقية الافلاطونية المحدثة في توق شعرى وصوفى إلى الله . وبعد أن فُجع بموت صمويل النجيد (٩٩٣ ـ ١٠٥٥) ، وزير قرطبة وحاميه ، لم يعد منذ ذلك اليوم يكتب إلا أشعاراً دينية تؤلف اليوم جزءاً من طقوس الكُنُس اليهودية ، ومن اشهرها رب العالم ، ووصية الملك ، وهي بمثابة شرح شعرى لتعاليم اليهودية الستمائة والثلاثة عشر . بيد ان اصالة بعض الأشعار وبعض التصانيف الصغرى يدور حولها جدل . ولم يتأثر فكره الفلسفى بالمقابل إلَّا تأثراً ضئيلاً جداً باليهودية ، بينما دان بالكثير الأفلوطين ؛ وقد عرف انتشاراً واسعاً في الغرب وغذى الفلسفة الفرنسيسكانية التي وجدت في إرادية ابن جبرول وصوفيته \_ جنباً إلى جنب مع دنس سكوتوس \_ بعضاً من موضوعاتها الأساسية . وقد دافع الاسكندر الهالى والقديس بونافنتورا وغليوم المارى عن مذاهب ابن جبرول . [باولو دي بندتيً ] .

□ • منابع الحیاة كانت له اهمیة تاریخیة كبری ،

إذ صار في القرن الثالث عشر واحداً من المصادر الرئيسية للافلاطونية المحدثة ، . [إميل برهييه]

انها تصادر على وجود صورة ومادة في كل جوهر، انها تصادر على وجود صورة ومادة في كل جوهر، وحتى في الجواهر البسيطة ، خلا الله . ولكن ابن جبرول يبتعد عن افلوطين وعن افلاطون ، وبصفة عامة عن كل مذهب فيضي ، عندما يفسر كيف يرتبط الكون بالله . فالكون لا يُشتق أو يفيض عن عقل أسمى في نظر ابن جبرول ، بل عن إرادة تشابه كثيراً إرادة الله التوراتي ، الخالق والمسير للعالم . وهذا الإثبات التوراتي في قلب المذهب الافلاطوني المحدث ، هو الذي جعل دعوى المفكر اليهودي خصيبة في العالم المسيحي .. وذات ارتباط بما يسميه إتبين جلسون المعقدة الاوغوسطينية ، [اندريه نيهر]

#### ابن حزم

#### Ibn Hazm

ابو محمد علي بن احمد بن سعيد بن حزم . عالم وشاعر وفيلسوف عربي من الاندلس . ولد في قرطبة في ٧ تشرين الثاني ٩٩٤ (٣٨٣ هجرية) ، ومات في ١٥ آب ٤٠٠١ (٥٠٥ هجرية) . كان في آن واحد فقيها ومنطيقاً ومتكلماً ومؤرخاً وشاعراً. وقد عرف في اوروبا بكتابه المفصل في الملل والاهواء والنحل ، وعلى الاخص بالكتاب الذي وضعه في شبابه بعنوان طوق الحمامة (٥٠) ، وهو رسالة في الغين ثمينة للغاية لدراسة الاخلاق وعلم النفس في زمانه .

كان ابناً لوزير لدى بني امية ، وشارك حتى الثلاثين من العمر في الحياة السياسية لهذه السلالة المالكة الآيلة إلى أفول ، وشغل بضعة اشهر منصب الوزارة قبل أن يذوق مرارة السجن والنفي . وباستثناء طوق الحمامة ، الذي وضعه وهو في الثامنة والعشرين من العمر ، كتب باقي كتبه وهو في المنفى الذي تأدت به إليه اسباب سياسية ودينية معا . فقد كان ابن حزم اعتنق مذهب داود الفقهي الحرفي ، وكان الممثل الرئيسي للفرقة الظاهرية التي لا تقبل إلا بحرف القرآن والسنة مصدراً للفقه ، وتنكر السلطة البشرية في هذا المجال . وعلى حين أن داود حصر اهتمامه بمضمار الفقه ، يلاحظ شارل بيلا في اللغة والادب العربيين

(١٩٥٢): «تجديد ابن حزم يكمن في تعميم الحرفية وفي تطبيقها على أصول العقيدة الإسلامية ». وفي كتاب الفصل يسبجل ما كان يدور من مساجلات عامة ، ويضع لأول مرة تاريخاً نقدياً ومقارناً لجميع الآراء الدينية . وقد تأدى به النقد المتراص لمختلف المدارس الإسلامية الى التأريخ للفرق ليثبت تفوق مذهبه . وهذا الكتاب ، الذي هو من الأمهات في الفكر العربي ، هو ايضاً صرح أدبي ، لأن ابن حزم ، خلافاً لمعظم الفلاسفة العرب ، كاتب كبير تجاهله الدارسون زمناً مديداً . والواقع أن ابن حزم جلب على نفسه ، بسبب مناظراته ، كراهية عميقة في أوساط أهل الفكر بسبب مناظراته ، كراهية عميقة في أوساط أهل الفكر يقك إلاً في الأزمنة الحديثة . وشيئاً فشيئاً خرجت تصانيفه في الفلسفة والتاريخ من لجة النسيان ، وصار بالإمكان تكوين فكرة عن عبقرية هذا المفكر .

□ « من أبرز شخصيات الإسلام الاندلسي وأغناها: فهناك أبن حزم الشاعر: وهناك أبن حزم المفكر، واللاهوتي والمؤرخ النقدي للاديان والمدارس الفلسفية واللاهوتية : وهناك المنظر الاخلاقي : وهناك الفقيه القانوني . وكان ر . دوزي يقول عنه : رجل لامتناهي المعرفة » . [هنري كوربان]

#### ابن حنبل ، أحمد بن محمد

## Ibn Hanbal, Ahmad Ibn Muhammad

فقيه عربي توفي سنة ٢٤١ هـ / ٨٥٥ م . أحد اثمة المسلمين الأربعة الكبار . قال بالنقل ، ورفض الراي والاجتهاد ، واتصف بشدة تمسكه بالنزعة السلفية . قاوم المعتزلة وعلم الكلام إجمالاً ، فسجنه المأمون ، ثم أفرج عنه المتوكل . له المسند ويشتمل على ثلاثين ألف حديث ، والود على الزنادقة والجهمية .

#### ابن خلدون

#### Ibn Khaldoûn

أبو زيد عبد الرحمن بن محمد بن خلدون. ولد في

ابن خلدون ۲۲

تونس في ٢٧ أيار ١٣٣٢ في أسرة متضلعة بالثقافة الإسلامية، وتلقى دروسه في شتى علوم الإسلام في تونس، ثم في مدرسة غرناطة. ولما عاد إلى مسقط رأسه عمل في بلاط السلاطين الحفصيين، وخلال خمسة عشر عاما من التمرس السياسي عرف تقلبات شتى، ومنها الحبس لمدة عامين. وقد أرغمه الصراع بين الحفصيين والمرينيين على مغادرة تونس، وطلب الخلوة في الجزائر، في قلعة ابن سلامة حيث حرر فى بضعة أشهر المقدمة كمدخل إلى كتابه الكبير في التاريخ. أيام العرب والعجم والبربر. وبعد مصرع أخيه ارتحل في عام ١٣٨٢ إلى مصر حيث تولى تدريس الفقه المالكي وولى القضاء بالإضافة \_ بين الفيئة والأخرى - إلى بعض المهام الدبلوماسية. وقد أوفد في عام ١٤٠١ إلى دمشق ليفاوض تيمورلنك على مصيرها. وأثناء تلك الحقبة المصرية حرر المجلدات الثلاثة من كتاب العبر وديوان المبتدأ والخبر في أيام العرب والعجم والبربر ومن عاصرهم من ذوي السلطان الأكبر. كما حرر سيرته الذاتية التي ما أصابت شهرة كشهرة كتابه، وإن تكن غنية بالمعلومات. وكانت وفاته في القاهرة في ١٩ أذار ١٤٠٦، فدفن جثمانه في مقبرة الصوفيين.

لقد وجد فكر ابن خلدون في تلك الحياة المضطربة التي عاشتها بلدان المغرب الممزق بالصراعات السياسية والمجتاح بالطاعون مادة للتحليل الثاقب للتطور التاريخي للإسلام. ولكن لم يكن غرضه الوحيد تنهيج معرفة الماضي: فقد كان يريد، كرجل دولة عركته الأحداث وتازَّم شوقه إلى إصلاح المجتمع، أن يكون النقد الناجع والواقعي للماضي ضوءاً يبدد ظلمات عالم الإسلام الوسيطي المأزوم.

لقد حدد في المقدمة، التي هي بمثابة مدخل كبير إلى تاريخه الكوني، هدف بحثه ومنهجه. فالتاريخ «هو في ظاهره لا يزيد على أخبار عن الأيام والدول والسوابق من القرون الأولى تنمق فيها الأقوال وتضرب الأمثال»، ولكنه «في باطنه نظر وتحقيق، وعليل للكائنات ومبادئها دقيق، وعلم بكيفيات الوقائع وأسبابها عميق، فهو لذلك أصيل في الحكمة عريق». وبالفعل، ليس الهدف بالنسبة إلى ابن خلدون تقديم جردة بأحداث التاريخ على نحو ما صنع

المتقدمون عليه، بل خلق التاريخ بالأدوات التي يمده بها العلم الإسلامي. وفي الوقت الذي عارض فيه ابن خلدون أهل النظر المحض من الفلاسفة وأصحاب الكيمياء والتنجيم، تبنى المبادىء المنهجية الواقعية للعلوم الدقيقة طلب الموضوعية. وصرامة التحليل للظاهرات الاجتماعية للسياسية. ولسوف يتوقف ابن خلدون، في تأمله في علة أحداث الماضي وكيفها، عند الواقعة السوسيولوجية بوصفها بنية جدلية أساسية للتاريخ، ليعيد عقد الصلة في التيارات التاريخية بين السياسة والاقتصاد والثقافة.

يلي ذلك تحليل لماع لمجتمعات شمال إفريقيا التاريخية بوصفها وحدة منتجة للسلع والثقافة. المجتمع البدوي من جهة، والحضري من جهة ثانية، علماً بأن كل نزوع الأول هو إلى الانخراط في الثاني. وبقدر كبير من الواقعية، وبلا أدنى ضعف أو تهافت، يتطرق إلى مشكلات سيادة الدولة وهرمية السلطة المركزية، ويدرس عملية إنتاج الثروات ومراكمتها ومسعى الخلق إلى الكسب والربح. ويحلل المهن والعلوم والتقنيات في تطورها الاجتماعي. ويتردد بقلمه تكراراً مفهوم «قيمة العمل»، مما جعل بعضهم مؤخراً يعدد ابن خلدون رائداً للمادية.

إن كتاب ابن خلدون يهيمن بكل عظمته على عصره، علماً بأن المجتمع الوسيطي الإسلامي الذي رأى فيه النور كان أرسى برسوخ تقليد الكتابة التاريخية الموسعة بالمقارنة مع ضالة مثيلتها في الغرب المسيحي. ومع ذلك، فإن تلك الخلاصة التاريخية الجامعة، الحبلى بالأفكار الجديدة والحية، التي هي مقدمة ابن خلدون لن تفتع للمغرب دروب المستقبل التي رنا إليها مؤلفها: فمعاصروه لن يعيروا أذناً صاغية لدروس الماضي.

إن ابن خلدون، الفيلسوف وعالم الاجتماع والمؤرخ الأول للعمران البشري، يحتل مكانه اليوم في مصاف كبار الرواد للعلم التاريضي الحديث [هيلين بروتون].

□ «إن أصالة ابن خلدون غير القابلة للاختزال في تاريخ الفكر الإسلامي تكمن في أنه استبدل سرد أحداث الماضي ببحث، تحليلي تارة وجدلي طوراً، عن علم وجود الظاهرات الاجتماعية.. وهو يمثل بنوع ما

#### ابن رشد

#### Ibn Roshd Averroès Averroes

أبو الوليد محمد بن أحمد بن محمد بن رشد: فيلسوف عربي ولد في قرطبة (الأندلس) سنة ۲۰ هـ / ۱۱۲۱ م ، وتوفي في ۹ صفر ۹۰ هـ / ١٠ كانون الأول ١٩٨٨ م في مراكش (المغرب) . كان أبوه وجده من قضاة الشرع في قرطبة ، العاصمة الفكرية لإسبانيا العربية في القرنين الحادي عشر والثاني عشر الميلاديين ؛ فحظى ابو الوليد الفتى بتربية ممتازة اتاحت له ان يصير في سنة ٥٦٥ هجرية/ ١١٦٩ ميلادية قاضياً لإشبيلية ، وفي سنة ٥٦٧ / ١١٧١ قاضياً للمدينة التي رأى فيها النور . وبعد أن درس الفقه القرآني والكلام والفلسفة والطب والرياضيات ، قدمه ابن طفيل للخليفة الموحد ابي يعقوب يوسف ، فطلب إليه هذا أن يقوم بتحليل لمؤلفات ارسطو . وتلك كانت بداية صداقة حقيقية بين ذلك الأمير الفيلسوف وبين ابن رشد الذي صار ، في عام ٥٧٨ / ١١٨٢ ، طبيب الخليفة الخاص . وثابر ابن أبي يعقوب يوسف ووريثه (ابتداء من عام ٥٨٠ / ١١٨٤) ، الخليفة يعقوب المنصور ، على توفير أسباب الحماية لابن رشد ، لكنه غيِّر على حين فجأة سياسته تحت ضغط العناصر السلفية المناوئة لكل فلسفة إجمالًا ولفلسفة « الكفار » خصوصاً ، وأمر بحبس ابن رشد سنة ٥٩٢ / ١١٩٥ . ولئن لم يطل مقام هذا الأخير في السجن ، فقد اضطر إلى تمضية السنتين الأخيرتين من حياته في مراكش، قيد المراقبة . فما كانت علة هذه الجفوة ؟ كانت بلا شك ريبة العناصر السلفية المعادية قبلياً لكل فلسفة ولكل تعليم غير متضمَّن بحرفه في القرآن . ومع ذلك ، فقد أنكر ابن رشد دواماً أن يكون مؤسس مذاهب فلسفية ؛ فقد كان لا يطمح إلى اكثر من دور الشارح لأرسطو الذي كان يضمر له إجلالًا ما بعده إجلال . ولكن ابن رشد کان بحرص ، حتی بصفته شارحاً ، علی عدم التنائي عن السلالة الفلسفية التي ابتداها الفارابي وابن سينا المتقدمان عليه ، على الرغم من أنه عارض هذا الأخير بصدد جميع المسائل التي كانت حملت

حالة مفردة بوصفه مكتشف منهج جديد يتطلب رؤية جديدة لتاريخ البشر المنضوين في مجتمع» [لوي غارديه].

□ «أول من وضع بمثل هذه القوة وهذا الشموخ، منذ ثوقوديدس، مبادىء فلسفة في التاريخ» [اندريه ميكيل].

□ «لم يكن ابن خلدون أقل عظمة من مكيافلي» [دومنيك شفالييه].

ابن الراوندي ، أبو الحسين أحمد بن يحيى

#### Ibn Râwandî, Abû Hossayn Ahmad Ibn Yehyâ Al-

متكلم كان من المعتزلة ثم نبذ تعليمهم وصار من المجبرة . توفي سنة ٢٩٨ هـ / ٢٩٠ م . ولد في راوند بأصبهان ونشأ في بغداد . تطرف في الكلام حتى ارتد ، والحد كما قيل . تنسب إليه الراوندية ، وهي فرقة متطرفة من المتكلمين . من مؤلفاته : الزمرد ، المتاج ، الدامغ . واهمها إطلاقاً : فضيحة المعتزلة . وقد ضاع ، وفيه يرد على الجاحظ في كتابه فضيلة المعتزلة ( وهذا الكتاب ضاع هو الآخر ) . فضيلة المعتزلة على ابن الراوندي في كتاب شهير بعنوان : الانتصار والرد على ابن الراوندي الملحد .

#### ابن ربّن ، أبو الفضل علي

#### Ibn Rabban, Abû'l Fazi 'Alî

فيلسوف نسطوري (٧٨٠ ـ ٨٢٣ م) . له كتاب المبرهان في الدفاع عن النصرانية والرد على فقهاء المسلمين ، وكتاب في الأداب والأمثال على مذاهب المرس والروم والعرب .

ارسطو - وكان يتبعه تبعية عمياء - على معارضة افلاطون على أنه افترق بمنتهى الجلاء عن الغزالي ، وكتب تهافت التهافت (\*) رداً على تهافت الفلاسفة للغزالي . وشروح ابن رشد لاعمال ارسطو تندرج في شلاث مجموعات من النصوص : الشرح الاكبر والاوسط - وليس له من عنوان بحصر معنى الكلمة ، بل هو جملة من نصوص تبدأ بكلمة «قال» - والتلخيص لر راجع بصدد جميع هذه الشروح شرح الرسطو )(\*) . وقد يكون من المفيد أن نعيد إلى الاذهان أنه في الشرح الاوسط على كتاب ارسطو في السماء أكد ابن رشد كروية الارض . ونخص من مؤلفاته الاخرى بالذكر : في سعادة النفس(\*) ، ورسالته : فصل المقال فيما بين وكتاب الشريعة والحكمة من الاتصال(\*) .

لقد نقلت جميع شروح ابن رشد إلى العبرية في مجرى القرنين الثالث عشر والرابع عشر ؛ ولم تصلنا بعض شروحه إلا في ترجمتها العبرية . وأبرز مترجمي ابن رشد وشراحه العبريين هما موسى وصمويل بن طبون، والحاخام سيم طب بن فالاقيرا ولاوى بن جرسون . أما الترجمات اللاتينية فقد ظهرت في مفتتح القرن الثالث عشر ؛ وأول شواهد من ابن رشد نلقاها في رسالتي غليوم الأوفرنيي ، في النفس وفي عالم المخلوقات ، وقد وضعهما في أغلب التقدير بين ١٢٢١ و١٢٣٦ . أما خلاصة المخلوقات ، التي وضعها البرتوس الأكبر نحو عام ١٢٤٠ ، فتتضمن ٨٠ إحالة إلى ابن رشد في قسميها الأولين (اللذين ما نشر منها غيرهما ) . وإلى ميخائيل سكوت وهرمان الألماني يعود الفضل في أهم الترجمات اللاتينية لابن رشد ، وكانا شرعا بها بتكليف من فريدريك الشاني هوهنستاوفن ، الراعي الكبير للأداب . ولقد كان لتغلغل فكر ابن رشد في العالم المسيحي عواقب لا حصر لها ، لأن تأثيره فيه استمر ـ على الرغم من معارضة ضارية من قبل الدومينيكانيين وبفضل مساهمة الفرنسيسكانيين - إلى ما بعد عصر النهضة ، واستشار مساجلات حامية الوطيس في قلب السوربون . وقد بذل أبرز لاهوتيي القرن الثالث عشر . القديس بونافنتورا ، والقديس توما الأكويني ، والقديس البرتوس الأكبر، والطوباوي ريموندو لول، والبابا يوحنا الحادي والعشرون ، والكسندر الهالى ،

وسيجر البرابانتي ، وكثيرون غيرهم ، بذلوا قصاراهم إما ليدافعوا وإما ليحاربوا نظريات ابن سينا وابن رشد ، اللذين كانا من ابرع شراح ارسطو .

[الكسندر لابزين]

□ • إن القديس توما هو في آن معاً اخطر خصم واجهه المذهب الرشدي ، كما يمكن القول بلا مفارقة إنه التلميذ الأول •للشارح الأكبره... فالقديس توما، بصفته فيلسوفاً ، يدين بكل شيء تقريباً لابن رشد ء . [رنست ريفان]

□ • ابن رشد رجل جـم المعرفة، عبقري التفكير ، صحح كثيراً من آراء اسلافه ، وساهم بقدر كبير في إيراد مادة جديدة من نفسه ، مع أن ما كتبه هو يحتاج إلى إصلاح في بعض أمور تفصيلية » . [روجر بيكون]

□ « ابن رشد اعظم شارح للفلسفة ، يدعيه الفكر الأوروبي وقارة أوروبا لهما أكثر مما يقران بصحة نسبته إلى الشرق . بقي تأثيره يسود ايطاليا حتى القرن السادس عشر وتسبب في إثارة المناظرة الفلسفية الشهيرة بين أكيليني وبومبوناتزي . وقد ظلت فلسفة ابن رشد عاملاً حياً في الفكر الأوروبي حتى ميلاد العلم التجريبي الحديث . وقد حفظ اللسان اللاتيني أكثر من مؤلف واحد لابن رشد فقدت أصوله العربية . وكان لفلسفته في الغرب خلال فترة من الزمن أن تفخر باجتذابها اهتمام أعظم مفكري العصر . ولكنه لم يفز في الإسلام بمرتبة السَنَد أو المرجع ، . [الفريد غيوم]

□ • الدين والفلسفة لا يتصادمان في نظر ابن رشد ، وإنما يمثلان مرحلتين من الفكر ؛ فالدين يلقي حجاباً دون الحقائق التي يكشفها الفلاسفة ، لكي يجعلها في متناول أفهام العوام ؛ ولكن معرفة هذه الحقائق هي العبادة التي يؤديها الفيلسوف لله » . [ميل برهييه]

□ • إن واحداً من اكثر ما بذله ابن رشد من جهود اصالة جهده لتعيين علاقات الفلسفة والدين بدقة . فمن المهم أن تصان حقوق النظر الفلسفي وحريته : لكن لا مرية من جهة أخرى في أن الفقهاء لا يجانبون الصواب كل المجانبة إذ يتوجسون خيفة مما يعاينونه من ذيوع لمناقشة آيات القرآن في الاوساط كافة . وقد عزا ابن

رشد الشركله إلى السماح بتعاطي الفلسفة لأشخاص يعجزون عن فهمها ء . [إتبين جلسون]

الذهن ، بكل تأكيد ، شخصية قوية وفيلسوفاً اصيلاً الذهن ، بكل تأكيد ، شخصية قوية وفيلسوفاً اصيلاً سمع به الناس كلهم ، قليلاً او كثيراً ، في الغرب . بيد انه مما يؤسف له ان الرؤية الغربية تفتقر هنا إلى المنظور . فقد قيل ورُدِّد القول تكراراً إن ابن رشد كان اكبر اسم وابرز ممثل لما سمي ب • الفلسفة العربية ، ، وإن هذه بلغت معه ذروتها ونهايتها . ولكن بذلك غاب عن الانظار ما كان يحدث في الشرق ، حيث يكاد يصح القول بأن احداً لم يغطن إلى تأليف ابن رشد ، . [هنري كوربان]

□ « لقد تسامل في القرن الثاني عشر الفيلسوف ابن رشد ، وهو يعاين انطفاء آخر أنوار الحضارة العربية ، التي سمت في الشرق الأوسط واسبانيا إلى ذرى شاهقة ، عما إذا لم يكن مرد ذلك الانحطاط، جزئياً على الأقل ، إلى الوضع الذي حُبست فيه المراة وإلى انتباذها خارج الحياة الاجتماعية ، . [مونيك بييتر]

#### ابن الزيات، شمس الدين محمد

#### Ibn Zayyât, Shamsoddîn Muhammad

صوفي من مصر . توفي سنة ٨١٤ هـ / ١٤١١ م في خانقاه سرياقوس من قرى القليوبية بمصر . له الكواكب السيارة في ترتيب الزيارة في القرافتين الكبرى والصغرى .

#### ابن سبعین

#### Ibn Sab'în

محمد بن عبد الحق بن سبعين ، الملقب بالاشبيلي . ولد في مرسية سنة ٦١٤ هـ / ١٢١٧ \_ ١٢١٨ م ، ومات في مكة منتحراً بقطع شريان يده في ٢ شوال ٦٦٩ هـ / ١٩١ ايار ١٢٧٠ م عن رغبة منه في

 الاتحاد بالله ، كما قيل . كان آخر فلاسفة الأندلس . له مدرسة شخصية إشراقية عرفت بمدرسة السبعينيين ، ومن تالامذت الششتري ، الشاعر المتصوف . بناء على طلب السلطان الموحد عبد الواحد كتب الأجوبة عن الاسئلة الصقلية ، وفيه رد على اسئلة اربعة كان وجهها فريدريك الثاني ، ملك صقلية ، حول الوجود الأزلى للعالم ، وحول مقدمات علم الإلهيات وماهيته ، وحول المقولات ، وحول طبيعة النفس وخلودها . وله أيضاً بد العارف ومقتاح بد العارف . والصور التي رسمها فيهما للفارابي وابن سينا والغزالي وابن رشد تعد اول محاولة في الفلسفة العربية الإسلامية للتأويل السيكولوجي ، وتشف كما اكد ماسينيون عن امتلاك ابن سبعين للروح النقدي . فالفارابي عند ابن سبعين هو ء افهم فلاسفة الإسلام ، وأذكرهم للعلوم القديمة ، وهو الفيلسوف فيها لا غير . . أما ابن سينا فهو د كثير الطنطنة قليل الفائدة ، و، اكثر كتبه مؤلفة ومستنبطة من كتب أفلاطون، والذي فيها من عنده فشيء لا يصلح ، . وابن رشد بدوره « مفتون بأرسطو ويكاد أن يقلده ... وأكثر تواليفه من كلام ارسطو: إما يلخصها وإما يمشى معها في نفسه ، . وحظ الغزالي عند ابن سبعين ليس باحسن من حظ ابن سينا وابن رشد . فهو « لسان دون بيان . وصنوت دون كلام .. مرة صنوفي ومرة فيلسوف ، وثالثة اشعرى ، ورابعة فقيه ، وخامسة محير . وإدراكه أضعف من خيط العنكبوت ، ، ومع كل ذلك «ينبغى أن يعذر ويشكر لكونه من علماء الإسلام على اعتقاد الجمهورة.

بيد أن أبن سبعين رُمي بدوره بمثل ما رمى به الفلاسفة . فقد أتهم بأنه يأخذ آراء أبن رشد مباشرة ، فيصوغها في مذهبه بدون أية إشارة إلى صاحبها ، كما أوضح ذلك أرنست رينان . ولكن لا مماراة في أنه كان أيضاً صاحب آراء شخصية . فقد قال بأفضلية النفس الفسفية على النفس النبوية ، ورأى أن الله هو حقيقة الأشياء كلها وأصل العقول المتصرفة في الكون ، وقد صدرت عنه بمحض الفيض . ومن هذه العقول العقل الفعال ، المدبر لشؤون الأرض ، ومصدر النفوس البشرية . وبما أن النفوس صادرة عنه فهي دوماً ميالة إلى الاتصال به ، لا يحول دونها إلا أدران الجسد . فإذا ما تفرغ الإنسان للدراسة والنظر ، فاز بالمعرفة فإندا ما تفرغ الإنسان للدراسة والنظر ، فاز بالمعرفة

والسعادة . وقد نفى ابن سبعين صفة الوجود إلاً عن الله فهو وحده الواجب الوجود ، أما الموجودات الأخرى فهي كلها مظاهر لعلمه وإرادته ، ووجودها عرضي بالتبعية ، ولا تسمى موجودات إلا بضرب من التوسع والمجاز . وفي جميع هذه الآراء لا نستشف تأثير ابن عربي فحسب ، بل كذلك تأثير المدرسة الهندية الذي يتجلى حتى في عنوان كتاب ابن سبعين الرئيسي بد المعارف : فالبد هو الصنم عند الهنود . واسمه مأخوذ من اسم بوذا ، كما يرى ابن النديم ، بينما يذهب البيروني إلى أنه مأخوذ من «البيذ» ، و « البيذ ، معناها عند البراهمة تفسير العلم لما ليس بمعلوم ، وهو الكلام الذي ينسب إلى الله .

#### ابن سينا

#### Ibn Sînâ Avicenne Avicenna

أبو على الحسين بن عبد الله بن سينا ، ولد في قرية افشنة من اعمال خرميثن ، قرب بخارى ، عاصمة السامانيين ، في شهر صفر سنة ٣٧٠ هجرية ( آب ٩٨٠) ميلادية ، وتوفى في همذان (ايران) سنة ٢٨٨ (حزيران ١٠٢٧) . ودراسة حياة ابن سينا بيسرها لنا مصدر يكاد يكون منقطع النظير في الأدب العربي . وبالفعل ، كان ابن سينا املى سيرة ذاتية جزئية على تلميذه أبى عبيد الجوزجاني ، فنسخها هذا واتممها بعد موت معلمه . وقد حفظ لنا هذه السيرة المؤرخان العربيان القفطى ( المتوفى سنة ١٢٤٨ م ) وابن ابي أصبيعة ( المتوفى سنة ١٢٧٠ م ) . وبمقتضى هذه المعطيات ، كان والد ابن سينا ، عبد الله ، عاملًا على خرمیثن فی عهد أمیر بخاری السامانی ، نوح الثاني بن منصور ( ٩٦١ \_ ٩٩٧ ) . وبعد مولد ابنه البكر \_ الذي صار فيما بعد واحداً من اعظم الفلاسفة العرب ، إن لم يكن اعظمهم إطلاقاً \_ توطن عبد الله في بخارى كيما يتاح له أن يبعث بابنه إلى المدرسة . وفي العاشرة من العمر ، كان ابن سينا يثير إعجاب الناس من حوله بحفظه القرآن والأدب العربي . ودرس ابن سينا على دعاة إسماعيليين قدموا من مصر

مبادىء الفلسفة اليونانية والهندسة والحساب على نحو ما كان يُدرُّس في الهند . وبرع في الرياضيات وتعلم الفقه القرآني على يد زاهد كان يلقب باسماعيل ( او إبراهيم) الناسك ؛ واخيراً ، علمه فيلسوف متنقل ، هو أبو عبد الله إبراهيم بن حسين الناتلي ، الفلسفة والمنطق والهندسة : ويخبرنا ابن سينا أن هذا المعلم لم يشرح له سوى القضايا الهندسية الست الأولى ، وانه كان عليه أن يستنتج كل الباقي بنفسه . وتاقت نفسه يومئذ إلى دراسة الطب ؛ ولم يبدُ له هذا العلم صعباً ، بل اصاب فيه تقدماً سريعاً فطفق في وقت مبكر يعالج المرضى ويشفيهم . وذاع صيته في هذه الصنعة ، فهرع إليه الأطباء يدرسون تحت إشرافه ، مع أنه لم يكن عصرئذ يجاوز السادسة عشرة من العمر . ولم يبلغ الثامنة عشرة حتى بات متضلعاً بالعلوم كافة ، متقناً للمنطق والطبيعيات والرياضيات . ولكن كانت هناك ، في هذه الصفحة الناصعة ، نقطة سوداء واحدة : فقد قرأ ابن سينا ما بعد الطبيعة(\*) لأرسطو أربعين مرة على الأقل ، وحفظه عن ظهر قلب ، ولكن مغزاه بقى مستغلقاً عليه . غير أن أحد الباعـة المتجولين أقنعه ذات يوم بأن يبتاع منه كتابأ للفارابي ( المتوفى سنة ٩٥٠ ) ؛ فلما آب إلى بيته اكتشف أن الكتاب يتكلم عن مقاصد أرسطو ؛ فأكب عليه يطالعه بنهم ، فإذا بمغزى قضايا أرسطو ، التي كان يحفظها غيباً بدون أن يفهمها ، يتكشف له تباعاً في جلاء باهر . ولما سنحت له بعد ذلك الفرصة ليعالج الأمير نوح بن منصور وليظهر براعته كنطاسي ، صار من أهل معشره ، وفتحت أمامه الأبواب الى مكتبة الأمير التي كانت تضم أسفاراً هي من الندرة في منتهاها . وراح ابن سينا يزجى فيها كل ما هو متاح له من وقته ، ولكن لم تمض فترة حتى ذهبت المكتبة بتمامها طعمة للنيران في حريق . وأشاع يومئذ بعض من حساده أن لابن سينا يدأ في ذلك الحريق ، وانه افتعله حتى يبقى هو الحائز الوحيد على ما كان يتكدس من المعارف بين دفات كتبها . ولما بلغ ابن سينا العشرين من العمر كتب، بناء على طلب نفر من اصدقائه ، رسائل في بعض المسائل الفلسفية مما كان يثور لها اهتمامهم ، وبقيت من ثم في حوزتهم . وعلى ذلك النحو وضع رسالته في الحكمة العروضية ، وهي عبارة عن موسوعة صغيرة في جميع فروع المعرفة؛ كما وضع رسالته في الحاصل ۱۲۷ ابن سینا

والمحصول ، ورسالته في البروالإثم بتكليف من رجل من أهل الشرع يعرف باسم أبى بكر البرقى .

بعد وفاة والده - وكان ابن سينا يومئذ في الثانية والعشرين من العمر - لم يجد فيلسوفنا مناصاً من القبول بخلافته على ولاية خرميثن ؛ بيد أنه لم يبق طويلًا في هذا المنصب، بل قصد كركانج حيث استقبله ، بأذرع مفتوحة ، أبو الحسين السهلي ، وزير الأمير على بن المأمون ، وقدمه إلى هذا الأخير ، فعرض عليه للحال أن يلزمه مكرِّماً أجمل تكريم ، وفي سنة ۱۰۱۲ عزم ابن سينا على أن يزور في جرجان الأمير قابوس ، مؤلف كتاب قابوس نامة ( أي مرآة الملوك ) ، ولكنه بعد أن قطع شطراً طويلاً من الطريق علم أن قابوس زُج به في السجن واغتيل . فقصد عندئذ دهستان حيث الزمه المرض الفراش ، ولما تماثل إلى الشفاء قفل راجعا إلى جرجان وهناك كتب المبدأ والمعاد ، ومختصر المجسطى ، والقسم الأول من القانون في الطب(\*). ثم ارتحل ابن سينا من جرجان ، وقصد الري ، حيث لزم بلاط الأميرة زبيدة يعالج ابنها مجد الدولة من المالنخوليا. وفي الري الف كتاب المعاد . ومن الري قصد فيلسوفنا قزوين أولاً ، ثم همذان . وهناك عالج على مدى اربعين يوماً أمير همذان ، شمس الدولة ، وشفاه ، وصار من أصدقائه . بل إنه عمل لبعض الوقت والياً على همذان ، غير أن هذا المنصب لم يعد عليه إلا بالمرارة والخيبة . وفي ذلك الحين ساله تلميذه الجوزجاني \_ وكان يتبع فيلسوفنا منذ إقامته الأولى في جرجان \_ شرحاً عاماً لمؤلفات ارسطو ؛ فارتضى ابن سينا بأن يمليه عليه ، بشرط الا يعرض فيه سوى آرائه الخاصة ، بدون أن يلزمه ذلك بالرد على الأراء المعاكسة لها . وهكذا رأى النور كتاب الشفاء(٥) . وبعد وفاة صديقه الأمير (١٠٢١) شاء ابن سينا أن يقصد سرأ أصفهان ، لكن والي همذان الجديد اعترض سبيل الفيلسوف، بل زج به في الحبس في قلعة تعرف باسم فرجان . وفي أثناء مقامه هذا في السجن ـ وقد دام شهوراً أربعة ـ حرر ابن سينا عدداً من الرسائل المقتضبة ، ومنها تلك القصة المجازية الصوفية حي بن يقظان ( التي ينبغي ألا نخلط بينها وبين رسالة ابن طفيل التي تحمل العنوان نفسه ) ، وانجز القانون في الطب . ولما اطلق بعد ذلك سراحه ، غادر همذان متنكراً ، وقصد أصفهان حيث

احسن وفادته الأمير علاء الدولة وغمره بالعطيات وجعل له مجلساً أسبوعياً يحضره العلماء ، ويتابع هو نفسه اعماله . وفي أصفهان أكمل ابن سينا كتاب الشفاء وحرر كتاب النجاة ، وكذلك موسوعة وضعها بالفارسية برسم الأمير علاء الدولة بعنوان دانيش نامة العلائي ، وقد عالج في أبوابها السبعة جميع المعارف التي كانت متاحة في عصره عن المنطق وما بعد الطبيعة والطبيعيات والهندسة والفلك والحساب والموسيقي . ولزم ابن سينا أمير أصفهان أكثر من خمسة عشر عاماً ، وصحبه في حزيران ١٠٣٧ إلى همذان ؛ لكن هناك عاودته نوبة من مرض الزحار ، فقضى بها بعد بضعة أيام .

الُّف ابن سينا عدداً كبيراً من التصانيف ؛ وقد تضمن ثبت مؤلفات ابن سينا ، الذي نشره في القاهرة سنة ١٩٥٠ الأب قنواتي ، ٢٧٦ عنواناً ، لا يزال كثير منها مخطوطاً . وهذا الفيلسوف الكبير لم يحظ على ا الدوام بمن يفهمه . فقد بذل الشهرستاني في مفتتح القرن الثاني عشر والغزالي في مختتم القرن الحادي عشر ، مثلاً ، قصاراهما للحد من تأثير ابن سينا ، بل للقضاء عليه ، طاعنين بوجه خاص في ارسطوطاليسيته « التي أساء فهمها » . ولم يفلح دفاع نصير الدين الطوسى ومرافعات ابن رشد وتلاميذه ـ على ما كان لهم من سلطة لا مرية فيها \_ في التخفيف من أثر هجمات الغزالي. وقد وجد هذا الأثر من يغذيه ، وصولًا إلى مطالع القرن العشرين ، في أوساط جامعة الأزهر ، ذلك المركز للعلم وللدراسات الإسلامية الذي ما زال ، منذ اكثر من الف من السنين ، يضطلع بفخر برسالته في الدفاع عن الدين الإسلامي والذود عن حياضه ، وهي رسالة تشبه من اكثر من وجه تلك التي كانت اضطلعت بها فيما غبر جامعة السوربون في فرنسا بصدد كل ما يتصل بالدين الكاثوليكي . وهكذا نجدنا اليوم أمام هذه الواقعة التي لا تخلو من غرابة : فأكثر مؤلفات ابن سينا ما تزال مجهولة ، وكأنما وضعها الفقهاء المسلمون تحت المكيال ، بعد أن أتهموا مؤلفها بأنه استقى أكثر مما ينبغى من معين المعارف الأجنبية . والحال ان تصانيف جميع هؤلاء العلماء مشبعة هي الأخرى بالثقافة اليونانية ، وإنما بعد « هضمها » واستدماجها بالفكر الإسلامي من خلال دراسة كتابات ابن سينا على وجه التعيين . والخصم الرئيسي لابن سينا ،

السهروردي الحلبي ، لامه اصلاً لا على دراسته وشرحه أرسطو ، بل على إسامته فهمه ، وعلى خيانته فلسفة أرسطو وأفلاطون لتجاهله المصادر الدينية والفلسفية لبلاد فارس القديمة ، وعلى حد تعبير لوى غارديه ، على « إخفاقه في الاهتداء إلى الخط الأصبيل للفلسفة الشرقية » . فهل لهذه المآخذ ما يبررها ؟ لا نعتقد ذلك . فقد ترك لنا ابن سينا مقدمة لمصنف بعنوان الحكمة المشرقية [أي الحكمة الإشراقية كما نفهم نحن ، أو الحكمة الشرقية ، كما يفهم المستعربون المحدثون] . ويعتقد بعضهم أن ابن سينا توفى قبل أن يكمل المؤلّف الذي عقد العزم على وضعه ، ويفترض بعضهم الآخر أن هذا المؤلّف ضاع أو أتلف بعد إكماله ؛ ومهما يكن من أمر ، يعلن أبن سينا بجلاء في المقدمة التي وصلتنا انه سيقتدر اخيراً على الإفصاح عن « فكره الحق ، ، ويضيف قائلًا إنه كان امتنع عن ذلك في كتاباته السابقة بالنظر إلى ما كان يتمتع به أرسطو من حظوة أرغمته على ألا يجهر بدعاويه الشخصية إلا ما كان يرضى منها المتفلسف من العوام . نحن في حل إذن من الافتراض بأن المآخذ التي وُجهت اليه لا مبرر لها إلا بقدر ما كان الأمر يتعلق لا بفكر ابن سينا بل بكتاباته ، على اعتبار أن ابن سينا لم يكن حراً على الدوام في الإفصاح عن جوهر فكره. ولا يجوز أن يغرب عنا على أية حال أنه من التهور والبعد عن الفطنة التشكيك في إيمان شخص كان لا يتردد ، عندما لا يسعفه المنطق، في التوجه إلى المسجد ليصلى وليضرع إلى خالق الأشياء ، على حد تعبيره ، ليكشف له عن المعنى الصبعب والمستغلق للمسالة المطلوب حلها . وهل لنا أن نفرض أن رجلًا موقراً مثل الصوفى الكبير ابى الخير كان سيقول عن ابن سينا د ما أراه يعلمه ، وما يعلمه أراه ، ، لو كانت معارف هذا الأخبر تشويها شائبة من الهرطقة ؟ إننا لا نستطيع هنا أن نتكلم عن ابن سينا ميتافيزيقياً ومنطيقاً ، لأن هذين النشاطين لذلك الذهن المتعدد المواهب ينعكسان مباشرة في تصانيفه التي يمكن الرجوع إلى تحليلها في معجم المؤلفات الفلسفية . وعليه سنقتصر هنا على التنويه ببعض الجوانب التي ما زالت غير معروفة بالقدر الكافي من ذلك الذهن الكلي : نقصد ابن سينا عالم الاجتماع والسياسة ، وابن سينا المتصوف ، وابن سينا الطبيب، وأخيراً ابن سينا منظر الموسيقي.

ففكره الاجتماعي والسياسي ، الذي يكاد يكون مجهولًا جهلًا تاماً في الغرب ، يترجم عن نفسه بمنتهى الجلاء في الفصول الأخيرة من كتاب الشفاء . ففي هذا القسم السوسيولوجي من الكتاب ، يعرض ابن سينا أفكاراً في العمل، وفي التعطل ، وفي قضية حرية المراة ، وكلها افكار كان لا بد أن يتصرم الف من السنين حتى يقبل بها غالبية الناس. وقد لفت الانتباه، ضمن جملة امور اخرى ، إلى أن الموجودات البشرية يمكن أن تُصنف ، بحكم بنية شخصيتها بالذات ، إلى ثلاث فئات : أهل الفكر ( أو التدبير ) ، وأهل الإرادة ( او حراس المدينة ) ، وأهل العمل اليدوى . وكل فرد يشغل مكاناً معيِّناً في جملة النشاط العسام، وينبغي ان يحصل بالتالي على خبز يومه . وبعد ابن سينا بعدة قرون سيوصى فخته الدولة بتأمين العمل لكل فرد ، ولكن كان لا بد من انتظار نشر مشروع الدستور الاشتراكي بقلم لوسيان ديلينيير في عام ١٩٠٨ لطرح المسألة بمثل الوضوح الذي طرحها به ابن سينا. ولئن كان يتعين ، بموجب مذهبه ، ان ينال كل متعطل عن العمل بسائق الكسل حظه من القصاص، فمن الواجب بالمقابل أن تتكفل الدولة بأمر أولئك الذين تحول عاهاتهم الجسدية بينهم وبين العمل . وكان لا بد من انتظار كارل ماركس لترى مثل هذه الفكرة النور بمثل ذلك الوضوح في الغرب. وفي مباحثه في القانون الطبيعي ، وعلى وجه التعيين في المسألة المتعلقة بمعرفة ما إذا كان ثمة وجود لمعايير مشتركة منقوشة سلفاً في طبيعة الانسان، يذهلنا ابن سينا برؤيته العملية للأشياء وبقدرته المتفوقة على الفهم التي يجاوز بها من بعيد اللطائف اللفظية لبعض آباء الكنيسة وللمدرسيين الغربيين . ويهدف تعليمه إلى البلوغ إلى وحدة المعيار في احترام تعدد الحاجات ، ويسعى إلى بيان الكيفية التي يمكن الوصول بها إلى فرض نظام متساوق يهتدى إلى الوسط الصحيح بين «الفعل» و والانفعال، ، أي إلى العدل ، ويصنون بالتالي من أي مساس درجة معينة من الاستقلال العقلى الذي يسميه الإنسان و السعادة ، .

إذا انتقلنا الآن إلى دراسة تصوف ابن سينا ، وجدنا جذوره متعددة : ففيه نلمس تأثير الفارابي ، وكذلك تأثير افلوطين وكل المدرسة الأضلاطونية المحدثة كما كان يُستخلص ، بوجه خاص ، من كتاب

اوثولوجيا ارسطوطاليس . لكن لا مجال للشك في أن المأثور الصوفى ، وكان على درجة عظيمة من الحيوية في الوسط الاجتماعي والثقافي الذي عاش فيه ابن سبينا ، رفده بمدد لا يمكن الغض من شأنه إطلاقاً . وقد اهتدى بعض شراح الفكر السينوي إلى أثر فيه للمأثور الفارسي القديم، ففي الفصل الأول من كتاب الإشارات والتنبيهات (٠) ، يصف ابن سينا بمنتهى الدقة مقامات الارتفاع الصوفى . فهناك أولاً مقام الجهد الشخصى والإرادة المتمحورة حول مجاوزة الذات ؛ ويتلوه مقام تنسكي يتضمن العزوف عن التعلق بكل ما هو جائز ومحتمل ، والتطهر .. النفسى والعقلى معاً \_ ، والتركيز في التأمل . فإذا اكتمل المقام التنسكي أمكن للمريد أن يعتبر أن زمام نفسه بأت طوع يديه ، فيستطيع بالتالي أن ينتقل نحو ممارسة المعاينة الصوفية بحصر المعنى ، وابن سينا يفصُّل تفصيلًا كثيراً في وصفها . وإذا اقتدر المريد أن ينذر نفسه كلها لله وأن يواصل في الحياة العادية سلوكه كعضو نافع في المجتمع ، فقد تقترن المعاينة ب ، الخوارق ، . وقد أبدى عدد من الدارسين دهشة من اعتماد ذلك المتصوف على الوسيلة الجدلية ليترجم بمعنى ما تجربة التصوف إلى لغة العقل ، غير أن بعض الصفحات التصوفية لدى ابن سينا يترجع فيها لا صدى التجربة المعاشة فحسب ، بل كذلك صدى التجربة المتحكم بها .

إن مؤلفات ابن سينا في الطب غزيرة وعظيمة الأهمية ؛ وقد كان لمصنفه القانون في الطب في خمسة مجلدات اثر هائل في فن النطاسة في الشرق والغرب على حد سواء . وما يستلفت انتباه الدارس الحديث هو المجهود المتصل الذي بذله ابن سينا ليفسر كل شيء بعلل طبيعية . فما كان يتخفي بتجميع المعارف الطبية السابقة ، بل كان يسعى إلى إغناء الطب والعلوم المرتبطة به بكشوف اصلية . وحتى في السارية المفعول يومئذ لاي عملية تشريحية فعلية ) تبدو اوصافه لبنية العظام اقرب إلى الحق ، وإلى الوضوح ، وبوجه خاص إلى الدقة ، من اوصاف الوضوح ، وبوجه خاص إلى الدقة ، من اوصاف عمارساً ممتازاً ، أول من فرق التهاب السحايا عن غيره من الأمراض الهذيانية ، رأول من أشار إلى حدوث من الأسام من الأمراض الهذيانية ، رأول من أشار إلى حدوث

أورام في الدماغ ، وأول من وصف أخيراً شكلي الشلل الوجهى المركزي والمحيطى . والاقراباذين السينوي (أي دستور الصيدلة والأدوية ) غنى بقدر ما هو واضح ، ووصفه لمفعول مختلف الأدوية دقيق إلى حد معجب. وفي علم الأحياء كان ابن سينا من أنصار مذهب التطور والغائية ، ولكنه لم يمض في هذا النسق من الأفكار إلى مثل ما مضى إليه جالينوس ، بل « لزم بحذر حدود العقل ، . وكان تأثير ابن سينا في الطب الغربي هائلاً . وقد وردت أول إشارة في الأدب الغربي . إلى آراء ابن سينا الطبية في كتاب الامراض السدانمركي Dansk Laegebog للطبيب والكاهن القانوني الدانمركي هنريك هاربسترانغ (المتوفى سنة ١٢٤٤ ) ؛ أما تأثيره الذي روج له في فرنسا مؤسس الجراحة الفرنسية لانفرانك الميلاني ( المتوفى نحو سنة ١٣٠٦ ) ، مؤلف كتاب الجراحة الأكبر -Chirur gia Magna ـ وقد أهداه إلى فيليب الجميل حوالي العام ١٢٩٥ ـ فقد دام ردحاً طويلاً من الزمن . وبالفعل ، بقيت مؤلفات ابن سينا الطبية اساس التعليم في جامعة مونبلييه حتى القرن السابع عشر ، ولم يختف درس طبيات ابن سينا من مناهج الجامعات البلجيكية إلا في سنة ١٩٠٩ .

من سوء الحظ أن مؤلّف ابن سينا الرئيسي في الموسيقى ، ويعرف باسم المدخل إلى صنعة المؤرخ الموسيقى ، قد ضاع ؛ ولكن إذا صدق المؤرخ القفطي ، فإن ما خطه يراع ابن سينا فيه بخصوص النظرية الموسيقية يتخطى من بعيد ما كان معروفاً لدى الموسيقى من كتاب الشفاء الموسوعي ، ومقالات هذا الموسيقى من كتاب الشفاء الموسوعي ، ومقالات هذا الفصل الست تبحث على التوالي في نظرية الصوت ، والفواصل ، والمقامات اللحنية المختلفة ، وتغيير السلم ، والإيقاع ، وفن التلحين . وقد وصلتنا ايضاً تعاليمه المثيرة جداً للفضول حول الأثر الطبي والتربوي للموسيقى ، وهذه التعاليم متضمّنة إما للموسيقى ، وهذه التعاليم متضمّنة إما في الرسالة في النفس (\*) وإما في تقاسيم الحكمة والعلوم .

ختاماً ، ينبغي أن نضيف بعض الكلام عن التأثير الخارق للمألوف الذي مارسته تعاليم ابن سينا في الغرب في جميع ميادين المعرفة . ففي مضمار الإلهيات جاحت الإضافات الأفلاطونية المحدثة لابن سينا لتعزز

نظريات القديس أوغوسطينوس ، بيد أن ما خلب ألباب غالبية اللاهوتيين محاولته البلوغ إلى توفيق بين العلم والإيمان ، هدف كل الفلسفة المدرسية الغربية . ولئن كان رد فعل الغرب الأول \_ وقد دام أكثر من خمسين سنة ( بين الترجمة اللاتينية الأولى لكتاب القانون في الطب وبين المناظرة التي افتتحها غليوم الأوفرنيي ) ـ هو الإعجاب بغير ما تحفظ ، فإن الأمور ما لبثت أن انقلبت ابتداء من عام ١٢١٠ ( وهو العام الذي صدر فيه عن مجمع باريس الكنسى أول تحظير لقراءة ارسطو) ووصولًا إلى الرسالة التي وجهها البابا غريغوريوس التاسع في ١٣ نيسان ١٢٣١ إلى جامعة باريس ، وعُدُّ ارسطو ( ومعه ابن سينا بصفته شارحه الأول ) شبه هرطوقي من قبل المدرسة الدومينيكانية . ولكن حالما سُمع من جديد بدراسة آثار ارسطو وشراحه في سنة ١٢٣١ ، أقبل الدارسون على كتب ابن سينا يدرسونها بشغف، سواء من انتمى منهم إلى مدرسة دنس سكوت الفرنسيسكانية أو إلى المدرسة الدومينيكانية مع البرتوس الأكبر والقديس توما الأكويني . وفيما كان المعسكران يتبادلان الكر والفر بخصوص أرسطو ، كان معولهما الأول على كتابات ابن سينا ، وقد اتفق اكثر من مرة أن استخلصت نظريات متقابلة تماماً من نص واحد . ومهما يكن من امر ، فإن تأثير المذاهب السينوية كان عظيماً إلى حد أننا نقم بالضرورة لدى أي لاهوتي أو فيلسوف غربي من القرن الثالث عشر أو الرابع عشر أو الخامس عشر نريد دراسته على أثر فكر ابن سينا . غير أن من كفل لابن سينا دواماً لا يُنتقص منه كان القديس توما الأكويني الذي استشهد به أكثر من ٢٦٠ مرة في الخلاصة اللاهوتية . وليس هو الوحيد : فبين جملة المؤلفين الذين لا يزال يُعتد بآرائهم إلى اليوم في دراسة الترماوية ، نستطيع أن نستشهد بكتاب في الوجود De Ente ، وهو عبارة عن تدوين للدروس التي القاها في أكاديمية بادوفا بين ١٤٩٣ و١٤٩٤ الكاردينال كايتان ، وبكتاب دروس الفلسفة التوماوية Cursus Philosophicus Thomisticus التي القالة وفي مدريد بين ١٦٣٠ و ١٦٤٣ ، وهو الكتاب الذي طبع لأول مرة في مدريد سنة ١٦٣٧ ثم أعيد طبعه مراراً وتكراراً ( صدرت آخر طبعاته في تورينو سنة

١٩٣٠)؛ولا يخلو أي فصل من هذين الكتابين من

شواهد لابن سينا ومن المفيد أن نلاحظ بصدد العلاقات بين فلسفة أبن سينا والمعلمين الغربيين أن مسلمة ديكارت الشهيرة ، أنا أفكر إذن فأنا موجود ، كانت بكل تأكيد معروفة من قبل العرب قبل ستة قرون، وذلك ما دام أبن سينا نفسه دحضها في كتاب الإشارات والتنبيهات بهذه العبارات : « لعلك تقول إنما أثبت ذاتي بوسط من فعلي . فيجب إذن أن يكون لك فعل تثبته ... وإن فعلك أن أثبته مطلقاً فعلاً فيجب أن تثبت منه فاعلاً مطلقاً لا خاصاً هو ذاتك بعينها ، وإن أثبته فعلاً لك فلم تثبت به ذاتك ، بل ذاتك جزء من مفهوم فعلك من حيث هو فعلك ، فهو ثبت في الفهم قبله ولا أقل من أن يكون معه لا به ، فذاتك مثبتة لا به » . [الكسندر

□ « ابن سينا هو أول من أعاد تسليط الضوء على فلسفة أرسطو » . [روجر بيكون]

□ « من المحتمل أنه ما أتيح لأحد قط ، قبل أبن سينا أو بعده ، أن يجمع بين مثل ذلك العقل الكلي ومثل تلك الطاقة ألتي لا تعرف التعب ، . [ش . غرين - كومستون]

□ • ان اسم ابن سينا مألوف لدى جميع الفلاسفة المسيحيين في القرن الثالث عشر ؛ ولئن عدوه خصما فهو خصم جدير بالاحترام لقوته بالذات ، ولا بد من ان يُحسب له حسابه . وفي الواقع ، إنه واحد من اكبر الاسماء في الفلسفة ، . [إتيين جلسون]

#### ابن طفيـل

#### Ibn Tofayi Abubacer

ابو بكر محمد بن عبد الله بن عبد الملك بن طفيل ، ولد في قادش نحو سنة ٤٩٤ هـ / ١١٠٠ م ، وتوفي في مراكش بالمغرب سنة ٥٨٠ هـ / ١١٥٠ م.كان صاحب معرفة موسوعية ، شيمته في ذلك شيمة جميع أولئك العرب الذين كان علمهم يجاوز من بعيد علم العالم المسيحي في زمانهم. ومذهب ابن طفيل ، مثله مثل مذهب ابن باجة ، عرفه على ما يبدو نصارى القرن الثالث عشر ، وعلى الأخص من خلال النقد الذي وجهه اليه ابن رشد في كتابه في النفس ، المقالة الخامسة .

وكان في نظرهم هو المفكر الذي ماثل بين العقل بالملكة وبين المخيلة . فهذه إذا ما اعدت إعداداً موائماً امكن لها ان تتلقى الصور المعقولة ، بدون أن يكون ثمة داع لافتراض أي عقل آخر . وقد اشتهر ابن طفيل بقصته الفلسفية ، المعروفة باسم رسالة حي بن يقظان (\*) التي نقلها إلى العبرية في القرن الرابع عشر موسى النربوني ، ومن العبرية إلى اللاتينية بيكو ديلا ميراندولا في القرن الخامس عشر . وقد صور فيها ابن طفيل كيف أن إنساناً يعيش متوحداً يستطيع أن يرقى تدريجياً ، عن طريق دراسة العلوم ومعاينة الحق ، إلى حد الاتحاد الإلهي والسعادة .

□ « إن المغزى الأخير لقصة ابن طفيل يبدو على ما
 يلي : إن الفيلسوف يستطيع أن يفهم الانسان الديني ،
 ولكن العكس ليس صحيحاً : فالإنسان الديني لا
 يستطيع أن يفهم الفيلسوف » . [هنرى كوربان]

ابن الطيب ، ابو الفرج عبد الله

#### Ibn Tayyeb, Abû'l- Faraj Abdollah

طبيب وفيلسوف وكاهن مسيحي نسطوري من العراق. توفي سنة ٤٣٣ هـ / ١٠٤٣ م. درّس في المارستان العضدي في بغداد وتقاطر عليه الطلاب من الاقاصي. له ، علاوة على كتب الطب ، مؤلفات دفاعية وابقراط وجالينوس ، ومن مؤلفاته النكت والثمار الطبية والفلسفية ، وفردوس النصرانية ، وفقه التشعرانية ، وفق التشعرانية ، وفق

ابن العبري ، غريغوريوس ابو الفرج

Ibn Al'ibrî Barhebraeus, Grégoire Abû'l Faradj Bar- Hebraeus, Gregory Abû'i Faral

من كتاب الكنيسة اليعقوبية السريانية ، ولد في

ملطية في ١٢٢٥ \_ ١٢٢٦ ، وتوفى في مراغة (حالياً إيران ) سنة ١٢٨٦ . كان ابناً لطبيب يهودي ، فتنصر ، فلقب بابن العبري ، وتعمد باسم يوحنا . اقبل منذ حداثته على دراسة الفلسفة واللاهوت والطب بشغف، ولما هاجرت أسرته \_ هرباً من الاحتلال المغولى \_ إلى انطاكية ، قصد طرابلس ليستكمل دروسه في الطب وليتعلم المنطق. وفي سن العشرين، في ١٤ ايلول ١٢٤٦ ، رُسم أسقفاً على يد البطريرك اليعقوبي اغناطيوس الثاني ، وتسمى بهذه المناسبة باسم غريغوريوس . وعلى أثر القلاقل التي نشبت في قلب الكنيسة اليعقوبية عند انتخاب بطريرك جديد (١٢٥٢) ، تلقى ابن العبرى من أحد المرشحين المتواجهين اسقفية حلب ، لكنه لم يستطع أن يمارس فيها خدمته الكهنوتية ، لأن سكان هذه المدينة كانوا من أنصار المرشع الثاني للكرسي البطريركي . على أنه أمكن في النهاية تسوية الأمور ، فاستطاع ابن العبري أن يعود إلى حلب سنة ١٢٥٨ ، ورفع في عام ١٢٦٤ إلى مرتبة « مفريان » ، أي جثليق ، واحتفظ بهذا اللقب حتى وفاته .

لم يكن يتقن اللغة اليونانية ، لكنه كان يقرأ ويكتب بالعربية ببراعة ؛ والحال أن الأدب العربي في عصره كان تمثل جوانب كثيرة من الفكر اليوناني، وعلى الأخص في مضمار الفلسفة ؛ وعلى هذا يمكننا أن نقع في كتابات ابن العبري على جمل بكاملها أخذت عن المؤلفين الاغريق. وقد صنف ابن العبرى في مختلف الموضوعات، ووضع شروحاً على الكتاب المقدس ، وعلى العقيدة ، كما في كتاب مشكاة المذابح (\*) ، وترك اشعاراً ، وتصانيف في الطب والأخلاق والفلك والتاريخ (ومنها مختصر تاريخ الدول ، والتاريخ الكنسي ) . على أنه عُرف قبل كل شيء بتصانيفه في الفلسفة ، وأهمها إطلاقاً زيدة الحكمة (٥) . وقد وضع أيضاً موسوعة في المعارف الفلسفية ، نسخها بلا خجل عن نص مماثل لابن سينا . وله أخيراً رسالة في النفس في ٦٢ باباً ، ومنارة الاقداس في اخص العقائد المسيحية .

#### ابن عربی

#### Ibn Arabî

أبو بكر محمد بن على محيى الدين ، الملقب ب « الشيخ الأكبر » . كاتب متصوف عربى . ولد في ۲۸ تموز ۱۱۲۰ ( ۱۷ رمضان ۵۲۰ ) فی مرسیة (اسبانيا)، وتوفى في ١٦ تشرين الثاني ١٢٤٠ ( ۲۸ ربیع الثانی ۱۳۸ ) فی دمشق (سوریة) . اصله من قبيلة طي العربية ، وكان مريدوه ينادونه ب « محيى الدين » ، وقد درس في إشبيلية وقرطبة ، وارتحل إلى المشرق العربي ، حيث أقام إلى حين وفاته، وحج عدة حجات إلى مكة (كانت حجته الأولى في سنة ١٢٠٢ م ) . كان غزير الانتاج ( فقد وصلنا مئة وخمسون مصنّفاً بقلمه ، كما ضاع زهاء مئة وخمسين مصنفاً آخر ) ، وقد هاجمه بضراوة الفقهاء المسلمون السنيون ، لانهم راوا في واحديث الوجودية ، في نظريته في « وحدة الوجود » ، مذهباً حلولياً بكل ما في الكلمة من معنى . وقد ترك لنا من شعره ديواناً ، وشرحاً صوفياً لاشعاره في الحب بعنوان ترجمان الأشواق ، وقد ترجمه إلى الانكليزية رينولد 1 . نيكلسون . أما من الناحية المذهبية فقد ضمت مجموعة تصانيفه الرئيسية ، علاوة على تفسير للقرآن ، كتاب الفتوحات المكية (\*) ، وهو عبارة عن موسوعة للعلوم الباطنية في خمسمئة وستين فصلاً ، وفصوص الحكم(٥) ، وهو بمثابة وصبية روحية حررها سنة ١٢٢٩ ودرس فيها الرسالة الروحانية لكل نبى من الانبياء الذين يجلُّهم القرآن ، بدءاً بآدم ، ومروراً بإبراهيم وإسماعيل وموسى وسليمان وعيسى ، وانتهاء بمحمد . والفصلان الرئيسيان في قصوص الحكم ( ترجمة جزئية سنة ١٩٥٥ بقلم تيتوس بوركهارت ) هما اللذان يتصلان بالحكمة الإلهية في كلام آدم وبحكمة الوحى الإلهى في كلام شيت . وقد ترجمت رسالة القدس إلى الاسبانية في حياة القديسين الاندلسيين Vidas De Santones Andaluces ، مقلم د . ميغل آسين اي بالاسيوس ، وهو واضع دراسة عظيمة الأهمية عن طريقة ابن عربي الروحية بعنوان الإسلام متنصراً El Islam Cristianizado! الإسلام تضمنت ترجمة لعدة فقرات من الفتوحات المكية ومن تآليف أخرى . وسنشير أيضاً إلى الرسالة الأحادية

التي نقلها الى الفرنسية عبد الهادي في مجلة نقاب ايزيس Le Voile D'isis (شباط ١٩٣٣). ولم يعارس هذا و الصوفي و وسبب من نزعته الباطنية المسرفة وإكثاره من استعمال المفارقات ولنذكر اخيرا العميق الذي مارسه غيره من المتصوفة ولنذكر اخيرا أن آسين إي بالاسيوس وفي دراسته عن الاخرويات الإسلامية في الكوميديا الإلهية (١٩١٩) واثبت ما كان لكتاب ابن عربي وكتاب الإسراء والذي يصف رحلة عبر عوالم الآخرة الثلاثة من تأثير على الكوميديا الإلهية لدانتي [انطوان ترافير]

الأرمنة ، . [هنري كوربان] الأزيويين في جميع الأزمنة ، . [هنري كوربان]

□ . هناك الكثير عند ابن عربي مما يذكرنا بسبينوزا ، ولكنها مجازفة منا حقاً أن نزعم أن هذا اليهودي الاسباني كان على معرفة بآراء المسلم الاندلسي الذي كان تماديه في الخيال الصوفي كثيراً ما يخفي حقيقة كرنه مفكراً جاداً عبقرياً كذلك » . [رينولد 1 . نيكولسون]

 □ « لقد ظل الخيال ممزوجاً بالواقع وطلاء لمعدن الحياة حتى جاء رجال كابن عربي ليخرجوا أولى النماذج العجيبة للكوميديا الإلهية » . [الفريد غيوم]

#### ابن عطاء الله ، الاسكندري

#### ibn 'Atâiliah, Al- Iskandarî

متصوف سني من المدرسة الشاذلية ، توفي في القاهرة سنة ٧٠٩ هـ / ١٣٠٩ م . نشبت خصومة بينه وبين ابن تيمية الذي طعن في الشاذلية . له في التصوف تاج العروس وقمع النفوس ، والحكم العطائية . قال في كتابه التنوير في إسقاط التدبير بإسقاط التدبير على أساس التوكل وتحاشياً لعبودية الانسان للخوف والرجاء .

#### ابن فاتك

#### ibn Fâtik

فيلسوف عربي دمشقي الأصل من القرن الخامس الهجري ( الحادي عشر الميلادي) . دُرُس على ابن

٣٣ ابن قيّم الجوزية

الهيثم واقام في مصر . له مختار الحِكُم يجمع فيه اقوالاً منسوبة إلى حكماء قدامى ينسج حول سير حياتهم الاساطير . وربما كان احد مصادره فيه تراجم الفلاسفة لديوجانس اللايرتي . وقد ترجم مختار الحكم في القرن الخامس عشر الميلادي إلى اللاتينية والاسبانية والفرنسية والانكليزية وجزئياً إلى البروفنسالية . وقد اعتمده فيما بعد الشهرستاني في تاريخه الكبير عن الملل والنحل .

#### ابن قيِّم الجوزية

#### Ibn Qayyim Jawziya

محمد بن أبي بكر الزرعي . متكلم جدلي ، وفقيه حنبلي من الكبار ، ولد في دمشق وتوفي فيها سنة ٧٥١ هـ / ١٣٥٠ م . أوفى تالميذ أبن تيمية وأشهرهم على الإطلاق ، وقد نشر تعاليمه وشرح تراثه وسجن معه مرتين . قاوم الفلاسفة وأرباب الملل والنحل ترك زهاء ثلاثين مؤلفاً، ومنها كتاب الروح، وهو يبحث في أرواح الأحياء والأموات ، وكتاب شفاء العليل في مسائل القضاء والقدر والحكمة والتعليل ، وكتاب حادي الأرواح إلى بلاد الأفراح في ذكر الجنة، وكذلك مدارج السالكين وزاد المعاد في التصوف والأخلاق.

#### ابن الكاتب ، محمد بن صالح

#### Ibn Kâtib, Muhammad Ibn Sâlih

المعروف بيازجي أوغلو . متصوف تركي توفي سنة ٥٥٨ هـ / ١٤٥١ م . له بالعربية مغارب الزمان لغروب الأشياء في العين والعيان . وأعاد كتابته بالتركية نظماً وأسماه المحمدية .

#### ابن كمونة ، سعد بن منصور

#### Ibn Kammûna, Sa'd Ibn Mansûr

فيلسوف إشراقي من أصل يهودي . توفي سنة ١٨٣ هـ / ١٢٨٤ م . له شرح يتسم بالاصالة على

اقسام المنطق والطبيعة وما بعد الطبيعة من كتاب التلويحات للسهروردي. بلغ عدد مؤلفاته زهاء اثني عشر، ومنها تنقيح الإبحاث في فحص الديانات السماوية الثلاث. وقد رد عليه فقهاء من أهل السنة، ومنهم الفقيه الحنفي الساعاتي البعلبكي في كتابه الدر المنضود في الرد على ابن كمونة فيلسوف اليهود.

#### ابن مسرة ، محمد بن عبد الله

## ibn Massarra, Muhammad Ibn 'Abdillah

فيلسوف عربى ، ولد في قرطبة سنة ٢٦٩ هـ / ٨٨٣ م . كان أبوه عبد الله شغوفاً بالنظر اللاهوتى ، وقد تردد في المشرق على حلقات المعتزلة والباطنية ، ولم يكن ابنه تجاوز السابعة عشرة حينما التف من حوله رهط من التلاميذ . وقد اختلى معهم في صومعة في ارباض قرطبة . وحامت من حوله الشبهات . ورمى بتهمة الإلحاد ، فآثر أن يهاجر مع اثنين من تلاميذه الأثيرين . وارتحل إلى مكة والمدينة ، واتصل بالمدارس الشرقية . ولم يعد إلى الأندلس إلا في عهد عبد الرحمن الثالث . ولكنه بات يلتزم الحذر ، ولم يطلع إلا حفنة ضنيلة من الاتباع على مذاهبه التي أعطاها صورة رموز . وقد وضع فلسفة بكاملها وطريقة للحياة الروحية . ولكننا لا نعرف مع الأسف عناوين كتبه أو عددها . ويمكن أن نذكر له أثنين فقط : كتاب التبصرة وكتاب الحروف ، ويتضمن ما عرف بالجبر الروحي . وكانت كتبه تتداول من يد إلى يد ، وتخفى عن الفقهاء . ومات المعلم ، محاطأ بتلاميذه ، عن أقل من خمسين سنة عام ۲۱۹ هـ/ ۹۳۱ م .

تجمع مذاهبه بالإجمال بين الافلاطونية المحدثة والغنوصية ، وتعزونفسها إلى « الحكيم انباذوقلس » ، وتقول بوجود مادة روحانية تشترك فيها جميع الكائنات عدا الذات الإلهية . وكانت مدرسة ابن مسرة أول فرقة صوفية تأسست في الاندلس. وقد اخذت بباطنية مسارمة ، وبتنظيم هرمي سري . وكان من أبرز من تاثروا بالمذهب المسري ابن عربي .

□ « كان يبدو لسامعيه العاديين صوفياً برى ، نطقه وكلامه من أي دليل على زيغ العقيدة ، ولكنه كان في

الباطن ، بين حلقة تلاميذه المقربين ، استاذاً للحقيقة التي لا تقبل المصانعة . كانوا يرون في كلامه معنى خفياً عميقاً لا يفهمه إلا الصفوة المنتخبون. وهو أول من قدم للغرب الاستعمال الغامض الملتبس للكلمات الاعتيادية عمداً وتقصداً ه . [الغريد غيوم]

#### این مسکویه

#### Ibn Maskûyet

احمد بن محمد بن يعقوب مسكويه . فيلسوف معاصر للبيروني ولابن سينا . ولد في الري، وتوفي في اصفهان سنة ٢٦١ هـ / ١٠٣٠ م . اشتفل بالطب والكيمياء ، علاوة على الفلسفة . كانت له دالة كبيرة في بلاط البويهيين . كتب بالعربية والفارسية ، وترك زهاء عشرين مصنفا . له في الفلسفة الأخلاقية تهذيب الاخلاق وتطهير الاعراق ، وقد كال له نصير الدين الطوسي الثناء الكبير في مقدمة كتاب عن الأخلاق ، وقد قدم له مكتاب الحكمة الخالدة .

## ابن میمون ، موسی

## Ibn Maŷmûn Maïmonide, Moïse Maimonides, Moses

(سماه الكتّاب الفربيون في العصر الوسيط Ramban). طبيب ولاهوتي وفيلسوف يهودي من اسبانيا. ولد في قرطبة، عاصمة الاندلس القديمة، في ٢٠ آذار ١٩٣٥، ومات في الفسطاط، قرب القاهرة في ٢٠ كانون الأول ١٩٠٤، اورثه أبوه حباً كبيراً للعلم، وأخذ بيده لدراسة الأدب التلمودي. وبعد استيلاء الموحدين على قرطبة في عام ١٩٤٨، اضطر ابن ميمون إلى التشرد مع اسرته عبر اسبانيا أولاً، ثم هاجر إلى فاس. ويقول بعضهم إنه تظاهر باعتناق الإسلام. ومن المغرب قصد فلسطين، ثم مصر. ومكث لبعض ومن المغرب قصد فلسطين، ثم مصر. ومكث لبعض الوقت في الإسكندرية، ثم استقر بصورة نهائية في الفسطاط، وقد اضطر ابن ميمون، بعد موت اخيه داود غرقاً في بحر الهند واختفاء كل ثروة الاسرة معه في غرقاً في بحر الهند واختفاء كل ثروة الاسرة معه في

اليم ، إلى ممارسة الطب ليسد حاجاته وحاجات ارمل أخيه وبنته . وسرعان ما اصاب شهرة لفتت إليه انظار البلاط ، وأتاحت له أن يجمع بين رعاية السلطان صلاح الدين ورعاية نخبة المجتمع القاهري . وصار ابتداء من عام ١٢٠٠ الطبيب الشخصي لابن صلاح الدين الذي خلف أباه . ويقال إنه رفض دعوة ريكاردو قلب الاسد خلف أباه . ويقال إنه رفض دعوة ريكاردو قلب الاسد الذي كان موجوداً في فلسطين على رأس الحملة الصليبية الثالثة . وفي مصر أنهى أبن ميمون شرحاً بالعربية على المشغنا ، دستور التقاليد العبرية ، وهو مقامه في فاس ، على الرغم من أنه لم يكن في متناوله جميع المواد والوثائق اللازمة . وقد جعل عنوان شرحه السراج ، لانه كان بمثابة أضواء يسلطها على المدونة الكتيمة للشرع اليهودي . وقد وضعه بالعربية لانها كانت لغة اليهود الدارجة في الديار الإسلامية .

ما كاد ابن ميمون يقيم في الفسطاط ، حيث سبقته شهرته إليها، حتى انتخب رئيساً لمجلس الحاخاميين . وكان هذا المجلس هو محكمة الملة العبرانية ، وعلى عاتقه كان يقع حل جميع المسائل الدينية . وفي عام ١١٧٢ ، رفع ابن ميمون الى مرتبة « النجيد » ، وأوكلت إليه مهمة القيادة الخلقية والدينية لليهود من رعايا سلطان مصر ، وقد بدت له هذه المهمة الرفيعة « شراً اكثر منها خيراً » ، لأنها تثقل كاهل القائم بها بأعباء باهظة. وأراد بأي ثمن التخلص منها ، وفي عام ١١٨٥ أوكلها إلى تلميذه صبار صبالوم . وكرس نفسه عندئذ لخدمة طائفته بصفته حاخامأ ومدرسأ معاً ، وآخذ بيد أبنائها إلى التفقه لا في الشريعة اليهودية فحسب ، بل كذلك في العلوم والفلسفة ، ساعياً إلى رفع المستوى الروحي والخلقي للعامة . وقد استخدم نفوذه لدى البلاط ليوفر المزيد من الحماية لأبناء دينه . وبعد أن فتح صلاح الدين القدس . استحصل لأبناء ملته على الحق في التوطن فيها ، وفي فلسطين بصفة عامة ، وفي ابتناء كُنُس ومدارس ، وقد كتب في الفترة نفسها إلى فقراء اليهود اليمنيين رسالة \_ ترجمها ابن طبون فيما بعد إلى العبرية \_ ليحيى في قلوبهم الإيمان بيهوه وبالتوراة .

اتاح له نشاطه المُكثف أن ينجز في عام ١١٨٠، بعد عمل متواصل دام عشراً من السنين ، مؤلفه الكبير ، في خمسة عشر مجلداً ، بعنوان الشريعة

الثانية ، وفيه عرض ، في نظام ووضوح فاثقين ، لكل تقاليد بنى إسرائيل ولجميع معايير الحياة الفردية والأسرية والاجتماعية عندهم . وكان ابن ميمون يحيا ، شخصياً ، حياة سعيدة مع زوجته الثانية وابنه إبراهيم وتلميذه الأثير يوسف بن يهودا بن عكنان الذي كتب برسمه وأهداه مؤلفه الفلسفي الأكبر دلالة الحائرين(\*) ، الذي انتهى منه عام ١١٩٠ . وبين ١١٩١ و ١١٩٢ كتب بالعربية مقالة عن قيامة الموتى رداً على من اتهمه بأنه لا يؤمن بهذه العقيدة، وقد قاسى ابن ميمون من فواجع أهلية : فقد ماتت ابنته طفلة ، وقضى ابنه إبراهيم اياماً بلياليها بين الحياة والموت . وهذه المصائب ، والتوتر الفكرى المتصل الذي كان يتطلبه منه الدفاع عن مذهبه الفلسفي ضد المتهجمين عليه من أبناء دينه ، ومشاق مهنة الطب ـ وقد وضع فيها رسائل وتصانيف شتى \_ كانت السبب في عدم إبلاله من مرض خطير . فدفن ، بناء على رغبته ، في طبريا . [دانتي لاتس]

□ « كان أبرز الرجال الذين تصدروا ديوان الفلسفة في ذلك الزمان (العصور الوسطى) وأبعدهم صيتاً موسى بن ميمون الذي استخدم القديس توما الأكويني نقده للمتكلمين العرب بلا حد ولا تعفف . وقد اقتدى ابن ميمون بآثار الفارابي وابن سينا في العودة إلى أرسطو لاستمداد المواد اللازمة للبرهان على وجود الله وعلى وحدانيته وعدم تجسده » . [الفريد غيوم]

ه « لئن كان موسى بن ميمون فيلسوفاً حقاً ، ولئن عد نقسه تلميذاً لأرسطو ، فإنه يجاوز مع ذلك سلطة المعلم والفلسفة نفسها بأحد آخر وبشيء آخر : الله والوحي النبوي » . [اندريه نيهر]

# ابن نبي ، مالك

## Bennabî, Mâlek

مفكر نهضوي ولد في قسنطينة بالجزائر عام ١٣٢٧ هـ / ١٩٠٥ م من اسرة متواضعة ، واتم دراسته الثانوية في مسقط راسه ، ودراسته العالية في باريس حيث حصل على الدبلوم في الهندسة الكهربائية . وشغل بعد استقلال الجزائر منصب مدير التعليم العالي . كان من تلامذة ابن باديس ، وعمل في

سبيل « قرمية إسلامية » ، ودعا إلى إقامة « كومنواث إسلامي» ، وكذلك إلى تقارب آسيا وافريقيا . وطاف ببلدان عربية وإسلامية كثيرة ، وكان له تلاميذ في عدد من عواصمها . وادار بعد الاستقلال حلقة فكرية عن « سوسيولوجيا العالم الإسلامي » . وكانت وفاته عام نفسه فيها بالفرنسية ، إلى اللغة العربية ، كما نقل بعضها إلى الفارسية والاردية والتركية . ومن مؤلفاته ؛ الظاهرة القرآنية (١٩٤٧) ، لبيك (١٩٤٧) ، شروط النهضة ، وجهة العالم الإسلامي ، ميلاد مجتمع ، العشرين ، فكرة الأفريقية ـ الأسيوية (١٩٤٧) ، مشكلة الثقافة (١٩٥٧) ، مذكرات شاهد القرن مشكلة الثقافة (١٩٥٧) ، مذكرات شاهد القرن (١٩٤٧) .

وبالإجمال ، يمكن أن يعد مالك بن نبي أبرز مفكر عربي عني بالفكر الحضاري منذ أبن خلدون . وقد شخص ، من موقع سلفي إصلاحي ، مشكلة « المجتمع الإسلامي » ، الذي ظل « خارج التاريخ » دهراً طويلاً ، بأنه « كساح عقلي واجتماعي » لا مخرج منه إلا ب « نهضة » جديدة تكرر في شروطها « الحضارة الأولى » أي حضارة الإسلام ، وتكون « الفكرة الدينية » هي عامل تركيبها .

وعلى الرغم من تأثر مالك بن نبي بالمحدثين من مفكري الغرب (ماركس، فرويد)، فإنه يبدي حذراً في تناول الأدوية من «صيدلية الحضارة الغربية»، ويصر على التحري عن «طريق اصيل ومتميز» لحضارة عربية إسلامية جديدة تحسن التعاطي مع الدوائر الحديثة للحضارة، دائرة الثقافة ودائرة العمل ودائرة المال، وتحقق في الوقت نفسه التوازن الذي عجزت الحضارة الغربية عن تحقيقه بين الكم والكيف، بين المادة والروح، وفي التحليل الأخير بين العلم والضمير.

# ابن الوزير ، أبو عبد الله محمد

## Ibn Al- Wazîr, Abû 'Abdiliah Muhammad

فقيه زيدي ومتكلم جدلي . ولد في هجرة الظهران

باليمن وتوفي في صنعاء سنة ٨٤٠ هـ / ١٤٣٦ م . له إيثار الحق على الخلق ، والبرهان القاطع في إثبات الصانع ، وترجيح اساليب القرآن على قوانين اليونان .

ابن وفا ، أبو الحسن على بن محمد

#### Ibn Wafā, Abû'l- Hassan 'Ali Ibn Muhammad

فقيه مالكي متصوف . ولد وتوفي في القاهرة سنة ٨٠٧ هـ / ١٤٠٥ م . من اتباع الطريقة الشاذلية ، رمي بالإلحاد لقوله بالاتحاد . له المسامع الربائية ، ومفاتيح الخزائن العلية .

## ابن الوليد ، على بن محمد

#### Ibn Walid, 'Ali Ibn Muhammad

المعروف بالداعي اليمني الخامس ، من أصحاب التأويل الاسماعيلي ، تبوفي سنة ٦١٢ هـ / ١٢٠ م ، له كتاب دفع الباطل في الف ومئتين صفحة في الرد على الغزالي في انتقاده للباطنية والاسماعيلية في كتابه المعروف باسم المستظهري .

# ابن يونس النبطي العاملي

## Ibn Yûnas Nabatî 'Âmilî

متكلم شيعي توفي سنة ٨٧٧ هـ / ١٤٧٢ م . له رسائل في المنطق والكلام والصفات الإلهية . يدين بشهرته لكتاب الصواط المستقيم في الإمامة .

# الأبهري ، اثير الدين

## Abharî, Athîroddîn Al-

فيلسبوف ورياضي وفلكي سني تبوفي نصو ٦٦٣ هـ / ١٢٦٤ م . لا تتوافر معطيات كثيرة عن

حياته التي يبدو انه امضى شطراً منها في الموصل، وشطراً في آسيا الصغرى . مصنفاته ، على قلتها ، لعبت دوراً تعليمياً مميزاً ، بعد ان كثر شراحها . ومنها كتاب الإيساغوجي ، وهو كما يدل عنوانه مقتبس عن أيساغوجي أن الفورفوريوس . وقد شرحه من بعده شمس الدين الفناري . وله كذلك هداية الحكمة في ثلاثة أجزاء يتناول فيها المنطق والطبيعة وما بعد الطبيعة . وكان من أهم الذين شرحوه ، وإن في أتجاه شخصي جداً ، ملا صدرا الشيرازي . ومما ينم عن الاتجاه الإشراقي للأبهري كتابه كشف الحقائق الذي نسخ فيه حرفياً بعض صفحات من السهروردي ، شيخ الإشراق ، وقدم فيه عرضاً معكوساً للتسلسل المتبع : فقد بدا بالمنطق ، ثم بما بعد الطبيعة ، ليختم بالطبيعة .

# أبو البركات البغدادي

#### Abu'l- Barakat Al- Baghdâdî

هــو هبــة اللّــه علــي بــن ملكــا، فيلســوف عربي من أصل يهودي، اعتنق الإسلام على مذهب السنة متأخراً ومات بعيد سنة ٥٦٠ هـ/ ١١٦٤ م عن ثمانين أو تسعين عاماً . لُقب بأوجد الزمان . وكان نموذجاً للفيلسوف الشخصى الذي يؤثر الابتعباد عن شؤون السياسنة والمجتمع لأن في مخالطتها نقضاً لفكرة الفيلسوف بالذات . وله تصور لا ا يخلو من اصالة عن تاريخ الفلسفة . ففي رأيه أن الفلاسفة القدماء الحكماء ما علموا إلا شفهياً خوفاً من ان تصل مذاهبهم إلى اناس ما أوتوا قدرة على فهمها ، فما سجل تعليمهم كتابة إلا في ازمان متأخرة ، وإنما في لغة رمزية وملغزة . وعلى هذا يكون تاريخ الفلسفة تاريخ إفساد وسوء تأويل للمأثور القديم . وعندما يؤكد أبو البركات بشيء من المبالغة أنه يؤثر أن يقرأ في سفر الوجود الكبير على أن يقرأ في كتب الفلاسفة ، فما ذلك احتقاراً منه للمأثور ، وإنما إحياء لنقائه ، وهذا ما طبع على كل حال تأملاته بطابع شخصى ، وفي بعض الأحيان ثورى . ويظهر واضحاً في سفره الفلسفي كتاب المعتبر تأثير ابن سينا ومذهبه في العقل الفعّال .

## ابو حاتم احمد بن حمدان الرازي

## Abû Hâtim Ahmad Ibn Hamdân Al-Râzî

داع إسماعيلي . ولد في بتناووي قرب الري ، وتوفي بأذربيجان سنة ٣٢٢ هـ / ٩٣٤ م . اقام زمناً في بغداد . له الزينة في المعاني القرآنية، وإعلام النبوة ، وهو سلسلة مناقشات بينه وبين أبي بكر بن زكريا الرازي حول الزمان والطبيعة والنفس والنبوة .

# ابو الحسين البصري

#### Abû Hossayn Al- Basrî

فيلسوف وطبيب كحال عربي نسطوري ، كان من تلاميذ عبد الله بن الطيب . دخل في نقاش مع المعتزلة ومع منتقدي عقائد النصرانية . من مؤلفاته : رسالة في وحدانية الخالق وتثليث اقانيمه ورسالة في حدوث المعالم ووحدانية الخالق وكتاب الازمنة .

#### ابو حنيفة ، النعمان بن ثابت

## Abû Hanîfa, No'man Ibn Thâbet

فقيه عربي وإمام المذهب الحنفي ، أحد مذاهب الشرع الأربعة الكبرى في الإسلام . ولد في الكوفة عام ٨٠ هـ / ٦٩٩ م ، وعاصر بعض معمري الصحابة ، وأخذ عن التابعين والإمام جعفر الصادق ، وتاجر وتولى التدريس والفتيا في الكوفة . استدعاه المنصور لتولي القضاء في بغداد ، فرفض ، فأمر به إلى السجن ، فكان يساطكل يوم حتى توفي في السجن سنة ١٥٠ هـ / ٧٦٧ م . اجتهد في الفقه ، وقال بالقياس ، وفي الأحوال الضرورية بالراي . له مسند ابي حنيفة والفقه الإكبر .

# ابو سليمان محمد السجستاني

## Abû Solaymân Muhammad Al- Sejestânî

المعروف بالمنطقي . فيلسوف عربى توفى نحو

٣٧١ هـ / ٩٨١ م . اخذ عن يحيى بن عدي ومتى بن يونس ، وجمع حوله في بغداد حلقة من المتأدبين والمتفلسفين ، ومنهم أبو حيان التوحيدي الذي نقل كثيراً من أقواله في المقابسات والإمتاع والمؤانسة . له صوان الحكمة ، وهو في تاريخ الفلسفة اليونانية والإسلامية . وعنه أخذ الشهرستاني في الملل والنحل(\*) . وذكر له تلميذه أبن النديم رسائل مختلفة في الحكمة .

## إبوسى، بولاغا

#### Eboussi, Boulaga

فيلسوف معاصر من ساحل العاج (١٩٣٥ - ). اشتهر بكتابه أزمة الأصالة الإفريقية الذي عرض فيه كيفية تشكل الفلسفة الإثنية، ونوه بالجاذبية التي لا تقاوم للحضارة الغربية، وتوقف عند روابط الفلسفة بالسلطة، وحاول أن يشق الطريق إلى توفيق ممكن بين فلسفة العصر وبين الأصالة التي لا يجوز لها سوى أن تطور التراث لا أن تكرره.

## ابو عیسی ، محمد بن هرون

## Abû 'Isa, Muhammad Ibn Harûn

المعروف بالوراق فيلسوف عربي معتزلي توفي سنة ٢٤٧ هـ / ٨٦١ م . اتهم بالزندقة . له كتاب المجالس ، والرد على الفرق الثلاث ، وكتاب المقالات ، وهذا الأخير هو من المصادر التي اعتمدها البيروني والشهرستاني في تأريخهما للملل والنحل في الإسلام .

# ابولافية ، أبراهام

#### Abûlâfia, Abraham

فيلسوف يهودي (نحو ١٢٤٠ ـ ١٢٩٠ م). ولد في سرقسطة بالاندلس، وتنقل بين المشرق العربي واليونان وايطاليا. قضى كل حياته وهو يسعى إلى مقابلة البابا باسم اليهود، وليقوم بالتالي بدور المسيح

المنتظر كما ينص عليه المأثور القبالي . وكاد بالفعل يقابل البابا نيقولاوس الثالث لولا أن هذا الأخير مات قبل دخول أبولافية إلى روما . ولئن عز عليه أن يلبس بردة النبوة ، فقد قدم التجربة النبوية ، صنيع فيلون الاسكندري وموسى بن ميمون ، على المجهود النظري العقلي. وتتضمن أكثر كتاباته وصفاً لأحواله الوجدية والانخطافية . ولئن استخدم أبولافية مفردات أبن ميمون وتأويلاته الفلسفية ، فقد حوّل بالمقابل دلالة الحائرين(\*) ، في شروحه عليه ، إلى أثر تصوفي .

## ابوستل ، ليو

#### Apostel, Léo

منطيق بلجيكي ولد عام ١٩٢٥ . اهتم بالمناطق الحدودية بين المنطق وعلم النفس ، وسعى إلى تأسيس تأويل لتعلم البنى اللغوية والمنطقية على بعض نظريات السلوك ، وعلى الأخص نظريات هول وتولمان ، الخ . من مؤلفاته ( بالاشتراك مع ماندلبرو ومورف ) : منطق الإعلام ولغته ونظريته (١٩٥٧) .

# ابولايوس المادوري

#### Apulée De Madaura Apuleius Madauros

كاتب وفيلسوف لاتيني . ولد نحو ١٢٤ او ١٢٥ مني مادورا ، عند تخوم جيتوليا ونوميديا بأفريقيا السمالية ، من اسرة كريمة الأصل ، ومات في قرطاجة ، نحو سنة ١٨٠ م . بعد أن درس الخطابة في قرطاجة ، تضلع ، في أثينا ، بفلسفة أفلاطون . أراد أن يعرف كل شيء العلوم الطبيعية ، والفلك ، والطب ، والموسيقى ، وقرض حتى الشعر . كان يحب التسفار ، فطاف بعدة بلدان ، وبعد غيبة لا نعرف مداها عاد أدراجه في أغلب الظن ليقيم في قرطاجة . أشهر حدث معروف في حياته دعوى أقامها عليه في طرابلس ذوو بودنتيلا الأرمل الثرية : فقد أتهموه أنه أرغم هذه المراة ، بالسحر والرقية الخبيثة ، على الزواج منه المراة ، بالسحر والرقية الخبيثة ، على الزواج منه المراة ، بالسحر والرقية الخبيثة ، على الزواج منه

طمعاً منه في مالها . وقد أبرأ نفسه من هذه التهم في مؤلِّف الضخم الباهر: في السحر أو دفاع ابولايوس(\*) ، وهو عبارة عن مرافعة يقال إنه القاها بين سنة ١٥٥ وسنة ١٥٨ أمام محكمة والى افريقيا الروماني . وكتاب في السحر هو الشهادة الوحيدة التي خلفها لنا العصر الأمبراطوري على البلاغة القضائية باللاتينية . وهذا الخطاب، الذي نعت القديس أوغوسطينوس بأنه « عظيم الغزارة كثير الهذر » ، زيد فيما بعد ، درجاً على عادة الخطباء عصرئذ ، ونَمِّق بشتى الزخارف الأدبية . ولا بد أنه كان ، في الصورة التي القاه بها أبولايوس أمام المحكمة ، أكثر اقتضاباً بكثير من حيث المحاجّة، وأقل اكتظاظاً بالنوادر، وابسط اسلوباً ، إذ أن مؤلفه لم تتح له سوى أيام ثلاثة أو أربعة لإعداد دفاعه . أما في الشطر الثاني من حياته فنجده في قرطاجة ، وقد صار موضع تكريم الناس ، يضرب بدروسه امثلة جديدة على بلاغة باهرة لم ينطفىء القها قط ؛ وكان جمهور قرطاجة المثقف يقبل على سماع محاضراته بمثل الحماسة التي كان جمهور طرابلس أقبل بها على حضور محاكمته . ولم يكن أحد يعرف كيف يستثير إعجاب السامعين خيراً من أبولايوس ، الذي كان يتكلم اليونانية واللاتينية بطلاقة وبالتناوب .

لنذكر ، من بين مؤلفاته الصغرى ، افلاطون وعقيدته ، وكتبيه جنى سقراط الذي عرض فيه المذهب الديني للفيلسوف ، وأخيراً كتابه في العالم الذي هو مجرد ترجمة بتصرف لمقالة أرسطو في الكون. أما صيته الأكبر فيدين به لكتابه **الإمساخات (\*)** ، الذي كان القدامي يسمونه أيضاً الحمار الذهبي ، وهو عبارة عن قصة في أحد عشر جزءاً ، وصف فيها مغامرات فتى ، يُعرف باسم لوقيوس ، امسخ حماراً بفعل مرهم سحري ، ثم عاد بعد مغامرات شتى إلى صورته الانسانية . وتنتهي الإمساخات بإشادة بالأسرار المقدسة . والجزء الحادي عشر ، الذي يتخلله في مطلعه فرح ديني وجل ، يتحول شيئاً فشيئاً ، وحتى النهاية ، إلى قصة رائعة تدور حول الرؤى والمشاهدات والانجذابات والشطحات الصوفية . وترتسم شخصية المؤلف بوضوح في قسمات البطل الذي لا يعود على حين بغتة هو ذلك اليوناني لوقيوس، وإنما مجرد إنسان من

مادورا هو ابولايوس الافريقي والفيلسوف والحق انه في الامساخات تتجلى كل عبقرية المؤلف الذي كان من اكثر كتّاب العصور القديمة اتصافاً بالصفة الشخصية من حيث الاسلوب [كونشيتو مرشيزي]

□ « إن أول ما يسترعي الانتباه في أبولايوس هو وساعة المعارف أو بالأحرى شمولها وكليتها ، وتنوع المواقف ، وطراوة الموهبة التي تتعاطى مع جميع الأنواع ... لقد كان ، إذا جاز القول ، ديدرو عصره » . [هنري لانطوان]

□ « ستظل قصة أبولايوس [آمور وبسيشه] تُقرأ ما دامت هناك نفوس ظمأى إلى ما هو عجيب وقلوب حساسة بالحب » . [1 . إرنو]

#### أبولونيوس الخلقيسي

#### Apollonios De Chalcis Apollonius Of Chalcis

فيلسوف رواقي كتب باليونانية ومات سنة ١٥٠ ب.م. استقدمه أنطونينوس التقي إلى روما ليكون مؤدباً لمرقوس أوراليوس، فعلمه ألا يمتثل لشيء لغير إمرة العقل وحده.

## أبولونيوس الطواني (بليناس)

## Appollonius De Tyane Apollonius Of Tyana

ولد نحو العام الرابع ق . م ، وكان بمثابة مسيح وثني . دُرَس في طرسوس وفي آجيا في معبد اسقلابيوس ، ووقف نفسه على مذاهب فيثاغورس . زار الهند وآسيا واليونان وإيطاليا وإسبانيا . وقصة اسفاره هذه ، التي دونها تلميذه داميس ، تعج بالخوارق والمعجزات ، إلى حد أن بعض النقاد شكوا في وجوده . كان الناس يعدونه ساحراً ، ولكنه كان يؤكد انه لا يملك سوى عطية الاستبصار والتنبؤ. وبعد أن نجا ، بأعجوبة » من صواعق نيرون ودوميسيانس ، مات عن مئة عام في افسس حيث اسس مدرسة فيثاغورية . وكان يُعبد كإله في هذه المدينة ، وكانت صورته تُرفع في كثير من المعابد . وقد ابتنى له كاراكلا

مذبحاً . ونعرف من تآليفه حياة فيثاغورس - وقد اعتمد عليه فورفوريوس ويامبليخوس - وكذلك رسالة في العرافة . ومما يرويه فيلوسطراطس في سيرة حياة ابولونيوس من خوارقه: تبشير الإله بروتايوس بمولده ، والاعتقاد العام بأنه تجسيد لبروتايوس ، وتغريد البجع احتفاء بمولده ، وقدرته على تعزيم الشياطين وشفاء الأمراض ونشر الأموات ، وهذا ما بلبل بعض المسيحيين في القرون الأولى . [جورج اوري]

## أبوليناريس الأصغر

## Apollinaire Le Jeune Apollinaris The Younger

اسقف اللاذقية . ولد فيها نحو ٢٦٠ م ، ومات فيها نحو ٢٩٠ . وضع مع أبيه المعروف بأبوليناريس الأكبر كتباً باليونانية لتحل محل الكتب الوثنية التي كان الامبراطور يوليانوس الجاحد حظر على المسيحيين التعلم فيها . شارك في المساجلات ضد الأريوسية وبدع أخرى . وانتهى إلى وضع نظرية شخصية حول طبيعة المسيح تقول إن الكلمة لم يتحد في التجسد بنفس بشرية ، بل بجسد المسيح مباشرة ، ومن ثم فإن ناسوت المسيح لا يشبه ناسوت الناس الآخرين . وقد ناسوت المعين ألا مجمع الاسكندرية ( ٢٦٢ م ) هذه البدعة ، واتلفت فيما بعد كتاباته . وقد كتب ابوليناريس ضد يوليانوس الجاحد رسالة في الحقيقة . ومن المعروف ايضاً أنه كافح فورفوريوس واوريجانس .

# ابو الهذيل العلاف

## Abû'l Hozayl Al- 'Allâf

متكلم معتزلي . توفي نحو ٢٢٦ هـ / ٨٤٠ م . ولد في البصرة ، ودرًس فيها وفي بغداد . كان من موالي قبيلة عبد القيس ، وحضر مجالس المأمون . حاول التوفيق بين افكار ارسطو والقرآن فيما يتصل بالخلق والله . كان استاذ النظام ، له الاصول الخمسة في مذهب المعتزلة وعلومهم .

#### إبيفانيوس السالاميني

# ابيقـور

## Épicure Epicurus

فیلسوف یونانی . ولد فی سیاموس سنة ٣٤١ ق . م ، وتوفي في أثينا سنة ٢٧١ أو ٢٧٠ . كان من أبرز شخصيات العصور القديمة ومن أقوى مفكريها . وقد أمكن ، بفضل وثائق اكتشفت مؤخراً ، تنقية صورته من القسمات التي عزتها إليها الحرب الكلامية الضارية التي شنها ضده الرواقيون ، وتأويل شيشرون المتصنّع، ولفظية الشاعر هوارسيوس. ولا تتوفر لنا معلومات ذات شأن عن تفاصيل حياته ، خلا إنشائه لد الحديقة ، سنة ٢٠٦ ، وعلى الأخص عذابه الجسماني الذي طال أمده من جراء معاناته من التهاب الكلية . كان أبوه من سكان مقاطعة أتيكا ، لكنه ارتحل إلى ساموس، التي كانت مستوطنة وفية لحاضرة أثينا ، حيث فلع قطعة صغيرة من الأرض وابتنى مدرسة : وعليه فقد كان أول معلم لابنه ؛ ولكن إذ لم يبق لديه ما يعلمه إياه بعث به إلى تايوس ليدرس على نوزيفانس ، تلميذ ديموقريطس . وذلك كان أصل المذهب الذري الذي نلتقيه في الأبيقورية ، والذي لم يكن له من غرض مع ذلك في ذهن أبيقور غير أن يكون ركيزة مادية للنفس، وللإنسانية، وحتى لروحانية مذهبه . ثم ادى ابيقور الفتى بعد ذلك خدمته العسكرية في أثينا ، في آن واحد مع مناندرس الشاعر الذي سيشتهر لاحقاً كمؤلف للهزليات . ولكن عندما عاد ادراجه إلى ساموس صدر امر بطرد ابيه منها . ولا يلوح أن فيلسوفنا عرف شخصياً كبار مفكرى عصره. ففي عام ٣٢٢ مات في خلقيس ارسطو ، منفياً من اثينا . وكان كزينوقراطس يدرس عهدئذ في الأكاديمية ، لكن لا يبدو أن أبيقور تردد على هذه المدارس . وأرجع الظن أنه كان يقيم وقتئذ مع أفراد إحدى الحاميات في إحدى القلاع الحدودية في مقاطعة أتيكا. وبالمقابل ، ورث عن أبيه المنفى والفقر ، وارتحل على التوالي إلى قولوفون وميتيلينا ولمسباقيوم عند مضائق الكردنيل . وقد انصرف إلى التأمل بمفرده ، خارج كل إطار مدرسي ، ولكنه حرم ايضاً من كل تسهيلات الشباب الهادىء التى عرفها افلاطون او

## Epiphane De Salamine Epiphanius Of Salamina

من معلمي الكنيسة ، رئيس أساقفة سالامينا . ولد فی فلسطین بین ۳۱۰ و ۳۱۵ م ، ومات فی ۱۲ ایار ٤٠٣ م . كان من اسرة يهودية في اغلب الظن ، وعند اعتناقه النصرانية اجتذبته طريقة النساك المصريين في الحياة ورام الانضمام إليهم . ولكنه لم يلنث أن عاد إلى فلسطين وانشأ فيها ديراً عاش فيه نحواً من ثلاثين سنة . كان يتقن على ما روى القديس بيروبيموس خمس لغات ( العبرية ، القبطية ، السريانية ، اليونانية ، اللاتينية ) ، وكان من أكبر جهابذة زمانه في العلم الديني . إلى عهد تنسكه يعود في ارجح التقدير زمن تأليفه لكتاب في الأوزان والمقاييس ، وهو عبارة عن موسوعة توراتية وصلتنا اجزاء منها باليونانية واجزاء بالسريانية ، ولكتاب الفصوص الاثنا عشر ، وهو عبارة عن تفسير مجازي للأحجار الكريمة التي تزين صدور كبار أحبار اليهود ، وقد وصلتنا شذرات منه باليونانية والقبطية والحبشية واللاتينية والأرمنية ، وترجمة كاملة له بالجيورجية . وجاء انتخابه رئيساً لأساقفة سالامينا ، عاصمة قبرص، ليزج به في صراع محموم فيما يتصل بأصول العقيدة . وإلى تلك الحقبة يعود في الغالب كتابه المرسي (\*) ، وهو بمثابة خلاصة في اللاهوت الدوغماطيقي ، والفناريون أو أدوية ضد الهرطقات كافة (\*) ، وفيه منافحة عن أصول العقيدة ضد نحو ثمانين بدعة ، بما فيها المدارس الفلسفية الوثنية والمدارس اليهودية السبع .

كان يعد الأوريجانية اخطر الهرطقات قاطبة ، فعاد إلى فلسطين ليحاول عبثاً أن ينتزع من يوحنا ، اسقف القدس ، إدانة لأوريجانس. ثم وقع تحت تأثير ثيوفيلوس ، بطريرك الإسكندرية ، الذي ناصب أوريجانس العداء وارتكب ضروباً شنيعة من الاضطهاد بحق اتباعه وجرّ معه إبيفانيوس في خصومته مع يوحنا فم الذهب [البرتو بنشيرله].

ارسطو ؛ على أنه ارتبط في لمسباقيوم بأواصر صداقات ثمينة حافظ عليها عمره كله . وتلك كانت أجمل ازهار «حديقته» . مترودورس ، الذي كان أول اصدقائه ، كان أيضاً أول من توفي منهم ؛ وكان يقام في العشرين من كل شهر احتفال تكريماً لذكراه ؛ وفيما بعد كرس التلاميذ هذا اليوم لذكرى المعلم نفسه . ومترودورس ذاك هو الذي اشتهر فيه القول للسائر الأبيقورى : « إذا مات الصديق بقيت ذكراه عاطرة » . واتحاد هذين الروحين رمز إليه النحت اليوناني بعدة تماثيل نصفية تمثل وجهيهما . وكان التعليم والصداقة عند أبيقور صورتين للحياة ما أمكن قط لأنانية الألم الكاسرة أن تنال منهما ؛ ذلك أن حياة الأبيقوري الأول كانت ابعد ما تكون عن المتعية ؛ وقد لزمته أوجاع التهاب الكلية التي لا تطاق إلى آخر حياته. وكانت وفاته عن واحد وسبعين حولًا . وقد ودع تلميذه إيدومانايوس بهذه العبارات: « هذا أجمل أيام حياتي فهو آخرها: إن آلام المثانة والقولنج تسبب لي عذاباً يند عن الوصف . وأنت ، يا من كنت منذ عهد مراهقتك مخلصاً على الدوام للفلسفة ولي ، تعهَّد بالرعاية أولاد متسرودورس » .

على الرغم من أن أبيقور اعتقد بأن « الأرض قاطبة تعيش في الألم وتكتسب بالألم أعظم قواها، ، فقد أشاد بالفرح واكتشف الحكمة والفن في سكينة الحياة وسط الصبراعات اليومية . ولم يطلب أبيقور سوى هدوء المقام وصفو القلب. ولم تصلنا من المؤلفات الكثيرة التي حررها ، والتي وضع ديوجانس اللايرتي ثبتاً بها ، سوى الرسائل(\*) ، وشندرات(\*) ، وافكار رئيسية ، ومقالته في الطبيعة ، ووصية(\*) مزدوجة ، الأولى فلسفية ، والثانية انسانية خالصة ، وكلتاهما مؤثرة جداً . وطلبته هي السعادة ، لا اللذة ، البساطة الزاهدة ، لا فخفخة الولائم ؛ وأكثر من أي شيء آخر طلب العزلة الرزينة ، وعالم الحياة الداخلية ، وكل ذلك في الفرح والحرية: «يجب أن يعرف المرء كيف يضحك عندما يتفلسف، لكن الوصية الانسانية مؤثرة اكثر بعد . فقد أعتق أربعة من العبيد بكلمات تذكر بكلمات القديس بولس وهو يوصى فيلامون بأوناسيمس . وكان شاغله بقاء د الحديقة ، وهنا تكمن شخصية أبيقور الحقيقية . وإنه لمما يلفت النظر ان يكون هو الوحيد الذي نجا من لذع لسان

لوقيانوس . ومنذ أغلوطينة ، زرجة تراجيانوس ، ووصولاً إلى أناتول فرانس وارنست رينان، ما قيض إلاً لقلة قليلة .. ومنها غاسندي .. أن تفهم القيمة العميقة لذلك المذهب الذي هو وقف ، بالفعل ، على النخبة بالمعنى الحقيقي للكلمة . فعلمه القانوني الرباعي لم يكن ، بكل تأكيد ، في متناول الجموع التي كانت نتهافت على الرواق لتستمع إلى زينون ، وهو بكل تأكيد ايضاً ليس في متناول الجموع من أي عصر ، إذ أن فكره يقتضي أذناً متنبهة ، وحساً نقدياً ، وعلى الأخص اعتدالاً وقسطاً مما يمتاز به أهل الذوق . [فنشنزو شيلنتو]

□ • كان إلها ، اجل إلها ، فهو اول من اكتشف ذلك الأسلوب في الحياة الذي يقال له اليوم الحكمة : وهو من نجّانا بفنه من عواصف عاصفة ومن ليل دامس وجعل عجلة حياتنا تدور في هدوء وضياء عظيمين ، . [لوقراسيوس]

 □ « كثيرة هي اقوال أبيقور الباهرة ، ولكنه لا يظهر فيها على الدوام تماسك منطق » . [شيشرون]

□ «كان عدد اصدقاء أبيقور غفيراً جداً حتى ليتعذر تعدادهم بمدن كاملة ». [ديوجانس اللايرتي]
□ «كانت المبادىء التي أعطاها أبيقور ، كما يذكر سنيكا ، سليمة ومستقيمة ؛ بيد أن سمعة شيعته سيئة ، لكنها غير مستأهلة ، نظراً إلى الاسطورة التي تخلقت من جراء تقديم كلمة اللذة على ما عداها وإساءة تأويلها ». [غاسندي]

□ • الخير ، كل الخير، يمكن أن يقال في استقامة أخلاقه ، والشر ، كل الشر ، يمكن أن توصم به آراؤه في الدين . وكثرة من الناس يكونون قويمي المعتقد ويحيون مع ذلك حياة رديثة، أما هو ، وكثرة من مشايعيه ، فقد كان مذهبهم رديثاً وحياهم صالحة ». [بليل]

□ • كان أبيقور على مدى حياته فيلسوفاً حكيماً ، معتدلاً ، عادلاً … كان وحده بين الفلاسفة الذي كان جميع تلاميذه أصدقاءه، وكانت شيعته هي وحدها التي يسودها الحب، ولم تنقسم إلى عدة شيع أخرى • . [فولتير]

و ما من فلسفة قط سُدت دونها الأسماع وجُعلت موضوعاً للافتراء مثل فلسفة ابيقور ، [ديدرو] دلقد الف ابيقور في حياته عدداً لا يقع تحت

حصر من الكتابات ، حتى بلغت ٢٠٠ نصاً . ولم تصلنا هذه الكتابات ، لكن ضياعها ليس مما يؤسف له كثيراً . حمداً للله انها اختفت من الوجود ! وإلاً لكان دارسو النصوص تحملوا مشقة كثيرة في سبيلها». [هيغل] □ « إن الفلسفة ، ما دامت قطرة من الدم تضمن الخفقان لقلبها الحر المطلق الحرية وسيد العالم ، لن تكل من رمي خصومها بصيحة أبيقور : ليس الكافر من يزدري آلهة الجمهور ، بل الكافر من يتبنى فكرة الجمهور عن الآلهة » . [كارل ماركس] (١٨٤١)

□ « لقد نفى أبيقور الموت من الوجود . فكل شيء
 في هذا العالم مادة ، والموت يعني فقط العودة إلى العنصر الأول » . [البير كامو]

الابيقورية مي الفلسفة القديمة الوحيدة التي
 ما استطاعت المسيحية أن تتمثل منها شيئاً » . [روبير جولي]

ابيلار ، بيير

## Abélard(Aballard), Pierre Abelard, Peter Abaelardus Petrus

ولد في باليه قرب نانت (فرنسا) سنة ١٠٧٩ ، ومات فی دیر سان ـ مرسیل قرب شالون ـ سور ـ سون فی ٢١ نيسان ١١٤٢ . واحد من اكبر الفلاسفة واللاهوتيين في القرن الثاني عشر . كان كريم المحتد ، وأراده ذووه على مهنة السلاح ، واجتذبته حدثاً الأداب والعلوم . دُرُس على التوالي في شارتر ، ولوش ، وأخيراً في باريس حيث حمله ذكاؤه الباهر وكبرياؤه الجامحة على الوقوف موقف المعارضة العنيفة ، في خصومة الكليات القديمة ، ضد معلمه للجدل ثم للخطابة ، غليوم دي شامبو الذي كان نصيراً للواقعية . وقد حامى ابيلار عن نزعة اسمية مشتقة من روسلان ، وانتصر على الجدلى المسن الذي تخلى عنه تلاميذه ليتبعوا الفيلسوف الشاب . وقد حارب بالحدة نفسها انسلم الشهير ، معلمه للاهوت . وما كان يجاوز الثالثة والعشرين من العمر عندما صارت له مدرسته الخاصة في ميلون ، ثم في كورباي ، واخيراً في باريس حيث سيشفل في وقت لاحق كرسي الفلسفة في مدرسة

نوتردام . وكان أصاب شهرة عالمية ، وصار التلاميذ يهرعون إلى دروسه من كل بلاد الغرب . وبعد مأساة حبه ( ١١١٨ ) مع إيلوئيز وخصائه ، دخل دير سان دني وواصل تعليمه . وقد عاد عليه صراعه ضد روسلان ، ومحاولاته تطبيق الجدل على اللاهوت ، بإدانة أولى من قبل مجمع سواسون ( ١١٢١ ) الذي أمر بإحراق رسالته في الوحدة وفي الثالوث الإلهي . وكانت تصانيفه ، التي لم تصلنا كاملة والتي لم تطبع بعد كلها ، تتألف منذ ذلك الحين من عدة مجلدات من الشروح والمباحث المدرسية وأغاني الحب ( وقد ضاعت مع الأسف ) والرسائل ؛ وأخيراً الجدل ( ) ، فهو عبارة عن رسالة في المنطق مرموقة من حيث وضوحها .

من ١١٢١ إلى ١١٤٠ واصل أبيلار التعليم في باراكليه ورانس وباريس ، متنقلًا من دير إلى دير بدافع من طبعه القلق ومن عداوة الأعداء الذين كان يخلقهم لنفسه أينما حل . ومن أهم آثاره في تلك الفترة يجدر التنويه برسالته المع والضد<sup>(ه)</sup> التي كتبها نحو ١١٢٢. وعرض فيها التناقضات الظاهرة بين الكتاب المقدس وكتابات آباء الكنيسة ؛ واللاهوت المسيحي(\*) الذي كتبه نحو عام ١١٢٣ دفاعاً عن الرسالة التي ادينت في عام ١١٢١ ؛ والمدخل إلى اللاهوت(\*) الذي انجز الكتابين الأولين منه نحو عام ١١٢٥ بينما الكتاب الثالث لاحق ؛ والأخلاق أو داعرف نفسك بنفسك ،(\*) ( بعد ١١٢٩ ) ، وفيه تحليل رائع للقيمة الأخلاقية للفعل الذي يطابق المؤلف بينه وبين النية . وينبغى ان نضيف إلى ذلك كله تصانيف شتى في شرح النصوص ، ورسائل، و ٣٤ عظة موجهة إلى ايلوئيز في دير باراكليه ، واخيراً قصة فاجعة ابيلار<sup>(٠)</sup> ( نحو ١١٣٦ ) ، وهي المصدر الرئيسي ، مع الرسائيل إلى ايلوئيز ، لمعلوماتنا عن حياته .

في نحو عام ١١٤٠ جلبت عليه تصوراته الجريئة التهاماً بالهرطقة من جانب اسقف شارتر. وعقد معه القديس برنار، الذي كان اجتمع به من قبل (١١٣١) في دير باراكليه ، عدة لقاءات بدون أن يتمكن من حمله على التراجع عن آرائه ، وطلب أبيلار مناقشة قضاياه أمام سينودس سانس ؛ ولما رماه القديس برنار مباشرة بالهرطقة ، طلب تحكيم البابا ، وثبّت اينوشنسيوس بالناني إدانة مجمع سانس ، فيما كان أبيلار يستعد

للذهاب إلى روما . وبعد أن التجأ إلى كلوني لدى بطرس الموقر ، اضطر أبيلار إلى الرضوخ ، فأقر بأخطائه ، وتصالح مع القديس برنار . ومات بعد ذلك بعامين . وإلى هذه الفترة الأخيرة من حياته تعود قصيدة إلى استرولابيوس ، وهي عبارة عن رسالة في الأخلاق موجهة إلى ابنه ، والمحاورة بين يهودي وفيلسوف ونصراني ( ) حول حقيقة الدين ، والمجاهرة بالايمان او الدفاع وقد كتبها بعد ١١٤٠ .

لقد كان أبيلار موضع نقاش حماسي من قبل معاصريه ، وكان تأثيره بليغاً في فكر القرن الثاني عشر كله . وبذهنه الصاحي والنابض بالحيوية ، وبحبه للوضوح ، وبحاجته إلى الاستناد إلى العقل ، أحدث لا تجديداً في المنطق والفلسفة فحسب ، بل ادخل ايضاً خميرة جديدة على اللاهوت بالذات . وبعد أن سقط الفيلسوف في لجة النسيان بضعة قرون ، ابتعثه منها فكتور كوزان الذى نشر اعماله غير المطبوعة وقدمه على أنه ديكارت القرن الثاني عشر . وقد شاء بعضهم فى القرن الماضى أن يرى فى أبيلار حامل لواء الفكر الحر ، ورائداً للمذهب العقلاني ، وكأنه روسو أو كانط سابق لأوانه. بيد أن في ذلك تناسياً للايمان العميق الذي كان يعتمل في نفس أبيلار، متقدماً على كل استدلال عقلى . افلم يكتب إلى ايلونيز يقول : « لا أريد ان اكون فيلسوفاً بمناقضتي بولس الرسول ، ولا ان اكون ارسطو لافترق عن المسيح ... ، ؟. [بيير فيراري

□ د سقراطفرنسا ، افلاطون الغرب ، ارسطو الذي خرج من صفوفنا » . [بطرس الموقر]

□ « كان ابيلار متوقد الذهن وقادراً على إحراز اكبر التقدم في العلوم ، فيما لو كان اكثر ليونة ... واكثر اجتهاداً ... واقل شغفاً بكل ما هو جديد ... وقد آل إلى سفسطائي متكبر ، ومماحك رديء ، وشاعر متضع ، وخطيب بلا حول ، وعلامة سطحي ، ولاهوتي مشجوب » . [دوم كليمان]

□ « لقد اسهم انسلم وابيلار في إدخال الفلسفة الى اللاهوت. فقد كانت الفلسفة والدين يعدان شيئاً واحداً ، وهما لكذلك في ذاتهما ولذاتهما . لكن امكن بعدئذ البلوغ إلى هذا التمييز ، وهو أن « الكثير من للاشياء يمكن أن تكون صادقة في الفلسفة وكاذبة في اللاهوت ، وهذا ما أنكرته الكنيسة » . [هيفل]

□ « فارس الجدل المتشرد » . [ميشليه]

□ « السفسطائي اللامع في مجمع سانس،
 الفيلسوف الذي حضن مذهبه التصوري الملتبس في
 اسمية روسلان الفظة ، . [باربي دوريفلي]

 □ • إن اسطورة أبيلار داعية الفكر الحر إنما محلها مخزن العاديات » [إتيين جلسون]

□ «يعلم أبيلار قوة التفكير ، والإمكانيات المنطقية ، ومنهج التناقضات الجدلية كوسيلة لمعالجة المشكلات . وهو إذ يقابل ما بين الحدود المتناقضة ، يدفع بالمسائل الى حدودها القصوى ، ويغدو على هذا النحو مؤسس المنهج السكولائي الذي سيبلغ إلى ذروته مع توما الأكويني . لكن أبيلار يحمل معه في الوقت نفسه تهديداً بانحطاط الجوهر المسيحي الذي كان يحمل فكره والذي كان ما يزال ساذجاً ، . [كارل ماسعور]

## أتالوس الرواقي

#### Attale Le Stoïcien Attalus The Stoïc

فيلسوف روماني من فرغاموس، عاش في القرن الأول الميلادي، ودرَّس الرواقية كما كان يتاولها بوزيدونيوس. تتلمذ عليه سنيكا، وعلمه أن الحكيم وجد ليكون مستشار الملوك. وكان يعد نفسه ملكاً، لأنه ما كان يعوزه شيء ولأن ربة الحظ لم يكن لها من ممسك عليه. نفي في عهد طيباروس بدون أن يعلم السبب.

## اثناسيوس، القديس

## Athanase, Saint Athanasius, Saint

من آباء الكنيسة ، كتب باليونانية ، ولد في الإسكندرية نحو ٢٩٥ م ، ومات فيها في ٢ أيار ٣٧٣ م . عندما اندلعت بين ٣١٨ و ٣٢٠ خصومة الأريوسيين انحازجهاراً ضدهم إلى جانب الإسكندر ،

أثناسيوس البلدي

بطريرك الاسكندرية ، وحضر معه مجمع نيقيا بصفته كاتم سره . وعندما توفي هذا الأخير ، خلفه على كرسي الإسكندرية في ٨ حزيران ٢٢٨ . وباشتداد سطوة الأريوسيين، صدرت الأوامر الأمبراطورية بنفي اثناسيوس أربع مرات على التوالي . لكن شعبيته بين مواطنيه الإسكندرانيين كانت تعيده في كل مرة إلى كرسيه . وضع في شبابه (٢١٦ ـ ٢١٨) أشهر مؤلفين له في المنافحة عن أصول العقيدة : الرد على اليونانيين(٥) وخطاب في تجسد الكلمة . وكتب في وقت متأخر (نحو ٢٥٧) الدفاعات ، وثلاث خطب ضعد الأريوسيين.

# اثناسيوس البلدي

#### Athanasius Al- Baladî

فيلسوف نصراني سرياني ولد في بَلَد بالعراق ، وترفي في انطاكية سنة ١٨٦ م . دَرَس في دير قنسرين على اسقفها ساويرس سابخت ، صاحب كتاب الاسطرلاب . سيم بطريركا على انطاكية سنة ١٨٤ م ، واخذ بالمونوميزية . نقل إلى السريانية كتاب إيساغوجي (\*) لفورفوريوس.

## اثيناغوراس

## Athénagore Athenagoras

من المنافحين عن النصرانية في القرن الثاني الميلادي . كتب باليونانية ، واشتهر برسالته مسعى من أجل المسيحيين<sup>(\*)</sup> التي وجهها نحو عام ۱۷۷ إلى الأمبراطورين مرقس ـ أوراليوس وكومودوس ، وكذلك برسالته في بعث الموتى التي لم تصلنا . ولا نعلم عن اثيناغوراس شيئاً سوى أنه ولد في أثينا . بيد أن رسالته المسعى من أجل المسيحيين تنم عن معرفة ضليعة بالفلسفة الوثنية وعن تفهم للثقافة الوثنية ، بل عن قدر من التعاطف معها . ويقترب اثيناغوراس في عرضه لمذهب الثالوث من تصورات القديس يوستينوس وغيره من منافحي القرنين الأول والثاني : فعنده أن الابن ، « روح الله وكلمته » ،

موجود في الأب منذ الأزل ، فهو مولود لا مخلوق من قبل الأب . ويقيم الثيناغوراس على وحدة الله ونشر الموتى برهنة عقلانية.

## الأحسائي ، الشيخ احمد

#### Ahså'î, Shaykh Ahmad Al-

متكلم شيعي . مؤسس فرقة الشيخية . ولد في الاحساء سنة ١١١٦ هـ / ١٧٥٣ م ، ومات في هدية قرب المدينة سنة ١٢٤١ هـ / ١٨٢٦ م . كان ذا أصل عربي خالص ، لكنه أمضى شطراً واسعاً من حياته في إيران يعلم ويدعو . ترك أكثر من مئة واثنين وثلاثين مصنفاً تقيد فيها بالتعاليم الإمامية الاثني عشرية التي أغناها بتأمله الشخصي . وقد رد على ملا صدرا في كتابين له .

## احمد خان ، سید

## Ahmad Khân, Sayyed

مصلح مسلم هندي (١٨١٧ ـ ١٨٩٨) . ولد في دهلي (شمالي الهند) . وانشأ جامعة عليكره الإسلامية الشهيرة ، واقنع مسلمي الهند بدراسة العلوم الحديثة باللغة الانكليزية على الرغم من تحريم الفقهاء في حينه لهذه اللغة . له مؤلفات عديدة . ومن أهمها : تفسير القرآن عن طريق العلم والعقل ، وآثار الصناديد ، وهو تاريخ سلطنة دهلي يشرح أسباب سقوط الحكم الإسلامي فيها.

# احمد بن زين العابدين العلوي

## Ahmad Ibn Zaynil- 'Abidîn Al- Alawî

فيلسوف من مدرسة اصفهان ، تلميذ مير داماد وصله ره . تسوفي بين ١٦٤٤ هـ / ١٦٤٤ م و ١٠٦٠ هـ / ١٦٥٠ م. له عشرة مصنفات في الفلسفة ، ومنها شرح مطول على كتاب الشفاء لابن

سينا بعنوان مفتاح الشفاء، وتفسير فلسفي وثيوصوفي بالفارسية بعنوان لطائف الغيب .

# الأخضري، عبد الرحمن

#### Lakhdari, Abderrahmane

من أعلام النخبة الجزائرية المثقفة في القرن السادس عشر. ولد في بني تيوس نحو ٩٢٠هـ (١٩٥٤م)، ودرس على ما يظهر في الآستانة وتونس، وترك مؤلفات عديدة في الفقه والبيان. من مؤلفاته: الدرة البيضاء في علم المواريث، والجوهر المكنون في البلاغة، والسلم المرونق في المنطق، وهو أشهر كتبه، وقد اعتمد في التدريس لعدة أجيال، وتعددت لاحقاً الشروح عليه.

# إخوان الصفا

#### Ikhwân Al- Safâ

الاسم الجماعي الذي عُرفت به فرقة فكرية إسلامية، لمع نجمها في النصف الثاني من القرن الرابع الهجري/ العاشر الميلادي، وضمت زيد بن رفاعة وأبا سليمان البُستي، والمقدّسي، وعلي بن هارون الزنجاني، ومحمد بن أحمد النهرجوري، والعوفي. وقد أحاط بهذه الفرقة وبمذهبها التباس كبير، فأتُهمت على مرّ الازمنة بالباطنية والإسماعيلية. وساعد على هذا الاتهام كون المتكمّين الإسماعيليين المتاخرين قد نسبوا تاليف رسائل أخوان الصفا إلى الاثمة المستورين، واعتبروا هذه الرسائل «القرآن بعد القرآن».

ورغم ان المستشرقين ومتابعيهم من المؤرّخين المحدثين للفلسفة العربية الإسلامية قد أخذوا بهذه الرواية بلا تمحيص نقدي، فثبّتوا شُبهة الإسماعيلية على أخوان الصفا، إلا أن أحدث دراسة صدرت عنهم (انظر: «يوطوبيا أخوان الصفا»، في: جورج طرابيشي، العقل المستقيل في الإسلام؟ بيروت، دار الساقي، الحقل المصنت هذه الدعوى، وردّت إلى أخوان الصفا اعتبارهم وأعادت تثبيتهم في دائرة العقل والعقلانية.

وبالإجمال يُمكن القول إن أخوان الصفا كانوا اصحاب مشروع ايديولوجي جماعي، اعطوه شكل موسوعة في إحدى وخمسين رسالة في المنطق والفلسفة وعلم العدد الفيثاغوري والشريعة والروحانيات، سعوا من خلالها إلى الجمع بين الشريعة الإسلامية والفلسفة اليونانية بصيغتها المركبة المشائية ـ الافلاطونية المحدثة، اعتقاداً منهم بأن متى حصل هذا الجمع طَهُرت الشريعة من ضلالاتها وحصل الكمال. ولكن ترددت مواقفهم في هذا الجمع بين تأمير الفلسفة أو تسييد الشريعة. ولعل هذا التردد هو السبب في اختلافهم وانفراط عقدهم آخر الأمر.

#### أدلر، ماكس

#### Adler, Max

من أبرز ممثلي الماركسية النمساوية في النصف الأول من القرن العشريين (١٩٣٧ - ١٩٣٧). قدَّم تأويلاً كانطياً محدثاً للماركسية في كتابه دراسات ماركسية (١٩٠٤). اتجه في فلسفته، القابلة للوصف بأنها مثالية نقدية، إلى نقد الواقعية والمثالية الروحية معاً. ورفض أن يرى في الماركسية مذهباً أو رؤية للعالم، مؤكداً على صفتها كنظرية اجتماعية علمية. طالب بإصلاح وعي الطبقة العاملة، ورفض التأويل السلطوي لدكتاتورية البروليتاريا، بدون أن يقبل بالديموقراطية البرلمانية قبولاً غير مشروط. من مؤلفاته: كانط والماركسية (١٩٣٥)، علم اجتماع الماركسية (١٩٣٥)،

## أدلر، مورتيمر

#### Adler, Mortimer

فيلسوف اميركي (١٩٠٢ \_ ). استاذ الفلسفة في جامعة شيكاغو. نذر نفسه لفلسفة ارسطو وتوما الاكويني، ووجه نقداً جذرياً إلى الأفلاطونية والوضعية في كتابه: ما فعله الإنسان بالإنسان (١٩٣٧). ومن مؤلفاته الأخرى: مشكلات برسم التوماويين (١٩٤٠)، أرسطو برسم الجميع (١٩٧٨).

# إدنغتون، آرثر ستانلي

## **Eddington, Arthur Stanley**

عالم وفيلسوف إنكليزي (١٨٨٧ ـ ١٩٤٤)، مدرِّس علم الفلك ومدير مرصد غرينويتش الملكي. ترأس البعثتين اللتين تحققتا من صحة النظرية النسبية الآينشتاينية حول انكسار الضوء في حقل الجاذبية. يعدّ من الرواد الكبار للفيزياء الفلكية. طوَّر نظرية توازن النجوم واكتشف العلاقة بين الكتلة والتضو، وبيّن أن نقصان كتلة نجم من النجوم مرتبط بإشعاعه. وطوَّر أيضاً نظرية آينشتاين في النسبية محاولاً التوفيق بينها وبين الميكانيكا الكوانتية.

يتسم المظهر الفلسفي لفكر إدنغتون بالعودة إلى الفلسفة الطبيعية بالارتكاز على نظرية في المعرفة قريبة من نظرية كانط يسميها إدنغتون بوالذاتية الانتقائية، وعنده أن النظرية النسبية والفيزياء الكوانتية تدخلان الراصد كعنصر مكون في النظرية الفيزيائية وتظهران استحالة فصل الذات عن بنية الكون، وتثبتان وجود قوانين للطبيعة قابلة لأن تعرف قبلياً، وتصححان بالتالي المثالية، إذ إن ماهية الكون ليست مادية، بل قابلة فقط للتعقل. وهذا ما استثار جملة من الردود العنيفة من جانب العلماء الآخرين.

من مؤلفاته: المكان، الزمان، الجاذبية (١٩٢٠)، بنية العالم الفيزيائي (١٩٢٨)، العلم والعالم اللامنظور (١٩٢٩)، حول مشكلة الحتمية (١٩٣٤)، فلسفة العلم الفيزيائي (١٩٣٩).

## ادواردز ، يوناثان

#### Edwards, Jonathan

لاهوتي من أميركا الشمالية . ولد في إيست وندسور (كونكتيكوت ، الولايات المتحدة الاميركية ) ، في ٥ تشرين الأول ١٧٠٣ ، وتوفي في برنستون (نيو جرسي ) في ٢٢ آذار ١٧٥٨ . تحدر من اسرة ميسورة ومثقفة . وكان لتاريخ علم الأخلاق الاميركي ما كانه القديس بولس لتاريخ الكاثوليكية. بتشجيع من والده

نزع منذ طفولته ، التي تميزت بنضوج مبكر ، إلى الرصد الدقيق لظاهرات الطبيعة (طبائم العناكب مثلًا) . وقد نمت هذه النزعة وتطورت في أثناء دراسته ، ثم في مؤلفاته ، وبخاصة مباحثه السيكولوجية المرهفة التي جمعها تحت عنوان: رسالة في الانفعالات الدينية . وقد اكتشف ادواردز ، الطالب في جامعة يال ، دعوته الدينية وهو في السابعة عشرة : فقد تماهي مجد الله في نظره مع آيات الطبيعة . ومارس مهامه الكهنوتية على مدى سبعة وعشرين عاماً ؛ بيد انه اضبطر ، على الرغم من كبريائه ومن اقتناعه ، إلى التخلى عن كرسيه لما تذمر أبناء رعيته من صرامة مذهبه الفائقة. وقد انقضت أعوامه الثمانية الأخيرة في هدوء وطمأنينة في قرية ستوكتون الحدودية الصغيرة ، يبشر الهنود ويصرر مؤلفه الهام حول حرية الاختيار(٩٠) . وبعيد انتخابه رئيساً لجامعة يال قضى بوباء الجدري . وقد بقى اسمه مرتبطاً بعظة الخاطيء الماثل بين يدي إله غاضب ، تلك العظة التي لا يرى بعضهم فيها سوى صرامتها التي لا ترحم ، بدلًا من أن يروا فيها «الايمان المغتبط بنعمة الله وجلاله المجيد ». [ستانلی غیست]

## ادوراتسكي، فلاديمير فكتوروفتش

# Adoratsky, Vladimir Victorovich Adoratski, Vladimir Victorovich

فيلسوف، وأكاديمي سوفياتي من قازان (١٩٧٨ ـ ١٩٤٥). أتم دراسته في كلية الحقوق بقازان سنة ١٩٠٥، واعتقل سنة ١٩٠٥، وبغي سنة ١٩٠٦، والتقى لينين تكراراً . عمل بين ١٩٠٨ و ١٩١٧ غي كتاب عن الدولة لن ينشر إلاً سنة ١٩٢٣ . عمل بعد الثورة في مفوضية الثقافة ومركز المحفوظات ، وعلم في معهد الاستاذية الحمراء وجامعة سفردلوف . ومن في معهد الاستاذية الحمراء وجامعة سفردلوف . ومن لاستاذ إلى ١٩٣١ عمل نائباً لرئيس معهد لينين ، ومن لاكاديمية الشيوعية ، ومن ١٩٣٦ إلى ١٩٣٩ مديراً لمعهد الفلسفة التابع للكاديمية العلوم ، ثم عضواً علمياً فيه ( ١٩٤١ ـ ١٩٤٤ ) . كما عمل مديراً من ١٩٣١ فيساً فيه ( ١٩٤١ لمعهد ماركس ـ انجلز ـ لينين ، ثم رئيساً

للتحرير فيه ( ١٩٣٨ - ١٩٤١ ، ١٩٤٥ - ١٩٤٥ ). تحت إشرافه نشرت الطبعة الأولى الكاملة بالألمانية وبالروسية لكتاب الايديولوجيا الألمانية (\*) ، لماركس وانجلز وكذلك الراسمال (\*) لماركس وضد دو هرينغ (\*) وجدل الطبيعة (\*) لانجلز ، والمادية والنقدية التجريبية (\*) و الدفاتر الفلسفية (\*) للينين .

من مؤلفات أدوراتسكي: برضامج للمسائل الأساسية للماركسية، وقد عاونه في إعداده لينين (١٩٢٢)، والجدل الماركسي في كتابات لينين (١٩٢٢)، وشيوعية كارل ماركس العلمية (١٩٢٢)، في نظرية الماركسية الثورية وممارستها (١٩٢٢).

## ادورنو ، تيودور فيزنغروند

#### Adorno, Theodor Wiesengrund

فيلسوف وعالم اجتماعي وعالم موسيقي الماني، ولد في ١١ ايلول ١٩٠٣ ، وتوفي في ٦ آب ١٩٦٩ في زرمات . كان والده تاجر خمر ثرياً ، ووالدته مغنية شهيرة ؛ وقد دلَّل منذ سن مبكَّرة على مواهب موسيقية اكيدة . وفي عام ١٩٢٣ ، قدّم اطروحة عن هوسرل لنيل شهادة الدكتوراه من جامعة فرانكفورت ، وفي العام التالى ذهب إلى فيينا لدراسة التاليف الموسيقي تحت إشراف ألبان برغ. وقد احتلت الموسيقي العصرية محور اهتماماته في تلك الفترة . ومع صعود النازية هاجر أدورنو إلى انكلترا، ومن ثم إلى الولايات المتحدة (١٩٢٨) حيث شارك في أعمال معهد الأبحاث الاجتماعية ، الذي أعاد مؤسسوه الألمان بناءه في جامعة كولومبيا . وقد كرّس سنوات الهجرة تلك لكتابة مؤلفه الفلسفي الأول بالتعاون مع ماكس هوركهايمر: جدلية الأنوار (١٩٤٧) ، ولوضع دراسة سوسيولوجية حول الشخصية المستبدة (١٩٥٠). في عام ١٩٤٩ ، عاد أدورنو إلى فرانكفورت وأعاد تأسيس معهد الأبحاث الاجتماعية معطيأ إياه دفعأ جديداً . وبدات مؤلفاته تصدر تباعاً : فلسفة الموسيقي الجديدة(\*) (١٩٤٩) المجتمع ونقد الثقافة (١٩٥١) ، محاولة حول فاغتز (١٩٥٢) الخ ؛ وقد رمت هذه المؤلفات كافة إلى هدف واحد : تحليل

والاستهلاك، الثقافي داخل المجتمع الصناعي . وبدءاً من عام ١٩٦٠ ، ارتبط ادورنو ارتباطاً وثيقاً بمختلف حركات الرفض في المانيا الاتحادية ، مما جعـله يحتل مقدمة مسرح الاحداث في إبان حركات ١٩٦٨ \_ ١٩٦٨ الطالبية . ولم يتمكن من إنجاز النظرية الجمالية التي ستصدر بعد وفاته ، عام ١٩٧٠.

ان عبارة «النظرية النقدية» ، المأخوذة اصلاً من عنوان كتاب لماكس هوركهايمر ، تلخص تطلعات ما اتفق على تسميته بدء مدرسة فرانكفورت ، ، تلك المدرسة التي ارتبط اسمها باسم أدورنو . وهذه النظرية ، إذ تدحض ، الوهم الماركسي ، \_ الاعتقاد بأن تناقضات نظام من الأنظمة تدفع به إلى التطور-ووهم « الأنوار، \_ الاعتقاد بدور العقل التحررى \_ تهدف ، بنوع من « التشاؤمية الطوباوية »، إلى إسقاط الاقنعة التي يخفى المجتمع خلفها إوالياته . وجمالية أدورنو هي تطبيق مباشر لهذه المباديء . وبالفعل ، إنما في الحقل الفني يمارس المجتمع اكثر أنواع المداورة والتلاعب فعالية ، وذلك بقدر ما ينجح في إخفاء ، الاحتجاج الجذري ، الذي يشكل صلب كل عمل فني أصبيل: على عاتق النظرية النقدية تقع إذن مهمة فضح التأويلات الكاذبة لجلاء حقيقة الفن، أي طابعه الثوري المحتوم . وقد أرسى أدورنو في كتاباته أسس مقاربة د سياسية، للاستطيقا ، بأنبل معانى هذه الكلمة . [جان - جاك بوليه]

 □ « لقد رفض ادورنو دواماً المحارجة بين البقاء طفلاً والصيرورة راشداً : فهو لم يشاً أن يقبل الطفالة ، ولا أن يدفع الثمن من أجل دفاع صارم ضد النكوص ، ولو خدمة « للانا » » . [يورغن هابرماس]

□ « لقد استبدلت نظرية ادورنو النقدية خلسة نقد الاقتصاد بنقد للحضارة التقنية ، المعرَّفة هي نفسها بأنها عقل اداتي ، وبنقد للحداثة موجه في أن واحد ضد الراسمالية المحدثة وضد بلدان المعسكر الشرقي ، . [اندريه توسل]

# إدي ، ماري بيكر

## Eddy, Mary Baker

مؤسِّسة جماعة «العلم المسيحي» . ولدت في ١٦

تموز ١٨٢١ في باو ( نيو همبشاير بالولايات المتحدة الأميركية ) ، وماتت في شستنات ( ماساشوستس ) في ٣ كانون الأول ١٩١٠ . عانت من البؤس ومن مرض عصبى مزمن سجل بعض التراجع على أثر معالجة نفسية أوصاها بها الدكتور الأب، ب. كويمبي . فحاولت بدورها أن تعلُّم هذه الطريقة ، وأصابت نجاحاً مالياً أتاح لها أن تنشىء في لين « رابطة المنتمين إلى العلم المسيحي ، ( ١٨٧٦ ) ، وفي بـوسطن « معـهـد ماساشوستس الميتافيزيقي » ، الذي كانت المدرّسة الوحيدة فيه على مدى السنوات التسع التي دامها ، و « كنيسة المسيح العلمي » . ونشرت بعد ذلك الكتاب الأساسي لمذهبها ، العلم والصحة(\*) (١٨٧٥) ، وأصدرت في كونكورد « صحيفة العلم المسيحي » ، ثم الم «كرستيان ساينس مونيتور » التي لا تزال تصدر إلى اليوم . وكانت توجه منشآتها بيد من حديد ، وتنتصر دواماً على الخصوم والمنشقين ، وعادت عليها حياتها المعتزلة بصيت قديسة . وتزوجت ثلاث مرات ، وكان آخر أزواجها ، أ. إدى الذي كان من تلاميذها

## اديلار الباثي

## Adélard (Adalard) De Bath Adelard Of Bath Adelardus Bathoniensis

فيلسوف انكليزي مدرسي كتب باللاتينية (نحو المسافية القرن من رواد و نهضة القرن الثاني عشر م . دَرَس في تور ودرَّس في لاون ، وسافر إلى ايطاليا واليونان وسورية وفلسطين وربما الاندلس . كان من أوائل مترجمي المؤلفات العلمية العربية وناشري الثقافة العربية الاسلامية في أوروبا الغربية . ترجم رسائل شتى للخوارزمي (الأزياج الفلكية) ، ونقل عن العربية إلى اللاتينية المجسطي لبطليموس وكتاب الأصول لإقليدس ، وقد ظلت ترجمته هذه كتاب التدريس الرئيسي للهندسة في الغرب طوال قرون عدة . وقد كتب هو نفسه عن الاسطرلاب والمعداد . وله عدة . وقد كتب هو نفسه عن الاسطرلاب والمعداد . وله تضمن ٢٦ محاورة حول مسائل شتى في العلوم الطبيعية ( علم الفلك وعلم المناخ وعلم الحيوان وعلم الطبيعية ( علم الفلك وعلم المناخ وعلم الحيوان وعلم

النبات ) مقتبسة من المؤلفات العلمية العربية . وقد أكد فيه ، ضد التصور الصوفي الخالص للعالم ، أن الأشياء خاضعة لقوانين محددة وقابلة للتعيين : فصحيح أن إرادة الخالق هي التي تجعل العشب ينمو، ولكن لا بد أن يؤخذ في الاعتبار « السبب الطبيعي » الذي بموجبه يتم هذا النمو .

ذلك هو جانب أول من فكره يتصل بقوام الطبيعة وقيمة العلم . وثمة جانب ثان يتكشف لنا من خلال رسالته في ذات الشيء وفي سوى الشيء ، التي حاكي فيها عزاء الفلسفة(\*) لبويثيوس وحررها نثراً وشعراً . وفيها يتجلى اهتمامه بمسألة الكليات منطقياً وميتافيزيقياً ، ويتبدى تأثره بالافلاطونية بدون أن يرفض أرسطو: فالأجناس والأنواع أسماء للأشياء، وأرسطو محق إذ قال بأنه لا وجود لها إلَّا في الأفراد ، ولكن هذا لا يعنى أنها غير موجودة أيضاً ، كما قال أفلاطون ، في العقل الإلهي ؛ فكل موجود من الموجودات هو في آن معاً ، وبالتطابق ، فرد ونوع وجنس ، ونحن نراه فرداً أو نوعاً أو جنساً طبقاً لدرجة نفاذ فكرنا ؛ فمعرفة الموجود فرداً هي أغلظ صور المعرفة ، وهي الوحيدة المتاحة لغير أهل العلم ؛ ولكن حتى أهل العلم قد لا يبلغون إلى أكثر من معرفة النوع ، بالنظر إلى اعتمادهم على حواسهم في تمييز الأشياء وبالنظر أيضاً إلى تشويش الخيال على العقل : وبالمقابل فإن العقل الإلهى يدرك الموجودات في أجناسها ، لأنه يستطيع أن يدرك المادة بغير صورها .

اجناسها ، لأنه يستطيع أن يدرك المادة بغير صورها .

□ « لدى أديلار كما لدى أبيلار يطالعنا ميل إلى التوفيق بين التيارين الرئيسيين للفكر اليوناني القديم ... فمن جهة أولى تصور ارسطوطاليسي لأولوية وجود الفرد ، ومن الجهة الثانية نواة مذهبية أفلاطونية الاستلهام : « مُثُل إلهية ، تذكير ، دور تشويشي للجسم ... لكن جمع أديلار الباثي بين الأفلاطونية والاهتمام بالطبيعة يضعنا منذ ذلك الحين على أعتاب المدرسة الشارترية ، . [جان جوليفيه]

## إراسموس

#### Erasme Erasmus

( الاسم المستعار لجيرت جيرتز ) . ولد في روتردام

في ٢٨ تشرين الأول ١٤٦٦ ( وربما ١٤٦٩ ) ، ومات في ١٢ تموز ١٥٣٦ في بال . نموذج الأنسى Humaniste الذي كان ينادي به في القرن السادس عشر أهل الثقافة من كل الأمصار . كان متضلعاً في الأدب اللاتيني ، وكتب كل كتبه باللاتينية ، مما طير له شهرة عالمية ، ولكن مما يحد اليوم من تأثير أفكاره . كان ابناً غير شرعى ، وقد عانى من الفقر ردحاً طويلًا من الزمن ، وترهب ، ثم حله البابا من نذره . وارتحل كثيراً إلى فرنسا وانكلترا ، حيث تعلم اليونانية في اوكسفورد وعلِّمها في كامبردج ، وإيطاليا والمانيا . نتاجه الأنسى غزير جدأ، وقد نشر الأقوال المأثورة التي جمعها عن القدامي والتي رأى فيها القرن السادس عشر زهرة الحكمة القديمة . ونشر مؤلفات عدد من الكتاب اللاتين الكلاسيكيين ، وكان أول من أصدر طبعة كاملة لآثار أرسطو . وقد بدا في اول الأمر أنه انضوى تحت لواء حركة الإصلاح البروتستانتي ، لكنه ما لبث أن اختصم مع لوثر ، إذ ما استطاع أن يطبق وثوقيته ، وكتب ضده رسالة في حرية الاختيار (\*) ، فرد عليه لوثر برسالة في جبرية الاختيار . على أنه بقي مشبوهاً في نظر الكثالكة ، وادانت السوربون سنة ١٥٢٧ اثنتين وثلاثين قضية مستخلصة من مسامراته(\*) ؛ واحرق صديقه ومترجمه لويس دى بركوان حياً سنة ١٥٢٩ . وربما كان اهم كتبه إطلاقاً مديح الجنون(٥) الذي كتبه في سبعة أيام بدون الاستعانة بأى كتاب ، والذي سخر فيه من غباء البشر

واخطائهم ، بدون أن يراعي الكنيسة أو الأمراء . عاش إراسموس في عصر الأنسية الظافرة ، ولم يشهد الحروب التي أدمت النصف الثاني من القرن السادس عشر ؛ وعلى هذا النحو أمكن له أن يقف فوق الأحزاب ، وهذا ما كان يوافق طبعه الذي كان أقل جرأة من فكره . وتجرده ، وسكينته ، ونهايت التي لم يحضرها أي كاهن ، جعلت له حظوة لا تدانى . وقد اتاح لقرائه أكثر من أي كاتب آخر أن يغرفوا من معين الأقدمين دروساً في العقلانية والحكمة الباسمة . [جاكلين مارشان]

□ • احبذ ان يخطىء المرء بصدد بعض النقاط على ان يشهر السيف من اجل الحقيقة بجلبة كبيرة » . [راسموس]

٠ و لأن إراسموس لم يعتنق إصلاح لوثر ، ولأنه

ادان الكثير من الأشياء التي كانت ثمارس في البابوية ، فقد جلب على نفسه سيلاً من الشتائم من جانب الكاثوليكيين كما من جانب البروتستانتيين ؛ ويخيل إلي انه كان واحداً من شهود الحقيقة الذين يصبون إلى إصلاح الكنيسة ، بدون أن يعتقدوا أنه من الضروري تشييد مجتمع جديد ، لا يكون ثمة مفر من أن يقوم أولاً على الأحراب ، لينتقل بسرعة بعد ذلك من المبادىء إلى العصيّ ، [بيير بايل]

□ « ينتمي إراسموس كنمط فكري إلى تلك القلة القليلة ممن هم في آن واحد مثاليون مطلقون ومعتدلون إذاء كل شيء ... كان خير من فطن إلى كل ما هو جديد وحامل للمستقبل وإلى ما لا بد من أن يدخل في نزاع مع الاشياء القديمة ، ولكنه ما كان يستطيع مع ذلك أن يقبل بالاشياء الجديدة ؛ فقيد انكر حركة الإصلاح البروتستانتي ، وإلى حد ما الأنسية نفسها ، بعد أن ادى لهما خدمات جلى . وكان بكل تأكيد رائد شكل جديد من الفكر الحديث تابعه بعده روسو وهردر وبستالوزي ومفكرون إنكليز وأميركان ... وكان محسنا إلى الإنسانية بمثاله في التسامح العام والتربية الإخلاقية ، . [ج . هويزنغا]

كان الشاهد الأسيف على تمزق كان تمنى في
 اول الأمر أن يكون حَكَمه ، [جان غرونييه]

ا مساجلات اللاهوتيين حول الثالوث والتجسد ، وعقيدة استحالة القربان ، والفرق المدرسية ، والكرادلة ، والاساقفة ، كل هذا سخر منه إراسموس سخرية لاذعة . وكان عنيفاً بوجه خاص على رهبان الاديرة : فهم حمقى معتوهون ، ليس فيهم إلا قدر ضئيل من الدين ، ولكنهم يحبون انفسهم حباً جماً ... ولا يعفي إراسموس البابوات من هجائه : فمع أن السلحتهم الوحيدة ينبغي أن تكون اسلحة الروح ، فإنهم منعتقون منها إلى حد بعيد ، [برقراند راسط]

# أرانغويرن، خوسيه لويس

## Aranguren, José Luis

فيلسوف ولاهوتي إسباني (١٩٠٩ - ). درُس علم الأخلاق في جامعة مدريد من ١٩٥٥ إلى ١٩٦٥، ثم طُرد بتهمة العداء للفرانكوية، فهاجر للتدريس في

جامعات كاليفورنيا والدانمرك وإيطاليا، واستعاد كرسيه عام ١٩٧٦. كان كاثوليكي الإيمان، ولكنه دعا إلى الحوار بين المسيحيين والماركسيين، واقترح تفسيراً شخصياً للماركسية بوصفها ممارسة أخلاقية ومطلباً للعدالة أكثر منها مذهباً إلحادياً ونظرية في الاقتصاد السياسي. تمحور تفكير أرانغويرن فلسفيا ولاهوتياً حول مفهوم «القريحة» التي رأى بموجبها أن كل إنسان محبو بنبرة نفسية فطرية وفردية صرفة، ترسم له معالم شخصيته الوجدانية بصورة مسبقة بدون أن تمنعه من الوقوع جزئياً تحت تأثير التربية والدين والأيديولوجيا والفن. من مؤلفاته الكاثوليكية والبروتستانتية كأشكال من الوجودية الكابسانية والبروتستانتية كأشكال من الوجودية الإسبانية والثراكسية كأخلاق (١٩٦٨)، الثقافة المؤسسة (١٩٩٨).

# اراي، هاكوسيكى

#### Arai, Hakuseki

فيلسوف كونفوشيوسي ورجل سياسة ياباني (١٦٥٧ \_ ١٧٢٥) ولد في طوكيو من أسرة من الساموراي، ودرس بصفة شخصية الكونفوشية والكلاسيكيين الصينيين، ثم تتلمذ على يون \_ أن كينيشيتا، الأستاذ في فلسفة شو هسي. وسع أراي حقل الكونفوشية الجديدة، كما كان يعلِّمها هذا الأخير، من الميتافيزيقا والأخلاق والسياسة إلى علم التاريخ وعلم اللغة والجغرافية. طبّق نوعاً من نزعة وضعية على دراسة التاريخ القديم، منطلقاً من فكرة أن «الله إنما هو الإنسان»، ورأى في الميتولوجيا اليابانية تعبيراً ميتافيزيقياً عن المشكلات الإنسانية. وكان أول من درس، بطريقة أركيولوجية، السلطة الملكية للأزمنة القديمة وقام بدراسة مقارنة للغة اليابانية مع الصينية والكورية واللغات الأوروبية. وكان أول من تنبه في اليابان، من خلال علاقته بمبشر إيطالي أسير، إلى تفوق الثقافة الغربية في التكنولوجيا والعلم الطبيعي، وإن أكد بالمقابل على دونيتها بالنسبة إلى ثقافة الشرق من وجهة النظر الميتافيزيقية ويعد أراي رائد التحديث الياباني، باعتباره أول من طالب باستيراد «التكنولوجيا

الغربية» مع الاحتفاظ بـ«الروحية الشرقية».

# ارخلاوس الأثيني

#### Archélaos D'athènes Archelaus Of Athens

فيلسوف يوناني من المدرسة الأيونية . ولد في ملطة في القرن الخامس ق . م . تلميذ انكساغوراس ، ومعلم سقراط . قال بالمزيج الأولى .

## ارخيتاس

## **Archytas**

فيلسبوف يبوناني فيشاغبوري (نصو 27٠ ـ ٢٥٠ ق . م ) . كان حاكماً لتارنتا ، وصديقاً لأفلاطون الذي رأى فيه مثال الملك الفيلسوف . له مؤلفات في الرياضيات والفلك والموسيقى والسياسة .

## الأردستاني ، محمد صادق

## Ardestâni, Muhammad Sadiq Al-

# إردمان ، بنّو

#### Erdmann, Benno

فيلسوف الماني ( ١٨٥١ ـ ١٩٢١) . له مؤلّف عن بديهيات الهندسة (١٨٧٧) وآخر عن المنطق ( ١٨٩٢ ) طرح فيه مسألة العلاقات بين علم النفس والفكر المنطقي ، مؤكداً ان موضوع المنطق هو الفكر المعبر عنه باللغة ، وهو بالتالي جزء من موضوع علم النفس ، ولكن المنطق نفسه ليس جزءاً من علم النفس لأنه علم صوري ومعياري .

#### ارستبوس القورينائي

## Aristippe De Cyrène Aristippus Of Cyrene

فيلسوف يوناني ، من مواليد قورينا في ليبيا ( نحو 270 ق.م ) . كان تلميـذاً اسقــراط ، وسفسطائياً ، والمؤسس التقليدي للمدرسة القورينائية ولمذهب اللذة . ولكن قوام السعادة عنده ليس اللذة بحد ذاتها ، بل التحكم بها ؛ لا الحرمان منها ، ولا الخضوع لها ، وإنما ضبطها على نحو عاقل حكيم واللذة عنده تجربة إيجابية ، وليست مجرد غياب للألم . وبما أنها هي الغاية الطبيعية التي تنشدها الموجودات قاطبة ، فلا بد أن نماهي بينها وبين الخير . ومن منظور اللذة \_ الغاية ، فإن الحاضر هو وحده الذي يعتد به : لا الماضي الذي ما عاد بحوزتنا ، ولا المستقبل الذي لم يصر بعد إلى حوزتنا . ومن ثم، فإن مصدر اللذة ليس التذكر ولا ترجي الأحداث السعيدة ، وإنما فقط اللحظة الحاضرة بكل زخمها .

ولارستبوس نظرية ذاتوية في المعرفة ترتبط ارتباطاً وثيقاً بمذهب اللذة . فقد انكر ان تكون إحساساتنا تعلمنا بصدد الماهية الحقيقية للأشياء وأن تفيدنا في معرفة الطبيعة ؛ وفي الوقت الذي تفتقر فيه معرفة الطبيعة هذه إلى أي أساس موضوعي ، فإنها تبقى عديمة الجدوى بالنسبة إلى تسيير دفة حياتنا . وقد كان أرستيبوس يزدري الرياضيات لأنها لا تولي اعتباراً للخيور والشرور ، وتضرب صفحاً بالتالي عما ينبغي أن يكون القطب الذي تدور عليه اهتماماتنا . لكن إن تكن يكون القطب الذي تدور عليه اهتماماتنا . لكن إن تكن فضلاً لا مماراة فيه إذ تمدنا باللذة أو تسبب لنا الألم وتعلمنا عن علل مشاعرنا ؛ وهي تصلح بالتالي ، وبما هي كذلك ، لتُتخذ مرشداً للحياة ودليلاً .

اب «إن مثل تلك المتعية ، التي تعلم الإنسان ان يعيش قبل كل شيء في اللحظة وأن يجعل من حياته فسيفساء من اللذات ، ما كان لها إلا أن تزود كاتبي سيرة أرستيبوس بنوادر كثيرة تصور الحياة التي عاشها حياة تهتك . بيد أن أرستبوس لم يكن متهتكاً لا يزعه وأزع من ضمير ، ويخطىء من يحسبه القيبيادس آخر. فدروس سقراط كانت أثرت فيه تأثيراً بالغاً حتى

## إردمان ، يوهان إدوارد

#### Erdmann, Johann Eduard

فيلسوف الماني (١٨٠٥ ـ ١٨٩٢) . كان تلميذاً لهيغل من الجناح الذي يصبح وصفه بأنه لايساري . تخصيص في تاريخ الفلسفة.

## ارديغو ، روبرتو

#### Ardigo, Roberto

فيلسوف ايطالي (١٩٢٨ - ١٩٢٠) . له دراسات عن كانط وكونت وسبنسر ، وأخرى في علم النفس . يعد من الممثلين الرئيسيين للوضعية وللتطورية السبنسرية في ايطاليا . اكد في كتابه علم النفس كعلم وضعي أن معرفة الوقائع تبدأ بالاحساس ، حيث يتلاقى الذات والموضوع ، الداخل والخارج ، في يتابه التكوين الطبيعي في النظام الشمسي في كتابه التكوين الطبيعي في النظام الشمسي وجود إلاً لما هو غير معروف فقط ، أي لمضمار لم وجود إلاً لما هو غير معروف فقط ، أي لمضمار لم تستكشفه بعد المعرفة ، وهذا المجهول اليوم يمكن أن يصير معلوماً في الغد ، ولا يمثل بالتالي ماهية ينبغي أن ينحني أمامها باحترام .

## ارستبوس الأصغر

## Aristippe Le Jeune Aristippus Junior

فيلسوف يوناني ، حفيد ارستبوس القورينائي . ولد في قورينا بليبيا نحو ٣٦٠ ق . م . تأثر بالكلبية ، وواصل تعليم الأخلاق القورينائية القائمة على اساس مذهب اللذة ، وميزبين اللذة السلبية (السكون) واللذة الإيجابية (الفعل والحركة) .

أرسطرخوس ٢٥

كان يقول إنه يود لو يموت ميتة معلمه: فمن سقراط تعلم ارستيبوس السيطرة الداخلية على الذات. وما كان له بالتالي أن يقبل بتصور للحياة يؤكد أن كل شيء مباح ، وأن طلب اللذة لا يجوز أن يقيده قيد . وكان يردد أن الفلسفة علمته أنه خير للمرء أن يكون بلا ثروة من أن يكون بلا علم ، لانه في الحالة الأولى لن يفتقد غير المال ، بينما سيُحرم في الحالة الثانية مما يجعل الإنسان انساناً . وعليه ، عندما سأله ديونيسيوس لماذا يتردد الفلاسفة على دور الاغنياء بينما لا يقع للقول بأن ذلك لأن الأوائل يعرفون ما ينقصهم ، بينما الأواخر يجهلونه . ولهذا بالتحديد كان ارستبوس ، بينما الوجود ، فإن حياة الفيلسوف لن يطرأ عليها أي تغير الوجود ، فإن حياة الفيلسوف لن يطرأ عليها أي تغير بنتيجة ذلك » . [جان برون]

## أرسطرخوس السامى

#### Aristarque De Samos Aristar Of Samos

فلكي من مدرسة الاسكندرية كتب باليونانية وعاش في القرن الثالث ق.م.، وكان رائداً للثورة الكوبرنيكية إذ أكد أن الأرض تدور حول محورها كما تدور حول الشمس، وأن الشمس هي مركز الحركات طراً. ولكن نظريته أهملت لصالح نظرية أفلاك التدوير التي ظلت سائدة من أيام بطليموس إلى أيام كوبرنيكوس.

## ارسطسو

#### Aristote Aristotle

ولد ارسطو في اسطاغيرا (وتعرف اليوم باسم ستافرو)، وهي مدينة صغيرة في شبه الجزيرة الخلقيدية سنة ٣٨٤ ق . م، وتوفي في خلقيس سنة ٣٢٢ ق . م. يمكن القول عن ارسطو إنه كان أعظم نوابغ النظر العقلي في تاريخ الفكر اليوناني . وهذه الزعامة لا يمكن أن تنكر عليه إلا لصالح معلمه

افلاطون . وفي الواقع ، إن تاريخ الفلسفة بأسره يهيمن عليه هذان الوجهان الكبيران ، وقد قيل بحق إن كل فيلسوف ، حتى لو كان من المحدثين ، هو إما افلاطوني وإما ارسطوطاليسي ، بمعنى أنه بالضرورة اقرب إلى افلاطون أو أقرب إلى أرسطو ، لأن كل نظر عقلى جدير بهذا الاسم يصدر في آن معاً عن هذين الفيلسوفين . لكن لئن بقى أفلاطون « الإلهى » مثالًا لا يضاهى على العبقرية الفلسفية لأنه كان أول من أعطى الفلسفة عالمها الحقيقي ، عالم الفكر (المُثُل) وعبر عنه بحماسة مكبوتة ترقى به إلى منزلة الشعراء العظام ، فإنه لمما لا ريب فيه بالمقابل أن أرسطو كان وسيبقى دوماً أستاذ ذلك الفكر النقدي والنظامي الذي هو أساس العلم بالذات . ولا يعنى ذلك أنه يتحفنا دفعة واحدة بمذهب مكتمل ومتصلب . بل على العكس من ذلك تماماً . فالمدرسة السكولائية هي التي صورته في هذه الصورة ، وصبغت فكره بصبغة العقيدة خدمة لمذهب له دلالة وأهمية مباينتان تماماً: اللاهوت المسيحى. وكما أبانت دراسات حديثة (ف. جاغر: أرسطو، محاولة أولى في تاريخ تطوره الفكري ) ، فإن الفكر الأرسطوطاليسي ثمرة تأمل وئيد ومجد ، أبعد ما يكون عن الهدوء ؛ فقد مزقته على الدوام تناقضات داخلية ، واستلهامات متعارضة ، مما أتاح للمفكرين من الاتجاهات الأكثر تضادأ أن يدعوا الانتساب إليه صادقین . لقد توفی ارسطو قبل أن یشیخ ، وكل شيء يحملنا على الاعتقاد بأنه حتى لو عمر كما عمر معلمه أفلاطون لما كان توصل إلى حل تلك التناقضات المباطنة للاتجاه الاساسى للفكر اليوناني بصفة عامة ( بحيث أن تلك التناقضات بالذات تجعل موقف ارسطو أكثر تعبيراً وأكثر نموذجية بعد ) . وظروف الحياة ، هنا كما في كل حالة أخرى ، تنيرنا بصدد فكر الفيلسوف . فوالد ارسطو ، نيقوماخوس ، كان طبيباً ، بل إنه كان الطبيب الخاص المنتاس الثاني ، ملك مقدونية ، وصديقه ، مما يفسر ، جزئياً على الأقل ، ميل الابن إلى العلوم البيولوجية ( خلافاً لأرسطو ، انجذب افلاطون أكثر نحو الرياضيات). وقد فقد أرسطو في وقت مبكر أباه وأمه ، فجُعل أحد أقربائه ، وهو بروكسانس ، وصبياً عليه ، فحفظ له الجميل ، بل رده إليه في زمن لاحق حينما تبنى بدوره ابنه ، وكان يدعى نيقانور . لكن الحدث الفاصل في حياته كان رحيله إلى اثينا ، حيث

انتسب إلى أكاديمية أفلاطون . كان له من العمر عهدئذ سبعة عشر أو ثمانية عشر عاماً ، وقد لبث فيها إلى حين وفاة المعلم ( عام ٣٤٧ ) ، أي زهاء عشرين سنة . ومثل هذه الإقامة المطولة يفسرها ما كان يخامر أرسطو ولا بد من وعي بأنه في حضرة معلم خارق للمألوف ، وما كانت تتيحه له أعراف المدارس في العصر القديم من حرية في العمل لحسابه الخاص ، أي ألا يتقيد كل التقيد بتعليم المعلم . فالمدرسة كانت على العكس من ذلك مكاناً للنقاش ، ويبدو أن أرسطو لفت إليه الإنظار حالاً بحيوية ذهنه ، إذا صح ما قيل من أن أفلاطون لقبه ب « نوس » ، أي العقل .

يجدر بنا هنا أن نوضح نقطة تنير لا حياته فحسب ، بل كذلك فلسفته . فالأسطورة ، كما كرستها لوحة رافائيلو الجدارية ، مدرسة اثينا ، تتحدث عن خصومة بلغت حد الشحناء بين المعلم والتلميذ ، أو بالأحرى بين المعلمين . فصحيح أنهما اختلفا اختلافاً سافراً بصدد مسألة رئيسية ، هي مسألة ، المُثُل ، التي لها ، على ما رأى أفلاطون ، وجود قائم بذاته ، على حين أن أرسطو أرتأى ألا وجود لها بماهى كذلك، وإنما فقط بوصفها « صوراً » تجعل الأشياء ، إذ تؤلف ماهيتها ، معقولة . وبالفعل ، إن كل شيء يتركب من مادة وصورة ( اي وجود عياني ، يعرف باللاتينية ب « الجوهر » تمييزاً له من صفاته او خاصيات. المتغيرة التي يقال لها « الأعراض » ) . ثم إن التصور الأفلاطوني ، بحكم ذلك تحديداً ، تصور « سكوني » ، ومن هنا كانت الصعوبة التي تصطدم بها الافلاطونية في خلع الحياة والحركة على عالم المثل ( التي لا وجود لها في نظرنا ، ثحن المحدثين ، إلَّا بدالة نشاط الفكر الذي يتعقلها ) . أما التصور الأرسطوطاليسي ، فلئن ورث عن الافلاطونية طابعاً سكونياً اكيداً ( « ماهيات » الأشياء هي ما هي عليه بحد ذاتها ) ، فإنه يرمي إلى تأسيس مذهب « دينامي » كلى ، من حيث انه يتصور العالم على أنه تطور للصور التي إذ تنتقل من القوة إلى الفعل تحقق في المادة معقولية اكبر فاكبر واكمل فأكمل ، وصولًا إلى تلك المعقولية الخالصة مطلق الخلوص ، المتجردة من المادة ، التي هي موضوع العقل الإلهي ، الذي لا يمكنه على هذا النحو إلَّا أن يتعقل ذاته على أنه الموضوع الوحيد الجدير بأن يُتعقل . الخلاف إذن قائم . ولكن إلى جانب الخلاف

هناك على الأخص توافق أساسى ، لأن أرسطو، مثله مثل افلاطون ، يقول بتفوق العقل على المحسوس ، والصورة على المادة ؛ والحيراً ، من الخطأ تاريخياً القول بأن هذا النزاع الايديولوجي انحط إلى شحناء ٠ فأرسطو كان دوماً يوقر في معلمه ارفع تعبير امكن للفكر أن يبلغ إليه في أيامه . وحتى عندما يحاجج ضد نظرية المُثُل، فإنه لا يستهدف مؤلفات المعلم بقدر ما يستهدف كتابات تلاميذه وزملائه في المدرسة ، ممن استغلوا الغموض والشكوك التي أحاطت بالمرحلة الأخيرة من التعليم الأفلاطوني ، عندما سعى إلى إقامة شبه جسر بين المعقول والمحسوس بوساطة « المثّل ـ الأعداد » ، فاندفعوا يضعون نظريات مشتطة لا تتصف إطلاقاً بذلك الطابع العينى العائد إلى النظر العقلي الفلسفي وإلى العلوم الرياضية . وحتى في مواجهة خصومه ، لزمت مناظرته حدود التصحيح والتقويم ، كما تشهد على ذلك هذه الفقرة من الأخلاق النيقوماخية (\*): « مهما شق علينا أن نثير مشكلة كهذه ، بالنظر إلى رابط الصداقة الذي يربطنا بأولئك الذين اصطنعوا هذه المذاهب ، فسيكون من اليسير على كل واحد أن يفهم أن حب الحقيقة يتكلم بصوت أعلى من الاعتبارات الخاصة ، وعلى الأخص عندما يحترف المرء الفلسفة » (ب ١ ، ف ٦ ) . اما الأسطورة التي تزعم أن أرسطو قلب في هذه الفقرة بالذات ظهر المجن لمعلمه وصديقه بسائق الغيرة وغير ذلك من أشباه هذه المشاعر ، فقد تولدت من ذلك الالتباس ومن ذلك الافتقار إلى الحس النقدي في تقييم طبيعة الصلات بين المذهبين كليهما وقد ازدهرت الأسطورة بوجه خاص في عصر النهضة على أثر المشاحنات والخصومات التي نشبت يومئذ بين الأفلاطونيين والأرسطوطاليسيين .

لنرجع الآن إلى الأسطاغيري الفتى الذي صار تلميذاً للفيلسوف الأثيني الكبير. فنحن ندين لجاغر بمعرفتنا بواقعة حاسمة فقد كان ارسطو من اكثر مريدي المعلم حماسة قبل أن ينتقد مذهبه . فقد كتب ، على منوال افلاطون ، عدة محاورات يدب فيها الروح نفسه : بل إنه مضى إلى أبعد مما مضى إليه افلاطون ، كما تشهد على ذلك الشذرات التي وصلتنا من إحداها ، نعني محاورة أوداهس ، إذ غالى بالشعور الديني إلى حد التصوف. وفي تلك المحاورة ، وفي

أرسطو ٤٥

المحاورة التالية التي ترتبط بها ، والتي تعرف باسم المحاورة التالية التي ترتبط بها ، التغني بغضائل الحياة الفلسفية ، نبرة تشاؤم جهم حيال الحياة الفانية التي قضي بها على الإنسان ، كما في هذه الفقرة التي وضع فيها العبارة التالية على لسان اسير من اسرى الملك ميداس : « خير الاشياء طرأ الا نولد ، والموت خير من الحياة » ( اوداهس ، الشذرة ٦ ) ؛ ونراه كذلك ، بعد أن يجزم بد « بطلان جميع الخيور الارضية » في نظر من قيض له أن يتأمل ولو بعضاً من الحقائق الأزلية ، يشبّه اتحاد النفس بالجسم بالتعذيب الذي كان بعض قطاع الطرق الإتروريين ينزلونه بضحاياهم ، عندما كانوا « يربطون الحي والميت وجهاً إلى وجه ربطاً موثقاً » ( التمهيد ، ب ١٠ ) .

غب وفاة أفلاطون ، خلفه على رأس المدرسة ابن أخته اسبوسيبوس ، فغادر أرسطو الأكاديمية ، وأسس مدرسة في أكسوس ، على الساحل الطروادي ، حيث كان هرمياس ، صاحب أترنوسة ، أنشأ منتدى صغيراً لتلاميذ الأكاديمية . فانعقدت بين الرجلين أواصر صداقة حميمة لم تفصم عراها إلا بموت هرمياس الفاجع الذي كان مناسبة لأرسطو لينظم قصيداً جميلًا جداً لينقش على ضريحه . وقد تزوج من ابنة أخته فيثيا ، فرزق منها بنتاً سماها باسمها . ويبدو أن امراته ماتت بعيد ذلك بقليل ، فعاشر امرأة من إسطاغيرا تعرف باسم إربيليس ، ويقال إنه بني عليها ، ورزق منها ابناً دعاه نيقوماخوس تيمناً باسم أبيه . وله كتب في وقت لاحق الأخلاق النيقوماخية . وبعد ثلاثة أعوام غادر اكسوس إلى ميتيلينا ، في جزيرة لسبوس ، وافتتح فيها مدرسة تولى إدارتها إلى عام ٣٤٣ ـ ٣٤٢ ، حينما دعاه فيليبوس، ملك مقدونية ، ليعمل مؤدباً للاسكندر الفتى الذى كان له من العمر يومئذ ثلاثة عشر عاماً . ويلوح أن النص الذي كتبه بعنوان مسائل هوميرية يعود إلى تلك الفترة ، إذ كانت جرت العادة على اتخاذ أشعار هوميروس مادة للقسراءة والشرح في تعليم الفتيان . ولا بد أن إقامة أرسطو في البلاط الملكي ، وصلته الحميمة بفيليبوس أولاً وبالاسكندر ثانياً ، كان لهما أثر حاسم في أفكاره السياسية ، فجاء كتابه السياسة(٥) ليمثل ، بالمقابلة مع المثالية الأخلاقية لأفلاطون في الجمهورية، القطب الأخبر للفكس الكالسيكي البواقيعي

و و السياسي ، بالمعنى الحديث للكلمة . وبعد أن تولى الإسكندر أولا الوصاية على العرش ، ثم صار ملكاً يوم وفاة والده ، غادر أرسطو بلاط مقدونية . وفي سنة ٣٣٥ \_ ٣٣٤ عاد أدراجه إلى أثينا حيث أسس مدرسته التي اشتهرت باسم اللقيون .

في إبان تلك الفترة الوسطى بين رحيله عن أثينا وإيابه إليها ( وتقدر باثني عشر عاماً ، وقد دام تعليمه في اثينا بعدها اثنى عشر عاماً اخرى ) كتب ارسطو، على ما يرى المؤرخون والنقاد المحدثون ، عدداً من التآليف ؛ بيد أن شيئاً من عدم اليقين ما يزال يحيط بالتواريخ ، بالنظر إلى أنه كان يعود إلى تلك التآليف فينقحها ويضيف إليها ، على حين أن ناشريها اللاحقين صنفوها تبعاً للموضوع المعالج ، ضاربين صفحاً عن فارق الأصل والاستلهام بين مختلف أجزائها . ولنذكر بهذا الصدد بناحية تبعث على شيء من العجب: فالعصور القديمة عرفت من أرسطو مؤلفات الشباب، الضاربة إلى الافلاطونية، وقد ضاعت اليوم ؛ أما مؤلفات النضيج ، أي تلك العائدة إلى زمن اللقيون في أثينا ، فيظهر أنها اختفت من التداول غب وفاته . فقد أودع ثيوفراسطس مخطوطاته ، وسماه ليكون خليفته على رأس اللقيون . وترك ثيوفراسطس بدوره المخطوطات لنالايوس ، وهو تلميذ آخر من تلاميذ المدرسة ، فعهد بها هذا إلى ذويه الذين كانوا يقطنون في إسكبسيس . وتحكى نادرة لسترابون أن هؤلاء أودعوا المخطوطات في صناديق ، ووضعوها في قبو ، حيث استباحتها الفئران عدة أجيال ، إلى أن تناهى خبرها ، في زمن الاحتلال الروماني ، إلى علم سيلا ، فوضع اليد عليها ونقلها إلى روما . ومهما يكن من أمر ، فقد كان لا بد من انتظار مطلع القرن الأول قبل الميلاد لترى النور أول نسخة كاملة عن مجموعة الكتابات المتبقية من أرسطو بفضل جهود أندرونيقوس الرودسي، وذلك هو أرسطو الذي نعرفه اليوم ، ولنضف القول إن النتاج الأرسطي لم يندمج بحق معنى الكلمة بالثقافة الفلسفية إلا في العصر الوسيط، بوساطة العرب ، وتحديداً في مطلع القرن الثالث عشر . ومعلوم لدينا أيضاً أن آثاره لم تعرف في أول الأمر إلا من خلال شرح ابن رشد لها ( و الشارح الأكبر ، على حد قول دانتي ) وشروح غيره من العرب والمسلمين واليهود ، وكلها شروح نزعت في فهم ارسطو منزعاً شرقياً إن جاز

القول . وإلى القديس أوغوسطينوس يعود الفضل في إرجاع المعنى الدقيق للنصوص الأصلية إلى المذهب. وعلى هذا النحو يكون أرسطو المحدث في خاتمة المطاف هو ذاك الذي جرت تنقية أفكاره وتوضيحها لتتوافق مع العقيدة المسيحية للفلسفة المدرسية. ثم إنه لا مناص من أن يؤخذ بعين الاعتبار الطابع الجزئي لتلك الكتابات ، وهي في أغلبها دروس أو خطط دروس ؛ ومن هنا كان طابعها الخطاطي باعتبارها خلاصات املاها المعلم أو دونها تلاميذه ( وإن يكن من المرجع أنه راجعها ) . وقليلة هي المؤلفات أو الشذرات التي كتبت عن قصد برسم النشر . ويلوح أنه من الثابت أن ارسطو كان يلقى نوعين متباينين من الدرس: واحد محدود بطقة تلاميذ اللقيون (التعليم الباطني)، والآخر أقرب إلى أفهام الجمهور الواسع ( التعليم الظاهري ) . ويقال ايضاً إنه كان يطيب له أن يلقى درسه فيما هو يتجول في المماشي التي تحيط بمبنى المدرسة ، ولذلك سميت بالمشائية . ولا يتسع المجال هنا للدخول في تفاصيل تاريخ تحرير أرسطو لمؤلفاته الرئيسية : والمسألة على أية حال لما تُحسم بعد . وعليه سنكتفى بتقريب فيج، فنقول إن السماع الطبيعي(٥) والاورغانون(٥) خررا فيما يبدو قبل تأسيس اللقيون . وقد اضطلع أولهما بدور أساسي في تكوين الفكر العلمي الغربي ، وبه ترتبط بطبيعة الحال نصوص أخرى كثيرة تعود إلى أزمنة مختلفة : في السمياء(\*)، في الكبون والفسياد(\*)، الأثبار العلوية(\*)، تاريخ الحيوان(\*)، في اجراء الحيوان(\*) ، مسائل في الحيليات ، ومجموعة الأبحاث المتممة التي تعرف باسم بارفا ناتوراليا(٠) . وتفوق ارسطو على معلمه في هذه المواد لا مرية فيه : فأرسطو يعارض تصور أفلاطون الميتولوجي عن النظام الكونى ، صنيعة الفاطر بفكرة « الطبيعة ، مفهومة على انها واقع د يحمل في ذاته مبدأ الحركة ، . وإلى يومنا هذا ، وبعد غلبليو ، لا يزال العلم ، العازف عن «الفروض الميتافيزيقية»، يقنع بدراسة تلك الحركة. على أن للفظ عند أرسطو معنى أوسع بكثير ، فهو يشمل كل و تغير ، يحدث ، كما سيقول كانط ذات يوم ، في عالم الظاهرات بيد أن أرسطو يميز مع ذلك بمنتهى الجلاء بين الفروع الأساسية للبحث العلمى: الطبيعيات والعلوم الرياضية من جهة أولى ، والعلوم

البيولوجية من الجهة الثانية . وكانت الرياضيات تحظى بمكانة سامقة في اليونان منذ أيام فيثاغورس ؛ وقد قدمها افلاطون على ما سواها . اما ارسطو فهو بحق أبو العقلية البيولوجية التى نلتقى اولى فسماتها لدى الطبيعيين الإيونيين ، وبخاصة لدى انكسيماندرس ؛ كما أنه هو مؤسس المنطق: فقد بقى كتابه الأورغانون او الالة على مدى الفي سنة مثالًا لا يضاهى على ذلك العلم . ومعلوم أنه بعد ما أساء المدرسيون استخدامه ، إذ اختزلوه إلى مجرد مران شكلى ، بل لفظى ، رأى النور مع بيكون مطلب علم في المنطق أكثر تواؤماً مع واقع التجربة ، ثم مع كانط فكرة « منطق متعال ، حوله هيغل فيما بعد إلى مثالية مطلقة ، على أن كل ذلك كان تطويراً لفكرة كان ارسطو هو أول من صاغها . ولنذكّر أيضاً بكتاب الخطابة (\*) ، وهو مضمار بات اليوم مهجوراً ، على حين أن كتاب الشمعر(\*) عرف في زماننا شهرة خارقة للمالوف . وقد امكن لناقد محدث ان يكتب ان الصفحات القليلة التي بقيت من ذلك المؤلِّف تكفى لتحيط هام مؤلِّفه بهالة . وكما نرى ، فإن القول بأن الثقافة الغربية تقدمت في طريق كان أرسطو هو أول من رسمه ليس فيه من الغلو

علاوة على المؤلفات التي تقدم ذكرها ، ينبغي ان نضيف أيضاً تصانيفه في الأخلاق وعلم النفس: فقد بات معلوماً اليوم ان الأخلاق الأودامية (°) هي مسودة أولى للأخلاق النيقوماخية التي هي ، بكل ما في الكلمة من معنى ، رائعة من الروائع ( من المحقق أن هذا الكتاب كان من جملة الكتب التي وضعها أرسطو برسم الجمهور الواسع). فهدف الإنسان هو بكل تأكيد السعادة ؛ ولكن السعادة في نظر أرسطو تكمن في كمال الفرد ، في توازن مثالي بين الفضيلة واللذة ، بين العقل والشهوة ( على أنه يضع فوق السعادة التي تتأتى من النشاط العملى السعادة التي تتأتى من النشاط النظري ، الفلسفي ، وهو في ذلك يتابع افلاطون ) . ويعود كتاب في النفس<sup>(•)</sup> ، وعلى أية حال المقالتان الأوليان منه ، إلى المرحلة الأخيرة ( وكذلك مجموعة بارفا ناتوراليا التي تقدم ذكرها ) ؛ وفيه نلقى التعريف المشهور للنفس ، باعتبارها المبدأ الصوري والفعلى للحياة العضوية ، أو النفسية - الفسيولوجية كما قد نقول اليوم ، ذلك المبدأ الذي يرقى مع ذلك في ارسطو ۲۵

الإنسان من المحسوس إلى المعقول ، فيشارك على هذا النحو في العقل الإلهي ذاته .

أما مسألة الافكار الدينية فأكثر صعوبة وأشد تعقيداً ، لأننا نحمل معنا بالضرورة في هذا المجال تراثاً مسيحياً كاملاً عبثاً قد نبحث عن مصادره في اليونان . فالمسيحية تتضمن عقيدة اساسية ، هي عقيدة الخلق ، غريبة تماماً عن الفكر اليوناني الذي يضع من حيث المبدأ أن الوجود يأتي من الوجود ، لا من العدم ، وأن العالم بالتالي موجود منذ الأزل . وحسب ما يرى المفكرون الإغريق ، فإن الله يؤلف بنوع ما جزءاً من العالم، هو جزؤه الإلهى . وقد كان ضياع كتاب الفلسفة ، الذي يعيد جاغر زمن تأليفه إلى المرحلة الوسطى ، أي بعيد عام ٣٤٧ بوقت وجيز ، بمثابة خسارة لا تعوض . وإذا حكمنا تبعاً للشذرات غير القليلة التي وصلتنا منه ، فلنا أن نفترض أن ارسطو اراد أن يضع فيه معالم فلسفة في الدين ، هي الأولى من نوعها ، وقد ضمُّنه بالفعل بذور افكار إلهياته المشهورة التي عرضها في بعض فصول الباب السابع من ما بعد الطبيعة (\*) . انها الإلهيات الحقة الأولى في تاريخ الفلسفة ، وقد جرى تأويلها في اتجاه مسيحي ، وحرفها بالتالى بقدر او بآخر المفكرون الوسيطيون ، وعلى الأخص الفلاسفة المدرسيون . والنقطة التي تقترب عندها فلسفة أرسطو أكثر الاقتراب .. أو تبتعد اقل الابتعاد \_ عن المسيحية تتمثل في تصوره لإله محرِّك غير متحرِّك ، لم يكن في نظر ارسطو مع ذلك إلا غائية كونية كلية . صحيح أنه كان ، على خلاف معلمه ، كما تقدمت الإشارة، جعل مبدأ الحركة مباطناً للطبيعة ، لكنه كان يرى ، وفاقاً للاعتقاد الشائع في زمانه ، أن الكواكب هي من طبيعة إلهية ( لهذا حباها بمادة أثيرية ، غير قابلة للفساد ) ، ولم يكن أمامه مناص من أن ينتهي منطقياً إلى استنتاج وجود محرّك لامادى خالص فيما وراءها يضبط النظام الكوني بصفة غائية عليا ، أي مثالًا للكمال ( علة غير فاعلية ، وإنما غائية ) . خلاصة القول أنه بالنظر إلى أنه كان يعتقد ، مع افلاطون أصلاً ، بأن الطبيعة ، أي الكون في كليته المتساوقة ، هي عمل فني إلهي ( لا بأصله ، وإنما بتنظيمه ) ، فقد كان من المنطقي ومن المحتم أن « يجسُّد » ، إذا صح التعبير ، المبدأ الغائي في محرَّك يقع فيما وراء الحركة الطبيعية ( وأن يحله بالتالي محل

الفاطر الأسطوري الذي قال به أفلاطون ) . ومن ثم فإن المجاوزة عنده هي مجاوزة طبيعية وفلكية ، لا روحية كمجاوزة الإله المسيحى ( من هنا لم يكن بينه وبين التاويل على أساس مذهب وحدة الوجود من النمط الافلاطوني المحدث إلا خطوة واحدة ؛ وهذه الخطوة خطاها برونو بعد انهيار مذهب بطليموس ، على حين أن فكرة الصفة الإلهية للكواكب كانت قد آلت منذ زمن بعيد إلى معنى بال ) . لكن لا يسعنا أن ننكر أن أرسطو ، على كونه وثنياً ، كان يداخله شعور ديني صادق وعميق ، وإن بعيد غاية البعد عن صوفية شبابه . وكتاب ما بعد اللبيعة (الميتافيزيقا) مو أشهر كتب ارسطو، وعنوانه \_ وواضعه ليس ارسطو، وإنما اندرونيقوس ـ يستحضر بحد ذاته إلى الذهن تعقيد المسائل التي تصدى لها : فهو إلى اليوم لا يزال الميدان الذي يدور حوله حامى الجدل من ميادين الفلسفة . وسوف نتحاشى بعناية التوغل في هذا المضمار المحقوف بالمخاطر، ونكتفى بالإشارة إلى مجموعة المقالات السابعة والثامنة والتاسعة ، وعلى الأخص المقالة الأخيرة ، حيث تتحول الميتافيزيقا إلى مسألة من مسائل علم المعرفة .

عكف أرسطو، في السنوات الأخيرة من حياته، وإلى جانب الدراسات في التاريخ الطبيعي بحصر المعنى ، عكف أيضاً على وضع دراسات تاريخية ـ سياسية في دساتير مختلف الدول . ولم يصلنا من هذه السلسلة سوى شذرة اكتشفت مؤخراً حول دستور اثيفا(\*) . لكن العالم السياسي كان من حوله فريسة لعاصفة جائحة لم يسبق قط لعاصمة الاغريق أن واجهت نظيرها . فحلم أرسطو في توحيد اليونان ، ولو تحت راية الدولة المقدونية ، كيما تتمكن من تزعم الحضارة العالمية ، راح يتلاشى ، فيما كان « الوطنيون » في المعسكر الأخر ، بزعامة ديموستانس، يقيمون الدنيا عليه ويقعدونها ، لأنه كان في نظرهم خائناً ، صديقاً للاسكندر ، وقد رموه ، كما رمى سقراط من قبل ، بالتهمة المألوفة : الزندقة . كان ذلك في عام ٣٢٣ . فغادر أثينا تحاشياً ، كما قال للاثينيين ، « للإجرام بحق الفلسفة مرتين » . والتجأ إلى خلقيس ، وكانت من حصون النفوذ المقدوني ، وفيها قضى نحبه بعد عام واحد من جراء مرض معدى كان يعانى منه منذ زمن بعيد . وقد كانت العبارة

الأخيرة في وصبيته: « حيثما أدفن يُنقل رماد زوجتي فيثيا على نحو ما كانت أبدت رغبتها . ويوم يؤوب نيقانور ميموناً من رحلته ، فليهد ، إنجازاً لنذر كنت نذرته ، لزفس وأثينا ، منقذي اسطاغيرا ، تمثالين من الحجر بطول أربع أذرع ، ذلك ما كانه الانسان ارسطو ، وذلك ما كانه الفيلسوف الذي سيبحث عنه العصر الوسيط المسيحي الغربي ليبوئه تلك المكانة المعروفة . أما تعليم أرسطو فإلى الشرق يعود الفضل في تناقله بعد ما أمر يوستنيانوس بإغلاق مدرسة أثينا سنة ٢٩، وبحمى الشرق ايضاً لاذت الأرسطوطاليسية . وكانت عدة مؤلفات لأرسطوقد نقلت منذ القرن الخامس إلى السريانية ؛ وعن هذا الطريق وصلت المعرفة بها إلى العرب ، فأقبلوا على مؤلفات المعلم ابتداء من القرن التاسم ترجمة ودرساً . وفي الحقبة نفسها ، أو بعيدها بقليل ، حدثت حركة مماثلة لدى يهود مصر وفلسطين . وعن طريق هذه الترجمات العربية والعبرية أخذ الغرب المسيحى ، بعد الحملات الصليبية الأولى ، علماً بآثار الفيلسوف اكثر دقة وادنى إلى التمام من العلم الذي كانت أورثته إياه الكتابات المستوحاة من ارسطوطاليسية افلاطونية محدثة كانت راجحة الكفة إلى ذلك الحين . وأخيراً ، وابتداء من مطلع القرن الشاني عشر ، تحصل العلماء على النصوص اليونانية ذاتها ، فشرعوا بترجمتها إلى اللاتينية ، وكان من أولى هذه الترجمات تلك التي قام بها غليوم الموربكي ، وهي عينها التي استخدمها القديس توما الأكويني . [ارماندو كارليني]

□ • أرسطو هو أمير الفلاسفة ، ذاك الذي رقي ـ بعد الأنبياء ـ إلى أعلى درجات الحكمة البشرية ، . [موسى بن ميمون]

- □ « معلم العالمين » . [دانتي]
- □ « أبغض عدو للنعمة الإلهية » . [لوثر]
- □ « لا يمكن لأي عصر أن يقدم نظيره » . [هيغل]
- □ رأى أرسطو الطبيعة خيراً من أي مُحْدَث ، لكنه تعجل أكثر مما ينبغي في إبداء ظنونه وأحكامه » . [غوته]
- ما زاد العرب والسكولائيون على أن تبنوا أفكار أرسطو ، بدون أن يطوروها ... وكثيراً ما أساؤوا فهمها بل حرّفوها » . [ميشطيه]

□ « لقد أخذ السكولائيون والخوارنة من أرسطو ما
 هو ميت ، لا ما هو حى » . [لينين]

ديرى أرسطو، مثله مثل الاغريق قاطبة، في عقلنا مقياس الاشياء: ومن هنا استبعد من الواقع كل ما ليس معقولاً لنا ». [ج. شيفالييه]

□ دإنه ، في الترتيب العام للفكر ، الممثل الأول لأحد الاتجاهات الاساسية للعقل البشري ، الاتجاه الوضعي والعلام ، بالمقابلة مع الاتجاه المثالي ، الهندسي والشعري ، لافلاطون ... وقد كان دوره في الإنسانية منقطع النظير ، ونجم جزئياً عن ظروف لا تمت بصلة إلى جدارته الخاصة ... بيد أن الجدارة الذاتية تبقى قائمة ، وهي من اعظم ما عرفه تاريخ العقل البشري » . [1 . كراوزيه]

□ « ربعا كان لنا ان نعرف ارسطو بدون ان نظلمه بقولنا إنه كان فيلسوفاً باكثر مما ينبغي او باقل مما ينبغي : فقد كان جدلياً بارعاً داهية ، ولكن يعوزه العمق والأصالة ... وبالمقابل ، كان موسوعياً عظيماً واستأذا فذاً : فقد احاط بجملة معارف عصره وعرف كيف ينظمها بكثير من الفن في دروس وتصانيف ، . [ل . ووبان]

## أرسطوبولوس

#### Aristobule Aristobulus

فيلسوف يهودي من الاسكندرية من أواسط القرن الثاني ق.م . كتب باليونانية . شرح الشريعة اليهودية على ضوء العقلانية اليونانية . تكلم عن حكمة الله من منظور رواقي ، وعن سبق وجود النفس وعن حب الحكمة لجمالها من منظور أفلاطوني . له محاورة بعنوان رسالة ارسطايوس .

## ارسطوقلس

#### Aristociès Aristocies

فيلسوف يوناني مشائي من القرن الثاني . كان معلم

الاسكندر الافروديسي . اشتهر بكتابه في الفلسفة ، وهو شرح لفكر أرسطو . وله مساهمة حول طبيعة العقول والمعرفة العقلية . فقد سلَّم بأن ما اسماه أرسطو العقل الهيولاني أو العقل بالقوة عقل ينمو بصورة طبيعية ، كسائر الملكات الأخرى ، مع تقدم العمر ، وبأنه يملك المقدرة على التجريد . بيد أن هذه الفاعلية ، المباطنة للنفس ، ما هي بممكنة إلا بفضل عقل خارجي المصدر ، عقل إلهي خالص مبتوث في كل جزء من الهيولى ، وكأنه جوهر في جوهر

#### ارسطوكسانوس

#### Aristox ène Aristoxenus

فيلسوف يوناني ولد في تارنتو في اواسط القرن الرابع ق.م . تلميذ مباشر لارسطو . طمح في أن يخلف المعلم ، فسبب لمه تزعم ثيوفراسطس للمدرسة المشائية كرباً عظيماً . يُعد أكبر اختصاصي يوناني في النظرية الموسيقية . وقد وصلتنا شذرات من مصنفيه الرئيسيين : عناصر التساوق وعناصر الإيقاع . وقد حاول في تعليمه التوفيق بين النظرية الارسطوطاليسية في النفس وبين التصور الفيثاغوري عن النفس التساوق .

# ارسطون الخيوسي

## Ariston De Chio Aristo Of Chios

فيلسوف يوناني من القرن الثالث ق.م . تتلمذ أولاً على زينون ، ثم انقلب على الفلسفة الرواقية ونقد نظريتها في المفضولات . وقال إن الخير الأعظم هو التجرد عن أشياء هذا العالم وعدم التعلق به ، وذلك هو « مذهب اللامبالاة » .

## ارسطون القيوسى

## Ariston De Ćeos Aristo Of Ceos

فيلسوف يوناني مشائي من النصف الثاني من

القرن الثالث ق.م. تزعم اللقيون، وكتب تساريخ المدارس الفلسفية ورسالة في الحكمة. وإليه يعود الفضل في وضع أقدم فهرست بمؤلفات ارسطو.

#### أرسطيون

#### **Aristion**

فيلسوف يوناني مشائي ولد في أثينا في القرن الأول ق.م . الب الاثينيين على الحلف الروماني ، وقتل عند استيلاء الرومان على أثينا .

# الأرسوزي ، زكي

#### Arsuzî, Zakî

فيلسوف ومفكر عربى نهضوي . ولد نحو عام ١٩٠٠ في اللاذقية من اسرة متوسطة ، ومن أب محام . درس في انطاكية وقونية ، ثم في بيروت ، وعين مدرساً للرياضيات في انطاكية ( ١٩٢٠ ) ، ثم مديراً لناحية أرسوز (١٩٢٤)، وأميناً لدائرة المعارف في اسكندرونة (١٩٢٦) . وارتحل في ١٩٢٧ ـ ١٩٣٠ إلى باريس ليدرس الفلسفة في السوربون ، وكان من جملة أساتذته اميل برهييه وجورج دوماس . وعند عودته عينته سلطات الانتداب الفرنسى مدرسا للتاريخ والفلسفة في ثانوية انطاكية ، ثم ابعدته إلى ثانويات حلب ودير الزور ( ١٩٣٠ ـ ١٩٣٤ ) . وبعد فصله من الوظيفة عاد إلى انطاكية ( ١٩٣٨ ـ ١٩٣٨ ) ليخوض معركة عروبة لواء اسكندرونة وبعد ضم اللواء إلى تركيا ( ١٩٢٨ ) نزح إلى دمشق ، ومنها إلى بغداد ( ۱۹٤٠ ) . وفي ۱۹٤٥ عينته سلطات الانتداب مدرساً في حماة ، ثم القت القبض عليه وأجبرته على ا قطع المسافة من الحفة إلى تلكلخ سيراً على الأقدام. ثم عاد إلى التدريس في ثانويات حماة وحلب ( ١٩٤٥ \_ ١٩٥٢ ) ، ثم في دار المعلمين الابتدائية فى دمشق (١٩٥٢ \_ ١٩٥٩) . وكانت وفاته ، بعد تسع سنوات من إحالته على التقاعد ، في دمشق ، في ٢ تموز ۱۹۹۸ .

اصدر الأرسوزي أول كتاب له ، العبقرية العربية في السائها عام ١٩٥٢ ، وأتبعه في عام ١٩٥٤ بكتاب

بعنوان بعث الأمة العربية ورسالتها إلى العالم ضم رسالات له في الفلسفة والأخلاق والفن والمدنية والثقافة والأمة والأسرة ، ثم صدر له مشاكلنا القومية وموقف الأحزاب منها (١٩٥٨) ، الأمة العربية : ماهيتها ، رسالتها ، مشاكلها (١٩٥٨) ، صبوت العروبة في لواء الإسكندرونة (١٩٦٨) ، اللسان العربي (١٩٦٣) ، الجمهورية المثلى (١٩٦٥) . كما صدر له بعد وفاته التربية السياسية المثلى ومتى يكون الحكم ديموقراطياً .

والواقع أن وضع ثبت كامل ودقيق بمؤلفات الأرسوزي لا يخلو من صعوبة ، إذ كان المؤلف يعيد نشر رسالاته في اكثر من كتاب . كما يضمن الجديد من كتبه فصولاً بكاملها أو فقرات مطولة من كتب له منشورة سابقاً .

وربما كان في الإمكان تعريف فكر الأرسوزي بأنه تأمل في فلسفة اللغة . ففي عامي ١٩٤١ و ١٩٤٢ اكب على المعجم العربي يطالعه ويستقرئه ، فتبدت له ، فكرة العروبة بمختلف أبعادها كامنة بين المفردات كالروح في الجسد » . وقد حاول الأرسوزي ، من خلال التحليل الاشتقاقي لمفردات اللغة العربية ، أن يستخلص فلسفة قومية خالصة ، يدور قطبها حول ما أسماه ، التجربة الرحمانية ، أي تجربة البعث أو المؤد القومي إلى العهد البطولي للأمة العربية :

وقد مال الأرسوزي في المرحلة الأخيرة من حياته إلى تطعيم فلسفته القومية اللغوية الخالصة ببعض المفاهيم السياسية ، وبخاصة مفهومي الاشتراكية والديموقراطية ، وإن حاول أن يعطيهما بدورهما مضموناً « رحمانياً » .

## أرفون، هنري

## Arvon, Henri

مـؤرخ للفلسفـة ولـلافكـار (۱۹۱۶ ـ ). ولـد ودرس في المانيا، ثم التجا إلى فرنسا عند تسنّم هتلر للسلطة عام ۱۹۲۳. تجنس بالفرنسية ودرَّس في جامعة نانتير حتى عام ۱۹۸۲. أطروحته عن ماكس شتيرنر، ابن مدينته بايروت، قادته إلى الاهتمام باليسار الهيغلي وبالفوضوية، ولا سيما

منها الفوضوية الفردية بالمقابلة مع الفوضوية الاشتراكية. من مؤلفاته: في مصادر الوجودية: ماكس شتيرنر (١٩٥٤)، لودفيغ فيورباخ أو تحوّل المقدس (١٩٥٧)، علم الجمال الماركسي (١٩٥٠)، من الفوضوية في القرن العشريين (١٩٧٩)، من الفوضى الفردية إلى الرأسمالية الفوضوية

#### ارقاسيلاوس

#### Arcésilas Arcesilaus

فيلسوف يوناني . ولد في بيتانا ( من اعمال إيوليا) نحسو ٣١٦ ق.م ، ومسات فسي ٢٤١ ق.م . قساد « الأكاديمية » خلفاً لأقراطس الأثيني من عام ٢٦٨ إلى . عام ٢٤١ ، أي إلى يوم وفاته عن خمس وسبعين سنة . وفي عهده عرفت الأكاديمية نهوضاً جديداً ، إذ تحولت عن افلاطون ، مؤسسها ، إلى الشكية ، وعرفت لذلك باسم الأكاديمية الجديدة . تردد في أول عهد إقامته بأثينا على دروس ثيوفراسطس ، ثم اتصل ببوليمون واقراطس ، زعيمي الأكاديمية .كان زرب اللسان وبارعاً في الخطابة ، فتقاطر عليه التلامية . اختلف مع الرواقيين ، وزعيمهم زينون ، في أسلوب التعليم بالذات . وكان يناقش ويهتبل كل فرصة تسنح ليجادل ، ويتفنن في تطويع النقاش الأغراضه . وكان يرتجل ، ولم يترك نصاً مكتوباً . وكان جدلياً ، يأخذ في القضية -الواحدة بالقولين المتناقضين ، لا ليثبت كذب الدعوى ، بل ليظهر ضرورة المزيد من البحث والتقصى . يصوره ديوجانس اللايرتي كثير الثراء ، ويقول إنه عاش حياة تهتك وملذات . ولكن مصادر أخرى تصوره كريماً ، جميلًا ، وظُّف مواهبه الخطابية -في نقد الوثوقية الرواقية . وكانت خلاصة فلسفته أن « على الحكيم أن يعلق حكمه » .

□ « لئن اقترب ارقاسيلاوس من الشكيين في هجومه على الوثوقية الرواقية ، فإنه لم يكن بحال من الأحوال شكياً لأن تعليق الحكم لم يتاد به البتة إلى تبرير اللامبالاة واللافعل » . [جان برون]

## أرمينيوس ، جاكوبوس

#### Arminius, Jacobus

ويعرف ايضاً بيعقوب هرمنسن Harmensen او هرمانس Hermanns لاهوتى هولندي بروتستانتي كالفيني (١٥٦٠ ـ ١٦٠٩) . دَرَس أُولًا في جامعة لايدن ، ثم قصد ثيودور البيزاوي ، تلميذ كالفن ، في جنيف وَدَرَس في جامعتها وجامعة بال ( وكانت الشكوك تحوم منذ ذلك الحين حول استقامة معتقده الكالفيني)، ومنها انتقل إلى روما لمدة قصيرة. وبعد عودته إلى هولندا سيم قساً عام ١٥٨٨ ، واصبح استاذاً للاهوت في لايدن من ١٦٠٢ إلى آخر حياته . اسس الأرمينيوسية التي هي في جوهرها نقد تحرري لعقيدة كالفن في الجبر. ومذهبه ، الذي اعتقده اللاهوتي غومار ورأى فيه ، بيلاجية ، جديدة ، ادين في فرنسا وهولندا ، وحورب أتباعه الذين سموا بالأرمينيوسيين . نشرت كتابات ارمينيوس في مجلد واحد ، باللاتينية ، عام ١٦٢٩ ، في لايدن واعيد طبعها فى فرنكفورت مرتين فى ١٦٣١. و ١٦٣٥ .

## أرنو، انطوان

#### Arnaud, Antoine

انطوان ارنو ، الملقب بـآرنو الكبيـر ، لاهوتي فرنسي ، الابن العشرون لانطوان ارنو ، المحامي الشهير في محكمة باريس العليا . ولد ارنو الكبير في باريس في ٨ شباط ٢٦١٦ ، ومات في بروكسيل في ٧ آب ١٦٩٤ . بعد أن درس في باريس تخرج من السوربون بدرجة دكتوراه في ايلول ١٦٤١، وسيم كاهناً. وكان على صلة ، بحكم القرابة من جهة الام، بالأباتي سان سيران الشهير ، وعلى اطلاع واعتقاد بمذاهب النعمة حسبب القديس أوغوسطينوس. وقد كانت حياته على الدوام حياة منتظمة ؛ ومع ذلك يمكن القول إن سان ـ سيران ، الذي سجن في فنسين سنة ١٦٣٩ ، احدث لدى انطوان ارنو ء اهتداء ، داخلياً حقيقياً . الجزئية (حول استحالة القربان) على القاملات الميتافيزيقية لديكارت ، وإن اعلن منذ ذلك الحين عن الميتافيزيقية لديكارت ، وإن اعلن منذ ذلك الحين عن

تأييده الجازم للفيلسوف ، وأوضع الصلة التي تربط بينه وبين القديس أوغسطينوس ، مهيئاً الأجواء على هذا النحو للديكارتية المسيحية كما ستقول بها جمعية الأوراتوار . غير أن رسالته في المناولة المتكررة(\*) ، الموجِّهة ضد اليسوعيين الذين هاجموها بدورهم هجوماً عنيفاً ، هي التي أذاعت شهرة آرنو سنة ١٦٤٢ . وبعيد ذلك بقليل نشبث الخصومات المعروفة حول النعمة ، تلك الخصومات التي أخذ فيها ارنو بطبيعة الحال بناصر جانسينيوس الذي نشر له دفاعين في عامي ١٦٤٤ ـ و ١٦٤٥ . وكان يتولى في الوقت نفسه توجيه راهبات دير بور \_ روايال ونزيلاته وعندما رفضت أبرشية سان ـ سولبيس أن تمنح والد إحدى هؤلاء ، وهو الدوق ليانكور ، الحلة من خطاياه إذا لم يسحب ابنته من بور ـ روايال وإذا لم يطرد من قصره راهبین جانسینیین ، بادر ارنو یحرر رسالة إلی شخص ذي منزلة ، ورسالة إلى دوق وعين ؛ وعلى الرغم من أن محررهما أنكرهما بعد ذلك إنكاراً مهيناً ، فقد ادين من قبل جامعة السوربون وطرد من كلية اللاهوت سنة ١٦٥٦ . وبالفعل ، بسرر ارنو في تينك الرسالتين مرة اخرى كتاب جانسينيوس وانكر ان تكون القضايا الخمس التي أدانها المرسوم البابوي لعام ١٦٥٢متضمُّنة فعلًا في كتاب أوغوسطينوس(\*) لجانسينيوس . وعلى أثر تلك الإدانة، وفيما راح بسكال يكتب الرسالة الأولى من إقليمياته(\*)، حبس آرنو نفسه في دير بور ـ روايال اثني عشر عاماً وهناك الف، بالتعاون في غالب الأحيان مع نيكول أو لانسلو ، كتبه التعليمية المشهورة: فمع لانسلو وضع القواعد العامة وبحسب العقل ، ومع نيكول وضع المنطق .. او فن التفكير<sup>(\*)</sup> (١٦٦٢) . وقد كتب ايضاً مقالات انتقادية ضد اليسوعيين ، وعلى الأخص ضد منشور عام ١٦٥٧ الذي يأمر راهبات بور \_ روايال بالإقرار بأن القضايا الخمس المدانة موجودة فعلاً في كتاب جانسينيوس . وفي عام ١٦٦٨ ، في أثناء « سلم الكنيسة ، ، عاد ارنو إلى باريس ، حيث قَدُم إلى القاصد الرسولي وإلى الملك ، فلقى منهما كليهما حسن وفادة ، وعقد العزم على تسكين الخصومات في داخل الكاثوليكية ، فالتفت نحو البروتستانتيين ونشر ، مع نيكول ، رسالة في دوام الايمان . وتصالح مع راسين ، واتصل ببوالو ، واصدر جملة من الكتابات

## إرهات، فرانز

#### Erhardt, Franz

فيلسوف الماني (١٨٦٤ ـ ١٩٣٠). تأثر بشوبنهاور وكان الشارح المستنير ـ والناقد أحياناً ـ لسبينوزا وكانط. من مؤلفاته: نقد النظرية الكانطية في النقائض (١٨٨٨)، الآلية والإلهيات (١٨٩٠)، فلسفة سبينوزا على ضوء النقد (١٩٠٨)، الأسس المعرفية لنقد العقل الخالص (١٩٢٤).

## اريانـوس

## Arrien Arrian Arrianus

مؤرخ وجغرافي وفيلسوف يوناني (نحو ٩٥ ـ ١٧٥ م) . تلميذ إبقتاتوس . حفظ لنا تعليم استاذه في الوجيز والاحاديث .

# أزيفيدو فورتس، مانويل

## Azevedo Fortes, Manuel

فيلسوف برتغالي سكولائي وانتقائي (١٦٦٠ ـ ١٧٤٩)، تأثر بالديكارتية وكتب: المنطق العقلي (١٧٤٤).

## إسبوزيبوس

## Speusippe Speusippus

فيلسوف يوناني ( ٣٩٣ ـ ٣٣٩ ق.م .) . ابن اخت افلاطون . دَرَس في الأكاديمية ثم تولى زعامتها غب وفاة خاله . له كتاب الأشباه ، ولم تصلنا منه إلاً شذرات . اهتم بالمذهب الفيثاغوري في الأعداد . ميَّز

الجديدة ؛ ولكن الاضطهاد عاد يضرب من جديد ، وخاف ارنو على نفسه من الاعتقال ، فاضطر إلى الاختفاء لامد من الزمن ؛ وفي عام ١٦٦٩ انتقل إلى بلجيكا ، ومنها واصل مساجلاته مع البروتستانتيين (الدفاع عن الكاثوليك ضد اكاذيب القس جوريو) ؛ ثم خاض غمار معركة جديدة بخصوص نظرية النعمة ونظرية « الرؤية في الله » ، وإنما هذه المرة ضد مالبرانش ( في الافكار الصادقة والكاذبة ، المحمد ) . ومات عن اربعة وثمانين حولاً .

كان ارنو الكبير ، شقيق الأم انجيليك دي سانت مادلين ، شغوفاً كل الشغف بالسجال . ولكنه كان يعرف ايضاً كيف يبدي في بعض الأحيان مرونة ، كما فعل في السنوات ١٦٥٧ \_ ١٦٦٠ ، عندما وقف يعارض ، في داخل بور \_ روايال ، الاتجاهات الجانسينية المتطرفة كما مثلها باركوس ، ابن اخت سان \_ سيران . لكنه كان يجهل فن انتزاع الإعجاب ، وكذلك فن الإقناع ، باسلوبه البارد الذي يفتقد إلى حد كبير الطابع الانساني ؛ ولهذا ، وكما لاحظ سانت \_ بوف ، فإنه بعد ان شغل اهل عصره وملا الأسماع والابصار ، نسيه الناس حالما انطفات نار الخصومات الجانسينية .

# ارنولد ، غوتفريد

## **Arnold, Gottfried**

لاهوتي ومتصوف بروتستانتي ومؤرخ الماني ( ٥ ايلول ١٦٦٦ ـ ٣٠ ايار ١٧١٤ ) . كان تلميذاً وصديقاً لغيليب جاكوب سبينر ، مؤسس التقوية . ادان كنيسة اللوثرية الرسمية على انها « بابل » . درُس في جامعة غيسن ، وعرض تصوره الشخصي للتقوية في القاريخ غير المغرض للكنيسة والهراطقة الذي هاجم فيه المواقف التقليدية وعد الهرطقات تعابير عن الإيمان المسيحي . اتجه لفترة نحو التصوف ، ووقف موقفاً وسطاً بين الغنوصية ومذاهب جاكوب بوهمه وكتب سر صوفها الإلهية (١٧٠٠) ، ثم تصالح مع الكنيسة اللوثرية وتزوج وتراس ابرشية . وقد ناف عدد مصنفاته على الخمسين .

## □ « هراء من الغلط والعنف » . [غوته]

في الوجود درجات ، وجعل لكل درجة منها أزواجاً متمايزة من المبادىء ، بدون أن ينكر ما بينها من تشابه . وقال إن درجات الوجود الأول لا تحتوي على شيء من غنى الدرجات التالية وملائها ؛ فالخير أو الكمال يكون وجودهما في النهاية لا في البداية ، ومن ثم فإن البذرة الحية لا تحتوي على شيء من الكمالات التي نلقاها لدى الحيوان البالغ ؛ وعليه لا تجوز مماثلة

نقد أرسطو ـ وله ندين بالشذرات التي وصلتنا من تعليم أسبوريبوس ـ آراءه في تمايز درجات الوجود ، قائلاً إن مجموع الأشياء سيكون بموجب نظرية إسبوريبوس أشبه بمأساة رديئة مؤلفة من فصول على حدة

الواحد ، وهو مبدأ ، بالخير ، وهو تال ِ .

#### استرادا، كارلوس

#### Astrada, Carlos

فيلسوف أرجنتيني (١٨٩٤ ـ ١٩٧٠). أتاحت له منصة دراسية من جامعة قرطبة حضور دروس ماكس شلر وهارتمان وهايدغر. وقع تحت تأثير فكر نيتشه. ولما عاد إلى مسقط رأسه، قرطبة الأرجنتينية عام ١٩٣٢، نشر فيها الفينومينولوجيا والفكر الهايدغري. ودخل بعدئذ في طور هيغلى ـ ماركسى. ودرَّس في جامعة بيونس ايرس حيث تولى الإشراف على معهد الفلسفة. عاد إلى أوروبا وحاضر بين ۱۹۵۱ و۱۹۹۰ فی موسکو وبکین وشانغهای. من مؤلفاته: المشكلة الابستمولوجية في الفلسفة السراهنسة (١٩٢٧)، مساكسس شلسر ومشكلسة الانتبروببولبوجيبا الفلسفية (١٩٢٨)، المثالية الفينومينولوجية والميتافيزيقا الوجودية (١٩٣٦)، اللعبة الميتافيزيقية (١٩٤٢)، الماركسية والأخروبات (١٩٥٧)، الجدل والتاريخ (١٩٦٩)، الجدل في فلسفة هيغل (١٩٧٠)، مارتن هايدغر .(۱۹۷۰).

#### استلبون أو استلفون

## Stilpon Stilpo

فيلسوف يوناني من المدرسة المغاربة. عمر طويلاً ومات نحو ٢٨٠ ق.م. كان من تلاميذ ديوجانس الكلبي ومعلم زينون الكتيومي . نقد المثال الأفلاطوني والتصور الأرسطي . اكد الوحدة المطلقة والثبات المطلق للوجود . قال إن الخير الأعظم يكمن في لاتأثرية النفس . رفض في المنطق الكليات واكتفى بمبدأ الهوية لإثبات الوجود .

#### إسحق بن جنين

#### Ishâq Ibn Honayn

طبيب وفيلسوف نصراني ، نسطوري ، توفي في بغداد سنة ٢٩٨ هـ / ٩١٠ م . كان أبوه حنين بن إسخق مديراً لبيت الحكمة في بغداد ، وتولى هو نفسه الترجمة إلى العربية إما عن اليونانية مباشرة وإما عن الترجمات السريانية . من أهم كتب الفلسفة والرياضيات التي نقلها : أصول الهندسية(٥) لإقليدس ، والمجسطي لبطليموس ، والكرة والإسطوانة لارخميدس ، وسوفسطس(٥) لافلاطون ، والمقولات(٥) لارسطو . وله بالسريانية كتاب الهرهان ، وقد نقله إلى العربية متى بن يونس.

## إسحق الإسرائيلي ، ابن سليمان

## Isaac Israëli, Ben Solomon

طبيب وفيلسوف عربي ، يهودي الديانة ( نحو محمد وعاش مهرد على المروعات الله من القيروان حيث عرف بالكحال . على الرغم من الشهرة التي اصابها لدى فلاسفة الغرب في العصر الوسيط ، فإنه كان مقدّشاً بالأحرى ، وحكم موسى بن ميمون الصارم عليه يبدو مبرراً . من مؤلفاته : كتاب الحدود والرسوم ، وكتاب الحمايات ، وكتاب الروح والنفس ، وهي خليط من تاملات طبية وطبيعية

وفلسفية تنم عن روح فضولي اكثر مما تنم عن روح مدهبي وأصيل . ولكن تفكيره كان بالإجمال اقرب إلى الأفلاطونية المحدثة التي يتجلى تأثيرها في تصوره الفيضي لأصل العالم وفي مذهبه في النفس . ولم يُعن على كل حال بتوفيق مذهبه مع تعاليم التوراة ، ولا بتحديد العلاقات بين الفلسفة واللاهوت . ويكاد يتعذر على من يقرأ له أن يعرف أنه يهودي .

## إسحق دي ستيلا

#### Isaac De Stella Isaac of Stella

ويعرف أيضاً بإسخق النجمي . لاهوتي وفيلسوف فرنسي كتب باللاتينية وتوفي نحو ١١٦٩ م . له رسالة في النفس يتجلى فيها واضحاً تأثير بوثيثيوس ، وتتضمن علماً كاملاً في النفس وملكاتها .

#### اسفاغوشا

## Açvaghosha Aŝvaghosa

فقیه بوذی من طائفة البراهمانیین ، ومعاصر للامبراطور كانيسكا ( مطلع القرن الثاني الميلادي ) . ولد في ساكيتا ، في ضواحي اوده بالهند . كان معلمه بارسفا أو تلميذه المباشر بونياياساس . ومن ثم فقد انتسب إلى المدرسة الفلسفية التي تعرف باسم « المركبة الصغري » ( هينايانا ) ؛ وصار فيما بعد مؤسساً ، أو على أية حال نصيراً وداعية لنظرية « المركبة الكبرى » ( ماهايانا ) . ويتكلم الفيلسوف الصبيني بي ـ تسبينغ، الذي زار الهند بين ٦٧١ و٥ ٦٩، عن اسفاغوشا باعتباره واحداً من المع معلمي العصور القديمة البوذية. وقد كتب أسفاغوشا ، كيما يعطى مؤلفاته قدراً أكبر من الأبهة ، بالسنسكريتية التي كانت آلت حتى في زمانه إلى لغة ميتة . وكان أسلوبه المونق وبلاغته الكاملة لا يزالان موضع تقدير عظيم في زمن يي تسينغ . وجاذبية اسم أسفاغوشا جعلت الكثيرين من الكئاب المتأخرين يعزون إليه آثارهم بالذات ، مما

جعل عدد الكتب المنحولة على اسفاغوشا ، والتي لا تزال تتداول إلى اليوم ، كبيراً للغاية . وتعود إليه على وجه اليقين : الاشعار الملحمية المجموعة تحت عنوان بوذاكاريتا<sup>(ه)</sup> وسونداراندا ، والماساة الملحمية ساريبوترا ، والرسالتان الفلسفيتان فيراسوسي وماهايانا سراذوتباداساسترا ، ورسالة في البيان بعنوان سوترالامكارا ، وكذلك بعض الاساطير البوذية .

□ ، إن مذهب اسفاغوشا ، مثله مثل مذهب ناغارجونا ، مشبع بالشواغل الصوفية لصاحبه ، لكنه خلافاً لمذهب هذا الأخير يسلم بوجود ضرب من المطلق هو ، التاتهاتا » ( وجود الشيء على ما هو موجود عليه ) ، وهي المظهر الحقيقي للأشياء بالتعارض مع مظهرها الحسي ، فالتاتهاتا هي وجود الإشياء بالذات ، ويستخدم اسفاغوشا في الكلام عنها تعابير قريبة جدأ من المذاهب الواحدية البراهمانية السابقة على العهد السنسكريتي ؛ فهو يقول عنها إنها ليست ما هو وجود أو ولا ما هو لا ما هو ليس وجوداً ولا وجوداً في آن معاً ؛ ولا ما هو ليس وحدة وتعدد في آن معاً ، ولا ما هو ليس وحدة وتعدد أي آن معاً ، ولا ما هو ليس وحدة وتعدد أي آن معاً ، وهي سالبة ، من حيث أنها تحتوي الاشياء طراً » . [مادلين بياردو]

#### اسكلانته، فنشسلاو

## Escalante, Wenceslao

فيلسوف أرجنتيني (١٨٥٢ ـ ١٩١٢). أبرز ممثلي مذهب كراوسه، وهو المذهب المشتق من الهيغلية والذي ازدهر في إسبانيا وهولندا. وقد وظفه اسكلانته في نقد الوضعية، كما طبقه في فلسفة القانون. من مؤلفاته: دروس في فلسفة القانون (١٨٨٤).

# الإسكندر الافروديسي

## Alexandre, D'Aphrodisias Alexander Of Aphrodisias

فيلسوف مشائي من مدرسة الإسكندرية ، عاش بين

القرنين الثاني والثالث للميلاد ، ولقب بالشارح لأن شروحه على أرسطوهي أقدم ما وصلنا من الشروح. كان لفكره نفوذ عظيم في العصور الوسطى ، في الغرب كما لدى العرب ، قال بضرورة التمييز بين عقول أربعة : العقل الهيولاني أو العقل بالقوة ، وهذا العقل لا يتعقل حقاً ، ولكنه الملكة القادرة على التجريد ، وهو يستطيع تمييز الصور في المحسوس ؛ ويأتي بعده العقل بالملكة ، ويتكون بالتربية وبالعادة ، ويتطابق تكوينه مع تكوين المعانى والتصورات ؛ ويليه العقل بالفعل ، وهو العقل بالملكة عندما يتوصل إلى تعقل نفسه ، وهذا العقل الانسائي هو ما حمل شراح العصر الوسيط على اتهام الاسكندر الافروديسي بالمادية ؛ ولكن الاسكندر يتصبور في الواقع عقلًا رابعاً ، هو العقل القعال ، وهو صورة بلا مادة ، يتعقل التعقل ، ويتطابق مع الله . وبالإضافة إلى هذا التصور الذي لا يخلومن أصالة لطبيعة العقل وملكاته محرص الاسكندر الأفروديسيء في مضمار الأخلاق ، على النمييز بين الحياة العملية والحياة النظرية أو التأملية ، وتأويل معنى الغريزة ، ونفى الاستكفاء الذاتي للفضيلة ، وحدُّ من دور العناية الإلهية ، واستنجد بالجدل الأرسطى في العلية ليوفق بين الاعتقاد بالتنجيم وبين الايعان بحرية الروح وفكره الأخلاقي بالاجمال تبريري ، ولا يضع عصره موضع تساؤل ، خلافاً لما فعله إبقتاتوس أو مرقس

اما بتاج الاسكندر الافروديسي فغزير: فعلاوة على شحروح ارسطو (التحليسلات الأولسي<sup>(\*)</sup>، ما المواضع<sup>(\*)</sup>، الأثار العلوية، في الحس<sup>(\*)</sup>، ما بعد الطبيعة<sup>(\*)</sup>)، وضع الاسكندر عدداً من المؤلفات الشخصية، ومنها: المعضلات الطبيعية، المسائل الأخلاقية، في القدر، في المزيج، في النفس، في العقل. ويمكن أن يوضع لنتاجه كله عنوان واحد، منطق ارسطو في نجدة الأفلاطونية الدينية.

الإسكندر الهالي

أوراليوس مثلًا .

# Alexandre De Hales Alexander Of Hales

لاهوتي إنكليزي. ولد في مقاطعة غلوسستر نحو عام

۱۱۷۰ ، وتوفي في باريس في ۲۱ آب ۱۲۶۰ . كان عضواً نافذاً في الإكليروس الانكليزي ، وعاش بصورة رئيسية في باريس حيث دَرَس في كلية الفنون أولاً ( ۱۲۱۰ ـ ۱۲۱۰ ) ، ثم في كلية اللاهوت ( ۱۲۱۲ ـ ۱۲۱۰ ) . وبعد ان حصل على درجة البكالوريوس ثم الاستاذية في اللاهوت ( ۱۲۲۰ ـ ۱۲۲۱ ) ، تبع في آتنيه المعلمين والطلبة الانشقاقيين في آثناء الازمة الجامعية التي اندلعت سنة ۱۲۲۱ . وفي شهر آب من العام التالي ارسل إلى روما ليفاوض فيها ، مع غليوم الاوكسيري وبعض الشخصيات المرموقة الاخرى ، حول الاتفاق المعقود سنة ۱۲۲۱ .

شغف بالمثل الأعلى الفرنسيسكاني ، فانتمى إلى رهبانية الإخوة الصغار سنة ١٢٣٦ . وتوافق دخوله إلى الرهبانية الفرنسيسكانية مع النهضة التي شهدتها المدرسة القرنسيسكانية الباريسية ، العاطرة الذكر ، بما تعاقب عليها من مشاهير المعلمين ، وبالأخص منهم القديس بونافنتورا ، تلميذ الإسكندر الهالى ، ودنيس سكوت ، ابن وطنه . وفي مجمع ليون ، الذي انعقد عام ١٢٤٥ ، انتخب الإسكندر عضواً في اللجنة المكلفة بفحص المعجزات المعزوة إلى القديس إدموند ريش الابنغدوني . وفي طريق العودة إلى باريس ظهر وباء ، فحصده . وقد ارتبط اسم الإسكندر على مر القرون ب ، الخلاصة اللاهوتية »(\*) التي تعكس الفكر الفلسفي واللاهوتي للمدرسة الفرنسيسكانية ، وقد أتاجت لنا مباحث حديثة ، تاريخية ونقدية على حد سواء ، أن نعرف بمزيد من الدقة مدى مساهمة الإسكندر الهالي في تطور الفلسفة المدرسية . فعلاوة على عدد لا يستهان به من المسائل المحتلف عليها ، كتب الاسكندر حاشية على كتاب الأحكام لبطرس اللومباردي . وبالمقابل ، لم يكن الاسكندر هو مؤلف الخلاصة اللاهوتية بالمعنى الدقيق للكلمة ؛ بل كان فقط ملهمها ، وذلك بقدر ما أنها كتبت ، بتمامها تقريباً ، تحت إشرافه ، وبقدر ما أنها استخلصت من تصانيف له سابقة .

اسكين ، إياكوف فوميتش

# Askine, lakov Fomitch Askin, Yakov Fomich

فيلسوف معاصب من روسيا مرشح في

## أسنف

#### **Asa**nga

فيلسوف بوذي من النصف الأول من القرن الرابع الميلادي . من رواد مدرسة الفجنانفادا التي تقول بمذهب الفكر وحده، وبأن لا شيء سوى المعرفة . نتاجه شاهد على أن مذهب الفجنانفادا ، وهو اسم المدرسة المثالية لبوذية المركبة الكبرى ، معني بالتحقيق الصوفي اكثر منه بالبناء التصوري ، إذ قال بالتركيز الذهني عن طريق ممارسة اليوغا للوصول إلى النرفانا .

## أسون، بول لوران

#### Assoun, Paul - Laurent

فيلسوف ومؤلف تحليلي نفسي فرنسي. ولد في قسنطينة بالجزائر عام ١٩٤٨. اهتم بدراسة التحليل النفسي بوصفه «علم اللاشعور»، وبعلم السياسة الذي تولى تدريسه في جامعة نيمغن بهولندا. أشرف على توجيه سلسلة «الفلسفة اليوم» في المنشورات الجامعية الفرنسية. تمحسور تفكيره الفلسفي والتحليلي النفسي حول القطيعة الابستمية بين الموضوع النقدي للمعرفة وذاتها اللاشعورية. ومن هنا مسعاه إلى الربط بين الماركسية والنظرية الفرويدية. من مؤلفاته: فرويد والفلسفة والفلاسفة الماركسية والنظرية الماركسية والنظرية الماركسية والنظرية الماركسية والنظرية الفرويدية (١٩٧٨)، فرويد ونيتشمه (١٩٨٠)، مدخل إلى الميتافيزيقا الفرويدية (١٩٨١)، مدخل إلى الميتافيزيقا الفرويدية (١٩٨١)، مدخل إلى الميتافيزيقا

## الأشعري ، أبو الحسن على

#### Al- Ash'arî

متكلم وفقيه عربي . والد في البصرة سنة ٢٦٠ هـ / ٢٦٠ هـ / ٢٦٠ م ، ومات في بغداد سنة ٣٢٤ هـ / ٩٣٥ م . تردد في شبابه على مدرسة المعتزلة ، ودرس

العلوم الفلسفية. اشرف على التعليم في المعهد التربوي بساراتوف. يهتم في دراساته الفلسفية بمشكلة الزمن. صدر له في موسكو عام ١٩٦٦: مشكلة الزمن. تاويلها الفلسفي. نشر في مجلة مسئلل الفلسفة عدة دراسات، ومنها: الـزمن والأبدية (١٩٦٣)، مشكلة لاانعكاسية الزمن (١٩٦٤).

## استماعيل شبهيد ، مولانا شناه محمد

#### isma'îl Shahîd, Mawlânâ sh**âh** Muhammad

مصلح ديني مسلم هندي ( ١٧٨١ \_ ١٨٣١ ). حفيد المفكر والفقيه ولي الله شاه ، وتلميذ سيد أحمد بريلوي ، صاحب حزب الاحناف ، الذي نظم معه حركة إصلاح مبنية على تعاليم جده ضد الشرك والعادات الهندوسية بين مسلمي الهند . أعلن الجهاد على طائفة السيخ ، فقتل على أيديهم . من كتبه رسالة اصول الفقه . وله في الترحيد والتصوف تقوية الإيمان ، وهو بالاردية .

## اسموس ، فالانتان فرديناندوفتش

## Asmous, Valentin Ferdinandovit ch Asmus, Valentin Ferdinandovich

فيلسوف روسسي (١٩٩٩ - ١٩٨٦). دَرَس في جامعة كييف، ونال شهادة الدكتواره في الفلسفة عام ١٩٤٠. نشر العديد من المؤلفات في تاريخ الفلسفة وعلم الجمال والمنطق. ومنها جدل كانط (١٩٢٩)، محاولات في تاريخ الجدل في الفلسفة الجديدة (الطبعة الثانية، المعمل الإلماني في القرن الثاني عشر (١٩٥٧)، علم الجمال الإلماني في القرن الثاني عشر (١٩٥٧). مسائل نظرية في تاريخ عالم الجمال (١٩٦٨). وشارك كذلك في تحرير المجلد الأول من تاريخ الفلسفة (١٩٤٠) الذي نال جائزة ستالين عام ١٩٤٢. الأشكفاري ، قطب الدين محمد

#### Ashkevarî, Qutbodoin Muhammad

المعروف ايضاً بالشريف اللاصيجي . فيلسوف من مدرسة اصفهان ومن تلاميذ محمد باقر الداماد . توفي بعد عام ١٠٧٥ هـ / ١٦٦٤ م . له تفسير تأويلي للقرآن ، ورسالة حول عالم الخيال ، وقصيدة ملحمية فلسفية ، بالعربية والفارسية معاً ، تستعرض آثار الحكماء السابقين على الإسلام ، وفلاسفة الإسلام ومتكلميه وصوفييه السنيين ، وأخيراً أئمة الشيعة ومفكريهم .

إشتنماير ، آدم كارل اوغست

## Eschenmayer, Adam Karl August

فيلسوف ومؤرخ اديان وعالم طبيعيات الماني ( ١٧٦٨ - ١٨٩٢ ). تلميذ لكانط وشلينغ . درُس الطب ثم الفلسفة في جامعة توبنغن ( ١٨١٢ - ١٨٩٢) . له تفسيرات فسيولوجية وفيزيقية للمغنطيسية ، ومباحث في علم النفس وفي العلوم الخفائية حاول فيها أن يدرس أثر الايقاعات الطبيعية والكونية على جسم الانسان . من مؤلفاته : فلسفة الحدين (١٨١٨ - ١٨٩٤) ومحاولة في فلسفة الطبيعة (١٨١٣) . وقد اشتهر اشنماير في تاريخ الفلسفة بالنقد الذي وجهه إلى شلينغ في كتابه الفلسفة في انتقالها إلى اللافلسفة ، وبرد شلينغ عليه في كتابه الفلسفة والدين (١٨٠٤)

إشوري، بول

## Echauri, Paul

فيلسوف أرجنتيني معاصر (١٩٣٢ - ). توماوي النزعة وتلميذ لإتيين جلسون، مختص بالفلسفة الوسيطية كما بفكر هايدغر. من مؤلفاته. الوجود في فلسفة هايدغر (١٩٦٤)، هايدغر

مذاهبهم على الجبعى ، وتمسك بتعليمهم حتى عامه الأربعين ، وحرر في الدفاع عنه عدداً من الرسائل . بيد انه اختلى في منزله لما بلغ الأربعين ، وخرج من خلوته التي دامت اسبوعين على الاقل ليعلن على الملا في الجامع الكبير بالبصرة إنكاره لمذهب المعتزلة وتخليه عنه نهائياً . وقد حار مترجمو حياته في تعليل انقلابه هذا . ومن الممكن رده إلى أسباب داخلية وخارجية معاً . فتطرف فقهاء المعتزلة في مذهبهم العقلاني في تصور الله وخلاص الإنسان جرح ، ولا بد ، عاطفة الأشعري الذي عز عليه أن يرى الألوهية وقد صارت موضوعاً للنظر العقلى وتجريداً خالصاً لا يمت بصلة لا إلى العالم ولا إلى الإنسان . وساءه من جهة أخرى أن تسيطر على الرأي العام المسلم السنى اتجاهات مسرفة تمثلت لا بالمعتزلة وحدهم ، بل كذلك بخصومهم الحرفيين الذي ما زادتهم عقلانية الأوائل إلَّا تطرفاً . ومن هنا كان « ارتداده » الذي جاء لا ليحل مشكلته الداخلية فحسب ، بل كذلك ليوفر الأهل السنة المنقسمين على انفسهم وسيلة لاستعادة وحدتهم . وقد نافت مؤلفات الأشعري على التسعين ، سواء تلك التى كتبها في الرد على خصوم المعتزلة من الخوارج بوجه خاص ، أم تلك التي كتبها بعد الأربعين في نقد المعتزلة انفسهم . وقد ظل مذهب الأشعري يعتبر بدعة إلى أن انتصر له نظام الملك السلجوقي ، ثم جاء الغزالي فكمل ما بدأه . ولم يصلنا من كتبه إلَّا القليل ، ومنها مقالات الإسلاميين، وقد ضمُّنه عرضاً موضوعياً لجميع المذاهب المعروفة في عصره . أما أهم ما وصلنا من مؤلفات مرحلته الثانية السنية فكتاب الإبائة عن أصول الديانة ، وفيه عرض دقيق لمذهب الإسلام السنى ، وكتاب اللمع في الرد على أهل الزيغ والبدع .

□ « إن مذهب الأشعري الفكري يحكمه هم التوفيق 
بين نقيضين ، ومن هنا عرف فكره ومذهبه إقبالاً واسعاً 
للغاية في الإسلام السني على مدى قرون عديدة ... 
وفي جميع الحلول التي يقترحها لا يخضع الاشعري 
لاعتبارات نظرية وعقلية بقدر ما يخضع لبواعث روحية 
ودينية » . [هنري كوربان]

والفلسفة التوماوية (۱۹۷۱)، فكر إتيين جلسون (۱۹۸۰).

## أغازى، إيفاندرو

#### Agazzi, Evandro

فيلسوف إيطالي ولد في برغامو عام ١٩٣٤. درّس في جامعة ميلانو الكاثوليكية، وفي جامعتي جنوى وفريبورغ ترأس جمعية الفلسفة الإيطالية، والأكاديمية الدولية لفلسفة العلوم بنى تفكيره الفلسفي على معرفة معمقة بالمنطق الرياضي وبالثورة العلمية المعاصرة، بالإضافة إلى الميتافيزيقا الكلاسيكية. أنكر أن يكون للعلم طابع معرفة مطلقة وأكد على حاجته إلى التضامن مع الفلسفة والدين والأيديولوجيا. من مؤلفاته: مدخل إلى مشكلات الأكسيوماطيقا (١٩٦١)، المنطق الرمزي (١٩٨٧)، العلم وقيمه (١٩٧٧)، المنطق الحديث (١٩٨٧).

## أغريبا

## **Agrippa**

فيلسوف شكي عاش بين القرنين الأول والثاني للميلاد. عارض أرسطو، وكانت له مدرسة خاصة به. ولكن ديوجانس اللايرتي أهمل ذكره في عداد زعماء المدرسة الشكية.

# اغريبا فون نتشايم ، هاينريخ كورنيليوس

# Agrippa Von Nettesheim, Heinrich Cornelius

ولد في كولونيا (المانيا) في ١٤ ايلول ١٤٨٦ ، ومات في غرونوبل (فرنسا) في ١٨ شباط ١٥٣٥ . عالم ومفامر ، ووجه كلاسيكي من وجوه عصر النهضة ، وقدم مع باراقلسوس لغوته نموذجاً لبطله فاوست . حصل على شهادة الدكتوراه في اللاهوت ، لكن ظماه

إلى المغامرة حدا به إلى احتراف الارتزاق ، فعمل سبعة اعوام في ايطاليا في جيـوش مكسيمليان النمساوي والمركيز مونفيرا ودوق سافوا . ثم دُرَس اللغات القديمة والطب والفلسفة ، ووقف نفسه على التعليم ، وإذاع النظريات الجديدة للافلاطونية المحدثة وللقبالة بشرحه ، من كرسيه في جامعة دول (١٥٠٩) ، كتاب روشلان في الفعل الرائع ، مما تأدى إلى طرده من المدينة . وتنقل من جامعة إلى جامعة ، ونلتقيه في ايطاليا عام ١٥١١ حيث شارك في اعمال مجمع بيزا الانشقاقي ، وعام ١٥١٥ في بافيا حيث شرح كتاب بواماندريس لهرمس المثلث العظمة . لكنه ما لبث أن غيّر من جديد مهنته : ففي عام ١٥١٨ نلتقيه محامياً في ميتز، حيث اضطر إلى الهرب ليفلت من العاصفة الشعبية التي أثارها اجتراؤه على الدفاع عن صبية متهمة بممارسة السحر . وواصل تشرده عبر أرجاء أوروبا: فعمل لبعض الوقت طبيباً خاصاً للويزا السافوانية ، والدة الملك فرانسوا الأول ، ولكنه سرعان ما فقد حظوته لأنه رفض أن يقرأ في الكواكب مستقبل فرنسا وتنبأ بالمقابل بانتصارات جديدة لقائد جيوش آل بوربون . واستعان عدد من العواهل بعلمه الطبي ، ونزل على الأميرة مرغريت النمساوية ، حاكمة البلدان الواطئة ، وربما كانت تلك أخصب سنى حياته : فعلاوة على مؤلفاته الصغرى ، ومنها مثلاً في نبل الجنس المؤنث وامتيازه (١٥٢٩) ، وضع في تلك الفترة رائعتيه : في لايقين العلوم وبطلانها (كواونيا ١٥٢٧) وفي الفلسفة الخفائية (\*) ( آنفرس وباريس ١٥٣٠) اللتين عادتا عليه بالشهرة والمجد ، وبالاتهام في الوقت نفسه بالهرطقة وتعاطى السحر . وبعد وفاة مرغريت النمساوية (١٥٣٠) ـ وهـ و الذي كتب مرثيتها \_ قصد اغريبا بروكسل حيث امضى بعض الوقت في السجن سداداً لدّين ، ثم ارتحل إلى كولونيا وبون حيث وجد حامياً في شخص هرمان فيد ، رئيس اساقفة كولونيا . وفي فرنسا زج به فرانسوا الأول في السجن بتهمة اغتياب الملكة الوالدة ، ومات بعيد إطلاق سراحه تاركاً عدداً من الأبناء من زوجاته الثلاث المتعاقبات . [جيوليو بريتي]

## اغناطيوس دى لويولا ، القديس

## Ignace De Loyola, Saint Ignatius Of Loyola, Saint Inigo Lôpez De Loyola

لاهوتى ومتصوف إسباني اشتهر كمؤسس لرهبانية اليسوعيين . ولد في قصر لويولا في بلاد الباسك بإسبانيا سنة ١٤٩١ ، وتوفى في روما في ٣١ تموز ١٥٥٦ . أحب منذ نعومة أظفاره مهنة السلاح ، وخدم فى قصر فرديناند الخامس ملك قشطالة ، وكان على شجاعته ذا ميل طاغ إلى الحب الغزلى . ولم تنته حياته هذه إلا في الثلاثين من العمر: فقد اصيب ، في اثناء حصار بمبلونة (١٥٢١) بجرح سبب له عرجاً دائماً . فاضطر إلى ترك الخدمة ، وانطوى على ذاته ، واكب على مطالعة كبار الكتاب المتصوفين. وانتابته تكراراً حالات من الوجد والانخطاف ، ودخل في اعتقاده انه مدعو إلى الذود عن حياض الكاثوليكية ضد حركة الإصلاح التي شهر رايتها لوثر . هذا الانتقال المباغت من حياة التهتك إلى حياة التنسك كان من المحتم أن ايتلبس في بادىء الأمر طابعاً دونكيشوتياً . ومن هذا القبيل أنه حج إلى مونسيرا (١٥٢٢) في قتلونية ، وسلح نفسه بنفسه بوصفه « فارس العذراء » ، وأراد على عرجه أن يبارز مغربياً شكك في « عذرية أم الله » . هذه الروح العسكرية الثائرة ، التي ما فارقته قط ، ستتظاهر حتى في أنظمة الرهبانية التي سيؤسسها . وقد أخضع جسده لضروب من الإماتات المشتطة حتى اضبطر إلى دخول المستشفى . ولما خرج منه ، عاد إلى الصيام والسهر والتهجد وأنواع الإماتة ، ولم يحجم ، بسائق التواضع وإذلال النفس ، حتى عن التسول وشحذ الخبر من باب إلى باب . وبعد أن حج عام ١٥٢٣ إلى القدس عاد إلى موطنه حيث حبس نفسه خمسة أعوام يقرأ ويدرس . واستكمالًا لمعارفه في اللاهوت وفي اللغات وعلى الأخص في الفلسفة المدرسية ، قصد باريس عام ١٥٢٨، وتخرج عام ١٩٣٤ أستاذاً في الفنون .

ابتداء من ذلك اليوم شعربانه بات قادراً على تحقيق ما عقد عليه العزم الأكيد: إحباط تلك البروتستانتية التي رفعت لواء الفحص الحر وباتت تهدد صرح

الوحدة الكاثوليكية كما تم تشييده في القرون الوسطى . كان بوده لويقيم سداً منيعاً امام سبيل الروح العصرى . وبعد جهد جهيد تمكن من أن يجمع حوله الرجال الذين ستتألف منهم نواة رهبانيته : فرانسوا كزافييه ، بيير لوفيفر ، سالمرون ، لينيز ، بوباديلا ، ورودريغز دازيفيدا . وفي كنيسة تحت الأرض في دير مونمارتر بباريس التأم شملهم واقسموا اليمين. وهكذا تأكد من اليوم الأول الطابع شبه السري لرهبانيتهم . ولم يتأخروا في كسب ولاء عدد من الأنصار ، وقصد إغناطيوس روما التماسأ لموافقة البابا على تأسيس الرهبانية (١٥٣٦) . ولكنه اضبطر إلى الانتظار حتى عام ١٥٤٠ ليحصل على الإذن المطلوب من البابا بولس الثالث . وانتخب في العام التالي مدبراً عاماً للرهبانية ، وعكف مع لينيز على تحرير دستورها . وبدون أي تأخير بعث بأعضاء جمعيته شبه العسكرية ليطوفوا بالمعمورة ويعيدوا بناء صرح الكاثوليكية . ومهما قيل في اغناطيوس دي لويولا ، فلا جدال في أنه وسم التاريخ بميسمه ، وفي أن حياته كانت غنية غنى حياة يوليوس قيصر مثلاً . وقد كان تأثيره هائلاً في كل الأدب الديني ل « العصر الذهبي » ، وقد ترك الرياضات الروحية ، والقوانين التاسيسية للرهبانية اليسوعية ، والرسالة في الطاعة . كما جمع له الأب بوهور (١٦٨٣) حكم القديس إغناطيوس. [رولان بورنال]

□ « لا مجال للتردد : إن مَلْكَة إغناطيوس الأولى هي الإرادة ، إرادة متواضعة ومتكبرة في آن معاً ، متواضعة في كل ما لا يعني كبرياءه ، ومتكبرة في كل ما يتصل بشرف القضية التي يخدمها ؛ إرادة ما أرادت في البدء أن تعرف الصعاب أو الحدود ، لكنها سرعان ما تمسكت بأهداب الحصافة والمروبة ، والتفت حول العقبات ، مضحية بالظل لصالح الواقع ، وبالمحتمل لصالح الضروري ، وبالعابر لصالح الازلي » . [هنري جولي]

□ « كتاب الرياضات الروحية كتاب جاف ، لكنه لامتناهي الخصوبة ' كتابُ هاو ومتعصب : إنه يغتَّج ربيبتي وازدرائي ، ويفكك كل ما اجلّه ، لكنه يعزز في الوقت نفسه توقي إلى الحماسة : إنه لقادر على أن يجعلني إنساناً حراً ، لي على نفسي قدرة مطلقة » . [موريس باريس]

#### افراهاط

# Aphraate Aphraates

أقدم اللاهوتيين السريان . لقب بالحكيم الفارسي . تحول عن الوثنية إلى النصرانية وترهب . كتب البرهنات بين ٣٣٧ و ٣٤٤ م . وقد هاجم في بعضها اليهود وتفسير الحاخاميين للعهد القديم .

#### أفضل الدين الكاشاني

#### Afzaloddin Kâshâni

فيلسوف وشاعر من كاشان من القرن الثالث عشر الميلادي. يعرف أيضاً باسم بابا أفضل. كان من المترددين على المعلم نصير الدين الطوسي، وفي بعض المصادر أنه كان خاله. له تأويل رمزي لبعض السور القرآنية والاحاديث، وبضعة عشر رسالة في الفلسفة، كلها بالفارسية، وأهمها مدارج الكمال، وهي بمثابة عرض في الانتروبولوجيا الفلسفية، وجفدان نامة، أي كتاب الأزلي، وفيها يعالج معرفة الذات وأصول الأشياء وغايتها. كما نقل أفضل الدين إلى الفارسية كتاب الثمرة، وهو من المنحولات اللاتينية على أرسطو، وكتاب ينبوع الحياة، وهو من المنحولات الهرمسيات التي سبق أن نقلت إلى العربية. ويذكن الهرمسيات التي سبق أن نقلت إلى العربية. ويذكن حيدر أملي في كتاب جامع الإسرار أن أفضل الدين الكاشاني بعد أن تبحر في الفلسفة والعلوم الظاهرية ، ارتد نحو علوم الحق ، الباطنية ،

## الأفغاني ، جمال الدين

## Afghånî, Jamâl- Oddîn Al-

كاتب وفيلسوف وسياسي ومصلح إسلامي من اصل افغاني او فارسي . ولد في قرية اسعداباد الافغانية سنة ١٢٥٤ هـ / ١٨٣٨ م ، ومات في الآستانة سنة ١٢١٥ / ١٨٩٧ . لقب بالسيد لأنه كان ، على حد توكيده ، من أحفاد الرسول . تلقى تعليمه في مدينة كابول حيث تعلم اللغة العربية والفارسية والعلوم

#### افاناسىيف ، فكتور

#### Afanassiev, Victor

فيلسوف وايديولوجي ماركسي معاصر من روسيا مرشح في العلوم الفلسفية . رئيس لجنة الخبراء لفحص اطروحات الفلسفة . نائب أول لرئيس تحرير صحيفة البرافدا . صدرك في موسكو : اسس الفلسفة الماركسية (١٩٦٤) ، مشكلة الكلية في الفلسفة وعلم الأحياء (١٩٦٥) ، عناصر المعارف الفلسفة .

## افرام السرياني ، القديس

# Ephrem Le Syrien, Saint Ephraem Syrus, Saint

من اقدم الكتاب السريان . ولد في مطلع القرن الثالث الميلادي في نصيبين ، ومات في ٩ حزيران ٢٧٣ في ارباض الرها . وتراجم حياة القديس افرام عديدة ، لكنها لا تتفق مع الاسف فيما بينها ، وليس من السهل تمييز جانب الحقيقة من جانب الاسطورة . لكن يلوح أن أفرام طرد من البيت الابوي بعد اعتناقه النصرانية (كان أبوه كاهناً لعبادة وثنية ) ، فتبع يعقوب النصيبيني الذي وضعه على رأس المدرسة المسيحية التي اسسها .

جمعت آثار القديس افرام في روما في ١٧٢٢ منها بالذكر ١٧٤٦ في ستة مجلدات ضخمة ، ونخص منها بالذكر تسابيحه ، التي كتب ست وخمسين منها ضد الهراطقة : مرقيون وبرديصان وماني ، ووجه سبع وصية ، وعلى الرغم من انها اصيلة قطعاً ، فإن روايتيها ، السريانية واليونانية ، لحقهما بكل تأكيد تدليس . اما الشروح على نصوص من الكتاب المقدس ، التي درج التقليد على إسنادها إلى القديس افرام ، فهي اقدم نصوص نعرفها من الاب السرياني ، ويكاد يكون محققاً انها الفت في الرها . ولكن ليس ثمة من اسباب وجيهة توجب إسنادها إلى القديس افرام .

الدينية والعقلية . وطاف بالهند مستزيداً فيها من علوم أوروبا . وحج إلى مكة . وعاد إلى أفغانستان ليراس الوزارة في عهد الأمير محمد أعظم . إلا أنه عزل إثر انقلاب دبر ضد هذا الأمير . فقصد الآستانة عن طريق مصد بدعوة من السلطان عبد العزيز الذي عينه عضوأ في مجلس المعارف . وهناك تعرف إلى طالب من الأزهر هو محمد عبده، فانعقدت بينهما أواصر صداقة دائمة . ولم يطل مقامه بالأستانة حتى أثار عليه حفيظة العناصر المحافظة بمحاضرة القاها وبدا فيها وكأنه يضع الفلسفة على قدم المساواة مع النبوة ، صنيع الفلاسفة المسلمين من قبله . فعاد إلى مصر حيث استقبله الخديوى اسماعيل ، وأجرى له الوزير رياض باشا \_وكان على قدر من التحرر في أفكاره \_معاشاً من الحكومة . وأقام في مصر ثماني سنوات ربما كانت اخصب حقبة في حياته كان فيها الموجه والمعلم غير الرسمى لفريق من الشباب ، كان بينهم سعد زغلول . ولما تولى توفيق باشا الخديوية بعد أبيه إسماعيل \_ وكان أقل منه تساهلًا \_نفاه من مصر . فقصد الأفغاني الهند وأقام فيها ثلاث سنوات قيدت فيها السلطات الانكليزية حريته ، فارتحل عنها إلى باريس حيث التحق به محمد عبده ـ وكان منفياً بدوره إلى بيروت ـ فأسس الاثنان جمعية العروة الوثقى ، وأصدرا باسمها ثمانية عشر عدداً من مجلة عربية باسم « العروة الوثقى » كانت تدعو إلى نهضة العالم الإسلامي وثورته على مستعمريه ، وتعالج موضوع الضعف الداخلي للإسلام وتحث على معالجته . وقد أثارت شخصية الأفغاني وآراؤه في اثناء إقامته في باريس كثيراً من الاهتمام بين الأوروبيين المعنيين بشؤون العالمين العربي والإسلامي . وقد دخل في نقاش مع إرنست رينان حول موقف الإسلام من العلم . واتصل بالشاعر الرومانسي الارستقراطي الثوري ولفريد بلنط مؤلف كتاب مستقبل الإسهلام ، الذي حاول القيام بدور وساطة مع الحكومة الانكليزية . ولكن لما يئس الأفغاني من إمكان تحقيق تفاهم إسلامي \_ إنكليزي قصد بلاد فارس بدعوة من الشاه ناصر الدين الذي أولاه وزارة الحربية . ولم ينقض عام واحد حتى اختلف مع الشاه حول امتياز نلدخان كان الشاه صمم على منحه لشركة اجنبية . وإذ راح الأفغاني يؤلب الناس على المشروع ، طرده الشاه إلى العراق ، فبدأ بحملة صحفية الإثارة المعارضة

ضده في فارس وفي اوروبا ايضاً ، ومن العراق يذهب إلى انكلترا حيث يصدر مجلة ضياء الخافقين بالعربية والانكليزية ، ويتصل بالفيلسوف سبنسر . وفي عام ١٨٩٢ دعاه السلطان عبد الحميد إلى الاستانة ، فعاش في كنفه ووطد نفوذه في البلاد ، ولكن لمدة وجيزة ايضاً ، إذ انهى حياته شبه سجين في بلاط السلطان وإن محاطاً بالإكرام .

كان الأفغاني رجل فعل أكثر منه رجل نظر . وكان يتقن عدة لغات ، لكنه لم يكن يحب الكتابة ، ويؤثر عليها الخطابة . ومؤلفاته قليلة ومقتضبة ، ومنها رسالة في الرد على الدهريين<sup>(\*)</sup> ( وقد نقلها إلى العربية محمد عبده ) ، وافتتاحياته في العروة الوثقى وفي ضياء الخافقين، وله أيضاً أحاديث جمعها محمد المخزومي بعنوان خاطرات جمال الدين الأفغاني الحسيني<sup>(\*)</sup> .

رأى الأفغاني في الإسلام دين العقل ، وشجع الناس على استعمال قواهم العقلية بحرية ، ثقة منه بأن ما سيكتشفونه بها لن يتعارض والحقائق المنزلة بوساطة النبوة ؛ فالإسلام وحده بين الأديان الكبرى الذي يحرد العقل البشرى من الأوهام والخرافات ويسمح له بإنماء جميع ملكاته ؛ والشريعة التي تسلمها النبى من الله هي شريعة الطبيعة نفسها التي يمكن للعقل البشري أن يتبينها من دراسة الكون . لكن هنا تنشأ صعوبة . فإذا كان بإمكان العقل البشري البلوغ إلى جميع الحقائق الضرورية للحياة ، فما حاجته إذن إلى النبوة ؟ عن هذا يجيب الأفغاني بأنه بينما يمكن للعقل مبدئياً بلوغ الحقيقة ، لا تستطيع الطبيعة البشرية بقواها وحدها اتباع القواعد التي يضعها العقل. فالإنسان مجيول على الشهوات والأهواء الأنانية ، بحيث لا يمكن لغير مبدأ العدل المتعالى أن يضبطها .

وسلفية الأفغاني تبدو ثورية اكثر منها إصلاحية . فالمسلم عنده لن يبلغ إلى روح الإسلام الحقيقية إذا اكتفى بترديد أقوال السلف الصالح وامتنع عن استعمال العقل استعمالاً تاماً في كل ما يعرض له ، وحتى في تفسير القرآن . وعلاوة على أن الإسلام إيمان بالعقل ، فإنه أيضاً ...عي ، والسعي خروج بالإنسان من السلبية إلى الإيجابية . وكانت الآية التي يطيب للافغاني تردادها : « إن الله لا يغير ما بقوم حتى يطيب للافغاني تردادها : « إن الله لا يغير ما بقوم حتى

يغيروا ما بأنفسهم ». والسعي يستتبع العدول عن الجبر للأخذ بعقيدة الإسلام في القضاء والقدر ، وهذان معناهما أن كل ما يحدث في العالم إنما يحدث بتسلسل العلة والمعلول وأن الله هو العلة الأولى التي بدأت بها السلسلة ، وما قرارات الإرادة البشرية إلا حلقات ضرورية من هذا التسلسل ، وهي قرارات حرة ، وإن يكن الله علمنا بالعقل وبوساطة الأنبياء كيف يجب أن نتخذها .

ترك الأفغاني في جميع الحركات الدينية والسياسية في العالمين العربي والإسلامي اثراً دائماً لا يستطيع أن ينكره عليه حتى خصومه من السلفيين التقليديين الذين شككوا في دينه والبوا عليه تكراراً اصحاب السلطان.

□ « يمكن اعتبار جمال الـدين الأفغاني الأب الروحي لجميع الحركات القومية المعاصرة في العالم الإسلامي » . [مكسيم رودنسون]

#### افلاطون

### Platon Plato

أعظم فيلسوف في العصور القديمة ، وربما في الأزمنة قاطبة . ولد بعيد وفاة بريكليس ، نحو عام ٤٢٧ ق.م ، من أسرة ارستقراطية أثينية : فأبوه ارسطون کان یعد من احفاد کودروس ، آخر ملوك اثينا ؛ وامه افريقطوني كانت من حفيدات ذروبيدس ، صديق الحكيم صولون، مشترع اثينا، وقريبه؛ وكانت من بنات عم اقريتياس ، وكان واحداً من الطغاة الثلاثين، وشقيقة خارميدس، وكان واحداً من مفوضى البيريه . وكانت نبالة الأصل ووشائج القربي هذه ترشح أفلاطون للعمل في مضمار السياسة . وكان ، فضلاً عن ذلك ، قد تضلع في الفنون ؛ وكان على وشك الاشتراك في مسابقة للتراجيديا عندما تحوَّل ، وكان له من العمر عشرون سنة ، إلى الفلسفة ، التي أخذ مبادئها عن اقراطيلس ، وكان من الهراقليطيين ، وصار تلميذاً لسقراط. وكان هذا الأخير يفضح جهل من يدعي الكفاءة من الناس ، ويشيد بالقيمة الأساسية للفعل الخلقى ؛ وقد علمه أن الفضيلة معرفة والرذيلة جهل ،

وأن السياسة تقتضى ، مثلها مثل كل نشاط آخر ، تحضيراً وإعداداً . ولم يفترق افلاطون عن المعلم إلى يوم محاكمته وموته ، بعد ثمانية أعوام من لقائه الأول به ( سنة ٣٩٩ ) . وقد أخذه في ثلك الفترة الاشمئزاز من الجرائم التى اقترفتها الاحزاب السياسية المختلفة التي تعاقبت على سدة الحكم ، فارتحل إلى مغارة حيث انضم إلى تلميذ آخر لسقراط ، هو إقليدس . وقام بعد ذلك بسفرة واسعة زار خلالها قورينا ، في مصر القديمة حيث التقى الرياضي ثيودورس، وابطاليا الجنوبية ، حيث ارتبط بأصرة صداقة مع أرخيتاس التارنتي ، وكان رجل سياسة وعالماً فيثاغورياً ، وأخيراً سراقوصة ، حيث صادق ديون ، صهر دونيسوس الأب. وقد غاظ الطاغية أن يجترىء أفلاطون على إلقاء الدرس عليه، فكلف سفير اسبارطة بأن يبيعه بيع العبيد في ايجينا ؛ لكن شاء له حسن حظه أن يتعرفه أمنيقاريس ، وكان واحداً من أصدقائه القورينائيين، فافتداه وأعتقه.

عاد افلاطون ادراجه إلى أثينا نحو عام ٣٨٧ ، وقد بات له من العمر اربعون حولاً ، فأسس فيها مدرسته ، التى عرفت باسم الاكاديمية نسبة إلى اسم البستان الذي شبيدها فيه . وهي أول معهد للتعليم العالى لنا به معرفة . وكانت تُجرى فيها مباحث علمية ؛ وكان تعليم العلوم الصحيحة يهيىء التلاميذ لدراسة الفلسفة بحد ذاتها وفي تطبيقاتها على السياسة ؛ وقد تخرج من الأكاديمية فلاسفة \_ من أمثال أرسطو الذي أمضى فيها عشرين سنة \_ وكثيرون من رجالات الدولة. وقد استمرت الاكاديمية في الوجود تسعة قرون متتالية ، إلى عهد يوستينيانوس ، ويقيت دواماً على وفائها لذكرى مؤسسها ، على الرغم من كل التحولات التي طرات على التعليم فيها . ومع كل النجاح الذي أصابته المدرسة ، لم يتردد أفلاطون ، بعد زهاء عشرين سنة ، وغب وفاة ديونيسوس الأب ، نحو عام ٣٦٧ ، في القفول راجعاً إلى سراقوصة ، حيث استدعاه ديون ، بأمل تحويل دونيسوس الابن إلى مصلح قادر على تحقيق حلمه في سياسة مبنية على الفلسفة ؛ لكن الطاغية الجديد نفى ديون ، وراح يتملق افلاطون بدون أن يعيره أذناً صاغياً ، واستبقاه لديه مدة أطول مما كان يشاء . ومع ذلك عاد افلاطون مسرة ثالثة إلى سراقوصة ، في سنة ٣٦١ ، وقد صار له من العمر **افلاطو**ن ۲۷

سبعون حولاً ، لكنه هذه المرة ايضاً لم يصب توفيقاً : بل إن آرخيتاس اضطر إلى أن يرسل من تارنتوس مركباً حربياً لتحرير الفيلسوف . وعمر افلاطون ما فيه الكفاية لهرى ديونيسوسوقد اطاح به ديون سنة ٢٥٧ ، وديون وقد لقي حتفه غيلة على يد احد رفاقه سنة ٢٥٤ . ومات افلاطون عن ثمانين حولاً ، نحو عام ٢٤٧، فيما كان يحرر كتابه الأخير : القوانين (\*) - قوانين سراقوصة المثالية . وقد سمى افلاطون لخلافته على راس الكاديمية اسبوسيبوس ، ابن اخته بوتونا . فكان أن اخراجه لاحقاً إلى أثينا ويؤسس فيها في اللقيون مدرسة منافسة للأكاديمية .

كان أفلاطون ، تلميذ سقراط الذي لم يكتب شيئاً والذي كان يقنع بما يمارسه من تأثير بأقواله ، يؤثر بكثير المحادثة الحوارية ، التي توجه فيها اسئلة المعلم ردود المتحاورين ، على تأليف كتب مخطوطة قد يؤولها قارئها على عكس معناها، بدون أن يكون في مكنة مؤلفها التدخل لتقويم أغلاطه ؛ وكان يعرف أن اهتداء المرء إلى الحقيقة بنفسه ، وبمعونة مرشد مجيد ، خير له بكثير من أن يتلقاها جاهزة ، بصورة منفعلة . وقد أشار أرسطو في عدة مواضع إلى « المذاهب غير المكتوبة ، لمعلمه . على أن أفلاطون كتب على كل حال كثيراً ؛ وقد وصلتنا مؤلفاته \_ وهذا أمر نادر بالنسبة إلى قدامي المؤلفين \_ كاملة ، بل مغتنية ببعض المنحولات! لكن إذا استثنينا مؤلفيه الأخيرين، تيماوس<sup>(\*)</sup> والقوانين ، حيث يعرض لنا تصوراته الكوسمولوجية والطبيعية والبيول وجية والقانونية واللاهوتية ( إلى حد ما على أية حال ) ، فإننا لا نعثر في أي كتاب له على عرض منهجي لمذهبه، فجميع مؤلفاته عبارة عن محاورات ، غايتها في غالب الأحوال إحياء تعليم سقراط، مثلما فهمه وتابعه أفلاطون. وكثيراً ما تختتم المحاورة بإقرار بالجهل: فبيت القصيد بالنسبة إلى أفلاطون «تكوين ، قارئه ، « تطهيره » من ظنونه وأحكامه المسبقة المتناقضة ليرقى به تدريجياً بعد ذلك من المحسوس إلى المعقول ، بدون أن يتردد في القيام بكل « الانعطافات » الضرورية لتمكينه من تأسيس فعله على مبادىء ثابتة وصالحة ، بالتوافق مع الطبيعة العميقة للوجود. وشواغل كهذه تستلزم بنية المحاورات.

إن مجموعة المحاورات التي تُعد صحيحة تضم زهاء ثلاثين مصاورة ، وعلى وجه التعيين ثمانى وعشرين ، متفاوتة في طولها . وبعض من أهمها واطولها ، الجمهورية(\*) ، السياسي(\*) ، القوانين، مكرس لمشكلة المدينة . وقد بذل العلامون في قرننا الحاضر قصاراهم لتصنيف المحاورات وفق تسلسلها الزمنى . وقد عزوا إجمالًا إلى فترة الشباب المحاورات التى يظهر فيها سقراط لمحاوريه عجزهم عن تعريف المعانى الأساسية في الأخلاق ، من قبيل الفضيلة والفضائل، ومنها مثلاً خارميدس (\*)، الخيس (\*)، ليزيس(\*) ، بروتاغوراس(\*) ، أو للشاعر عجزه عن الحكم في الشعر ، ومن قبيل ذلك محاورة إيون(\*) . ثم يصنفون بعد ذلك المحاورات التي تعود إلى محاكمة سقراط وسجنه : دفاع سقراط(\*) ، اقريطون(\*) . اما فترة النضع فيعزون إليها غورغياس<sup>(\*)</sup>، التي تنقد الخطابة حينما لا يكون سندها شاغل العدل ؛ ومينون(\*) ، التي تفحص عما إذا كانت الفضيلة قابلة للتعليم ، وما طبيعة الظن الصادق ؛ واقراتيلس(\*) ، التي تعالج أصول اللغة ؛ والمادبة (٠) ، وموضوعها الجمال والحب ؛ وفيدون (\*) ، وتدور حول خلود النفس وموت سقراط، والجمهورية ( في العدالة وتنظيم الدولة المثالية ) . وتأتى بعد ذلك طائفة من المحاورات الميتافيزيقية : ففي المقدمة فيدروس(\*) التي تعالج الخطابة الحقة ، ثم ثياتاتوس(\*) ، بارمنيدس(\*) ، السفسطائي(\*)، وفي الختام السياسي؛ وكان من المفروض ، بحسب ما اشار افلاطون نفسه ، ان تستكمل هذه الطائفة بمحاورة حول الفيلسوف لم يقيض له أن يكتبها . أما محاورات الشيخوخة فتضم فيلابوس (\*) (في اللذة والمنهج)، وتيماوس ( الكوسمولوجيا والانثروبولوجيا ) ، ومصاورة غير مكتملة (حول ما قبل تاريخ اثينا ): اقريتياس(\*) والقوانين . لكن كل محاورة من هذه المحاورات تتطرق ، فضلًا عن ذلك ، إلى مسائل كثيرة؛ فهي تحافظ على التنوع والعفوية اللذين تتميز بهما المحادثة ، وتقرن المشاهد الاكثر حيوية بالتحليلات الاكثر صرامة والاكثر دقة والاكثر تقعراً في بعض الأحوال ، وكذلك بالصور البيانية والمجازية والاساطير المزؤقة المراد بها التعبير عما لا يمكن التعبير عنه .

إذا اردنا ان نفهم جيداً مذهب افلاطون فعلينا ان

۷۳ أفلاطون

نتخيل في ذهننا الأزمة الخلقية والسياسية التي كانت تعصف بأثينا في زمن حرب البيلوبونيز الضروس. ازمة خلقية : فجميع الأفكار التي عاشت عليها المدن اليونانية زعزعها نقد السفسطائيين الذين فتح مذهبهم في النسبية ـ وإن كنا لا نستطيع أن ننكر فضله في تقويض الأحكام المسبقة التي تتصل بالعبودية ، مثلاً .. السبيل أمام نزعة لاأخلاقية لا يردعها وازع . وكان مطلوباً أن تُرد الحظوة والقيمة إلى معنى العدل ، الذي بات لا يعني عند الكثيرين سوى مصلحة الأقوى ، وإلى معنى القانون ، الذي تنعدم بدونه الروح المدنية . كان مطلوباً أن تُعطى هذه المعاني أساساً ميتافيزيقياً ، كما لن نتردد في أن نقول ، وأن يتم البلوغ إلى مبادىء ثابتة فيما وراء الفيض الكلى للأشياء التي تنقضي، ذلك الفيض الذي يفيدنا أرسطو أن الهراقليطي اقراتيلس كان لفت إليه انتباه افلاطون الفتى حتى قبل ان يلتقى سقراط . وازمة سياسية أيضاً: فإذ تأمل افلاطون في الإنقلابات الإغريقية اكتشف فيها سقوطاً لا نهاية له من اشكال احسن إلى أشكال أردا ؛ وقد رسم بعبارات لا تنتسى لوحة هذا الأفول في الجمهورية ، في البابين الثامن والتاسع ، فأبان كيف يتعاقب ما اسماه الارستقراطية ، والتيموقـراطية أو الحكم العسكرى ، والاوليغارشية ، والديموقراطية ، وأخيراً الطغيان ، وهو أشد الحكومات عسفاً . وكان مطلوباً معاودة صعود المنحدر ، ووضع الخطط لتلك المدينة المثالية التي لم يعزف قطعن أمل تحقيقها . وهنا أيضاً كان لا بد من تأسيس نظام يكون المطلق نقطة ارتكازه. والحال أن أفلاطون كان استشعر ، وهو يعاين كيف عاش سقراط ومات ، عظمة القيم الخلقية التي كانت تحكم أفعاله ، وحس الفضيلة التي كانت تكمن في نظره في معرفة الخير، وكذلك الفائدة التي ينطوي عليها تعريف الفضائل ودراسة علائقها . ومن جهة أخرى ، وبنتيجة اتصاله بثيودورس القورينائي وارخيتاس التارنتي ، فهم أن الماهيات الرياضية مستقلة عن الأشكال التي تجسدها ، وأن دراستها ترقى بنا إلى مرتبة من المعارف أعلى من مضمار الحسى ، سواء ما اتصل منها بعلم الحساب أو بعلم الهندسة أو بعلم الأصوات أو علم الفلك (انظر الجمهورية ، الباب السابع) ؛ وعلى هذا يروي الرواة أنه كان يحظر الدخول إلى مدرسته على من كان يفتقد الثقافة

الرياضية ، وقد استطاع كثير من تلاميذه \_ وعلى الأخص ثياتاتوس ـ أن ينشئوا بين جدرانها قسماً مهماً من الهندسة الفراغية ، وبخاصة نظرية المجسمات المنتظمة التي لا تزال تسمى إلى يومنا هذا أحياناً بالمجسمات الأفلاطونية ، والتي جاءت مناقشتها في تيماوس . وكان يعتقد على أية حال أن التأهيل الرياضي ضروري للسياسي ضرورته للفيلسوف ومز، جهة اخرى ايضاً نعاين في المادبة كيف تكشف القيم الجمالية هي الأخرى عن ماهيات مثالية لمن يعرف كيف يستخلص من متعة الأشياء الجميلة حدس الجمال ( \* جدل الحب \* ) ، وأخيراً ، إن بنية الموجودات الحية أو الأشياء التي نصنعها بتقنيتنا تعطى أيضاً المثال على ما سنسميه بالأنماط أو النماذج الأولى ، أي الصور التي تعين نظاماً للمواد التي تتركب منها ؛ وهذا معنى سيعود ارسطو إلى الأخذ به بعد أن بدا له ، في مظهره الثاني ، بعيداً عن ان يكون افلاطونياً ، خلافاً لشهادة افلاطون نفسه . هذه القيم ، هذه الماهيات ، هذه البنى اكثر واقعية في نظر أفلاطون من الظاهرات المحسوسة التي لا تعدو أن تكون ظلالًا لها ( اسطورة الكهف ) . إنها تؤلف ما يسميه افلاطون عالم المثّل أو الصور المعقولة التي من اختصاص الجدل دراستها . فعلى حين أن الهندسة تقنع بربط النظريات \_ نظير ما سيفعل إقليدس \_ بعدد معلوم من البديهيات ، يتعين على الجدل أن يرقى إلى أعلى من ذلك بعد ، وأن يرتفع من مثال إلى مثال وصولاً إلى اساس لامشروط ، هو مبدأ الوجود والمعرفة : مثال الخير ، الذي يقارن افلاطون دوره بالإضافة إلى العالم المعقول بدور الشمس في العالم المحسوس (الجمهورية ، الباب السادس ، الخاتمة ) .

كيف يعرف الإنسان هذه المُثل ؟ إن جواباً رمزياً عن هذا السؤال تعطيه نظرية و التذكر ، ، ذات الأصل الفيثاغوري ، وهي نظرية تقول إن أي تحصيل للمعرفة هو استرجاع بالذاكرة لما كان عاينه الإنسان في حياة سابقة ؛ ويمثل أفلاطون على هذه النظرية بمثل العبد الفتى في محاورة هيئون ، ذلك العبد الذي كان يجهل كل شيء عن الهندسة والذي جعله سقراط مع ذلك يكتشف ، بدون أن يعينه إلا بأسئلته ، أن العربع للمربع معطى لا يبنى إلا على خط القطر . وتعطى محاورة فيدروس صورة أسطورية شهيرة عن

**افلاطو**ن **٤** ٧٤

الانفس التي تجتاز ، قبل الميلاد ، قبة السماء ، وقد استقلت كل نفس منها مركبة ؛ فتلك التي زودت بخير الجياد تستطيع أن تلقى نظرة خاطفة على الفضاءات السماوية التي تقيم فيها المثُّل ، ومن تسنى له على هذا النحو أن يعاين ، قبل أن يأتي إلى الحياة ، مثال الجمال ، لا بد أن يتذكره في حضرة الموجودات أو الأشياء الجميلة ؛ فيعتريه لهذه الذكرى الانفعال والاضطراب ، وبهذا يفسر افلاطون هذيان الحب . والآصرة التي يعقدها على هذا النحوبين معنى المثال ومعنى النفس تتعزز في محاورة فيدون التي تعرض اسطورتها النهائية ، على نحو ما تفعل اسطورة غورغياس واسطورة الباب العاشر من الجمهورية ، مصير النفس بعد الموت ، وما تلقاه من ثواب أو عقاب في العالم الآخر ، علماً بأن أعظم عقاب للنفس الظالمة هو الصفة الرديئة التي تكسبها إياها الأفعال عينها التي قد تكون أكسبتها ثروة مشؤومة . على هذا النحو يخلص أفلاطون إلى القول بهذه المفارقة : خير للإنسان أن يتحمل الظلم من أن يقترفه ، وخير له ، إذا ما اقترفه ، أن يكفّر عنه من ألا يكفر عنه . هكذا تكون قد قُلبت راساً على عقب المعانى الدارجة في الأخلاق الرائجة بين الناس في زمانه .

لا تقل جذرية عن ذلك الحلول التي يتقدم بها افلاطون للأزمة السياسية . فهو يعزف عن تأسيس دولة مثلي من المواطنين الراشدين ، لأنه يرى أن فسادهم لا برء له ؛ لكن يكفى أن يُعهد بصغار السن إلى مربين فلاسفة حتى يصير في الإمكان تصحيح الوضع وتقويمه . وترسم الجمهورية برنامجاً تاماً لتعليم ولانتقاءات متتالية ، يفسح في المجال أمام تأهيل الغلمان والبنات ، لأن افلاطون يعترض ويحتج على المنزلة الدنيا التي تختص بها الحاضرة اليونانية النساء . والقصد من ذلك فرز خير الغلمان وخير البنات ليكونوا في المستقبل حراساً وحكاماً ، على ان يُثقفوا في. أول الأمر بثقافة موسيقية ، ويمارسوا الرياضة البدنية ، ثم يُلقنوا بالتتالي العلوم الصحيحة، ونظرية المُثُل ، ومعنى الخير . فإذا ما بلغوا الخامسة والثلاثين من العمر ، تسلموا وظائفهم ، على الا يشغلوها اكثر من خمسة عشر عاماً . ويوصى افلاطون بأن يحيوا حياة مشتركة ، بدون أي حيازة شخصية ؛ وقد نميل إلى القول: مثل أعضاء جماعة دينية . وتلى ذلك توجيهات

يتردد افلاطون نفسه في النطق بها قبل ان يتخذ بعض الاحتياطات اللفظية : فوصولاً إلى اتحاد اكمل ، ولتحويل المدينة بتمامها إلى اسرة كبرى ، يمتنع افلاطون عن الإقرار لهم بأسرة خاصة ؛ ولسوف تجد الحكومة الوسيلة للجمع بين أفاضل الرجال والنساء ، وسوف يُنشأ اطفالهم تنشئة مشتركة في ما يشبه رياض الأطفال . ذلك هو المشاع الذي ذاع صيته ، مشاع النساء والاطفال الذي يتضمن في الواقع تنظيماً الراشدين يعتبرون أفراد الجيل الواحد من الصغار بصورة شبه غريزية أولاداً لهم ، ويُعاملون بالمبادلة من قبلهم على أنهم آباء لهم وأمهات .

كرس افلاطون للسياسة ايضاً اثنين من اهم تآليفه: محاورة السياسي التي يبيِّن فيها كيف أن مبادرة رجل الدولة الجدير بهذا الاسم ستتفوق على جمود القوانين في عالم تركه لعطالته وقصوره الذاتي الإله الذي يمسك بزمامه ؛ ثم القوانين ، وهو سفر كبير الحجم بدأ بوضعه في شيخوخته ولم يتمه ، وتحرى فيه عن استقرار لا يكون مآله إلى انحطاط . ويقيم فيه افلاطون الاعتبار الأول لكون البشر بشراً، لا آلهة. ومن المحقق أنه لو كان البشر اكثر كمالاً ، لانتفت الحاجة إلى القوانين الضابطة لهم ؛ وتصفية الملكية الخاصة تظل في رايه مثلاً اعلى قميناً بتوحيد الناس في ظل فرح الحياة المشتركة . لكن النقص البشري ضارب الجذور إلى حد يوجب الاستعاضة عن نموذج الدستور الأمثل بنمط ثان أقل كمالًا ، ولكنه أكثر قابلية للتحقيق ؛ بل إن افلاطون أدرج في خططه وضع نمط ثالث يكون أقرب متناولًا بعد ، غير أن الوقت لم يسعفه لرسمه . أما النمط الذي تقترحه القوانين فيبقى نظرياً للغاية ، إذ يقسم المدينة إلى خمسة واربعين الف اسرة ، موزعة بين طبقات أربع ، لا يجوز أن تتفاوت ثرواتها بأكثر من نسبة أربعة أضعاف . ومن الممكن أن يُتخذ هذا النمط إطارأ لدراسة معمقة للتنظيم الاقتصادي والسياسي والقانوني والتربوي والديني . ومما لفت انتباه الدارسين في الآونة الأخيرة هو الطابع العسفى لذلك النظام المتشدد الذي ينتظر فيه الملحدين مصير رهيب .

لا نستطيع أن نعرض هنا النظريات الأفلاطونية في الطبيعة ، ولا كذلك مضمون المحاورات الميتافيزيقية

افلاطون

الكبرى العائدة إلى مرحلة الشيخوخة . ويمكن للقارىء على اية حال أن يرجع إلى تحليل المحاورات في معجم المؤلفات الفلسفية . لنشر فقط إلى أن أفلاطون نفسه وجبه في بارمنيدس الذع نقد إلى نظريته الخاصة في المُثل؛ ولنشر كذلك إلى أننا نقع في تآليفه الأخيرة على جوانب جديدة من تصوره للجدل ، وعلى مبادىء تصنيف ثنائي للأنواع . وجلي للعيان ، من كل ما تقدم ، مدى غنى ذلك الفكر الذي كان على مر الأجيال مصدراً دائماً للإلهام ، والذي ما يزال في جعبته شيء محوانب أخرى منه لا تزال تستثير إلى يومنا هذا انتقادات بالغة الحدة فهذا خير دليل على مدى حيويته . [بيير مكسيم شول]

□ « لئن فصل أفلاطون عن العالم المحسوس الواحد والأعداد ، ولئن ادخل المُثل ، فإنما ذلك لاهتمامه بصيغ التعبير . وبالفعل ، ما كان المتقدمون عليه يعرفون الجدل » . [أرسطو]

البلاغة ، ومع ذلك الإله الذي هو إلهنا ... عدو البلاغة ، ومع ذلك المصح الكتاب قاطبة ، . [شيشرون]
البلاغة ، ومع ذلك المصح الكتاب قاطبة ، . [شيشرون]
المحرف إلا وصار كبيراً ، وما قال شيئاً إلا واستحال ان يعود صغيراً ... وحسبنا ان نقتطع منه بعض العبارات حتى نجعل منه مسيحياً » . [القديس اوغوسطينوس]

□ ، يتكلم افلاطون عن نقاء ليس من هذا العالم ، وليس من خارج هذا العالم ، لا هو في الزمان ولا هو في الابدية ، ولا خارج له ولا داخل ، . [المعلم إيكارت] □ ، لارسطو الكم ، ولافلاطون الكيف ، [بترارك] □ ، لقد ترجمت افلاطون اقتناعاً مني بأن إخراج تلك الإلهيات إلى النور من شأنه أن يفهم المشائين ، اي الفلاسفة جميعاً تقريباً ، أنه لا يجوز لهم أن يعاملوا الدين كما لو أنه حكايات امراة صالحة ، . [مارسيليو فيشينو]

□ « ليس للمرء أن يتخيل أفلاطون وأرسطو إلا في لباس كبار المتحذلقين . فقد كانا من أهل الأصول ، لا يلتقيان أصدقاءهما ، مثلهما مثل سائر الناس ، إلا ضاحكين ؛ وعندما تسليا بكتابة القوانين والسياسة ، فعلا ذلك لاهيين : كان ذلك هو القسم الاقل فلسفة والاقل رصانة من حياتهما ، أما القسم الاكثر فلسفة

فكان فقط أن يعيشا في بساطة وهدوء ، [بسكال]

□ « إن أمرءاً يعرف أفلاطون كله ولا يعرف غير
أفلاطون ، لن تكون معرفته إلا قليلة ورديئة ...
والشهرة ألتي أصابها أفلاطون لا تدهشني ؛ فجميع
الفلاسفة كانوا مفهومين ، وكان هو مفهوماً بقدر غيره ،
وإنما مع قدر أكبر من الفصاحة ، . [فولتير]

ا و إن صاحب الذهن المتفوق يمكنه أن يفيد من صفحة من هذا الكاتب ما لا يفيده من الف مجلد نقدي ... ولو تكلم عن التساوق العام للكون ، لاستعار مَنْ خلق هذا الكون لسانه وأفكاره » . [ديدرو]

□ « فلسفة العاشقين الحقة هي فلسفة افلاطون ؛ وفي إبان افتتانهم لا تكون لهم ابداً فلسفة اخرى ؛ فمن يكن منفعلاً لا يستطع أن يفارق هذا الفيلسوف ؛ وإن يكن قارئاً بارداً شق عليه احتماله » . [ج . ج روسو] □ « إن افلاطون ، بدلاً من أن يخضع النشاط الخلقي لذاتية العقل وحدها ، نظير ما صنع أرسطو ، أدرج فيه الوجود بأسره . ولأول مرة اتخذت الفلسفة صورة علم نظري تأملي ... ففي مبدا كل شيء هناك الكلي أو المثال ... لكن افلاطون لا يتصور هذه المشاركة في الكلي إلاً عبر دمار الفردي . وذلك هو عيب المشاركة في الكلي إلاً عبر دمار الفردي . وذلك هو عيب وسيكون واجباً انتظار المسيحية كيما يسترد الفرد حقوقة » . [هيغل]

□ « اليس من المفارقات ان يرغب افلاطون في الجمهورية في ان يطرد منها الشعراء ، وان يهاجمهم تكراراً في مواضع اخرى ... مع انه كان هو نفسه شاعراً او مفكراً ذا ميل غالب إلى الشعر ؟ » . [كييركفارد]

□ « إن ربيتي حيال افلاطون تمضي دوماً إلى القرار الاعمق: فأنا أرى أنه حاد عن جميع غرائز الاغريق الاساسية ، وأجده مشبعاً كل الإشباع بالاخلاق ، ومسيحياً مغرقاً في مسيحيته قبل ظهور المسيحية – فهو الذي أعطى فكرة « الخير » باعتبارها فكرة عليا – إلى حد أزاني معه أميل إلى أن استخدم حيال كل ظاهرة افلاطون نعتاً وأحداً دون غيره من النعوت ، فأتكلم عن مهزلة رفيعة ، أو إذا شئتم عن مثالية » . [فيتشه]

□ د لقد ارتقى أفلاطون إلى العظمة الخلقية التي لا
 تشوبها شائبة ، إلى الجدل القوى ، إلى الشعر

إفلان ، فرانسوا

#### Evellin, François

فيلسوف فرنسي (١٨٣٥ ـ ١٩٩٠) . من متابعي الحركة النقدية التي أرسى أسسها شارل دينوفييه. صاحب مذهب التناهي المرتبط بالمذهب الروحي ، من مؤلفاته . السلامتناهي والكم (١٨٨٠) ، العقبل الخالص والنقائص (١٩٠٧) .

#### افلوطين

### Plotin Plotinus

فيلسوف يوناني . ولد في الأرجح عام ٢٠٢ م ، وربما في ليقوبوليس ماغنا ، ومات عام ٢٦٩ أو ٢٧٠ م في كامبانيا . مثال بين على الفكر اليوناني الشائخ الرافض أن يموت قبل أن يعطى العالم ، الذي غزته النصرانية ، تركيباً أعلى وأخيراً . وقد كان بلا مراء المفكر الأكثر تمثيلًا للقرن الثالث ، لأنه جمع في شخصه أرفع تقاليد العالم القديم . فقد كان مصرياً بدمه، إسكندرياً بتربيته الفلسفية، رومانياً بمدرسته التي « ازدهارت » حساب تعبيار القاديس أوغـ وسطينوس \_ الدي كان يقدمه على سائر اليونانيين \_في روما من عام ٢٤٤ إلى عام ٢٦٩ ، ولكن يونانياً بصبواته إذ لم يقع تحت تأثير الثقافة الشرقية ، رغم انفتاحه عليها . ولم تمنعه أفلاطونيته من طلب المغامرات ومن القيام بأسفار، وحتى من المشاركة ، وهو صديق السلام والصمت والتأمل ، في الحملة العسكرية الفاشلة التي شنها غورديانس على الفرس (٢٤٣ ـ ٢٤٣) . وعلى حين أن أفلاطون لا يخفى شهواته الجسدية ، وإنما يزمع فقط أن يجاوزها ، لا يساور تلميذه إلا الازدراء إزاء الجسد ويستشعر، نظير بولس الرسول ، الثقل الفاني لجسمه : فشرطه كإنسان يخجله . وعلى حد قول فورفوريوس : « كان يتحفظ في الكلام عن مولده وأهله ووطنه » . وما كان يأكل لحماً قط ؛ وكان حياؤه أدنى إلى الزهد ، ولكنه ما كان يغالى فيه إلى حد الدفاع عن الانتحار الرواقى . وعندما أراد فورفوريوس ، المعانى من النوراستينيا ، العظيم ، بقوة العقل وحده ، العقل الذي لا يدين بأي توقير لأى إيمان ؛ فقد اتخذ الدين هنا بلا بهرجة شكل اسطورة ، مكتفياً بالتمثيل على الأدلة ، بدلًا من التعويد على حجج الوعاظ ، نظير ما يحدث عندنا ، . [آلان] □ د إن فلسفة أفلاطون هي في المقام الأول رجوع متصل للفيلسوف نحو ذاته ، فلسفة للفيلسوف تتخذ فيها الفلسفة من نفسها موضوعاً ، وعى فلسفى مستبصر تتبدى فيه التجربة الفلسفية في صور جديدة دوماً . وبهذا المعنى ، لا يكون ثمة من سبيل إطلاقاً إلى تصور الفلسفة على أنها هذه الفلسفة المعيِّنة أو تلك ، وإنما فقط على أنها ممارسة الفلسفة . لهذا يخلق بنا أن نمتنع عن الكلام عن فلسفة افلاطونية ، بل عن مذهب أفلاطون، وأن نتكلم بالمقابل على طريقة في التفلسف خاصة بأفلاطون ، أو بالأحرى عن ممارسة الفلسفة بصفة عامة ، كما فهمها وعلَّمها افلاطون». [ب. غروتويزن

□ « مما يُتناقل في الماثور أن افلاطون احرق كتاباته الشعرية ومسودات تراجيدياته عندما ارتبط بآصرة نهائية بسقراط . ازمة مراهقته كانت إذن ازمة لغة وتعبير. وعلى امتداد حياته اللاحقة أن يكون له من شاغل إلا البحث عن الحقيقة خارج الشعر والخطابة ، لانه سيدمغهما بالخفة والكذب . فالفلسفة ستكون بالإضافة إليه ترياق الخطابة ، على غرار الدين بعد اثنين وعشرين قرناً بالإضافة إلى راسين ، وعلى غرار العمل في ايامنا هذه بالإضافة إلى رامبو ، . [ب .

ا « أفلاطون يعلم التجارب الاساسية الأزلية المفلسفة . ولئن غدا السر الفلسفي بوساطته لغة ، فإن السر يبقى دوماً حاضراً . ولقد ارتقى أفلاطون إلى القمة التي يتعذر على الفكر الإنساني ، على ما يبدو ، ان يرقى إلى اعلى منها . وكثيراً ما اسيء فهمه : فهو لا يأتي بمذهب يمكن للمرء أن يتعلمه ، بل لا مناص من إعادة فتح فكره باستمرار . وعندما ندرس أفلاطون ، مثلما ندرس كانط ، فإننا لا نتعلم شيئاً متيناً ، وإنما نشرع حقاً بالتفلسف : ومفكر الغد يجلو نفسه أمام نفسه بالكيفية التي يفهم بها أفلاطون ، . [كارل

ان يضع حداً لأيامه ، اقنعه بأن يتمسك بأسباب الحياة ، ودفع به إلى القيام بسفرة إلى صقلية . وكان يكره الرسامين والنحاتين لأنهم يمثلون اشباحاً من الألوان ، وقد جهل دواماً أن تلميذه الوفى آمالسيوس ادخل سراً إلى مدرسته الرسام كارتاريوس الذي بعد ان راقبه بانتباه ذهب إلى مرسمه ورسمه من ذاكرته. ولا نعرف ما كان مصير تلك اللوحة ؛ وإنما يُزعم ان الرجل الملتحى ، الماثل على الناووس الذي يقال له ناووس الفيلسوف ( متحف لاتران ) ، يمثل افلوطين . والعصر الذي عاش فيه افلوطين مظلم ، مجدب ، مضطرب ، لم يعرف عظمة حقيقية . وقد انعكس ذلك على شخصية الفيلسوف ونتاجه . فقد عاش افلوطين على الدوام متوحداً ؛ وتتضمن فلسفته الصوفية عزوفاً ابعد غوراً واكثر واقعية بكثير من عزوف الأبيقوريين. وقد عبر عن صبوات نفسه في العبارة التي تنتهي بها التاسوعات<sup>(\*)</sup>: «طيران الروح وحده إليه تعالى وحده » والتي يُختم بها عرض المثال الصوفي الذي يبدأ بهذا الأمر: « تجرَّدُ عن كل شيء » .

يقص علينا افلوطين من طفولته المصرية نادرة واحدة . فقد كان شديد التعلق بمرضعه ، لا يفارقها ابدأ . وكان ، حتى بعد أن بلغ الثامنة من العمر ، يكشف عن صدرها ويحاول الرضاع من ثديها . وذات مرة فرغ صبر المرضع ونعتته بالوقاحة . وقد تألم أفلوطين لذلك أشد الألم حتى أقلع عن عادته . ومثله مثل ارسطو ، لم يكن فيلسوفاً مبكراً . فبعد أن انتقل من معلم إلى آخر ، وقد خاب أمله في مشاهير عصره ، التقى أخيراً ، وهو في الثامنة والعشرين ، أمونيوس ساكاس ، سقراط الإسكندرية . « هوذا الرجل الذي كنت أبحث عنه » : هكذا قال في نفسه ، وتتلمذ عليه أحد عشر عاماً إلى يوم الحملة على الفرس. وفي أثناء الانسحاب هرب إلى ما بين النهرين ، ثم إلى إنطاكية ، ومنها قصد روما . كان ذلك في العام الأول من عهد فيليبوس العربي . وفي مدرسة أفلوطين الرومانية ، التى كان فى عداد تلاميذها فورفوريوس وآماليوس واوطيخس وكثير من أعضاء مجلس الشيوخ ومن شهيرات النساء ، وبالإجمال زهرة المجتمع المثقف في روما عصرئد ، سادت اولاً روح تعليم امونيوس : مذهب سري يُمْسَك عن غير المريدين . وبعد مرض افلوطين ا الذى ارغمه على مبارحة روما إلى منتورنا ، تفرقت

المدرسة. وهرع اوطيخس ، وهو طبيب إسكندراني ، من بوتزيولي إلى فراش معلمه المحتضر ، فقال له الفيلسوف : « ها انتذا ترى انني انتظرتك » ، واضاف واحدة من تلك العبارات العميقة التي تختصر فلسفة بكاملها : « إنني احاول أن أرجع الإلهي الذي فينا إلى الإلهي الذي في الكون » . ولفظ الروح عن ست وستين سنة .

على حين كان بعض تلاميذه من امثال آماليوس يتعجلون المشاركة في الطقوس المقدسة ، كان افلوطين يتأبى عن ذلك بعبارات بدت مترفعة ولم تفهم على حقيقتها: « على الآلهة أن تأتي إلى ، وليس علي انا أن أصعد إليها ، .ذلك أن الألوهية كانت ، في نظر افلوطين ، مبثوثة في كل شيء . وكان تأملياً خالصاً ، ولم يكن جدلياً بالمعنى الحديث للكلمة ؛ وقد جهل التاريخ والسياسة . ولهذا لم تكن المدينة الفاضلة ، افلاطونبوليس ، التي تصور فورفوريوس الساذج أنه كان يود تأسيسها في كامبانيا ، إلَّا رمزاً ، رمز مدينة فكرية (من قبيل جمهورية افلاطون) يلتقى فيها المثقفون ليتابعوا نشدان مثال تأملي خالص . ومرة اخرى لم يُفهم افلوطين ، لا من قبل الأمبراطود غاليانوس وزوجته صالونينا فحسب ، بل كذلك من قبل واضع سيرته وتلاميذه . صحيح أن افلوطين كان مضيافاً جداً ، يحسن استقبال التلامذة الشبان الذين يُعهد بأمرهم إليه ، ويتلو عليهم اشعاراً ، ويأخذ بأيديهم إلى الفلسفة ، ويسهر عليهم بوجدان حى ؛ لكنه كان يبعد جميع تلاميذه ، شيوخهم وفتيانهم ، عن السياسة التي كان يبغضها بقدر ما يبغض الحرب والتنجيم والتعصب والرياء . وإذا ما نحينا من تأويل فورفوريوس كل ما لا يعدو أن يكون من قبيل الخرافات والعرافات ، وكل ما يجعل من ابن افلاطون المتقشف شخصاً مزيجاً من الساحر وصانع المعجزات والطبيب والقديس ، بقيت لنا صورة أقرب إلى الحقيقة وأكثر مطابقة لشخصيته كما يمكن استنتاجها من مؤلفاته . ولن نتردد ، مع هيغل ، في إدراج هذه المؤلفات في عداد اعظم ما ابدعه الفكر البشرى.فما ترجم عنه من حس ديني بالحياة كان له تأثير عظيم على النهضة الافلاطونية في ايطاليا . [فنشنزو شيلنتو]

□ « بفضل ذلك الإشراق الجني الذي يرقى عن طريق العقل في الغالب إلى الإله الأول ، وإلى عالم

الغيب ، متبعاً الطريق الذي حدد افلاطون مواصفاته في المادية ، رأى الذي لا صورة له ولا جوهر ... وعاين الهدف البالغ القرب . كان الهدف والغاية عنده الاتحاد الحميم بالله الذي هو فوق الاشياء طراً . وفيما كنت معه ، بلغ أربع مرات ذلك الهدف، بفعل يند عن الوصف ، لا بالقوة » . [فورفوريوس]

□ « السمة الأهم والأكثر تمييزاً لدى افلوطين هي تحمسه السامي والخالص لارتفاع الروح نحو ما هو خير وحق ، نحو المطلق ... وكل فلسفته تستاقنا نحو الفضيلة ونحو المعاينة العقلية للأبدية » . [هيغل]

□ « لقد أعطي له أن يشاهد الأرض الموعودة ، لا أن يطأ ترابها . لقد وصل إلى الانجذاب ، إلى تلك الحال التي تشعر فيها النفس أو تعتقد أنها تشعر أنها في حضرة الله ، وقد أشرقت بنوره ؛ لكنه لم يقطع هذه المرحلة الأخيرة ليصل إلى الحد الذي تتلاشى فيه المساهدة في الفعل وتمتزج فيه الإرادة البشرية بالإرادة الإلهية . كان يعتقد أنه في الذروة : وكان المضي قدماً إلى أمام يعني بالنسبة إليه الهبوط » . [هغرى برغسون]

□ • إن ما يعطي فلسفة افلوطين قدرة لا تضاهى على الإغراء بالنسبة الينا ليس نفحة الحياة الداخلية التي تحركها فحسب ، بل كذلك كون الفكر الحديث يجد فيها شواغله الاساسية ، . [ل . روبان]

 □ « اعظم فيلسوف تصوفي في الغرب . وهو يستخدم المأثور القديم في جملته ليصوغ ميتافيزيقا مدهشة صارت عبر القرون هي الميتافيزيقا بحصر المعنى » . [كارل ياسبرز]

# افیناریوس ، ریشارد هاینریخ لودفیغ

# Avenarius, Richard Heinrich Ludwig

ولد في باريس في ١٠ تشرين الثاني ١٨٤٣ ، ومات في زيوريخ في ١٨ آب ١٨٩٦ . حياة هذا المدرّس الألماني للفلسفة فقيرة بالأحداث الخارجية وموقوفة بتمامها على نشر « النقدية التجريبية» التي كان

افيناريوس ـ مع ماخ ـ مؤسسها . دَرَس في لايبتـزغ، وشرع بإلقاء دروس ابتداء من ١٨٧٦ بدون تكليف رسمي . وكان أحد مؤسسي الـرابطة الفلسفية الاكاديمية ورئيساً لتحرير المجلة الفصلية لفلسفة كتب ونشر مؤلفه الاول الذي أذاع حالاً شهرته : الفلسفة كتعقل للعالم . واستدعي في عام ١٨٨٧ إلى جامعة زيوريخ ، وعلم فيها حتى مماته . وهناك الف أو أعطى الصورة النهائية لتصانيف مهمة أخرى ، مثل أقد التجربة الخالصة(٥) ، المنشور بين ١٨٨٨ لايبتزغ سنة ١٨٩١ . وتأثيره الكبير ـ مع إرنست ماخ ـ على الفكر الفلسفي في روسيا هو الذي حمل لينين على أن يكتب عمله النقدي الكبير المادية والنقدية التجربية(٥) (١٩٠٩) .

# أفينيري، شلومو

#### Avineri, Shlomo

مختص يهودي في الفلسفة السياسية (١٩٣٣ ـ)، ولد في بولونيا وهاجر مبكراً إلى فلسطين حيث 
دُرَس الفلسفة الاجتماعية في جامعة القدس العبرية، 
ثم درَّس في جامعات أميركية وأوسترالية قبل أن 
يعود فيشغل كرسي العلوم السياسية في الجامعة 
العبرية. اتجه اهتمامه نحو فلسفة القانون والفلسفة 
الاجتماعية، وهو اليوم عضو في المعهد الدولي 
للفلسفة.

بعد وضع أطروحة عن فلسفة الدولة لدى هيغل وأخرى عن مفهوم الثورة لدى ماركس، واصل الكتابة عن هذين الفيلسوفين بدون أن يكون انتماؤه إلى الماركسية أو الهيغلية الجديدة، وأولى النزاع الفلسطيني - الإسرائيلي شطراً من اهتمامه. وهو يعتقد أن المشكلة السياسية مشكلة تخص الجميع، بينما لا تعني المشكلات الأخرى سوى الاختصاصيين. فالسياسة هي النموذج الاتمل للممارسة، ولا وجود لفلسفة سياسية قابلة لأن تبقى في إطار النظرية الخالصة وبدون أن يترتب من جرائها خطر على مؤلفها. ومع ذلك فإن تفحص جرائها خطر على مؤلفها. ومع ذلك فإن تفحص

التاريخ يدلنا على أن «منظري السياسة» من أمثال أفلاطون والرواقيين ومكيافلي وكانط بقوا مجهولين من قبل «الامراء» الذين كانوا يتوجهون إليهم بخطاباتهم، هذا إن لم يقعوا تحت عصا السلطة السياسية السائدة. تمحور تفكيره في الفلسفة السياسية حول مشكلات الاستعمار والاشتراكية والقومية والحرب والاختلاف بين الشرق والغرب، وانصب على بيان الفارق بين اليوطوبيا والممارسة. وكانت أكثر كتاباته بالإنكليزية. ومن مؤلفاته: كارل ماركس: كتاباته بالإنكليزية. ومن مؤلفاته: كارل المظرية السياسية (١٩٦٦)، النظريات السياسية لمور وروسو وماركس وهيغل (١٩٦٩)، نظرية هيغل في الدولة الحديثة (١٩٧٧).

#### إقبال ، محمد

#### Iqbâl, Muhammad

كاتب مسلم من الهند ، كتب بالاردية والفارسية . ولد في ٢٢ شباط ١٨٧٨ في سياكوف بالبنجاب، وتوفي في ٢٧ شباط ١٩٧٨ في سياكوف بالبنجاب، وتوفي اكبير ، الفيلسوف واللغوي والقانوني والسياسي والمربي في آن معاً ، مفكراً من الطراز الأول ومنظر الفكر الإسلامي الحديث ؛ وقد مات مخلفاً وراءه نتاجاً هائلاً . ويمكن أن يُعد واحداً من الآباء المؤسسين لباكستان . كانت لغته الأصلية الاردية ، لكنه كان يتقن الموقت الذي كان يتمتع فيه بثقافة إسلامية تقليدية ، الوقت الذي كان يتمتع فيه بثقافة إسلامية تقليدية ، حصًل معرفة معمقة بالثقافة والأعراف والعادات الغربية في كامبردج وميونيغ .

إن الميراث الذي تركه تطالب به كل من الهند وايران ، وبضعة تيارات إسلامية ـ عصرية وتقليدية ـ بالإضافة إلى انصار « تركيا الفتاة » . وتنطوي مؤلفاته المتعددة الأغراض على نداء إلى السلفيين والعصريين ، إلى العلماء والباحثين المسلمين ، إلى تأويل « السنة » وقراءة القرآن قراءة جديدة ـ مع التمسك بـ « التوحيد » ـ وانطلاقاً من هذه الرؤية الجديدة تعقل المستقبل بصورة دينامية . وقد كان شعاره : « ليس المهم من أين جئت ، إنما الأهم أن تعرف إلى أين أنت ذاهب » .

كان يرهص سلفاً ببداية الأزمة المزدوجة ، الروهية والإنسانية ، التي ستمر بها الانسانية . ولم يكن انقسام العالم إلى معسكرين ، والمنازعات التي ستنشأ عن ذلك ، تبدوله واقعة بين الشرق والغرب ، وإنما بين الشمال والجنوب . وحيال عالم يهيمن عليه ما هو عارض وذائل ، كان يقول إن على المرء أن يفرغ ما في رأسه ويخلو إلى نفسه ليطرح عليها الاسئلة وليهتدي من جديد إلى خيط المعرفة الهادي . وذلك هو اثر لقائه بالمتصوفة الايرانيين . وقد كان المعلم الكبير جلال الدين الرومي مرشده في و رحلته الروحية ، بيد انه كان متأثراً أيضاً بالفكر الألماني ، وكان يكثر من مطالعة مؤلفات ماركس ولينين وغوته وهيغل ونيتشه . وقد عارض الفكر الجدلي الغربي بجواب الفكر الجدلي الإسلامي: ونحن الأجزاء اللامتناهية بقدر ما هي متعددة ، والله هو ذلك الكل المطلق ، . وبدءاً من هذا المعطى كان يطم ويعمل كيما تتحقق دجامعة إسلامية ، على صراط « الأمة ، الكبرى بمعناها الديني . وقد رسم الخطوط العريضة لمجتمع إسلامي مثالي ـ جمهورية فاضلة إسلامية ـ يكون بمثابة محاولة للإجابة عن مشكلات المجتمعات التي استلبها وأفسدها وأماتها سلطان المال ومبدأ الربع.

كان إقبال رجل عمل وفعل ، فشغل عدداً من المناصب المسؤولة : ففي ١٩٢٧ انتخب عضواً في الجمعية التشريعية البنجابية ، وفي ١٩٣٠ انتخب لرئاسة الرابطة الإسلامية . وفي تلك الفترة وضع خطة لحل مشكلة شبه القارة الهندية . وقد حامى بحمية وحزم أيضاً عن فكرة إنشاء دولة مسلمة في شمال غربي الهند ( الباكستان ) . وقد عده انصار الباكستان منذ ذلك الحين زعيمهم . وفي ١٩٣٢ حضر في لندن ، بصفته مندوباً ، الطاولة المستديرة التي نيط بها إعداد مشروع دستور للهند . وفي العام نفسه تراس المؤتمر الإسلامي ، ومنح لقب دكتور في الآداب من جامعة البنجاب . وأعطى في لندن سلسلة من المحاضرات تطرق فيها إلى مشكلات الفكر الإسلامي وإلى ضرورة إعادة التفكير في العقيدة ، وقد نشرت بالانكليزية لاحقاً بعنوان : ست محاضرات في إحياء الفكر الديني في الإسلام .

لقد أصبح الميراث الفلسفي لإقبال كتاب المطالعة اليومية لكل من يهتم بالإسلام وتطوره . أما شعره ،

المتميز بالأصالة والعنفوان ، فيترجم عن نفسه في أسلوب يجمع بين تصوف جلال الدين الرومي والخطاب النيتشوى . فالله في هذا الشعر دوماً حاضر ، لكن الله الاقبالي لا يستلب الفكر ، بل يحض على مساملة العالم والانسان والمذاهب القائمة . وقد كان إقبال في آن معاً مجدداً ومتصوفاً متمسكاً بالسنة ، متسامحاً ، محترماً للفروق والاختلافات بين الثقافات ، منتبذاً لكل تحزب . وقد أعطى الفكر الإسلامي الحديث الدينامية والعنفوان اللذين طال افتقاره اليهما . ولنذكر من مؤلفات هذا المفكر والشاعر، بالفارسية: شكوى، وجواب الشكوى ، واسرار الأنا (١٩١٥) ، مزامير عجمية (١٩١٥) ، اسرار اللاانا (١٩١٨) ، رسالة المشرق (١٩٢٣) ، كتاب الأزل(\*) (١٩٣٢) ؛ وبالأردية : نداء القافلة ، جناح جبريل ، إذن ما العمل! ، عدل موسى ، وأخيراً بالأردية والفارسية : عطية الحجاز . [احمد فواتح]

### اقراطس الاثيني

### Cratès D'athènes Crates Of Athens

فيلسوف يوناني توفي سنة ٢٦٨ ق.م . تزعم الاكاديمية القديمة سنة واحدة قبل وفات خلفاً لبوليمون . لا نعرف عنه شيئاً سوى صداقته الحميمة لبوليمون واقرانطور وارقاسيلاوس .

### أقراطس الطيبي

### Cratès De Thèbes Crates Of Thebes

فيلسوف يوناني من المدرسة الكلبية من القرن الرابع ق . م . تلميذ ديوجانس ، واحد معلمي زينون الكتيومي . لُقُب بـ د فاتح الأبواب ، لانه كان من عادته ان يقتحم على الناس بيوتها ليعطي دروساً ماساله إياها احد . وكان خلافاً للكلبيين الأخرين يتحدر من اسرة غنية ، ولكنه ترك ثروته ليتبع حكمة ديوجانس . ساله الاسكندر المقدوني ، بعد نهبه لطيبة ، عما إذا كان يرغب في أن يعيد بناء المدينة ، فأجابه اقراطس :

« وما الحاجة إلى ذلك ، ما دام سيوجد إسكندر ثان ليهدمها ؟ م . وكان وطنه الحق خمول الذكر والبؤس ، وكان من عادته أن يقول إنه من الضروري أن نتعاطى الفلسفة ونزاولها إلى أن نقتدر أن نفهم أن قادة الجيوش ما هم إلا سواقو حمير. وكان في عداد تلاميذه فتاة كريمة المحتد تدعى هيبارخيا ، وكانت تكنّ له إعجاباً كثيراً ، وترغب في الزواج منه ؛ فسأله ذووها أن يجعل قلبها يميل عنه ؛ فلما رأى أنه غير مفلح في ذلك ، تعرى من ثيابه يومـاً أمامها وقال : د هوذا خطيبك وكل ما يملكه ، فليكن خيارك على ضوء ، لأنك لن تصيرى رفيقة حياتي ما لم تشاطريني طرازها ، . فأجرت هيبارخيا للحال اختيارها وتزوجته . ومنذئذ عاش الزوجان عيشة الكلبيين ، فكانا ينامان حيث تستاقهما اقدامهما بدون أن يتخفيا عن أحد ، لأن الحكيم يستطيع أن يعيش في بيت من بلور . وكانت هيبارخيا من النساء النادرات اللائي تركن ذكراً في تاريخ الفلسفة ، وكانت تعى اتم الوعى مدى ما يمكن أن ينطوى عليه من ثورية موقف يستثير هزء المعاصرين. وكان من تلاميذ اقراطس أيضاً متروقليس ، شقيق هيبارخيا ، ومانيبوس السينوبي ومانا داموس.

# اقراطس المالوسي

### Cratès De Mallos Crates Of Mallus

فيلسوف ونحوي يوناني من المدرسة الرواقية. ولد في مالوس بكيليكيا في القرن الثاني ق . م . افتتح مدرسة للفلسفة في برغاما بآسيا الصغرى ، وبُعث سفيراً إلى روما عام ١٦٨ ق . م .

### اقراطيبوس

### Cratippe Cratippus

فيلسوف يوناني من المدرسة المشائية من القرن الأول ق. م. درُس أولًا في لسبوس ، مسقط رأسه ، وفيها تعرّف إليه شيشرون عام ٥١ ق. م. وقدم للإقامة ۸۱

والتدريس في اثينا بناء على دعوة من مجلس حكمائها ( 6 ع ق. م) . واصبح بعد موت اندرونيقوس الرودسي المعلم الاكثر نفوذاً في المدرسة المشائية . حصل له شيشرون \_ وكان يجله \_ على المواطنية الرومانية ، وجعله مؤدباً لابنه . ولم يصلنا من كتاباته سوى شذرات حفظها لنا شيشرون .

### اقرانطور

#### Crantor

فيلسوف يوناني ولد في كيليكيا نحو عام ٣٣٥ ق. م. كان تلميذاً لكزينوقراطس ، زعيم الأكاديمية القديمة ، ويعد أول شارح لافلاطون . له رسالة في الحداد دشن بها فن العزاء الذي سيبلغ إلى أعلى ذراه على يد بويثيوس ، وقال فيها بتدبر أحزان النفس عند موت الأعزاء عن طريق ضبط المشاعر والتحكم بها، وأنكر اللانفعالية ، الهمجية ، التي كان يدعو إليها بعض الفلاسفة في مواجهة الموت .

### اقريتولاوس

#### Critolaüs

فيلسوف يوناني مشائي من القرن الثاني ق. م. أخذ عن أرسطون ، وتولى زعامة اللقيون من ١٩٠ إلى ١٩٠ ألى ١٩٠ قال بأن النفس أثير عاقل . عرض مذهباً مشائياً في الأخلاق أكد بموجبه أن الحياة الموافقة للطبيعة لا يمكن أن تتم إلا بثلاثة أجناس من الخيور : خيور النفس وخيور الجسم والخيور الخارجية .

#### اقلعانتس

### Cléanthe Cleanthes

فيلسوف يوناني من المدرسة الرواقية القديمة ( نحو ٢٣١ ـ ٢٣٢ ق. م) . كان أخلص تلاميذ زينون الكتيومي . وكان يمضي لياليه في ضنخ الماء إلى الحدائق ليكسب قوت يومه . عهد إليه زينون بزعامة

المدرسة عام ٢٦٢ م . وتبدو رواقيته في تسبيحة إلى زيوس ذات صبغة دينية . اشتهر بقوله إن الفلاسفة قد ينطقون بالمفارقات ، ولكن ليس بكاذب الاستدلالات .

### اقليتوماخوس

### Clitomaque Clitomachus

فيلسوف يوناني ولد في قرطاجة (نحو ١٨٠ م ١١٠ ق. م). قاد الأكاديمية الجديدة ابتداء من عام ١٢٩ خلفاً لقرنيادس. من المحتمل انه مات منتحراً. كان شيشرون يجله كثيراً، وربما استوحاه في الأكاديميات (\*). وقد خلفه على زعامة المدرسة فيلون اللاريسي.

### إقليدس السقراطي

# **Euclide Le Socratique Euclid The Socratic**

فيلسوف يوناني (نحو ٤٥٠ ـ ٣٨٠ ق. م) . دُرَس المدرسة اولاً على بارمنيدس وسقراط، ثم اسس المدرسة المغارية التي تردد عليها افلاطون . فلسفته ، نظير فلسفة الإيليين ، تنكر الحركة ، وتمهد السبيل امام نظرية المُثُل الافلاطونية . يذكر ديوجانس اللايرتي انه كتب ست محاورات ، ولكن لم تصلنا منها أية شذرة ، وكان يهاجم خصومه لا في مقدمات استدلالاتهم ، بل في النتائج التي كانوا يستخلصونها منها . وهذه ألطريقة في الجدال تذكر بطريقة سقراط . وقد رفض ايضاً قياس التمثيل . قال ان « الخير واحد » سواء السميناه عقلاً ام الله ، وهو في بساطته ماهية مطلقة ، وهووحده الموجود ، وكل ما يناقضه وكل ما هوسلبي لا وجود له إطلاقاً .

□ «على الرغم من عناديته في الجدال ، كان إقليدس فيما يبدو أهدا الناس طراً . ويروى أن خصماً له بلغ من غيظه في سجال بينهما أن هتف : موتاً لامت إن لم أنتقم منك ! فأجابه إقليدس بكل هدوه : موتاً لامت إن لم أسكن غضبك بوداعة الحجج » . [بلوتارخوس]

#### أكالإنكا

#### Akalanka

فيلسوف هندي (٧٢٠ - ٧٨٠م). اشتهر كمنطيق وناقد للمنطيق البوذي المشهور ذرماكرتي، وكخصم جدلي لمدرسة الميماسكا. وقد دافع بالسنسكريتية عن «مذهب تعدد المظاهر» معارضاً النزعة المطلقية ومبدأ عدم التناقض. وقد ساهم في تطوير نظرية المعرفة الجاينية بتقسيمه المعرفة إلى معرفة مباشرة حدسية، ومعرفة غير مباشرة ترتكز على الذاكرة والتعرّف والاستدلال والاستقراء وسلطة المنقول

### أكتن، هاري باروز

### Acton, Harry Burrows

مفكر انكليزي ولد في لندن عام ١٩٠٨، واهتم بالنظرية الكانطية في الأخلاق، واشتهر بتحليلاته السياسية والنقدية حول الماركسية. درًس في جامعتي لندن وشيكاغو قبل أن يُنتخب رنيساً لـ «الجمعية الأرسطوطاليسية» وهو يدرًس الفلسفة في جامعة أدنبره منذ عام ١٩٦٤ من مؤلفاته: وهم عصر: الماركسية اللينينية كمعتقد فلسفي عصر: الماركسية اللينينية كمعتقد فلسفي كانبط الأخلاقية (١٩٧٧)، أخلاقيات السوق كانبط الأخلاقية (١٩٧٧)،

### اكسبادا غوتاما

### Aksapada Gautama

يجعل المأثور الهندوسي من غوتاما واكسبادا (او اكسكرانا) شخصاً واحداً: فغوتاما هو الاسم الأصلي ، واكسبادا هو اللقب ومعناه « من عيناه في قدميه». فقد سقط غوتاما في بئر، فيما كان مستغرقاً في التأمل ، وتلقى من الله القدرة على الرؤية بقدميه . بيد أن مصدراً آخر يشير إلى وجود شخصين اثنين : غوتاما الذي ورد ذكره في الأفستا ، وهو مؤسس المذهب الفلسفي المعروف باسم نيايا ، واكسبادا هو

مؤلف كتاب نيايا سوترا<sup>(ه)</sup> ( أي القاعدة ) ، الأحدث عهداً ، وهو عبارة عن رسالة في المنطق تتضمن تحليلاً لمختلف وسائل الوصول إلى المعرفة ، ويعود التحرير النهائي لهذا المصنف إلى القرن الرابع ب .م .

### اكسلرود ، عيساكوفنا ليوبوف

### Axelrod, Isaacovna Lioubov Axelrod, Isaacovna Liubov

فيلسـوفـة مـاركسيـة مـن روسيـا (١٨٦٨ ـ ١٩٤٦) . اسمها المستعار : أورتودوكس . هاجرت إلى فرنسا ، فسويسرا ، عام ١٨٨٧ . وانتسبت ابتداء من ١٨٩٢ إلى المجموعة الماركسية المعروفة بـ « تحرير العمل ء . في ١٩٠٠ اتمت دراستها في جامعة برن بأطروحة عن تواستوى. تابعت خط بليخانوف ونشرت سلسلة من المقالات في مجلة زاريا (١٩٠١ ـ ١٩٠٠) وصحيفة إيسكرا ( ١٩٠١ ـ ١٩٠٥ ) . وفي ١٩٠٣ تحولت إلى المنشفية . وفي ١٩٠٦ عادت إلى روسيا . ومن ١٩٠٧ إلى ١٩١٠ نشرت سلسلة من المقالات ضد النقدية التجربية صدرت فيما بعد (١٩٢٢) في كتاب مستقل . اقتربت من المذهب النسبي بنظريتها في الطلاسم . ومن ١٩٢١ إلى ١٩٢٣ علَّمت في معهد الاستاذية الحمراء. وشاركت من موقع آلي في المساجلة الفلسفية الكبرى التي دارت في ١٩٢٥ \_ ١٩٣١ بين الجدليين والآليين . ومما أخذ عليها بهذا الصدد نفيها لنظرية الانعكاس في المعرفة ، وإحلالها محل قانون وحدة الاضداد وصراعها نظرية في تصادم القوى ، واعتبارها العرض مقولة ذاتية خالصة . وقد اهتمت عيساكوفنا في السنوات الأخيرة من حياتها بسوسيولوجيا الفن.

# أكسيلوس ، كوستاس

### Axelos, Kostas

فيلسوف يوناني كتب بالفرنسية . ولد في ٢٦ حزيران ١٩٢٤ في اثينا. دَرَس في كلية الحقوق ، وتوجه نحو السياسة على اثر احتلال قوات المحور لليونان . انتسب إلى الحزب الشيوعي اليوناني ،

وشارك في حركة المقاومة ضد قوات الاحتلال الألمانية والإيطالية . وبعد أن أصدرت عليه الحكومة المعادية للشيوعية حكماً بالإعدام وفصله الحزب الشيوعي اليوناني في الوقت نفسه من صفوفه ، قدم في ١٩٤٥ إلى باريس للإقامة فيها . وهناك دَرَس الفلسفة في السوربون أولاً ، ثم في بال ، حيث اتصل بهايدغر . وفي ١٩٥٠ عمل في قسم الفلسفة في المركز القومي الفرنسي للبحث العلمي ، وانتقل في ١٩٥٧ إلى السوربون سلسلة من المحاضرات عن ماركس ، واسس مع إدغار موران في ١٩٥٧ مجلة الحجج السوربون سلسلة من المحاضرات عن ماركس ، ماستليه وهنري لوفيفر ، الدفاع عن «ماركسية مناتيه شاتليه وهنري لوفيفر ، الدفاع عن «ماركسية مناتية شاتليه وهنري لوفيفر ، الدفاع عن «ماركسية مناتية . والتنديد بـ « الوثوقية » الستالينية .

ينتمي كوستاس اكسيلوس في آن معاً إلى ماركس وهايدغر ونيتشه وفرويد وهراقليطس وكانت اطروحتاه للدكتوراه في عام ١٩٥٩ : هراقليطس والفلسفة ، وماركس مفكر التقنية . وفي ١٩٦٤ اصدر مؤلفه الثالث: نحو .. الفكر الكوكبي : أو صيرورة الفكر عالماً وصيرورة العالم فكراً وقد طرق فيه موضوعات الصعلكة » و « الإيروسية » والشعر . ومن الممكن اعتباره ممثلاً بارزاً للانتلجانسيا الجديدة في أوروبا الغربية وداعية لفكر جديد « منفتح ومتعدد الابعاد ، الغبية والعالم (١٩٦٩) ، حجج لبحث (١٩٦٩) ، من اجبل إخلاق إشكالية (١٩٧٧) ، آفاق العالم (١٩٧٤)

### الان ، إميل \_ اوغوست

### Alain, Emile- Auguste

الان هو الاسم المستعار لإميل اوغست شارتييه . ولد في ١٣ آذار ١٩٥١ ، ومات في ٢ حزيران ١٩٥١ . كان ابوه بيطرياً ، وقد عاش طفولة عادية . لكنه ، في اثناء دراسته في معهد الانسون ، فقد الايمان ، وإنما بدون ان يمر باي ازمة روحية . ولم يلمع آنذاك إلا في الرياضيات ، وفكر بدخول المدرسة المتعددة الفنون ( البوليتكنيك ) . لكنه سقط في امتحان البكالوريا ،

الفرع العلمي ، وقرر أن يهيىء نفسه لدخول دار المعلمين العليا ، حيث أخذ المذهب العقلاني عن استاذه جول لانيو . وفي دار المعلمين العليا ، التي دخلها وهو في الحادية والعشرين من العمر ، دلل على استقلال شخصيته ، واتخذ موقفاً مناوبًا حاداً من الأساتذة الذين كان يجلهم أهل ذلك العصر : سانت ـ بوف ، رينان ، تين ، برونيتيير ، وطبق منذ ذلك الحين منهجه في القراءة التكاملية على النصوص الكبري، وثقف نفسه بكتابات افلاطون وارسطو وكونت ، وعلى الأخص كانط. وبدأ يمارس مهنة التدريس عام ١٨٩٢ ، وبعد بضع سنوات ، وبمناسبة قضية دريفوس ، مهنة الصحافة السياسية . ولفتت مساهماته في بعض المجلات الفكرية الانظار إليه ، فاستدعى إلى باريس للتعليم فيها . ومنذ عام ١٩٠٦ شرع بنشر سلسلة خصبة من المقالات الصغيرة بعنوان احاديث (\*) ، لم تُعْدُ أن تكون في أول الأمر يومية ، تدور حول انطباعات ومشاهدات في الطريق ومطالعات ، وقد تجلت فيها مبكراً قوة قلمه ككاتب اخلاقي . ومع اندلاع حرب ١٩١٤ ، اصر على الخدمة في الجيش ، على الرغم من أنه لم يكن خاضعاً للتعبئة ، وأبي أية رتبة أعلى من ضابط الصف . وفي أوقات فراغه كان يواصل العمل العقلي ، فكتب في ١٩١٥ مارس او محاكمة الحرب (\*) ، ومذهب الفنون الجميلة . وجرح في ساقه ، فسُرِّح ، واستأنف دروسه التي لم تفرضه على طلابه فحسب ، بل كذلك على جمهور مثقف كان لا يني يتسع . وفي عام ١٩٢٠ اصدر تلامذة الان مجلة اسبوعية تولت نشر الاحاديث الحرة . وبعد تقاعده عن خمسة وستين عاماً ، واصل كتابة الاحاديث ، والف كتباً جديدة ، ومنها سيرته الذاتية الفكرية بعنوان تاريخ افكاري(\*) (١٩٣٦) . وبعد أن جاوز السبعين من العمر تزوج ، وقبيل وفاته بقليل منح الجائزة القومية الكبرى للأدب.

كان بادىء ذي بدء استاذاً ، لا يضاهيه في تأثيره وشعبيته في هذا القرن إلا برغسون ، اوميشليه اوكينه في القرن الماضي . لكن ألان كان يزدري هالة المعلمين الرومانسيين ، وما كان يحوز ، كيما يفرض نفسه مثل برغسون ، لا الدماثة المجتمعية ، ولا حتى مذهبا اصيلاً . فكل متاع الان من الفلسفة نزعة عقلانية راسخة ، وكانطية مصححة بملاحظات تطال الاشباء

ألان الليلي

والناس جميعاً . لكن هل كان الان فيلسوفاً ؟ كان بالأحرى موقظ أذهان . ولم يكن لديه مذهب يقترحه ، وإنما فقط درس ثابت ومتنوع إلى ما لا نهاية في ضرورة الارتياب إزاء الآراء الشائعة والأفكار الجاهزة . قال : « ليس العقبل سلة قمامة للحقبائق » . وكذلك : « المطلوب أن يكون الإنسان حكمه من خلال مذبحة للأفكار ... وفي المقام الأول مذبحة الأفكار المشاعة ، . عم كان يبحث ؟ وبالأخص ، عم كان يحث تلامذته وقراءه على البحث عنه ؟ عن « عقل اكثر رجاحة ، مثقل بالتراب ، خادم للعيون والأيادي ، ملتصق بقوة بالأشياء الواقعية ، ولا يفصل البتة الفكرة عن الأداة،. واسم ألان يستحضر إلى الذهن للحال اسم مونتانيي . ولكن شخصيته تذكّر ايضاً ، مع مراعاة النسبة ، بشخصية سقراط ، ولكنه سقراط اكثر خفة ومكراً ، واكثر اتصافاً بالطابع الفلاحى . وثمة هوى واحد يشتعل به ذلك النتاج السديمي ، العادم الشكل : هوى الحرية . فألان يرتجف من كل رقابة ، ويندد بكل طغيان ، بل ربما كان مصاباً برهابه . ويبقى الفرد في نظره المصدر الأول والأخير . ووجهة نظره ، في مضمار السياسة، هي وجهة نظر المواطن ضد السلطات . وذلك عنده معنى أن يكون الانسان جذرياً ؛ لكن هذه الصفة تتخذ لديه معنى صوفياً ؛ فهي تغدو احتجاجاً حياً لعقل منتفض على كل إغراءات القوة والأساطير والتكريم والسلطات . وهو لا يسأل تلامذته ان ينتموا إلى مذهب أو إلى أخلاق - ولو كان مذهبه واخلاقه هو ـ بل أن يتبعوه بالأحرى في ذلك التنسك العلماني ، في ذلك الطلب الدائم للحرية . ولهذا لا يحجم ذلك العقلاني عن التغنى برومانسية بتهوفن الرجولية ، كما لا يبدو ذلك الديموقراطي بعيداً جداً عن عبادة البطل: « لقد مشيت دربي بصحبة بعض

□ « ليست فكرتك ، يا الان ، ما احتقره ، وإنما انت نفسك ، أيها السفسطائي الخامل! » . [جورج برنانوس]

العظماء الأصلاء ، والباقي لم يكن له من وجود بالنسبة

إلى ، . [ميشبيل مور]

 □ « لقد عرفت قليلاً من العظماء ، اقصد بدون أي خبث في المعنى ... والفيلسوف الان واحد منهم ، ونحن كثرة ممن يعرفون ذلك ، أمن تلاميذه كنا أم من قرائه ، . [اندريه موروا]

□ « راهب بلا إله : لقد كنت سأميل إلى اقتراح هذا التعريف لالان ، لولا انني اخشى ان احبسه في تلك الكاتدرائية المحوَّل مبناها لغرض آخر التي كانها الفكر الأخلاقي للقرن التاسع عشر والتي حطم أبوابها بضربات قوية من فاسه » . [رامون فرنانديز] □ « لقد تعلمنا منه أن النزاهة والشجاعة هما

ا ولقد تعلمنا منه أن النزاهة والشجاعة هما الفضيلتان الأوليان للفكر، وأن الحرية هي الفضيلة الأولى للإنسان، [جلبير سبير]

# الان الليلي

### Alain De Lille Alanus De Insulis

عالم لاهوتي فرنسي كتب باللاتينية . ولد في مدينة ليل بين ١١١٥ و ١١٢٠ ، وتوفى في دير سيتو ، بالقرب من نوى ( كوت ـ دور ) في عام ١٢٠٢ على الأرجح . لقبه معاصروه بـ « الكبير » ؛ وقد سموه فيما بعد « الفقيه العالمي » ، وربما كان أبرز وجه للأنسية الفرنسية في القرن الثاني عشر. عندما بلغ الذروة في العمل والشهرة ، ضرب مثالًا على خضوع العلم والشعر المطلق للايمان ، ذلك الخضوع الذي تميز به عصره ؛ وقد زهد في كل مكافأة دنيوية ، وأعرب عن رغبته فی أن يدخل دير سيتو بصفة راهب مبتدىء فحسب . وكان تابع تحصيله العلمي في شارتر وباریس ، حیث أبدى عن تعلق شدید بالتصورات الافلاطونية المحدثة التي كانت تسيطر على الفكر في عصره ؛ وقد أدخل إليها عناصر أرسطوطاليسية مستقاة من بويتيوس ، في صورة فسيفساء اكثر مما في صورة تركيب للمذاهب السكولائية للعصر الأول. وقد درّس في باريس ، وربما أيضاً في مونبلييه ؛ وخلال فترة تدريسه في جامعة باريس ، التي كان عميدها ، كتب القواعد اللاهوتية ومؤلّفاً في أربعة أبواب بعنوان: في الإيمان الكاثوليكي رداً على الهراطقة ؛ وقد هاجم ودحض في البابين الأوليين الهراطقة الذين خرجوا من حضن الكنيسة بالذات ، من مانويين البيجيين وفوديين ؛ أما في البابين الآخرين فقد هاجم « اعداء الخارج » ، أي اليهود والمسلمين . هاجم أولًا الهرطقة الالبيجية ، التي بعثت المثنوية المانوية القديمة القائلة بمبدئي الخير والشر المتعارضين،

والتى استندت إلى الكتاب المقدس وإلى العقل في آن معاً ؛ وهاجم ثانياً الفوديين الذين تمردوا على سلطة الكنيسة ولم يعترفوا إلا بكلام الله ؛ وهاجم ثالثاً اليهود الذين انكروا قاعدة المسيحية بالذات ، أي الوهية المسيح ، بالإضافة إلى عقائدها كافة ؛ وهاجم أخيراً المسلمين مدعياً أن حياتهم مخيفة وكذلك عقيدتهم وأهدافهم. وسعى ألان الليلي جاهداً إلى وضع منهج لاهوتي قمين بتفنيد الحجج المعادية وبالدفاع دفاعأ مظفراً عن المسيحية ، وبني هذا المنهج على مبادىء وقواعد محددة بدقة على غرار ما هو متبع في الرياضيات والعلوم الأخرى . مبادىء وقواعد عمد الان ، من جهة أخرى ، إلى جمعها ( في القواعد اللاهوتية ) ، معتمداً على بويثيوس ، وعلى افلوطين ، وعلى كتابات افلاطونية محدثة ، ومنها اسقلابيوس لمحاكى ابولايوس وكتاب الهرمسيات، وقد عزاهما كليهما إلى هرمس المثلث العظمة . وقد أبدى ألان عن حرص دائم على تفسير الكتاب المقدس وأعمال آباء الكنيسة تفسيراً عقلانياً ، « ذلك أن للسلطة \_ كما كان يقول ساخراً \_ انفأ من شمع ، يسعى كل واحد إلى قولبته على هواه .

بعض مؤلفات ألان ، فن الوعظ على سبيل المثال أو كتاب التوبة ، لا تتمتع إلا بأهمية كنسية . بالمقابل ، فإن أعماله الشعرية ، كتاب الأمثال مثلاً ، والرد على كلاوديانوس(٩) ومراثى الطبيعة(٩) على الرجه الأخص ، مارست تأثيراً قوياً وثابتاً . ففي الرد على كلاوديانوس ـ أو الرد على روفينوس معارضةً لقصيدة ذم روفينوس التي حمّل فيها كلاوديانوس الوالى روفينوس العيوب والرذائل كافة -نرى الطبيعة ، تؤازرها الفضائل والعلوم قاطبة ، تكون الانسان الكامل ؛ ومن المحتمل أن الرحلة التي يصفها الشاعر عبر السموات السبع ، على عربة الحواس وبقيادة اللاهوت في البداية ثم بقيادة الإيمان ، أحد المصادر التي استوحاها دانتي . ومن معين مراثي الطبيعة نهل جان دى مونغ بعد قرن من الزمن ، ولا سيما عندما أكب على كتابة الجزء الثاني من رواية الوردة . وإلى ألان الليلي كان يعزى فيما مضى كتاب المذهب الكاثوليكي ومبادىء الإيمان ؛ لكن وقع شبه إجماع اليوم على إسناد أبوة هذا العمل إلى نيقولاوس الأمياني . [كارلو فالكوني

□ « لنحدد فنقول إن الان الليلي ، على الرغم من اشتياقه إلى الوضوح الرياضي ، ما كان يعتقد أن بنود الايمان تحتمل البرهنة ؛ لكنه شاء أن يقدم « أسباباً احتمالية ، بحيث يميل الذهن معها إلى الأخذ بها ؛ فما الهراطقة لم يقتنعوا بسلطة الكتاب المقدس ، فمن الواجب محاولة إقناعهم بمخاطبة عقلهم ... على أن مذهب الان الليلي لم يبلغ قط إلى نقطة تلاحمه ؛ فبقي بالاحرى جملة من محاولات سعى إليها بمناهج شتى وبمعونة تصورات ومعان شتى . وأحياناً نراه يدور حول مركز لا يصل إليه أبداً . ولو كان عبقرياً من الطراز الأول لرد كل شيء إلى الوحدة ، أولمضمى إلى النهاية في اختيار مبدئي ؛ ولكنه لم يكن من العباقرة ؛ وإلى ذلك تحديداً يدين بتمثيله لغنى القرن الثاني عشر وحرارته وحب استطلاعه المتعدد الوجوه » . [جان جوليفيه]

□ « لقد كان القصد الرئيسي لآلان الليلي ، بغية إقناع الهراطقة بضلالهم وسد طريق كل رد عليهم ، أن يؤسس اللاهوت كعلم ، أو بالأحرى أن يعطيه صلابة تعادل صلابة العلوم الأخرى ، بإخضاعه لمقتضيات مناهجها » . [إتيين جلسون]

### ألبرت، هانز

### Albert, Hans

فيلسوف ألماني (١٩٢١ - )، تقدم عام ١٩٥٢ باطروحة دكتوراه في الفلسفة السياسية، ودرّس في جامعة كولونيا، ثم شغل كرسي علم الاجتماع والابستمولوجيا في جامعة مانهايم. انحاز، في أثناء المساجلة المشهورة التي دارت حول الوضعية بين مدرسة فرانكفورت وأنصار كارل بوبر في ندوة توبنغن عام ١٩٦١، إلى جانب الفيلسوف الانكليزي، النمساوي الأصل، ورد على انتقادات يورغن عقول بإمكانية معرفة للواقع الموضوعي وتأخذ في تقول بإمكانية معرفة للواقع الموضوعي وتأخذ في و«نظرية القرار». أما على الصعيد السياسي فقد طور هانز ألبرت تصوراً ليبرالياً للديموقراطية يعارض ويستعيد

البرتوس الأكبر

المشروع الكانطي عن العقل العملي وصولاً إلى منظرية في القرار» ترفض تدخل اللاهوت في مجال السياسة وكل شكل من أشكال القيصرية. وقد أثرت فلسفة هانز ألبرت في توجهات الحزب الاشتراكي الديموقراطي الإلماني. ومن أشهر مؤلفاته: رسالة في العقل النقدي (١٩٧٥)، مرافعة عن العقلانية النقدية (١٩٧٥)، رسالة في الممارسة العقلية (١٩٧٨).

### البرتوس الأكبر

### Albert Le Grand Albert The Great Albertus Magnus

( البير فون بولشتايت ) . راهب دومينيكاني ، ولاهوتى ، وفيلسوف وعالم . ولد في لاونغن في دوقية شوابن الألمانية في السنوات الأولى من القرن الثالث عشر ( على الأرجح في ١٢٠٦ ) ، ومات في كولونيا في ١٥ تشرين الثاني ١٢٨٠ . بدأ الفكر السكولائي معه بدمج الفلسفة اليونانية والمذهب المسيحي ، وعلى الأخص بترجمة الفكر الأرسطوطاليسي إلى مفردات مسيحية . دُرُس في أشهر جامعات ذلك العصر ( بادوفا ، باریس ، کولونیا ) ، وانتسب عام ۱۲۲۳ إلى رهبانية الآباء الدومينيكانيين ، وكرُّس نفسه مذَّاك فصاعداً للتعليم في مدن شتى من أوروبا . درًس اللاهوت في باريس سنة ١٢٤٥ ، وكان في عداد تلاميذه توما الأكويني الذي صار صديقه ومعاونه . وفي أثناء تلك الفترة كتب ونشر مؤلفات عديدة في شرح آثار أرسطو بهدف إحياء الاستقلال الذاتي للعقل والفلسفة في قبالة الإيمان واللاهوت ، في محاولة منه للتوفيق بين عالمين عقليين متناقضين ، تلك المحاولة التي ستتيح للقديس توما الأكويني أن يقطع شوطأ أكثر نجازاً واكمل نهاجية عل طريق ذلك المشروع الكبير. والتصانيف التي وضعها في شرح أرسطو تتبع بأمانة عناوين الفيلسوف اليوناني وتقسيماته: المنطق، الطبيعيات، ما بعد الطبيعة (\*) ، الأخلاق الكتاب العاشر ، السياسة الكتاب الثامن . ولنذكر له أيضاً : في السماء وفي العالم(\*<sup>)</sup> ، في النفس<sup>(\*)</sup> ، في وحدة <sub>-</sub> العقل رداً على ابن رشد ، المسائل الخمس عشرة

ضد الرشديين، وعدداً من الشروح، ذات الطابع اللاهوتي المباشر، على اسفار العهدين القديم والجديد، والخلاصة في المخلوقات، وشرح كتاب الإحكام لبطرس اللومباردي، والخاصة السلاهوتية (\*)؛ وأخيراً، وفي عداد الكتابات الصوفية، شروح على محاكى ديونيسيوس.

إن اهتمام البرتوس بالعلوم وبالبحث التجريبي جعل منه راصداً ثاقباً للطبيعة ، حتى إنه جلب على نفسه بكشوفه شبهة السحر . ويعزى إليه من هذا المنظور كتاب في الخيمياء . وندين له ايضاً برسالات في الحيوان ، وفي النبات ، وفي المعادن(\*) ، وفي الآثار العلوية ، وبمؤلِّف حول خاصيات العناصر . وقد طار صبيته ، وعدُّه معاصروه من أرفع السلطات في مضمار المعرفة ، ولقبوه ب والفقيه العالمي، . وقد تولى وظائف مهمة في رهبانيته ، وانتخب اسقفاً لريغنسبورغ ؛ لكنه ترك وظائفه كافة ليتفرغ من جديد للدرس والتسفار عبر أوروبا ؛ وغالباً ما وقع عليه الاختيار ليكون حكماً في المساجلات اللاهوتية او الفلسفية . وقد اختلى في أواخر حياته في دير في كولونيا (حيث مات ) ، بدون أن ينقطع عن مراسلة كبار مفكري عصره . وكانت آخر سفرة له عندما قصد في عام ١٢٧٧ باريس ، وقد أرهقه المرض والسنون ، ليدافع فيها عن مذهب تلميذه وصديقه توما الاكويني الذي توفي قبله (١٢٧٤) بستة اعوام . [باولا فادا] □ ، كانوا يستشهدون به في المدارس كما يستشهدون بأرسطو وابن سينا وابن رشد . وقد عرف في حياته سلطة ما عرفها أي إنسان قط على الصعيد المذهبي » . [روجر بيكون]

 □ « ينبغي أن نقر بأن مذهب البرتوس الأكبر لا يتصف دواماً بتلك الصرامة التي ستميز لاحقاً المدرسة الدومينيكانية » . [إرنست رينان]

□ «لم یکن مذهب البرتوس موجهاً ضد ابن رشد بقدر ما کان موجهاً في الواقع ضد مناخ ثقافة عربیة مکتنفة » . [دومینیك سالمان]

□ دلم يكن د ارسطو ، البرتوس هو الفيلسوف الذي نشير إليه بهذا الاسم ، بل كان أيضاً فيلسوفاً أفلاطونياً محدثاً باعتباره مؤلف كتاب العلل الذي كان يسند إليه ، مع أنه كان يتألف في الواقع من مقتطفات من أبروقلوس » . [جان جوليفيه]

□ « لقد كان الفضل الرئيسي الألبرتوس الأكبر أنه كان أول من أدرك مدى ما يمثله العلم والثقافة العيمانيان ـ العربيان من إغناء هائل للثروات بالنسبة إلى اللاهوتيين المسيحيين » . [إتيين جلسون]

### البرتوس الساكسي

### Albert De Saxe Albert Of Saxony Albertus Parvus

فيلسوف وفلكي ورياضي وجيولوجي الماني كتب باللاتينية ( ١٣١٦ ـ ١٣٩٠ م ) . ادخل في علم الميكانيكا مفهوم مركز الثقالة ، وأكد في الفلك حركة دوران الأرض . علم في جامعة باريس ، وتولى عمادتها سنة ١٣٥٧ ، ثم عمادة جامعة فيينا الناشئة سنة ١٣٥٧ . وعين بعد ذلك اسقفاً . كرس الكثير من كتابات للمنطق ، فأطلق المدرسيون على جملة نصوصه المنطقية اسم ، المنطق النافع جداً » . وله كذلك شروح على أرسطو ، وكتابات في الأخلاق .

# ألبريني، كوريولانو

### Alberini, Coriolano

واحد من أشهر الفلاسفة الأرجنتينيين في النصف الأول من القرن العشريين (١٩٨٦ - ١٩٦٠). ولد في ميلانو، ولكن والديه هاجرا إلى الأرجنتين وهو ابن ثلاثة أشهر. درس في بيونس آيرس على أساتذة وضعيين، ولكنه انضم في العشرينات إلى «الحركة التجديدية» التي كانت تؤكد، ضداً على الوضعية، على أولوية النظرية على الممارسة. أراد تجاوز العقلانية والوية والوضعية والعلموية معاً من خلال الابستمولوجيا التي رأى فيها «علم العلوم». فالإبستمولوجيا توحد العلوم، ولكنها بتوحيدها إياها تحولها من علوم إلى فلسفة. وبما أن الفلسفة ماهية الثقافة، فإن الابستمولوجيا هي الدرجة الأولى في سلم توحيد الثقافة. وآينشتاين في نظره هو الرائد الحقيقي لتطور الابستمولوجيا ولاقول نجم الوضعية. الحقيقي لتطور الابستمولوجيا ولاقول نجم الوضعية.

تعريف، بما يحوزه من حس بالمطلق، «حيوان ميتافيزيقي». وهو خاضع لقانون التقدم، ولكن غير مقدر له الوصول إلى الحقيقة النهائية. والفارق بين العلم والميتافيزيقا هو فارق في معرفة الحقيقة: فالعلم معرفة نسبية بالنسبي، بينما الميتافيزيقا معرفة نسبية بالمطلق. ولكن لا سبيل إلى تحصيل الحقائق الميتافيزيقية بصورة نهائية: فهي تبقى افتراضية وتأملية. ومن هنا أهمية القيم ونظرية القيم فالحياة عبارة عن تقييم، وحركة الحياة بالذات هي حركة توليد للقيم. وقد نُشرت اكثر مؤلفات البريني بعد وفاته، ومن أهمها: الذرائعية (١٩١٠)، المحتمية والمسؤولية (١٩١٠)، مدخل إلى علم توليد القيم (١٩٢١)، كتابات ميتافيزيقية، كتابات أخلاقية، كتابات أخلاقية،

### البو ، يوسف

### Albo, Joseph

فيلسوف وواعظ إسباني يهودي من سرقسطة ( نحو المسلسوف وواعظ إسباني يهودي من سرقسطة ( نحو العدم ١٣٧٠ ـ ١٤٤٤ م ) . مثل تحولًا في تاريخ الفلسفة اليهودية ، إذ نقل الخصومة اللاهوتية من السجال مع مسلمي الاندلس إلى السجال مع نصارى إسبانيا . ولكنه كان لاهوتيا أكثر منه بكثير فيلسوفا . وله كتاب المبلديء ، وفيه يحاول أن يضع لليهودية ، عقائد ، ، لأن اللاهوتيين النصارى ما كانوا يتصورون إلا بصعوبة إيماناً بلا عقائد . ولكنه لم ينته إلى حل .

# البينوس الإزميري

### Albino De Smyrne Albinus Of Smyrna

فيلسوف أفلاطوني كتب باليونانية، ولد نحو سنة ١٠٠ ب. م ودرس على غايوس في أثينا ودرَّس في إزمير حيث حضر جالينوس دروسه في ١٥١ ـ ١٥٢ ب. م. والمثل الأفلاطونية هي في رأيه صور الأشياء،

ولكنها في الوقت نفسه أفكار الله الذي هو عقل أعلى. وقد تصدى لنقد الرواقيين ومذهبهم في غاعلية الجسم، مؤكداً أن العلل الفاعلية هي بالضرورة لاجسمية. وقد عُرف أيضاً باسم الكينوس.

### التوسر ، لوي

#### Althusser, Louis

فيلسوف فرنسي ولد في الجزائر عام ١٩٢١حصل على شهادة التبريز في الفلسفة وعلم في دار المعلمين العليا . نشر في مطلع ١٩٦٦ كتاباً بعنوان مع ماركس ، واتبعه بسلسلة من الدراسات التي أجراها بعض تلامذته بإشراف ونشرها في مجلدين بعنوان قراءة الراسعال . وكان الهدف الذي رمى إليه هذان الكتابان تجديد تأويل الماركسية ، وقد أثارا مناقشات حامية الوطيس داخل الحزب الشيوعي الفرنسي وخارجه على حد سواء . ذلك أن التوسر انتمى إلى هذا الحزب منذ عهد المقاومة ضد الاحتلال النازي ، كما أن التلاميذ الذين التفوا حوله أعضاء في الحزب نفسه ، لكن العمل النظرى الذي قاموا به أرادوه خارج الرقابة الإيديولوجية لقيادة الحزب. وقد أفلح التوسر، إذ استغل مرحلة « ليبرالية ، في الحزب ووجود تيارات متباينة في قيادته ، في نشر مؤلفاته بصورة مستقلة وفي فرض نفسه كمحاور ممكن داخل حزبه بالذات . يشكو التوسر ، في المقدمة التي وضعها للدراسات التي يتألف منها كتابه مع ماركس ، من عدم كفاية نظرية داخل الحزب ، ويأخذ على عاتقه تكوين فلسفة ماركسية بحق معنى الكلمة . ذلك أنه يفترض أن مؤسسى الماركسية ما زادا على أن قدما أحجار زاوية ؛ ولئن وضعا نظرية علمية في التاريخ ، فإنهما لم يرسما بالمقابل إلا المعالم الأولية للمادية الجدلية . ويسعى التوسر إلى البرهان على أن مؤلفات ماركس الشاب لم تكن ماركسية بعد ، وأن أثر هيفل ثم فيورباخ غالب عليها . أما المفاهيم الماركسية النوعية فينبغى طلبها في الراسمال(\*) . وقراءة التوسر الجديدة هذه لماركس لا تتردد في أن تغرف على سعة من معين مؤلفین غیر مارکسیین ( باشلار ، فروید ، لاکان ، ليفي - ستراوس ) لتؤكد على الجانب العلمي للمذهب

نافية عنه كل مظهر إنسانوي . وقد تركت آراء التوسر في السبيبة الطالبية اثراً لا ينكر تمثّل في الموقف النقدي الذي وقفته حركة أيار ١٩٦٨ من قيادة الحزب الشيوعي المتهمة ب « التحريفية » لتخليها عن مبدأ دكتاتورية البروليتاريا ، وهو موقف جديد يعتقد التوسر انه من الصعب إيجاد تبرير نظري له في الماركسية . وبالمقابل ، فإن نقاد التوسر رموه بتهمة الستالينية . والواقع أنه بقدر ما يبدو التوسر مجدداً في المنهج يبدو « قويم العقيدة » في الأراء .

ومن المؤلفات التي أصدرها التوسر لاحقاً ، قبل أن يصاب في مطلع الثمانينات بنوبة جنون ويقتل زوجته ، لينين والفلسفة (١٩٦٩) ورد على جون لويس (١٩٧٣) ، عناصر لنقد ذاتي (١٩٧٤) . وأخيراً ، ومهما قبل في التوسر ، فإنه يبقى في تاريخ الفكر الفرنسي والأوروبي ذاك الذي أثار من حول كتاباته عاصفة من الردود والردود المضادة لا تجد نظيراً لها إلا في العاصفة النظرية التي أثارتها الوجودية غداة الحرب العالمية الثانية وقد مات منتحراً عام ١٩٩٠.

□ • الفلسفة صراع طبقات على صعيد النظرية ، .
 [لوي التوسر]

□ « إن الموقف الأساسي لالتوسر ، الذي يضع نفسه في سياق فلسفة للتصور لا في سياق فلسفة للإنسان ، هو وراء جميع ضروب سوء الفهم التي ولدتها تصريحاته عن المذهب اللاإنساني النظري لماركس ، . [إميل بوتيجلي]

□ • إن مشروع التوسر لا يعدو أن يكون مشروعاً لتسوية ستالينية محدثة ترمي إلى تحويل الماركسية إلى علم خالص للتاريخ وإلى فلسفة متعالية للمادية الجدلية ... والتوسر هو ، بمفردات هيغلية ، روح الزمن الستاليني ، الروح الذي يحلق ويحوم مثل طائر مينرفا في غسق البيروقراطيين » . [جان - ماري بروم]

ي د إن السيرورة التي اندفع فيها التوسر هي سيرورة إحياء للشكلية في افق المادية بالذات ، . [كاترين كوليو ـ تيلين]

ا د في قلب النظرية الماركسية ، وفي مسار الكانطية المحدثة والوضعية ، يبرز لدى معظم الايديولوجيين في الحقبة بعد الستالينية اتجاه يعمل ، بحجة تحديث الماركسية ورفعها إلى مستوى آخر إنجازات العلم ، على إفراغها من نسغها الشوري

ماختزالها إلى مذهب متعظّم وشكلي للتحليل المجرد . وقد وصل هذا الاتجاه إلى أبعد ما يمكن أن يصل إليه لدى التوسر » . [ك .ناهر]

□ • انطلاقاً من تأمل إبستمولوجي معمق بعيد غاية البعد عن الصيغ الجاهزة للايديولوجيين السوفياتيين ، يأتي التوسر ليفسح في المجال ان لم يكن أمام مصالحة ، فعلى الأقل أمام محاورة مع أبرز تيارات الفكر الفلسفي والعلمي قيد التطور في فرنسا . ولو اقتفينا آثار التوسر لقادتنا بلا خجل كاذب إلى تحليل لاكان النفسي ، وبنيويسة ليفي - ستسراوس ، وابستمولوجيا باشلار وكانغيليم، وإلى أحدث التيارات الفلسفية المتأشرة بنيتشه وهايدغر ، والتوسر، بمقاطعته الجذرية لاونطولوجيات الذات التي سادت بعد ١٩٤٥ ، اظهر مقدرته على التساوق مع عالم فكري اعتبة رتابة العزف على المذهب الانساني وخلبت لبه فتسوحات التقنية وإسقاطاتها واسامته مذاهب الميتافيزيقا الغربية اللامثة الانفاس ، . [جان - ماري فنسان]

□ و إن ضعف التوسر الأساسي يكمن في رفضه التمييز بين المنهجين الجدليين ، المثالي والمادي ، وفي شكوكه حيال الجدل المادي باعتباره جدلًا وهي للهاء ، وفي رفضه الفعلي لكل الجدل لهذه الأسباب ، . [إرنست ماندل]

□ « هل قرأ التوسر الرأسمال حقاً ؟ إنه يعمِل التأمل في مفهوم القراءة بصدد الرأسمال . ولو قرأ الراسمال حقاً لاكتشف أن نص ماركس لا يعرض نفسه على أنه رسالة تتطلب من يفك لغزها ، بل على أنه فك للغز نص هيروغليفي : عالم البضاعة » . [هنري لوفيفر]

□ و يتعقل التوسر كل شيء بمفردات القطيعة .. والحال أن ما ننفيه ليس وجود قطيعة إبستمولوجية بين العلم وبين ما ليس بكذلك ، بل هو أن تكون هذه القطيعة مطلقة ، أي ميتافيزيقية ... وإنها لكذلك لأنها تصادر على أن الانتقال من الايديولوجيا إلى العلم لا يحدث إلا مرة واحدة ، مع أن كل تاريخ العلوم يشهد على أن الايديولوجيا ليست نقيض العلم ، بل ما قبل تاريخه » . [روجيه غلودي]

□ « ليس قوام المعرفة عند التوسر الارتفاع من الميني إلى المجرد ولا معاودة النزول إلى العيني بدءاً

من ذرى التجريد ، بل إنتاج الفكر بدءاً من الفكر » . [برنار اولغارت]

ا د ثمة قطيعة تقضي الضرورة الـماجلة بإجرائها على نص التوسر: من جهة أولى العملية التطهيرية التي نفضت عن ماركس غبار كل الترسبات اللاهـوتية والذاتوية والسيكولوجية والغائية التي تراكمت حول نصه ، ومن الجهة الثانية دعوى العلمية المعقمة التي لا تريد أن ترى ما يدين به نص ماركس نفسه للميتأفيزيقا ، . [جان - ماري بونوا]

□ • إذا كان في مستطاع البنيويين أن يستخدموا التوسر ، فلأن لديه تصميماً على إعطاء الامتياز للبنى على حساب التاريخ ، . [جان بول سارتر]

### السند ، يوهان هاينريخ

#### Alsted, Johann Heinrich

# السيفرون (أو القيفرون)

### **Alciphron**

مدرّس خطابة وبيان إغريقي ، عاش في أواخر القرن الثاني الميلادي ، أي بعد لوقيانوس الشميشاطي الذي مارس تأثيره عليه كما يتضع ذلك من الرسائل(<sup>(ه)</sup>) التي

#### القميون

### Alcméon Alcmaeon

طبيب وفيلسوف يوناني ولد في اقروطونا في القرن السادس ق . م . يقال انه انتمى إلى شيعة الفيثاغوريين . وتعاطى الفلك الفيزيولوجي، وكان ، على ما يقال ، من أوائل من عملوا في تشريح الحيوان والإنسان خصوصاً لمعرفة مركز العقل في هذا الأخير ، واستخلص انه الدماغ .

### القيداماس

#### **Alcidamas**

سفسطائي ومدرِّس بيان يوناني من القرن الرابع ق م ، ولد في إيليا ، وكان تلميذاً لغورغياس وخصماً لإيزوقراطس . كان سفسطائياً خالصاً في تصوره السلبي والنقدي للفل مفة ( « الفلسفة منجنيق موجه ضد القوانين والمؤسسات » ) ، ولكنه يقترب من افلاطون في نفوره من « القول » المكتوب ، وفي دفاعه عن الارتجال ، كما يتضع ذلك من خطابه حبول السفسطائيين() . وهذه الاصداء من محاورة فيدروس الافلاطونية تثبت أن الامركان اخطر في نظره من مجرد خصومة مدرسية ، على اعتبار أن مسألة الخطابة كانت تمثل أهم مشكلة أخلاقية وتربوية وفلسفية في الثقافة الاثينية وبالمقابل ، تنم تصانيف أخرى لم تصلنا لالقيداماس عن توجه مدرسي ، ومنها مديح الموت .

### الكسندر ، صموئيل

### Alexander, Samuel

ولد في ٦ كانون الثاني ١٨٥٩ في سيدني ( اوستراليا ) ، وتوفي في مانشستر ( انكلترا ) في ١٨٥٩ الله المدون ١٩٢١ الله المعاصر الوحيد الذي ينعم ببعض الشهرة . درس في ملبورن أولاً ، ثم في أوكسفورد . وفي عام ١٨٨٢ أصبح معيداً في أوكسفورد ، وفي عام ١٨٩٢ عين أستاذاً في

كتبها. وجهلنا التام بكل ما يتعلق بأحداث حياته لا يمنعنا من تحديد موقع نتاجه الذي ينضوي تحت لواء السفسطائية المميزة للعصر الامبراطوري ( القرن الثاني ) ، إن من حيث اتيكية لغة هذا النتاج - اي من حيث اناقتها التعبيرية التي تميز بها الادباء الاتيكيون في اليونان - وإن من حيث الطريقة التي وصف بها السيفرون المجتمع الاثيني كما كان قبله بخمسة قرون ، مما يكشف فيه عن المؤرخ ومدرًس الخطابة في تميل إلى الفلسفة ولا يحسن الخوض في غمارها : يميل إلى الفلسفة ولا يحسن الخوض في غمارها : تشهد على ذلك المساجلة العقيمة التي شنها ضد ابيقور ( كان رابه فيه مماثلاً للراي الذي ساد عنه في العصر الوسيط ) . والجدير بالذكر ان بركلي اتخذه بطلاً لمحاوراته المشهورة : السيفرون او الفيلسوف الصغير (\*).

### الفاريك ، بروسبر

### Alfaric, Prosper

كاتب فرنسى (١٨٧٦ ـ ١٩٥٥) . درًس تاريخ الأديان في كلية الآداب بستراسبورغ ، واسس حلقة إرنست رينان ، وترأس « الاتحاد العقلاني » . تولى تعليمه الكهنة ليكون بدوره كاهنأ ، لكنه ترك الكنيسة عام ۱۹۱۰ لأسباب عقلية خالصة فقد تأدت به دراساته في تاريخ الأديان إلى مواقع لا تتفق والإيمان المسيحي . نال شهادة الدكتوراه في الفلسفة على أطروحته التطور العقلي للقديس أوغوسطينوس، وعكف على دراسة اصول المسيحية ، ولا سيما مسألة المسيح الذي انتهى إلى نفى وجوده التاريخي، فأنزلت به الكنيسة الحرم الأعظم، وانتمى إلى « الاتحاد العقلاني » عند تأسيسه عام ١٩٣٠ ، وروى قصة تطوره الشخصي في كتابه من الإيمان إلى العقل (١٩٥٥) . وبعد وفاته نشرت له مجموعة من المقالات بعنوان : في مدرسة العقل ، ودراسة ضخمة وإنما ناقصة عن الأصول الاجتماعية للمسيحية . [حاكلين مارشيان]

جامعة فيكتوريا في مانشتسر حيث درُس حتى عام ١٩٢٤ ، تاريخ إحالته على التقاعد . عنوان باكورة اعماله النظام الأخلاقي والتقدم . وقد تأثر بالتيارات الواقعية الانكلو ـ ساكسونية السائدة في عصره ، وعلى الأخص بأعمال ج . أ . مور كما تشهد على ذلك دراسته الأولى: اسس الواقعية (١٩١٤). غير أن واقعیته ، تندرج فی إطار نظریة عامة للتطور ، تماثل مبادئها الاساسية إلى حد كبير المبادىء التي سوف يعرضها كونروي لويد مورغن (٦ شباط ١٨٥٢ ـ ٦ آذار ١٩٣٦ ) في مؤلِّفيه : التطور المنبعث (١٩٢٣) والحياة والعقبل والبروح (١٩٢٦). وينطلق الكسندر ، على غرار مورغن ، من مسلمة تطور غير آلى ، من صبرورة لا تتحقق إلا بقدر ما تنزع إلى خلق اشكال جديدة . وإن الوعى ، بوجه عام ، غير مشروط بترابط صارم بين العلة والمعلول ، بل هو حصيلة فعل جديد وحر منبثق عن تطور زمني . وقد طور الكسندر وجهة النظر هذه ونظمها في مذهب في مؤلفه الأساسى: المكان، الزمان، الالوهية. فصور الواقع النوعية ، أي الأشباء ، هي في ، نظر المؤلف ، تعيُّنات لجوهر مكاني ـ زماني . وإن تصور الكسندر للواقع على أنه حال من أحوال الجوهر يقرَّبه من سبينوزا ، بيد أن تصوره الزماني والمكاني يبعده عنه بالمقابل. وقد كرس الكسندر لسبينوزا على كل حال واحداً من مؤلفاته : سبينوزا والزمن (١٩٢١) . وقد وجدت هذه النظريات ترجمتها على الصعيد الجمالي في آخر عمل كبير خلَّفه لنا الكسندر: الجمال والأشكال الأخرى للقيمة (١٩٣٣) . وقد مارس مذهب الكسندر الفلسفي تأثيره ، وإن على نحو غير مباشر ، في فكر الفريد نورث وايتهد.

# الكسندروف ، غيورغي فيدوروفتش

### Alexandrov, Guéorgul Fédorovitch Aleksandrov, Gueorgul Fedorovich

فيلسـوف ومـؤرخ روسـي للفلسفـة (١٩٠٨ ـ ١٩٠٨)، انتمى إلى الحـزب الشيوعـي منـذ ١٩٢٨، ودرّس في الجامعة عام ١٩٢٨ ، وشغل من ١٩٤٧ إلى

۱۹۵۶ منصب مدير معهد الفلسفة التابع لاكاديمية العلوم، ونال جائزة ستالين مرتين (۱۹٤۲ و ۱۹٤۷). اثار كتابه تاريخ الفلسفة الغربية الغربية (۱۹٤۷) جدالاً كثيراً شارك فيه جدانوف الذي انتقده بقوله: « مهما تكن البواعث التي وجهت المؤلف عندما العدم على استبعاد تاريخ الفلسفة الروسية من التاريخ العام للفلسفة، فإن صمته بصددها يعني موضوعيا إضعاف دور الفلسفة الروسية ويقسم اصطناعياً تاريخ الفلسفة إلى تاريخ للفلسفة الغربية وتاريخ للفلسفة الروسية ... ويديم أمد القسمة البورجوازية إلى ثقافة غربية وشرقية، ويرى في الماركسية تياراً إقليمياً غربياً ». وابتداء من عام ۱۹۰۵ عمل الكسندروف في معهد الفلسفة التابع لاكاديمية العلوم في بيلوروسيا.

# الكسينوس الإيلي

### Alexinos D'Élis Alexinus Of Elea

فيلسوف يوناني من المدرسة المغارية من مطلع القرن الرابع ق . م. تلميذ اوبوليدس الملطي . نقد زينون الكتيومي ، وحاول عبثاً تاسيس مدرسة في اولمبيا .

### الكسييف ميتروفان نيقولابيفتش

### Alexéev, Mitrophane Nicolaévitch Alexeev, Mitrophane Nikolayevich

فيلسوف ومنطيق روسي ماركسي، ولد سنة الماسوف ومنطيق روسي ماركسي، ولد سنة موسكو عام ١٩٤٧، وأشرف فيها على تعليم المنطق البتداء من عام ١٩٥٨، ونال شهادة الدكتوراه في الفلسفة عام ١٩٥٨، وصار أستاذاً منذ عام ١٩٥٨، وانتسب إلى الحزب عام ١٩٤٩، نشر عام ١٩٥٩ في منشورات جامعة موسكو : جدل صور الفكر، وفي عام ١٩٦٠: المنطق الجدلي، وفي عام ١٩٦٠: كيف نفهم المادية الجدلية.

### الكوين

# Alcuin Albinus Flaccus

كاتب لاتيني من أصل انكلو ـ ساكسوني . ثمة إجماع على القول إنه ولد في نورثومبرلند حوالى عام ٧٣٥ ، وإنه توفي في تور عام ٨٠٤ . ما نعرفه عنه يرتبط بحركة تجديد الأداب والفنون التي حصلت في أوروبا الغربية في عهد شارلمان ، وهي حركة قصيرة الأمد جرئ الاتفاق على تسميتها بالنهضة الكارولنجية . امضى الكوين فترة مراهقته في ديريورك حيث حصِّل دراسته الأولى . وفي هذه الفترة على الأرجح قام بأول رحلة له إلى روما بصحبة معلمه البرتوس الذي كان يبحث عن كتب دينية وأعمال كلاسبكية ليعود بها إلى انكلترا . أما حياته العامة ، فلم تبدأ إلَّا في عام ٧٨١ ، بعد أن التقى شارلمان في بارما ولؤح أمام الامبراطور المقبل بإمكانية إحداث تجديد ثقافي في الغرب يمزج بين الدراسات الكلاسيكية والدين « بحيث يصار إلى بعث بهاء أثينا وجلال امبراطورية اوغسطس » . ومن عام ٧٨٧ إلى عام ٧٩٦ ( باستثناء عامين أمضاهما ، بين ٧٩٠ و٧٩٢ ، في خدمة شارلمان الذي أوفده في بعثة إلى ملك مرسية ) لم يغادر بلاط ملك الفرنجة حيث كان يبهر كبار الأعيان بثقافته الواسعة ، ويعمل في تنفيذ خطة إصلاح التعليم التي جيء به من أجلها . وقد تضمنت هذه الخطة ، علاوة على افتتاح عدد من المدارس في الاسقفيات والاديرة وإشراع أبوابها أمام الاطفال كافة ، تأسيس أكاديمية القصر الموقوفة على النبلاء ووجهاء البلاط ، وافتتاح المدرسة التي عرفت بالمدرسة البالاتينية والتي اريد لها أن تكون برسم أذكى شباب الامبراطورية واكثرهم موهبة . وقد والى العمل، اثناء إقامته في البلاط حيث لُقب بفلاكوس البينوس ، في تحرير مؤلفاته التى استحق عليها لقب استاذ الثقافة اللاتينية في الغرب . وقد وجدت الكنيسة فيه مدافعاً متحمساً عنها في مجمع فرانكفورت (٧٩٤) حيث نازل دعاة تحطيم الصور والايقونات . وفي عام ٧٩٦ ترك البلاط ليشرف على إدارة دير سان - مارتن في تورحيث نذر نفسه لإصلاح الخط المستخدم في كتابة المخطوطات . وقد وضع اعمالًا عدة في اللاتينية ،

شعراً ونثراً ، ومنها : اعمال تعليمية (\*) ، اناشيد ، في ملوك كنيسة يورك وقديسها . وقد تولى الراهب فروين فورستر جمع مؤلفاته ونشرها كاملة سنة ١٧٧٧. ثم ادرجها مينيي في تراث آباء الكنيسة اللاتينية ( المجلدان ١٠٠ - ١٠١ ) . [جيورجيو فانتلي] دل نكون إلا مخطئين لو عزونا إلى المعلم الكوين عبقرية لا يظهر اثرها في اعماله . فقد كان شارحاً ولاهوتياً من الطبقة الثانية ، وشاعراً عادياً ، ولم يترك لنا إلاً مساهمات متواضعة في دراسة الفنون

الحرة ... والحق أن عظمة الكوين الحقة تكمن

في شخصه وعمله التمديني أكثر منها في كتبه ».

الكييه ، فردينان

[إتيين جلسون]

#### Alquié, Ferdinand

فیلسوف فرنسی . ولد فی کارکاسون فی ۱۸ کانون الأول ١٩٠٦ . حصل على شهادة التبريز في الفلسفة ، وصار استاذا محاضراً في مونبلييه ، ثم استاذاً لتاريخ الفلسفة الحديثة في السوربون . نشر في عام ١٩٥٥ فلسفة السريالية (\*). فالسريالية عبرت ، كما يقول عنوانا كتابين فلسفيين آخرين له ، عن شهوة الأبدية (١٩٤٣) وحنين الوجود (١٩٥٠) . ويضيف قوله : « إن التجربة السريالية ، التي يتجلى فيها عدم كفاية العالم ، ويتجرد فيها اليومي من صفته الواقعية ، ويبرز إلى النور الإرهاص بالوجود المطلق ، ويأبي المطلب الانساني ، منظوراً إليه في كليته ، أن يُحد أو أن يخان ، لقريبة جداً من التجربة التي كانت مصدراً لكل الفلسفات الكبرى » . وفي رأيه أن السرياليين دلوا العلم على أن له حدوداً تنفتح فيما وراءها ميتافيزيقا عقلانية تحقق توازناً بين حرية الإنسان وقدرته على فهم « نظام مدرك ومقبول من العقل » . وقد نشر، ف الكييه أيضأ المذهب الانساني السريالي والمذهب الانساني الوجودي (١٩٤٨) .

اما في تاريخ الفلسفة فقد أصدر الكيبه الاكتشاف الميتافيزيقي للإنسان لدى ديكارت (١٩٥٠) ، كانط (١٩٦٨) ، مالبرانش (١٩٧٤) ، عقلانية سبينوزا (١٩٨٨). وكانت وفاته عام ١٩٨٥

### المان

#### **Almanne**

لاهوتي لاتيني توفي سنة ٨٨٩ م . تلميذ بعيد لسكوت اريجينا . قال بأن الله فوق الماهية .

### المن ، يعقوب

#### Almain, Jacques

لاهوتي فرنسي كتب باللاتينية (١٤٨٠ ـ ١٥٠٥). من تلاميذ يوحنا ماير . ترك مباحث في المنطق (رسالة النتائج ، ١٥٠٨) وفي الإخلاق ، وفي اللاهـوت المدرسي ، وفي السياسة الكنسية ، وشرح كتاب وليم الأوكامي حول سلطان الحبر الإعظم . كان ذا توجه غاليكاني .

# أليوتا، انطونيو

#### Aliotta, Antonio

فيلسوف إيطالي (١٨٨١ ـ ١٩٦٤). درَّس الفلسفة في جامعتي بادوفا ونابولي، وأكد على قيمة العلم والفلسفة المرتبطة به رأى في التجربة المعيار الوحيد للحقيقة، وفي الله الضامن لوحدة العالم. من مؤلفاته: رد الفعل المثالي ضد العلم (١٩١٢)، النسبية والمثالية (١٩٢٢)، مشكلة الله والتعددية الجديدة (١٩٢٤)، التضحية كمعنى للعالم (١٩٤٢).

# أمادو ليفي \_ فالنسي، ايليان

### Amado Lévy - Valensi, Eliane

فيلسوفة ومحللة نفسية فرنسية، ولدت عام ١٩١٩، ودرست علم النفس في السوربون، ثم هاجرت إلى فلسطين لتدريس الفلسفة في جامعة بار إيلان الاسرائيلية منذ عام ١٩٦٩. تفكيرها الفلسفي يحمل بعمق سمة الروحانية اليهودية وتدور

مرضوعاته حول الوجود والمعرفة والزمان والذاتية والاتصال والحوار والحب والسلام. من مؤلفاتها المكتوبة كلها بالفرنسية: مستويات الوجود والمعرفة والشر (١٩٦٣)، الحوار التحليلي النفسي (١٩٦٣)، الرمن في الحياة النفسية (١٩٦٥)، الجذر والنبع: محاولات في اليهودية (١٩٦٨)، طبيعة الفكر اللاشعوري (١٩٨٨)، الى يسار امتحان ابراهيم الحادي عشر (١٩٨٨)، إلى يسار الرب: الوهم الايديولوجي (١٩٨٧)، يعقوب، ردعلى يونغ (١٩٩١)،

# أماسفاتى

#### Umåsvåti

فيلسوف هندي من المدرسة الجاينية من القرن الأول الميلادي. قال من منظور اثنيني بوجود عدة كيانات جوهرية غير ذرية وغير روحية ، كوسط الحركة ووسط السكون اللذين تتواجد فيهما الأشياء. وذهب أن المكان والزمان جوهران واقعيان يؤلفان هما ايضاً وسطين ضروريين للأشياء. ومن منظور اثنينية النفس والجسم ، أضاف إلى سلسلة حواس الجسم الخمس سلسلة مشابهة من حواس روحية هي أداة النفس في المعرفة. وقسم بالتالي الإدراك إلى إدراك مباشر ، وهو إدراك الحواس الجسمة مباشر ، وهو إدراك الحواس الجسمة .

# أمبروسيوس ، القديس

### Ambroise, Saint Ambrosius, Saint

اسقف ميلانو . ولد بين ٣٣٣ و ٣٤٠ م في تريفن في اغلب الظن، ومات في ١٧ كانون الثاني ٣٩٥ م في ميلانو . نشأ في اسرة نصرانية شديدة الورع . ولكنه لم يقبل المعمودية إلا عام ٣٧٤ عندما اختاره الميلانيون ، وكانوا منقسمين بين حزب وثني وحزب نصراني ( وكان هؤلاء بدورهم منقسمين بين آريوسيين وقويمي عقيدة ) ، ليكون اسقفاً عليهم . وبعد ارتدائه على هذا النحو الثرب الكهنوتي ، وزع املاكه على الكنيسة

والفقراء ، وكرّس حياته لممارسة وظيفته بإخلاص ودبلوماسية معاً . وما انفك يراكم المعارف ، فيطعُم الثقافة الكلاسيكية التي تلقاها في اثناء دراسته في روما بالمنجزات الجديدة للمسيحية ، محققاً توازناً متساوقاً بين تعليم الماضي وتعليم الحاضر .

عاد إلى مصادر المأثور الشرقي ، وكافح الوثنية ، وكتب ضد الاريوسيين رسالة في تجسد الرب ، وحدد في مؤلَّفه اللاهـوتي ، في الايمان<sup>(\*)</sup> ، المبادىء الأساسية التي ينبغي أن تقوم على أساسها العلاقات بين الكنيسة والدولة . ومن مؤلفاته التي أملاها عليه تفانيه في أداء وظيفته الاسقفية : في واجبات رجال الدين ، وفي العذارى . وله أيضاً شروح على الكتاب المقدس : زلة عذراء مكرسة ، في الاسرار ، المبطارقة ، الخ . [غييسبي لاتزاتي]

□ « عندما نقرأ كتابات أمبروسيوس اليوم نجدها أدنى أهمية من كتابات القديس أوغوسطينوس أو القديس ييرونيموس . فهو لا يحوز لا عمق الأول ، ولا خيال الثاني أو مقدرته العلمية » . [ب . دي لابريول]

أمبير ، اندريه ـ ماري

### Ampère, André- Marie

فیلسوف وعالم فرنسی ، ولد فی لیون فی ۲۲ کانون الثاني ۱۷۷۰ ، وتوفي في مرسيليا في ۱۰ حزيران ١٨٣٦ . كان والده من التجار ، وقد أمضى طفولته الأولى في قرية تقع على مقربة من مسقط رأسه ، حيث كان ذووه تملكوا ارضاً وداراً . كان ذا ذكاء خارق ، وقد تكفل بتنشئة نفسه بنفسه باتباعه المجرى العفوي لأفكاره . وطالع وهو لم يزل في السادسة عشرة من العمر أعمال العديد من المؤلفين اليونان واللاتين في نصوصها الأصلية . أما الرياضيات فكانت معرفته بها تضاهى معرفة انسان قضى عمراً بأكمله في دراستها ، وفي الوقت الذي كان يستغرق في دراسة الجبر ، كانت مخيلته تنطلق وتتمخض عن قصائد سياسية ، وعن أعمال مسرحية ، بل عن ملحمة عن كريستوف كولومبس . وكان يتمتع ، علاوة على ذلك ، بذاكرة خارقة: فقد طالع في شبابه الموسوعة(\*) فانحفرت في ذاكرته بحيث ظل قادرا على تلاوة مقاطع طويلة منها

في شيخوخته ، بدون أن يغفل عن كلمة واحدة . في عام ١٧٩٢ ، وضع مشروع لغة كونية بهدف تدعيم أسس السلام وركائزه . وفي بحر العام عينه فقد والده : فقد وجهت إلى هذا الأخير تهمة معاداة الثورة واعدم على المقصلة. وكانت صدمة أمبير قوية حتى كاد أن يفقد صوابه . لكن الرغبة في الدراسة عاودته مجدداً ، واستأنف ابحاثه في ميادين شتى . بعد بضع سنوات (۱۷۹۹) ، تزوج في ليون من فتاة فقيرة ، جولي كارون . واضطر إلى اعطاء بعض الدروس الخصوصية لتأمين قوت يومه . وفي عام ١٨٠١ ، حصل على كرسى الفيزياء في مدرسة بورغ المركزية . وفي هذه البلدة كتب اول أعماله الهامة : تأملات في نظرية القمار الرياضية (١٨٠٣) . وقد لاقى هذا الكتاب رواجاً كبيراً انعكس ايجاباً على أمبير الذي حصان على منصب معيد في معهد الفنون المتعددة (البوليتكنيك) في باريس (١٨٠٤). وما فتىء نجمه ، مذَّاك ، فى تصاعد مطرد : فقد عين عضواً مستشاراً في الفنون والمهن (١٨٠٦) ، ثم مفتشاً عاماً للجامعة (١٨٠٨) ، فأستاذاً للتحليل في المعهد المتعدد الفنون (١٨٠٩) ، فعضواً في معهد فرنسا (١٨١٤) ؛ ولم يمض وقت طويل حتى اصبح عضواً في معظم جمعيات اوروبا العلمية . بيد ان هذه الألقاب والوظائف كانت تربكه ، ولم يكن يشعر بالراحة إلا في مختبره الصغير الكائن في شارع فوسيه \_ سان \_ فيكتور . ومن هذا المختبر خرج واحد من أهم اكتشافات العلم الحديث: الكهرطيسية. فانطلاقاً من واقعة رصدها العالم الفيزيائي الدانماركي أورستد ، لاحظ أمبير (١٨٢٠) أن التيارات الكهربائية تؤثر في بعضها بعضاً . ومن منطلق هذه الفكرة أصدر ، بعد ثلاثة أعوام ، الكتاب الذي دان له بشهرته الخارقة : مذكرة حول النظرية الرياضية للظاهرات الدينامية الكهربائية ، مستنتجة من التجربة وحدها (١٨٢٣) ، ولم يكن أمبير على صلة وثيقة بالعلماء فحسب ، وإنما أيضاً بالمفكرين والكتَّاب ؛ كما انه لم يترك حقلاً من حقول المعرفة البشرية إلا وأبدى عن اهتمام به : بدءاً بالعلوم الطبيعية وانتهاء بالفلسفة . وفي أواخر حياته اجترا على الشروع بعمل جبّار ، صدر في عام ١٨٣٤ : محاولة في فلسفة العلوم، أو عرض تحليلي لتصنيف طبيعي للمعارف البشرية كافة(\*).

الهيزيائي الكبير يقدم لنا ، في درجة اعلى بكثير من باستور ، مثالاً على رجل علم اصيل هو الوقت نفسه مؤسن كبير . ولن نستطيع أن نفهم هذه الازدواجية الغريبة ، هذه القدرة على الاستدلال المنطقي الصارم من جهة ، وهذا النزوع إلى اللاعقلانية المسرفة إلا إذا طبقنا على امبير القولة الشهيرة : إنني اسكن في مبنى من طابقين ، لواحدهما الايمان وللأخر العلم ، ولا اتصال بين الاثنين » . [بيير روسو]

### إمرسون ، رالف والدو

#### Emerson, Ralph Waldo

كاتب وفيلسوف أميركي شمالي . ولد في بوسطن (ماساشوستس) في ٢٥ أيار ١٨٠٣ ، ومات في كونكورد ( نيو همشاير ) في ٢٥ نيسان ١٨٨٢ . تحدر من أسرة من أوائل المستوطنين الطهرانيين ومن سلالة طويلة من رجال الدين الذين كان المذهب المسيحي يتجرد بالنسبة إليهم شيئاً بعد شيء من جوهره وشب عن الطوق في وسط فقير ، وإنما محتشم ومثقف . وكانت خالته هي أول من تعهده بالتربية ، ثم استكمل تعليمه في جامعة هارفارد . وإلى سني الجامعة تلك يعود زمن يومياته الأولى \_ انظر السيرة الذاتية طبقاً ليومياته الحميمة (\*) \_ التي سيودعها ، طوال حياته ، تفاصيل اتصاله اليومي مع ذاته ، والتي سيستمد منها مادة عدة مؤلفات له .

كان إمرسون الشاب بطبعه استبطانياً ، تتأكله وساوس وشكوك ؛ وقد كسب رزق يومه أول الأمر باحتراف التعليم، ثم دخل السلك الكهنوتي في بوسطن . ومما زاد شكوكه استفحالاً نزعة ريبية فطرية واستقامة فطرية هي الأخرى حالتا بينه وبين تسكينهما بالاعتماد على العقائد . وإلى هذه الهواجس انضاف عبء البؤس والمصائب والأمراض . وقد تزوج عام ١٨٢٨ ، وترمل بعد تسع سنوات .

لقد دخل نضوج إمرسون طوره الحرج سنة ١٨٣٢ حينما اعلم القس الشاب ، صادعاً بأمر صوت داخلي ، رعايا الابرشية انه لن يستطيع مذاك فصاعداً ، وعن إيمان عميق، أن يقيم طقس القربان المقدس . وإذ قر

قراره على استعادة حرية التفكير بأي ثمن ، رفض بلا مساومة مساعدة السلطة الكهنوتية ، ولم يأخذ إلا بالنصائح التي أملاها عليه حدسه الشخصي ، فتنازل عن منبره ، وركب البحر ، وهو في الثلاثين من العمر وفي صحة موهنة ، إلى أوروبا بحثاً عن ذاته .

مارست عليه أوروبا تأثيراً شافياً . وعندما قفل راجعاً إلى بلده ، بعد عام واحد ، كان قراره مبرماً . فقد توطن في كونكورد ، القرية التي اسسها اسلافه المنشقون عن الانغليكانية ، والتي ستصبح ، تحت إشرافه ، مركز ما سمى بالنهضة الأميركية . وابتنى لنفسه فيها منزلًا ، وتزوج مرة ثانية ، وانجب من زوجته اولاداً ، وجمع راسمالًا فكرياً ، وتعلم كيف يعيش في تفاهم وثقة (ربما كانت ثقة مسرفة) مع تأملاته الروحية . واستطاع ، وهو محاط بوداعة بيتية بمختلف أشكالها \_ سلفية ، عائلية ، فكرية \_ أن يرقى بذهنه ، الذي كان على قدر من البرودة واللاانفعالية ، إلى ذرى شاهقة وهادئة ، وهذا بدون أن يساوره أبدأ شعور بمدى فداحة الأخطار التي قد تتهدده، وبدون أن يتفكر أبدأ باحتمال وجود هُوى فاغرة تترصده . والحق أن امرسون كان يتصور الكون بحيرة ساكنة من بحيرات نيو إنغلند التي ترتفع منها ، في ساعات الصباح الربيعية البليلة ، مزق من الضباب . فلو ألقى فيها حصاة لانداحت فوق صفحة الماء دوائر متحدة المركز ، تتسع وتتسع لتلامس أطراف الأبدية .

في الطبيعة(\*) عرض ، عام ١٨٣٦ ، مبادئه الفلسفية الأولى : التلاحم الحميم للكون ، ملاء الذهن الفردي وتساوقه ، التطابق الرمزي بين القوانين الطبيعية والقوانين الأخلاقية . وفي العام التالي طوّد ، في محاضرة بعنوان الطالب الأميركي ، تلك المبادى في إطار ما كان في الواقع إعلاناً بالاستقلال الفكري ، لا بالنسبة إليه هو وحده ، بل كذلك بالنسبة إلى وطنه ، بحيث صار إمرسون ، بعد نشر المقالات(\*) في مجلدين في ١٨٤١ و ١٨٤٤ ، أهم شخصية في مجلدين في ١٨٤١ و ١٨٤٤ ، أهم شخصية في تركيب أمثل ، على اسس طهرانية ، لحاجات أميركا وأمالها وصبواتها ومثلها العليا في القرن التاسع عشر . ولقد صار ، فضلاً عن ذلك ، الكاهن الأكبر للمذهب العلائي ، ولكن يانكيته حفظته في الوقت نفسه من الضياع في متاهات شطحات رسل الحركة الثانويين :

فقد كان إمرسون يملك ، على الرغم من « مثاله » ، الحس السليم لساكن نيو \_ إنغلند . وكان المذهب المنهجي ، على مثاليته ، يتعارض مع اقتناعه الراسخ بأن العقل لا بد أن يكون حراً ليقفز ، في كل لحظة ، إلى حيث يتراءى له أنه مدرك بصيصاً من الحقيقة في ذاته ( تضارع بروتستانتية إمرسون ، في بعض نقاطها ، بروتستانتية أدريه جيد ) .

قصد إمرسون أوروبا مرة ثانية ، وعاد من إحدى رحلاته بكتاب بعنوان النفس الانكليزية (\*) ، وفيه طبق على مؤسسات شعب بعينه وعلى تقاليده وأعرافه حضور البديهة وسرعة الملاحظة النافذة المستمدة من تألف مديد مع ظاهرات الخيال الأخلاقي . ثم طور دراسة القيم الأخلاقية التي يحسن تمييزها في مختلف ضروب السلوك البشري في كتابه رجال تعثيليون (\*) . وقد أبدعت قريحته مؤلفات أخرى ، ومنها مسلك الحياة ، والمجتمع والوحدة (\*) ، لكن التعب جاءمع الشيخوخة ، وتأدى أفول الطاقات الجسدية في الوقت نفسه إلى انحطاط في القدرات العقلية .

كان آخر مؤلَّف فكر فيه ، التاريخ الطبيعي للعقل ، مجرد مشروع في راسه حينما حضرته الوفاة . [ستانلي غيست]

□ « لقد حمل إلينا الحياة ». [جيمس لويد]

□ « افرضوا أن جوهر كتبه جرى هضمه وتمثله وصار كيلوساً دائماً للطبع الأميركي ؛ فإلى أي شعب مغسول وصفائي ، وإنما شاحب وعاجز ، سنتحول ! » . [والت ويتمان]

🗆 د انت عصر جدید ، یا سیدي ... ، . [کارلایل]

□ د عندما ننتقل من كتبه إلى الحياة، نكتشف انه لم يدخل قط في الواقع ... فمؤلفاته اشبه بفقاعات صابون ؛ فهي تعكس وتعظم كل جمال ؛ وهي تبهر وتشكّل الحس الجمالي ؛ ولكن لا يمكن أن تفيد في أية غاية عملية وعينية . فعند التماس مع الأصابع البشرية تتبخر » . [ج . هاوثورن]

ا د إن العقل ، اكثر من أي شيء آخر ، هو الذي يبقي إمرسون على اتصال بالصبوات الغالبة في عصره ، . [ف ، موريلي أوف بلاكبورن]

🗖 و كان إمرسون أبرز أصحاب مذهب التعالى .

وقراءاته لأفلاطون وافلوطين عززت نزوعه إلى المثالية ... وكان يعلن ، اكثر مما يبرهن ، عن مذهب في الطبيعة مضاد للمادية ينكر كوسمولوجيا نيوتن والمذهب الحتمي الذي كان يسود الاعتقاد بأنه قرينها الذي لا يفارقها». [هاري باروز أكتن].

# امونيوس، الملقّب بالمصري

#### **Ammonius**

فيلسوف يوناني أفلاطوني من القرن الأول. كان معلّم فلوطرخس، وهو من أخذ بيده إلى الرياضيات والفلسفة والديانة المصرية. وقد عهد إليه في بعض محاوراته بالدور الذي يضطلع به سقراط في محاورات أفلاطون.

### امونيوس ساكاس

#### **Ammonius Saccas**

فيلسوف ولد في الاسكندرية نحوعام ١٧٥ وتوفي فيها عام ٢٤٢ م . لقب به و ساكاس ، أي الحمال ، لأنه عمل أولاً حمالاً ثم علم نفسه بنفسه . أسس المدرسة الافلاطونية المحدثة في الإسكندرية . وكان من تلامذته أفلوطين ولونجينوس .

□ « لا يمكن أن نقرر أن أمونيوس كان فيثاغورياً (بسبب السرية التي كان يفرضها على تلاميذه) أو ساحراً أو حتى متصوفاً . ولكن من المحقق أنه لم يكن من النظريين الخلص . فقد كان استاذاً للحياة الروحية ، علم فن تطهير النفس وطريقة الاتحاد بالالوهية » . [جان ترويار]

# امونيوس هرميا

#### **Ammonius Hermiae**

فيلسوف أفلاطوني محدث من القرن الخامس الميلادي . دُرَس على ابروقلوس في اثينا . وخلف هرميا ، أباه ، على زعامة مدرسة الاسكندرية ، له

شروح باليونانية على فلسفة أرسطو وعلى ايساغوجي(\*) لفورفوريوس . واشتهر أيضاً كفلكي ورياضي . وكان من تلاميذه يوحنا النحوي .

### امير حسين ميبدى

### Amîr Hossayn Maybodî

فيلسوف من التيار الإشراقي . ولد في مَيْئد قرب شيراز ومات سنة ٩٠٤ هـ / ١٤٩٨ م او ٩١١ هـ / ١٤٩٨ م . ١٠٥ م . ١٠٠٥ م . كان من تلاميذ جلال الدين الدواني ، وترك زهاء عشر مصنفات ، واحد منها عن كتاب الهداية لاثير الدين الابهري، وآخر عن ديوان الإمام الاول، ضمنهما عرضاً للموضوعات الكبرى في الميتافيزيقا والتصوف .

#### اناخارسيس

#### **Anacharsis**

فيلسـوف مـن أصـل سقيتي مـن القـرن السادس ق . م . قتل بتهمة الكفر ، ويُعد رائد المدرسة الكلبية . يقال إنه اخترع دولاب الفاخوري .

# إنباذوقلس الاغريغنتي

### Empédocle D'Agrigente Empedocles Of Agrigentum

فيلسوف يوناني ولد نحو ٤٩٧ ق م في اغريفنتا وكانت في حينه من اهم مدن العالم الاغريقي ( ٨٠٠٠٠ نسمة ) من اسرة ارستقراطية غنية ، وذاد دوماً وحتى النَفَس الأخير عن قضية الديموقراطية ، ورفض المَلَكية التي عرضها عليه أبناء مدينته ، مؤثراً بساطة الحياة الخاصة .

وضع معرفته بالطبيعيات وروحه الخلاق في خدمة مدينته وصقلية بأسرها: فقد جفف ضواحي سالينونتا ، التي سممها نهر موحل ، محولاً على نفقته مجسرى نهرين مجاورين ؛ وحيد تأثير الرياح الموسمية ، الشديدة الضرر بالزراعة ، بأمره بسلخ

جلود الحمير وبتعليقها في اعالي الجبال ؛ وانقذ من الموت امراة بقيت ثلاثين يوماً بلا تنفس ولا نبض ظاهر ؛ وتذكر له حوادث اخرى كثيرة وضع فيها قدراته في خدمة مواطنيه .

يلوح أنه أرسل ، نحو ٤٤٠ ، في مهمة ، فطاف بباقي أرجاء صقلية ، وزار اليونان الكبرى والبيلوبونيز ، وربما وصل إلى أثينا . ولم يعد قط إلى أغريفنتا ، إذ صدر بحقه حكم بالنفي . وتحيط عدة خرافات بحادثة موته عام ٤٣٠ ق . م . ومنها خرافة تقول إنه رمى بنفسه في الإتنا ليوحي للناس بأنه صار إلها ، لكن البركان عاد فلفظ فردة من نعليه البرونزيين ، فهتك الستر عن الخدعة .

يلمح إنباذ وقلس بنفسه في التطهرات (\*) إلى اصوله الإلهية : « يا أصدقائي ، يا ساكني المدينة الكبيرة ... لقد جئت بينكم متحرراً إلى الأبد من الموت ، إلهاً خالداً يبجله الجميع ... وحالما كنت ادخل مع عبادي إلى المدن الزاهرة ، كان الـرجال والنساء يغمرونني بالتكريم ، ويسيرون في ركابي في جموع لا يحصى لها عد ، يسألونني عن الدرب الذي يفضى إلى الربح ، او يطلبون إلى أن أتنبأ لهم . وأما أولئك الذين كانت تحز فيهم سكاكين الألم منذ بعيد الأزمان فكان رجاؤهم ان يفوزوا منى بالكلمة الشافية للأدواء كافة ، . وفي قصيدة أخرى بعنوان في الطبيعة(\*) ، يخاطب إنباذوقلس تلميذه بوزانياس بالقول: « كل الأشربة التي تبرىء من المرض والشيخوخة تعلمها ... والرياح العاتية ، التي لا تعرف الكلل عندما تهب فوق الأرض فتجتاح المساحات المفلوحية ، ستروضها ؛ ومن جديد ، وحسب مشيئتك ، ستعيد الأنسام العليلة الكلية النفع . وستعطى الورى ، بعد المطر الأدكن ، الجفاف المفيد ، وبعد الصيف القاحل ، المياه الخصبة ، مقيتة الشجر ومواسم الحصاد القادمة . ومن دار الظلمات سترجع نفس الميت ، .

إن مذهب إنباذوقلس ـ ومنه يغرف مادة اشعاره ـ يتسم دواماً بذلك الطابع الملحمي والملهم حتى عندما يتضمن بعض التفاصيل العلمية . وكذلك أمر نظريته في نشأة الكون ، حيث تتصارع إلى ما لا نهاية العلتان اللتان تسوسان الكون ، وهما الكره والحب ، فتتأديان بالتناوب إلى الانفصال والاتحاد بين العناصر الاربعة الاساسية ، وهي النار والهواء والتراب والماء ، وفق

انتستانس الأثيني المهام الأثيني المهام الأثيني المهام المه

ادوار محتومة . أما نظريته في نشأة الحيوان ففي منتهى الغرابة ؛ وهي تتخيل ، في طور بعينه من الحياة فوق الأرض ، وكثرة من رؤوس بلا اعناق ، وانرعا منفصلة أجسامها ، بلا اكتاف ، واعيناً بلا اقحاف » . وبموجب نظريته في النفوس ، اخيراً ، فإن الأرواح تُجبر على الهيمان هنا وهناك لعشرات الألوف من السنين ، بعيداً عن الفردوس الذي قدمت منه ، وعلى لبوس مختلف الأشكال الفانية قبل أن تتوصل الى التطهر. [كوانتينو كاتوديلا]

□ « يقول نيانتس القيزيخي إنه عندما بدات تظهر [في اغريفنتا] علائم الطفيان الأولى ، اقنع إنباذوقلس الأغريفنتيين بالتوقف عن مشاحناتهم الحزبية ، "وباتباع سياسة مساواة » . [ديوجانس اللايرتي] □ « كان يرتدي ثياباً من الأرجوان بحزام من الذهب ، وينتعل نعلين من البرونز ، ويضع تاجاً دلفياً . وكان يرسل شعره ، ويسير في ركابه عبيد، ولا يفارق وجهه الوقار . فمن يالقيه يحسبه ملكاً » . [فافورينوس]

□ « شاعر أكثر منه فيلسوفاً حقاً » . [هيغل]

□ « طبيب أو ساحر ، شاعر أو خطيب ، إله أو بشر ، عالم أو فنان ، رجل دولة أو كاهن ، فيثاغورس أو ديموقريطس ، هو دوماً سابح بين الاثنين » . [فيتشه]

 الحقيقة هي أن إنباذوقلس لم يكن رجل دولة فحسب ؛ بل كان فضلاً عن ذلك ، وإلى حد بعيد ، دجالاً » . [ج . بورنيه]

□ « مذهب إنباذوقلس تركيب متردد ومبهم ، تطفح منه هنا وهناك نظرات تفصيلية مثيرة ، ولكن لا تهيمن عليه أي وجهة نظر عليا، وكان اكثر تأججاً بالعاطفة من أن يكون منهجياً ». [ل . روبان]

### انتستانس الأثيني

### Antisthène D'Athènes Antisthenes Of Athens

فيلسوف يوناني . ولد في اثينا نحو ٤٤٤ ، ومات في عام ٣٦٥ ق . م . كان تلميذاً لمعلم الخطابة غورغياس ، وصديقاً حميماً لسقراط ، واستاذاً

لديوجانس. انتقد افلاطون على نظريته في المُثل، وعُد فيما بعد مؤسس المدرسة الكلبية التي طورت التعاليم السقراطية . كان ذا اتجاه سفسطائي في النقاش ، وازدرى الرياضيات وعلم الفلك ، وقدم الأخلاق العملية على المعرفة النظرية . وكان البند الأول في لائحة ما وصلنا من اقواله : « الفضيلة يمكن تعلمها » و « الفضيلة في الافعال ، ولا حاجة بها إلى الخطب المطولة أو العلوم » . فهو إذن مؤسس طريقة في الحياة ، وهي ما عُرف فيما بعد بالكلبية ، التي تزدري المواضعات الاجتماعية والفروق الطبقية وتشيد بالحكمة أو الحصافة ، وتضع قانون الفضيلة فوق كل بالحكمة أو الحصافة ، وتضع قانون الفضيلة فوق كل قانون ، ولا تراعي في الحق ثرياً أو ملكاً.

□ « عندما يقول انتستانس أن الفضيلة لا تحتاج إلى حجج أو تعاليم ، ينسى أنه عن طريق تكوين عقله تحديداً اكتسب هو نفسه هذا الاستقلال العقلي » . [هيغل]

# انتيباتر الطرسوسي

### Antipater De Tarse Antipater Of Tarsus

فيلسوف يوناني رواقي من القرن الثاني ق . م . خلف خريزيبوس على زعامة المدرسة الرواقية ، وخلفه بدوره باناتيوس نحو ١٢٩ ق . م . الح بقوة على ضرورة الاختيار وموجباته بالتعارض السافر مع لاابالية ارسطون ، وعرف الاخلاق بانها : « أن يحيا الإنسان باختياره ما يوافق الطبيعة وبانتباذه ما يعاكسها » . وقد دارت بينه وبين ديوجانس البابلي مساجلة طريفة حول مسالة ضميرية : فعلى فرض أن تاجراً جاء بشحنة قمع الى رودس في زمن مجاعة ، وعلى فرض أنه كان يعلم ان مراكب أخرى ستصل ، فهل يجوز له أن يكتم الأمر ليبيع قمحه بثمن أغلى ؟ وقد كان رأي ديوجانس أنه لا يتعين على التاجر أن ينبس ببنت شفة لأنه أن ينتهك بذلك أي قانون موضوع ؛ أما أنتيباتروس فقد ذهب إلى أن من واجب التاجر أن يعلن الأمر ، لأن غريزتنا الاجتماعية تحضنا على أن نفعل كل ما فيه للبشر نفع .

### انتيباتر القورينائي

### Antipater De Cyrène Antipater Of Cyrene

فيلسوف يوبناني من المدرسة القورينائية من القرن الرابع ق . م. كان من تلاميذ ارستبوس القورينائي ، وكان من تلاميذه بدوره أنيقارس وهجسياس الملقب بمستشار الموت .

### انتيرو دى كوانتال

#### **Antero De Quental**

فيلسوف برتغالي (١٨٤٢ ـ ١٨٩١) قام بجهد لإيجاد جواب تركيبي فلسفي لنقائض: العلم / المحلق، العقل / القلب. من مؤلفاته: فلسفة طبيعة الطبيعيين (١٨٨٧).

### إنجل ، جان جاك

### Engel, Jean- Jacques

فيلسوف وناقد وروائي الماني ( ۱۷٤۱ ـ ۱۸۰۲ ). اشتهر بوجه خاص كمنظر اخلاقي شعبي لعصر الأنوار ( فلسفة للعالم ، ۱۷۷۰ ـ ۱۷۷۷ ؛ مرآة الأمراء ، ۱۷۹۲ ) .

### انجلز ، فريدريش

### Engels, Friedrich

ولد في بارمن في ٢٨ تشرين الثاني ١٨٢٠ ، وتوفي في لندن في ٥ آب ١٨٩٠ . كانت اسرته تعتنق المذهب اللوثري ، وكان والده صاحب مصنع نسيج ؛ وقد غدا انجلز، في سن مبكرة ، من الأنصار المتحمسين للهيغلية اليسارية ، ذات النزعة الكمونية والمناهضة للاهوت . أصبح بعد ذلك اشتراكياً ، وتعرف إلى كارل ماركس في عام ١٨٤٤ . ولما اكتشفا أوجه التقارب في

تطورهما الفكري ، ارتبطا بأصرة صداقة ما ونت تتوطد مع مر الأيام بفعل نضالاتهما ونشاطاتهما السياسية والعلمية المشتركة . كتب انجلز بادى و ذى بدء عناصر نقد للاقتصاد السياسي (١٨٤٤) روضع الطبقة العاملة في انكلترا (١٨٤٥) . ثم تعارن مع ماركس في وضع كتابهما الفلسفى مالسياسي ، الاسرة المقدسة (\*) ، الصادر عام ١٨٤٥ ، وفي صياغة بيان المحزب الشبيوعي(\*) الصبادر عام ١٨٤٨ ، وفي الإعداد لكتاب الراسمال(\*) . وفيما يتصل بالكتاب الأخير، وضع انجلز في تصرّف صديقه تجربته الشخصية في حقل الصناعة ؛ كما أنه تولى اصدار جزئيه الثاني والثالث بعد وفاة ماركس. وفي عام ١٨٧٨ ، أصدر انجلز الرد على دوهرينغ(\*) ، الذي تضمن فصلاً كتبه ماركس . وفي هذا الكتاب ، الذي كان عنوانه الأصيل السيد ي. دوهرينغ يقلب العلم ، والذي لم تكن المساجلة فيه ضد دوهرينغ أكثر من ذريعة ، عرض إنجلز المذهب الفلسفي والتاريخي للمادية التاريخية والجدلية . وثمة فصول ثلاثة من هذا الكتاب ، الذي أضحى اليوم منسياً ، نشرت على حدة في عام ١٨٨٣ على شكل كرّاس اعيد طبعه غير مرة تحت عنوان: تطور الاشتراكية . من اليوطوبيا إلى العلم . حتى عام ١٨٧٠ ، حرص إنجلز ، المقيم في مانشستر ، على تبادل الرسائل يومياً مع ماركس ، المقيم في لندن ؛ وهكذا انقاد إلى الاهتمام ، على نحو غير مباشر في البداية ، بالأممية الأولى . وبعد عام ١٨٧٠ ، اهتم بها بمزيد من الفعالية ، كما وطد صلاته مع الحركة الاشتراكية \_ الديموقراطية الألمانية . وبعد عام ١٨٨٠ ، أصدر عدداً من المؤلفات النظرية ـ التاريخية ، ومنها اصل الاسرة والملكية الخاصة والدولة(\*) ، الذي صدر عام ١٨٨٤ ، ولودفيغ فيورباخ ونهاية الفلسفة الكلاسبكية الألمانية(\*)، الصادر عام ١٨٨٨ . كما انه كتب أيضاً عدداً كبيراً من المقدمات : مقدمات لطبعات جديدة لبيان الحزب الشيوعي ، وللطبعات الفرنسية والالمانية لكتابات ماركس حول حرب ١٨٧٠ الألمانية \_ الفرنسية وعامية باريس ، الخ . ولم تكن أهمية هذه المقدمات تاريخية فحسب ، وإنما سياسية أيضاً : فقد حاول فيها أن يعيد إلى الحركة الاشتراكية \_ الديمقراطية الالمانية والحركة العمالية والاشتراكية الاممية الروح الثورية

أنجلو داريتزو

والواقعية الأصلية ؛ كما رمت هذه المقدمات إلى الربط بين المأثور السياسي ـ الفكري لمرحلة ما قبل عام ١٨٤٨ ( بما فيه المأثور الهيفلي ، وهذا على الرغم مما أبداه انجلز من اهتمام بالوضعية ، كما يشهد على ذلك نشره الأطروحات ماركس الإحدى عشر عن فيورباخ ، وهي عبارة عن ملحق لمؤلفهما المشترك الايديولوجيا الالمانية(\*) الذي كان ماركس وانجلز انجزاه منذ عام ١٨٤٦ وإن ظل غير منشور حتى عام ١٩٣٢ ) وبين إيديولوجيا الحركة الاشتراكية وممارستها في المرحلة التاريخية الجديدة . هذا النشاط المنتظم ، السياسي الطابع ، الذي بذله انجلز بصفته مرشداً للحركة الاشتراكية والأممية الثانية، لم يقلل إطلاقاً من اهتمامه الاساسى بالدراسات الفلسفية الخالصة ؛ ففي عام ١٩٣٥نشر له كتابه جدلية الطبيعة (\*) الذي كان رد فيه على الاشكالية الفلسفية الوضعية ، وحاول أن يرسى أسس تركيب للفكر العلمي . ومشاركته المباشرة في الانتفاضات الثورية الألمانية بين عامى ١٨٤٨ ـ ١٨٤٩ حدت به إلى الانشغال بالجانب العسكري للحياة السياسية ؛ وقد ظل يعير المسائل العسكرية جانباً من اهتمامه حتى بعد عام ١٨٧٠ حينما تخطت التقنيات الجديدة الحل الانتفاضى للصراع السياسى؛ وقد كتب عدداً من الدراسات حول الحملات الايطالية لعامى ١٨٥٩ ـ ١٨٦٠ ، وحول الحملة الفرنسية لعام ١٨٧٠ ـ ١٨٧١ . وفي عام ١٩٥٠ ، صدرت بالفرنسية مراسلات فردريك إنجلز مع كارل ماركس وعدد من القادة الاشتراكيين ، وتؤلف هذه المراسلات الجزئين الأول والثاني من الأعمال الكاملة لانجلز . [دليو كانتيموري]

□ د في السبعين ... كان لا يزال يبدو شاباً في مظهره : بيد أنه أكثر شباباً بعد مما يظهر : إنه الإنسان الأكثر شباباً الذي قدر لي أن أعرفه » . [ اليونور ماركس]

□ • باستثناء ماركس ، فإن ما من شخص مارس على الحركة الاشتراكية ـ الديمقراطية الاممية التأثير الذي مارسه عليها فردريك انجلز ، . [كارل كاوتسكي] □ • لقد عني انجلز ، حتى اكثر من ماركس ، ببيان القيمة الكلية للمادية الجدلية من حيث هي منهج للفكر نقدي وبناء في آن معاً ، . [إرنست كاهان]

□ « كان انجلزيرى أن من الحقائق المكتسبة نهائياً

الموقف المزدوج التالي: فمن جهة أولى تجعل العلوم الطبيعية كل فلسفة للطبيعة بحكم المستحيلة ، ومن الجهة الثانية تلغي المادية التاريخية (علم التاريخ) كل فلسفة للتاريخ وتنتبذها باعتبارها غير علمية . ومن ثم فإن الفلسفة لا يمكن أن تكون سوى منطق جدلي ، علم بأعم قوانين الفكر والوجود » . [اندريه توسل] مبين جميع الكتابات النظرية يؤلف اصل الاسرة والملكية الخاصة والدولة لإنجلز الخلاصة الاتم عن التاريخ الابوي والاقتصاد ، وكذلك الخلاصة الاكثر جذرية لأن انجلز كان الوحيد بين جميع المنظرين الذي تصدى لمشكلة البنية الابوية للاسرة ... ومن منظور ثورة اشتراكية وجنسية معاً بدا انجلز في عصره وكأنه من الهراطقة . وهو لا يزال كذلك حتى بعد مرور عشرات السنين » . [كيت ميلت]

# انجلو داريتزو

### Angelo D'Arezzo

فيلسوف ولاهوتي ايطالي كتب باللاتينية . علم في كلية الفنون بمدينة بولونيا سنة ١٣٢٥ م ، وكتب في المنطق بوجه خاص . له شروح على المقولات<sup>(\*)</sup> لأرسطو وعلى الايساغوجي<sup>(\*)</sup> لفورفوريوس . وكان من ممثلى الرشدية اللاتينية .

# انجيولّي ، اندريا

### Angiulli, Andrea

فيلسوف ومرب ايطالي ( ١٨٩٧ ـ ١٨٩٠ ) . نزع بمذهبه الوضعي نحو ميتافيزيقا علمية ترمي إلى كشف قوانين القوانين العلمية . تعمق في كتابه الفلسفة والمدرسة (١٨٨٨) نظرية النشوء والتطور ، واعتبر الظاهرة الاجتماعية مغايرة نوعياً للظاهرة البيولوجية ، واكد على توازي مسار التاريخ الطبيعي والتاريخ الانساني ، ولكن في الوقت الذي يحقق فيه التاريخ الأول قانون الضرورة ، يحقق التاريخ التاني قانون الحرية . والإرادة الانسانية تؤثر على كل حال في التطور البيولوجي نفسه، مستهدفة تحسين شروط الحياة وإشكالها .

### إنجنييروس، خوسيه

### Ingenieros, José

فيلسوف وضعي ارجنتيني (۱۸۷۷ - ۱۹۲۰). ولد في بالرمو في إيطاليا، ولكن أباه - وكان صحافياً يسارياً - هاجر به مبكراً إلى الأرجنتين تحت ضغط الظروف السياسية. درس الطب في جامعة بيونس وياضل بصفته اشتراكياً ثورياً. وعرف الشهرة مع أطروحته للدكتوراه اصطناع الجنون درًس علم النفس التجريبي في كلية الفلسفة، ورأس تحرير مجلة الفلسفة. هاجم في كتابه تطور الأفكار الكاثوليكية في أميركا اللاتينية. وارتبط بحركات الكاثوليكية في أميركا اللاتينية. وارتبط بحركات التحرير والاشتراكية، مما اضطره في عام ۱۹۱۷ إلى الاستقالة من التعليم الرسمي. من مؤلفاته: ما الاشتراكية؟ (۱۹۹۰)، على هامش العلم (۱۹۱۱)، نحو أخلاق بلا عقيدة (۱۹۱۷)، مقترحات من أجل مستقبل الفلسفة (۱۹۱۸).

### أندرونيقوس الرودسي

### Andronicos De Rhodes Andronicos Of Rhodes

فيلسوف يوناني مشائي من القرن الأول ق . م . الزعيم العاشر والأخير للقيون . اسدى خدمة جلّى للمدرسة الأرسطية بأن طبع مؤلفات المعلم « الباطنية » في روما نحو سنة ٦٠ ق . م .

# اندريه ، الأب إيف ماري

### André, Père Yves Marie Andrew, Father Yves Marie

فيلسوف فرنسي (١٦٧٥ ـ ١٧٦٤). انتمى إلى جمعية الآباء اليسوعيين ، وعلَّم الرياضيات في مدينة كان . دافع عن فكر ديكارت ومالبرانش ضد الفلسفة المدرسية التي كان ينتصر لها اليسوعيون . وأرغمه هذا الموقف الشجاع على خوض غمار معارك قاسية .

واهم آثار هذا اليسوعي محاولة في الجميل (١٧٤١) . كان لها اثر دائم في الثقافة الأوروبية ، وإن كانت تفتقر إلى قيمة نظرية فعلية . وله كذلك رسالة في الإنسان عالج فيها علاقات النفس والبدن ، بدون أن يتوصل مع ذلك إلى استنتاجات أصيلة .

### انریکویس ، فدیریغو

#### Enriques, Federigo

عالم وفيلسوف إيطالي . ولد في ليفورنو في ٥ كانون الثاني عام ١٨٧١ ، وتوفى في روما في ١٤ حزيران ١٩٤٦ . تميز بنضوجه العقلى المبكّر ، فأدخل الثانوية وهو في الثامنة والنصف ، والتحق بكلية العلوم الرياضية لمعهد بيزا العالى وهو في السابعة عشرة . عين عام ٥ ١٨٩ مدرساً للهندسة الإسقاطية والوصفية في جامعة بولونيا ، ثم دعى في عام ١٩٢٢ إلى شغل كرسى الرياضيات العليا في جامعة روما الوطنية . استطاع إنريكويس ، بما أوتيه من ذهن كلى وحدس خارق ، ان يكون عالماً رياضياً رحب الرؤية ، وفيلسوفاً ومؤرخاً للعلم في آن معاً ، وقد ترك ما يناهز من مئة مؤلِّف نخص من بينها بالذكر دراسته الهامة حول السطوح الجبرية (١٩٤٩) التي توجت خمسين عاماً من البحث في هذا الموضوع ؛ وهذه الدراسة الجامعة تحدد مناهج جديدة لحل المسائل الرئيسية ؛ ومن بين كتاباته الأخرى دروس في النظرية الهندسية للمعادلات والتوابع الجبرية (١٩١٥) ؛ وتاريخ الفكر العلمي (١٩٣٢) الذي كتبه بالتعاون مع ج . دياز دي سانتيانا والذي صدر في مجموعة العلم والعقلانية التي شارك مؤلفون كثر في كتابتها ؛ ومسائل العلم (١٩٠٦) ومن اجل تاريخ المنطق (١٩٢٢) . هذه النصوص ، التي نشرت جميعها تقريباً في مدينة بولونيا ، جمعت تحت عنوان عام واحد : مؤلفات في القلسفة وفي تاريخ العلم(\*) .

#### انسطاس

#### **Anastasius**

راهب من انطاكية من القرن الخامس الميلادي .

أنسلم الكانتربري

تخرج مع نسطور من مدرسة انطاكية وتأثر مثله بمذاهب ثيودورس المصيصي . قال إنه « لا يحق أن تدعى مريم العذراء ام الله Theotokos ، بل ينبغي أن يقال لها ام يسوع أو ام عيسى لا غير باعتباره بشراً آدمياً . وتلك كانت بداية عقيدة الطبيعتين الإلهية والبشرية للمسيح ، وهي العقيدة التي طورها نسطور والتي ادانه عليها مجمع أفسس سنة ٢٦٤م.

## انسلم الكانتربري

### Anselme De Canterbéry Anselm Of Canterbery

فيلسوف لاهوتي وقديس . ولد في أوستا سنة ۱۰۳۳ او ۱۰۳۶ م، وتوفی فی کانتربری فی ۲۱ نيسان ١١٠٩ . وثمة بلدان ثلاثة لها من الأسباب الخاصة ما يدعوها إلى تكريم ذكراه: إيطاليا، وفرنسا ، وانكلترا . فأوستا ، التي رأى النور فيها من أسرة مشهورة تمت بصلة قربى إلى الكونتيسة ماتيلدا التوسكانية وتنتمى إلى الطبقة النبيلة الرفيعة في البييمونت، وفرت له فقط أجواء حداثته وشبابه. ثم لما خرج من أزمة روحية عاتية، عرف فرنسا ومدارسها وأخذ عن مشاهير المعلمين فيها ؛ وفي فرنسا ايضاً التقى بنابغة أيطالي آخر، هو الطوباوي لانفرانك الذي سيصير مرشده وصديقه؛ وكان هذا الأخير رئيساً لدير ذائع الصبيت في مقاطعة نورمانديا يعرف باسم دير بيك \_ هلوين ؛ وكان أنسلم في السادسة والعشرين من العمر حينما دخل الدير، وسرعان ما خلف لانفرانك في رئاسته ؛ وبين جدارنه تعبُّد، وعلُّم، وكتب، حتى عام ١٠٩٣ . وكان وليم النغل. دوق نورمانديا \_ الذي سيلقب فيما بعد بالفاتح ـ قد بعث بقواته سنة ١٠٦٦ للغزو فيما وراء بحر المانش. ومع تبدل السلالة الملكية الحاكمة في انكلترا قبل لانفرانك من يدي الفاتح، في سنة ١٠٧٠، كرسى كانتربري الأسقفي. فلما حضره الأجل ( ١٠٧٨) ، خلفه تلميذه الأثير انسلم رئيساً لأساقفة انكلترا. وما نابه من الأمر إلا عناء وعداب، ولم يتمكن من شغل منصبه إلا في ايلول ١٠٩٣. ذلك ان الملك وليم الأصبهب (١٠٨٧ \_ ١١٠٠) ، الذي ما كان يزن وزن أبيه، وقف من الكنيسة موقف عنف ورغبة في

السيطرة ، فقابله أنسلم بموقف احتجاج شجاع. واتخذ النزاع صورة فاجعة . ولما أدرك رئيس الاساقفة ما يحدق بحياته من الخطر التجأ إلى إيطاليا أولاً، ثم الى فرنسا ، حيث استفل إجازته الإجبارية ليتأمل وليضع مقالة مطولة في التجسد، عنوانها: لماذا صال اللُّه إنساناً (٥). وغب وفاة وليم الأصهب، قفل انسلم عائداً إلى انكلترا ، وكله امل في ان يتمكن من إنجاز رسالته في هدوء وسلام . ولكن آماله ذهبت ادراج الرياح، لأن هنري بوكليرك (١١٠٠ \_ ١١٣٥) ورث عن أبيه اطماعه، وإن تفوق عليه نباهة وبعد نظر. وبما أن الحبر الكبير ما كان يستطيع القبول بأن يفرض غاز مستبد وصايته على الكنيسة ، فقد عاد يرفع من جديد صوته . وآثر ، وهو في الثالثة والسبعين من العمر ، أن يأخذ مرة ثانية درب المنفى . ومن فرنسا ، ثم من روما ، انهالت الإدانات على الملك ، فاضطر في آخر الأمر إلى الرضوخ. ولكن النصر الذي أحرزه أنسلم انهك قواه ، فما طال به الوقت حتى أسلم الروح . كان ، على دماثة طبعه وحنو قلبه ، لا يتراجع أبدأ في المعارك التي خاضها باسم الله . وكان دور القديس انسلم كلاهوتى على مستوى عمله الرسولي. فقد كتب لمدرسة بيك (التي كان اسسها لانفرانك والتي اختصها بكل عنايته ) محاورة بعنوان في القواعد دلل فيها على صرامة منطقية كبيرة ، ثم اتبعها بكتاب مناجاة النفس<sup>(\*)</sup> وبكتاب العظة<sup>(\*)</sup> اللذين يتمم واحدهما الآخر . وكان الراهب غونيلون قد شكك في كتاب له بعنوان الدفاع عن الاحمق في الدليل الوجودي الشهير الذي قال به انسلم ، فانبرى هذا يفنده في كتاب الدفاع رداً على غونيلون<sup>(ه)</sup> . ولنذكر من جملة مؤلفاته الأخرى: في الإيمان بالثالوث والتجسد ؛ في انبثاق الروح القدس رداً على غراكوس ؛ في الحقيقة : في حرية الاختيار ؛ تاملات ومراثى ؛ وهذا بدون أن نذكر مراسلاته الغنية والعظيمة الأهمية لمن يريد أن يدرس الرجل وفكره . وقد طوبه البابا الاسكندر السادس في عام ١٤٩٦ قديساً ، ومنحه البابا كليمنضوس السادس في عام ١٧٢٠ لقب معلم الكنيسة .

□ • كان انسلم ، في حجته المشهورة على وجود
 الله ، أول من أظهر الفكر في تعارضه مع الوجود وسعى
 إلى إثبات هويته . ولم ينقص حجة القديس انسلم

سوى الوعي بوحدة الوجود والفكر في اللامتناهي » . [هيفل]

 □ « ربعا كان القديس انسلم اكبر فلاسفة العصر الوسيطفي الحقبة ما بين القرن السادس والقرن الثالث عشر » . [ش . ١٠ي ريموزا]

□ • إن القديس انسلم ، بتحوله عن اللاهوت إلى الميتافيزيقا ، وضع في القرن الحادي عشر ، في ظل براءة إيمانه وأمانه ، المسائل التي ما زالت الميتافيزيقا تقتلها بحثاً منذ أن وُجدت ، بدون أن تحلها » . [باربي دوريفيلي]

□ « كَان مقتدراً كتابة وقولاً ، كان منارة ، كان نوراً
 في المذهب والقداسة » . [بيوس العاشر]

□ «لدى القديس أنسلم يعبر الفكر النسقي للعصر الوسيط عن نفسه لأول مرة بكيفية أصبيلة » . [كارل ياسبون]

### انسلم اللاني

### Anselme De Laon Anselm Of Laon

لاهوتي فرنسي.ولد ومات في لان نحو ١٠٥٠ ــ ١١١٧ م . كان ابن فلاح ، وأغلب الظن أنه درس في دير بيك ، في مقاطعة نورمانديا ، تحت إشراف القديس انسلم الكانتربري ، مما ادى إلى الخلط بينهما أحياناً . بعد أن افتتح في باريس نحو عام ١٠٧٦ مدرسة أرست اسس الجامعة ، قفل راجعاً إلى لان نحو عام ١١٠٠ ليدير المدرسة الملحقة بالكاتدرائية التي عين رئيساً الشمامستها . وسرعان ما اجتذب تعليمه تلامذة من جميع انحاء أوروبا ، ومنهم غليوم الشمبواني وجلبير دى لا بوريه ، وعلى الأخص أبيلار الذي درس عليه سئة ١١١٣ ورسم له في كتاباته صورة قاسية تصوره شديد التردد بصدد جوهر مذهبه ، شبيهاً بالتينة التي لعنها المسيح ، أي التي تحمل ورقاً كثيراً ولا تعطى ثمراً . ومن الثابت على كل حال أن أبيلار نفسه كان طُرد من المدرسة بأمر من أنسلم ، لأنه أدعى أنه سيتولى بنفسه شرح سفر حزقیال . وعلی کل ، کان انسلم شديد التواضع ، فرفض تكراراً الكرسي الأسقفي ، كما أبي تنبيل أسرته . وفي عام ١١٠٧ لعب دوراً

جاسماً في التهدئة عندما ثار سكان لان وفتكوا بالاسقف كودري الذي فرضته عليهم انكلترا .

من آثاره: حاشية تفسيرية على العهدين القديم والجديد (نشرت سنة ١٥٠٢)، ونموذج اول لكتاب الإحكام (٥) مستوحى على وجه اليقين من جون سكرت اريجينا، حاكاه فيما بعد نيقولاوس الدمياني في مصنفه في المذهب الكاثوليكي، وكذلك جلبير دي لا بوريه، وعلى الاخص بطرس اللومباردي

□ • كثير الدخان ولكن عديم النار • . [ابيلار]

### أنسيليون، فردريش

#### Ancilion, Friedrich

سياسي وفيلسوف بروسي (١٧٦٧ ـ ١٨٣٧). طوَّر دعوى جاكوبي القائلة بأن الإيمان، كحقيقة شخصية، يسمو على كل شكل من أشكال المعرفة، أي على كل مذهب مؤسس على البحث عن حقيقة موضوعية. من مؤلفاته: خواطر في الإنسان مركم (١٨٢٩).

### انطون ، فرح

### Antûn, Farah

مفكر عربي نهضوي ولد في طرابلس الشام عام ١٨٧٤ من اسرة مسيحية اورثوذكسية موسرة. حصّل علومه الابتدائية والثانوية في مدرسة دير بكفتين بالكورة . وترك المدرسة في السادسة عشرة ليعمل مع أبيه في تجارة الخشب . ولكن لما ، وجد معاملة التجار لا تتفق مع أخلاقه ومبادئه ، ، ترك التجارة ليتسلم إدارة مدرسة أهلية في طرابلس ، حيث عكف على مراسلة بعض الصحف المصرية . وفي عام ١٨٩٧ نزح إلى مصر برفقة رشيد رضا لان صناعة القلم في سوريا كانت لعهد عبد الحميد مقيدة بقيود وكأنها سلاسل من حديد . وطالع في تلك الفترة مؤلفات لابرويير وجان جاك روسو وكارل ماركس وجول سيمون ، فتشرب آراءهم الديموقراطية والاشتراكية ، واستساغ مناخ الحرية ، فما لبث أن أصدر في

أنطونوفتش

الاسكندرية مجلة الجامعة التي بقيت على قيد الحياة سبع سنوات. ثم تولى رئاسة تحرير صدى الاهرام اليومية. وكان فرح انطون يكسب قوته من قلمه ، وبخاصة من ترجماته التي كانت تصدر على حلقات في الجامعة ، ثم تنشر كاملة في طبعة مستقلة . ومن الآثار التي ترجمها رواية اتالا لشاتوبـريان ، والكـوخ الهندي وبولس وفرجيني لبرناردان دي سان بيير ، ومختصر رواية البعث لتولستري ونهضة الاسد لالكسندر دوماس ، بالإضافة إلى كتاب في اربعمئة على طبعت المورحي والديموقراطي الفرنسي جول سيمون بعنوان المراة في القون العشوين .

وكان الحدث الفكري الأكبر في حياته في تلك الفترة اطلاعه على مؤلفات إرنست رينان ، فتغير مجرى تفكيره من ناحية الايمان والدين ، وبادر ينقل إلى العربية ، بشيء من التصرف ، كتاب عن حياة المسيح (\*) . وقد بلغ من تأثره برينان أنه نحا منحاه في كتابه ابن رشد والرشديون(٠) ، ولخص على ضوء نهجه فلسفة كبير فلاسفة الأندلس على حلقات في الجامعة . وقد أثارت روح مقالاته محمد عبده ، فانبرى يرد عليه على صفحات مجلة المنار لصاحبها رشيد رضا في مقالات ست ( جمعت فيما بعد باسم الإسلام والنصرانية(\*) ) رد عليها فرح انطون بدوره وذيل بها كتابه عن ابن رشد وفلسفته (\*). وكان ما جذب فرح انطون إلى ابن رشد هوبالضبطما جذب إليه رينان، أي توكيده على أن النبوة نوع من الإدراك ، وأن الانبياء فلاسفة ، وأن الحقيقة واحدة وإن قدمها الأنبياء للعامة مسربلة بالرموز الدينية ، بينما تبلغ إليها الخاصة بالحدس العقلي مباشرة . وقد رمى فرح انطون من وراء كتابه النظري إلى قصد عملي أيضاً : فقد توخي وضع أسس دولة علمانية يشترك فيها المسلمون والمسيحيون على قدم المساواة ، وذلك على أساس فصبل الدين عن الدولة ، وإقامة هذه الأخيرة على أساس قومى .

في السنة الرابعة لصدور الجامعة (١٩٠٢) بدأ فرح انطون ينشر مبادىء الفلسفة الحسية لاوغست كونت لفائدتها المتمثلة في و تقديس الانسانية واحترام شخص الإنسان احتراماً مطلقاً ، . وفي نهاية تلك السنة ايضاً بدا بنشر روايات ثلاث، مي على التوالي : الدين والعلم والمال او المدن الثلاث(\*) (١٩٠٣)، السوحش ، السوحش ، السوحش(\*) (١٩٠٣) ،

اورشليم الجديدة (\*) ( ١٩٠٤ ) . وفي عام ١٩٠٦ هاجر فرح انطون إلى الولايات المتحدة ، وتابع في نيويورك إصدار الجامعة لمدة سنتين ، علاوة على إصداره صحيفة يومية وأخرى أسبوعية ، وفي المهجر تعرف فرح انطون إلى فكر نيتشه ، ونقل إلى العربية بعضاً من فصول كتابه هكذا تكلم زرادشت<sup>(ه)</sup> . وعاد بعد سنتين إلى مصر ليتابع نشر الجامعة . لكنها احتجبت بعد فترة قصيرة بعد أن أصبحت ثالثة اثنين: المقتطف للعلم ، والهلال للتاريخ ، والجامعة للأدب والثقافة العامة ، ( مارون عبود ) . بيد أن توقفها لم يمنع فرح أنطون من متابعة نشر مقالاته في صحف مصر ، وبخاصة جريدة الأهالي التي استمر ينشر فيها إلى ما بعد الحرب العالمية الأولى بامضاء «فُرَّان»،وهو مختصر فرح انطون وقد أوقفت السلطة المحتلة الإهالي عن الصدور لمدة ستة أشهر على أثر مقال عنيف فيها لفرح انطون ضد الاحتلال الانكليزي. فانتقل إلى المنبس، فأقفلتها السلطة، ثم إلى المحروسة ، فكان حظها من الإقفال مثل حظ سابقتيها . وبالإضافة إلى نشاطه الصحفى كان فرح أنطون يكتب مسرحيات تمثيلية يبث فيها روح الوطنية ، فكانت تلاقى من الرقابة ما يؤدي إلى إيقاف تمثيلها أو تعديل حوارها ؛ ومن هذه التمثيليات مصر الجديدة ، أبو الهول يتحرك ، السلطان صلاح الدين ، بنات الشوارع وبنات الخدور ، وغيرها . وكانت وفاة فرح انطون في ٣ تموز ١٩٢٢ عن عمر يناهز الثمانية والأربعين سنة .

# انطونوفتش ، مكسيم الكسييفتش

# Antonovitch, Maxime Alexièvitch Antonovich, Maxim Alexeyevich

فيلسوف مادي روسي ( ١٨٢٥ - ١٩١٨). زامل تشيرنيشفسكي ودوبروليبوف والديموة راطيين الثوريين الأخرين. تضرج من اكاديمية سان بطرسبورغ اللاهوتية ، لكنه هجر السلك الكهنوتي ، واصبح ابتداء من ١٨٥٩ من كتاب صحيفة المعاصر . عبرت مقالاته ( الفلسقة المعاصرة ، فلسفة هيفل ، وحدة قوى الطبيعة ) عن وجهة النظر المادية التي

كان يأخذ بها محررو المعاصر . وقد انتقد الوضعية ومذهب كانط القبلي ، والنظريات السلافية التي قال بها لافروف وميخائيلوفسكي ، ونظرية الفن للفن ؛ ولكن انتقاداته لا تخلو من نزعة تبسيطية وميتافيزيقية غير . جدلية . من مؤلفاته : تشارلز داروين ونظريت ه

### انطيفون

. (١٨٩٦)

#### **Antiphon**

فيلسوف سفسطائي ورياضي يوناني من القرن الخامس ق . م. من أوائل من حاول حل مسألة تربيع الدائرة . وفي السياسة والأخلاق قال ، مع سائر السفسطائيين القبسقراطيين ، بأن القانون اختراع بشري ، وأكد على الطابع الاصطناعي للعدالة القانونية بالمقابلة مع العدالة الطبيعية ، ولكنه رأى في هذا الطابع الاصطناعي أو الاصطلاحي ميزة للقانون على الغطرة .

### انطيوخوس العسقلاني

### Antiochus D'Ascalon Antiochus Of Ascalon

فيلسوف كتب باليونانية . ولد في عسقلان بفلسطين ، وتوفي سنة ١٩ ق. م. تزعم الاكاديمية الجديدة من عام ٨٥ إلى ٦٩ ق. م. خلفاً لفيلون اللاريسي . كان معلماً وصديقاً لشيشرون . دارت بينه وبين معلمه السابق ، فيلون اللاريسي ، خصومة فلسفية شهيرة حول نظرية المعرفة وحول نظرية الاخلاق . فضد فيلون اللاريسي الذي اكد أن الفضيلة تكفي لتهب الانسان السعادة ، أضاف أنطيوخوس ، بروح مشائية ، أن خيور الجسم والخيور الخارجية ضرورية مع ذلك للسعادة وفيما يتصل بنظرية الحقيقة تخلى انطيوخوس عن الشك المعمم الذي كان قال به قرنيادس وقال بوجود اليقين وأرجعه إلى الحواس ، بينما تمسك فيلون بالاحتمالية وشدد على وجوب تعليق الحكم . وقد سجل تفاصيل المناظرة بينهما شيشرون في كتابه الاكاديميات (\*)

### إنغاردن ، رومان

#### Ingarden, Roman

فيلسوف بولوني . ولد ومات في كراكوفيا : ٥ كانون الأول ١٨٩٣ ـ ١٥ حزيران ١٩٧٠ . بعد أن أتم دراسته في لفوف وفي الخارج (كان تلميذاً لهوسرل في فرايبورغ) ، شغل تباعاً كرسي الفلسفة في لفوف (١٩٣٣) وكراكوفيا (١٩٤٧) ووارسو (١٩٥٢) . كان إنغاردن أول من أدخل الفينومينولوجيا إلى بولونيا حيث ظل يعتبر من أبرز ممثليها . ومع أنه عارض مثالية هوسيل المتعالية ، فقد أخذ عن أستاذه السابق دعواه في الإدراك المتميز ومسلمة الحدس الحسي كأساس لمذهب فلسفى . بيد أنه كان أكثر واقعية من هوسرل ، مما جعله يرفض اختزال العالم الواقعي إلى مجرد اختراع من صنع أفعالنا الواعية . كتابه الأساسى، مداولة حول وجود العالم (١٩٤٧ ـ ١٩٤٨) ، هو في آن معاً محاولة فذة لتحديد مجالي الفلسفة والعلم ، ومدخل إلى نظرية انماط الوجود المختلفة . لكن عطاء إنغاردن الأكثر اهمية يبقى في حقل الإستطيقا . فقد ارسى كتابه الأثر الأدبي<sup>(•)</sup> (١٩٣١) أسس الجمالية الوصفية ، واقترح تعيين حدود مختلف والطبقات، التي تعيّن بنية الأشر المكتوب .

# انكسارقـوس

### Anaxarque Anaxarcus

فيلسوف يوناني من المدرسة الذرية . ولد في أبدرة في القرن الرابع ق. م. دَرَس فلسفة ديموقريطس ، واخذ عن مترودورس ، تلميذ ديموقريطس ، نقداً لمعرفة الحسية باعتبارها معرفة هجينة واصطلاحية وغير مشروعة . وتأثر أيضاً بالفلاسفة القورينائيين وبمذهبهم في السعادة والانفعالات الحسية التي كانوا يقولون إنها لا تطابق بالضرورة الموضوع الذي يقولون إنها لا تطابق بالضرورة الموضوع الذي التجها ، وإن مثولها ، من حيث هي تأثر ، هو وحده الأكيد الذي لا يحتمل نقاشاً . تعود أهمية انكسارقوس في تاريخ الفلسفة إلى أن بيرون أخذ عنه وصحبه في حملة الاسكندر الأسبوية .

#### انكساغوراس الاقلازوماني

#### Anaxagore De Clazomènes Anaxagoras Of Clazomenae

ولد في أقلازومانيا (آسيا الصغرى) نحو عام ٥٠٠ ق. م ، ومات في لمسباقيوم عام ٤٢٨ او ٤٢٧ ق. م ، أول من فسر علمياً ظاهرة الكسوف والخسوف ، ومن أكثر فلاسفة اليونان أصالة ، ومن اكثر من تركت افكارهم اثراً في المستقبل. عاش ثلاثين سنة في أثينا ، وكان أول فيلسوف يستقر فيها ويعلُّم . عاش في حماية بريكليس ، وكان تلميذه في أغلب الظن الشاعر التمثيلي يوريبيدس . اتهمه القلايونتس سنة ٤٣٢ بالزندقة، فحوكم؛ ومما أخذ عليه أن نظرياته الفلكية أجرأ مما ينبغي (كان يقول ، في ما يقول ، إن الشمس كتلة متوهجة من النار ، أكبر من شبه جزيرة البيلوبونيز) ؛ ولكن اقلابونتس كان يتعقب فيه في الحقيقة ، وبقدر ما نستطيع أن نحكم اليوم ، صديق بريكليس ومستشاره . حكم عليه بالموت ، وتمكن من الفرار ، والتجأ إلى لمسباقيوم ، حيث افتتح مدرسة وحيث مات . فلقب يـومئـذ ب د نوس ، ، أي د العقل ، ، لأن العقل يشغل في مذهبه المفسِّر للكون مكانة راجحة : فالحالة الأصلية للطبيعة ، حسب انكساغوراس، كانت مزيجاً مختلطاً من البذور ، التي ما لبثت ، من جراء حركة دورانية ، أن انفصلت بالتعاقب إلى مادة نارية ، وإلى هواء ، وإلى تراب، وإلى كواكب. ويعزو انكساغوراس حركة الانفصال تلك لا إلى علة آلية ومادية ، بل إلى علة عاقلة وعلة محرِّكة في آن معاً هي « النوس » . هذه النظرية الجديدة هي التي عرضها انكساغوراس في رسالته في الطبيعة(\*) . وكان مذهبه يتحكم بحياته الداخلية . فعندما اتهمته اسرته بأنه اساء تدبير ميراثها ، هجر أملاكه ووقف نفسه بتمامها على معاينة الطبيعة ولم يعد إلى الاهتمام بالشؤون العامة ؛ ولما كان يسأله سائل عما إذا لم يكن يتحسر على وطنه كان يجيبه أن بلى ، وأنه يتوجع أشد التوجع لابتعاده عنه ؛ ولكنه فيما كان يقول ذلك ، كان يشير إلى السماء، موطنه الحقيقى . انكساغوراس الاقلازوماني، الاكبر سناً من إنباذوقلس ، وإنما الذي يبدو فكره وكأنه يعود إلى

عصر لاحق ، يسلم بوجود عدد لامتناه من المبادىء ؛ يقول : إن جميع تلك الأشياء التي تتكون من أجزاء متشابهة ، على نحو ما يتكون الماء أو النار ، ليست عرضة للظهور والاضمحلال إلا بطريقة واحدة تقريباً ، واعني باتحاد الأجزاء أو افتراقها ؛ فهي لا تتولد ولا تفنى بطريقة أخرى ، بل تدوم أبداً » . [ارسطو]

□ « كان مبدأ أنكساغوراس أنه تعرّف في النوس ، في الفكر أو العقل بصفة عامة، الماهية البسيطة للعالم ، المطلق ... والنوس ، من حيث هو بسيط ، هو الكلي ، . [هيغل]

□ • إن كل ذلك التصور [تصور انكساغوراس]مثير للإعجاب بجسارته وبساطته ، ولا يمت بصلة إلى تلك الغائية الكلية الثقيلة والتشبيهية التي غالباً ما تقرن باسمه ... فالعقل عند انكساغوراس فنان يخلق بأبسط الوسائل اعظم الاشكال ، . [نيتشه]

#### انكسيماندرس الملطى

#### Anaximandre De Milet Anaximander Of Miletus

ولد في ملطية نحو ٦١٠ ق. م. ومات عام ٥٤٧ أو ٥٤٦ . ولا نعلم شيئاً كثيراً حول هذا الفيلسوف اليوناني الكبير الذي كان ينتمي إلى مدرسة « الطبيعيين » الإيونيين ، حيث كان تلميذ طاليس وشريكه . نُسب إليه في العصور القديمة اختراع المزولة الشمسية واكتشاف ميل فلك البروج . كان أول من خطرت له في تاريخ العالم فكرة وضع خريطة جغرافية : وبحسب ما يروي إراتوستانس فإن هقاتايوس الملطى قام بعدئذ بإدخال تعديلات على الخريطة التي رسمها انكسيماندرس . وعلى حين كان الناس يتصورون الأرض في ذلك الزمن منبسطاً عريضاً واسعاً ، تصورها هو أسطوانية ثابتة . وكان انكسيماندرس ايضا اول فيلسوف يوناني يضع تأملاته الفلسفية الخاصة نثراً ، ويطلب ماهية الموجودات طراً لا في المادة المتناهية ( الماء ، النار ، الخ ) ، بل في شيء لامتناو ، في مبدأ أزلى أول يتحول شيئاً فشيئاً ويتضد مختلف المسور المنظورة (انظر في الطبيعة(\*) .

۱۰۱ أنكسيمانس الملطي

أما بصفته رجل سياسة فيبدر أنه تقلد مناصب رفيعة ، ويقال إنه أوكل إليه في أبولونيا أمر واحدة من المستوطنات الكثيرة التي بفضلها أمكن حل مشكلة اكتظاظ المدن الإيونية بالسكان . وقد رفع له مواطنوه ، عرفاناً بما اسداه من خدمات ، تمثالاً جرى اكتشافه مؤخراً في حفريات ملطية . ويمثل انكسيماندرس ، في تاريخ العلوم الطبيعية ، وحتى في علم الأحياء ، بفروضه الجريئة ، وبخاصة حول الاصل البحري بفروضه الجريئة ، وبخاصة حول الاصل البحري والتشريح الجواني ، وجة رائد من رواد مذهب النشوء والارتقاء .

□ « أول كاتب فيلسوف في العصور القديمة ... اسلوب جليل ومقتضب ، تنم فيه كل جملة عن إشراقة جديدة وتعبر عن درجة جديدة من المعاينة السامية ... ومع انكسيماندرس قد ينتهي المر« إلى الاعتقاد بأن كل صيرورة تحرر آثم إزاء الموجود الأزلي وجرم لا تكفير عنه إلا بالموت » . [نيتشه]

□ • إن التقدم الذي ينجم عن تعيين انكسيماندرس للمبدأ بأنه اللامتناهي يتمثل في أن الماهية المطلقة لا تعود شيئاً بسيطاً ، بل تمسي شيئاً سالباً ، كلية ، نفياً للمتناهي . والقول بكلية لامتناهية يعني اكثر من القول بأن المبدأ هو الواحد أو البسيط ، . [هيغل]

# انكسيمانس الملطي

#### Anaximène De Milet Anaximenes Of Miletus

فيلسوف يوناني ( نحو ٥٨٨ - ٥٢٥ ق. م) ، ذو نزعة مادية عفوية ، وتلميذ لانكسيماندرس . عاد إلى فكرة طاليس التي ترجع العالم إلى مادة اصلية يصدر عنها كل ما عداها ثم يعود إليها . ولكنه قال إن هذه المادة الأولية ليست هي الماء بل الهواء. فالهواء عندما يتكاثف يشكل في البدء السحاب ثم الماء ، وأخيراً التراب والصخر ؛ وعندما يتخلخل يستحيل ناراً ، ومن النار تتولد الآثار العلوية والكواكب النارية . وكانت فكرة التحول من الكم إلى الكيف هذه فكرة جديدة بعيدة الاهمية . ويبدو أنه اختار الهواء عنصراً اصلياً ، لا لصلته الجوية بالمطروبالنار وبالآثار العلوية والسماوية م

فحسب ، بل كذلك لأنه يقوم للعالم مقام النَفْس للموجودات الحية . فهو نَفَس العالم.

□ • في الوقت نفسه الذي عكفوا [الفلاسفة الإيونيون] فيه على تعيين علة الكون والفساد ، حذفوا في الواقع علة الحركة . وإذ اتخذوا من جسم بسيط مبدأ، لم يتصوروا التولد والتغير المتبادل».[ارسطو]

□ • يمثل انكسيمانس إذا جاز القول طور الانتقال
 من فلسفة الطبيعة إلى فلسفة الوعي • . [هيغل]

□ • انكسيمانس اقل اصالة وقوة بكثير من انكسيماندرس كفيلسوف وكميتافيزيقي ، ولكنه اكثر اهمية بكثير كعالم ، . [نيتشهه]

# أنّيت، بيتر

#### Annet, Peter

فيلسوف انكليزي مجهول الحياة نسبياً (١٦٩٣ ـ ١٧٦٩). هاجم تعليم الكنيسة الرسمية وطالب منذ عام ١٧٤٩ بحرية الطلاق، ونعدد بالأخطاقية وبلاتاريخية بعض قصص التوراة، وشكك في التنزيل الإنجيلي في كتابه: فحص تاريخ القديس بولس وشخصيته (۱۷٤۸) الذي تولى هولباخ ترجمته إلى الفرنسية. وقد قدم إلى المحاكمة بتهمة التجديف، فلم ينكرها. ويعد أنيت ممثلاً نموذجياً للفكر الحر الانكليزي في القرن الثامن عشر. ولكنه ما كان ملحداً، بل كان من أنصار التأليه الطبيعي، ورافضاً بالتالى لمبدأ الوحى المسيحى، ونصيراً لفحص النصوص التوراتية والانجيلية. وفي كتابه عن القديس بولس قال قولته المشهورة: «ليس عندنا من ضامن أخر لسلطة الكتاب المقدس غير الكتاب المقدس نفسه. فهل ثمة من تاريخ مباح له أن يبرهن على نفسه بنفسه؟». وكانت دعواه المركزية في كتابه عن القديس بولس أن المسيحية قد ولدت مع بولس ونتيجة لطموحه. كما سعى أنيت إلى إثبات وجود اختلافات وتناقضات في رسائل بولس وفي اعمال الرسل الخاصة به. وقد انتقد أيضاً فكرة المعجزات التي لا تعدو في نظره أن تكون ظاهرات طبيعية أو من اختراع الرواة. وقد وجه أيضاً نقداً قاسياً إلى

أنيساكي

الاكليروس وإلى تاريخ الكنيسة كما إلى خصومات اللهوتيين العقيمة. وركز هجومه على السلطة السياسية للكنيسة الكاثوليكية وعلى ما كان يدعيه البابا لنفسه من حق في خلع الحكام الزمنيين

المتمردين على سلطته الروحية. ورفيض فكرة معصومية البابا والكنيسة والمجامع الكنسية.

□ •إن انتقادات بيتر أنيت ضد المسيحية لا تخلو من نزعة إلى التبسيط أحياناً، أو قد تدل على تعصب يضارع ذاك الذي يحاربه... ولكنه لم يكن على الدوام مجرد هجًاء للمسيحية، بل بذل أيضاً جهداً لإخضاع نصوص الكتاب المقدس لنقد داخلي، [رينيه دافال].

# أنيساكي، مازاهارو

#### Anesaki, Masaharu

مفکر یابانی (۱۸۷۳ ـ ۱۹۶۹) مؤسس مبحث الدراسات المقارنة للأديان في اليابان. درَّس الفلسفة فى جامعة طوكيو الامبراطورية وحاضر فى أوروبا والهند حول الأديان، وشغل أول كرسي للعلوم الدينية في جامعة طوكيو. وقام بحوالي خمسين رحلة إلى الخارج للمحاضرة في الجامعات الاجنبية ولحضور مؤتمرات دولية، وشغل كرسى الحضارة اليابانية في جامعة هارفارد بين ١٩١٣ و١٩١٥. وكان من أول الدارسين اليابانيين الذين يطبقون المنهج المقارن الموضوعي الحديث في دراسة الأديان. وقد اختص بدراسة البوذية البدائية. وكانت دعواه الرئيسية في مؤلفه الطليعي مقدمات لعلم الدين (١٩٠٠)، أن طبيعة الظاهرات الدينية ينبغى أن تطلب في مظهرها اللاعقلاني، وأن يكون المستند الأساسى في دراستها الوثائق التاريخية الموضوعية للأديان. من مؤلفاته: نيشيرن: النبي البوذي (١٩١٦)، بعض صفصات حول التاريخ الديني لليابان (١٩٢١)، تاريخ الديانة اليابانية(١٩٣٠)، الفن والحياة والطبيعة في اليابان (١٩٣٨).

#### انيقارس

#### **Anniceris**

فيلسوف يوناني من قورينا . أسس نحو ٣٣٠ ق. م شيعة الأنيقاريين . كان من الأنصار الكلبيين لمذهب اللذة ، لكنه حاول أن يعطيه معنى إنسانياً متفائلاً ، فخلع قيمة مطلقة على كل ما يربط الانسان بمجموع الناس ، كالصداقة والأسرة ووشائج الوطن . وقد وضع ثقته في العادة أكثر مما وضعها في العقل ، وأكد بالتالى على دور التربية .

#### أهلمان، إريك

#### Ahlman, Erik

فيلسوف فنلندي (١٨٩٢ - ١٩٥٢)، دَرَس ودرَّس الفلسفة في جامعة هلسنكي. طرق في مؤلفاته موضوع الأخلاق والعدالة وفلسفة الثقافة الانتروبولوجيا الفلسفية. أكد على أن الإرادة أساس القيم الاخلاقية، وعلى أن الوسائل هي خير عنصر في الثقافة الإنسانية. من مؤلفاته: نظرية التربية الربية الربية الربية (١٩٢٥)، منظورات ثقافية (١٩٣٩).

# أوبرفغ ، فريدريش

#### **Ueberweg Friedrich**

فيلسوف الماني ( ١٨٢٦ ـ ١٨٧١) . وضم مصمعًماً مهماً لوجيز في تاريخ الفلسفة ما قيض له ان ينجزه ، فاستكمله ونشره في عام ١٩١٥،ك . براختر وم . فريشايشن كوهلر .

# أوبنك، بيير

#### Aubenque, Pierre

فيلسوف فرنسي (١٩٢٩ ـ ) درَّس في السوربون الفلسفة وتاريخ الفلسفة القديمة. تمحورت كتاباته الفلسفية حول إعادة تاويل ارسطو، ثم وقع

تحت تأثير هايدغر وغدامر ليكتشف أن أرسطو ليس مسؤولاً كل المسؤولية عن النموذج الانطولوجي ـ الثيولوجي الندي هيمن من بعده على الفكر الميتافيزيقي طوال قرون. من مؤلفاته: مشكلة الموجود لدى أرسطو (١٩٦٢)، الحصافة لدى أرسطو (١٩٦٢)، قضايا أرسطوطاليسية (١٩٧٣)، دراسات حول ميتافيزيقا أرسطو (١٩٧٩)، التصورات والمقولات في الفكر القديم (١٩٨٠)، دراسات حول برمنيدس (١٩٨٧).

# أوبوليدس الملطى

#### Eubulide De Milet Eubulides Of Miletus

فيلسوف يوناني من المدرسة المغارية (نحو المداود، وكان خصمه اللدود، ووضع عدة مؤلفات ضد مؤسس اللقيون، بالإضافة إلى سيرة حياة ديوجانس السينوبي. إليه تعزى الحجج الجدالية التي هي كل ما وصلنا من كتاباته، وكلها تميل إلى إنكار تضمن التجربة لأي محمول محدد أو موضوع ثابت ؛ فالتجربة تضعنا فقط في مواجهة ما هو متحوك ، متقلب ، متغير ، متعدد ، ولا تعطينا بالتالي الوجود. ومن هنا كان الحمل مستحيلاً ، وحكم الهوية هو وحده الممكن : 1 = 1. مستحيلاً ، وحجة الهدية هو وحدة الكاذب وحجة إلكترا وحجة الكاذب وحجة الأقرن والقياس المتسلسل ، ودحض ارسطولهذه الحجج لعب دوراً كبيراً في إنشاء المنطق .

#### اوتلىوه

#### Otloh

راهب ولاهوتي ومؤرخ وشاعر الماني كتب باللاتينية ( ١٠١٠ ـ ١٠٧٠ م ) . عرف الفنون الحرة ، ولكنه ازدراها بالمقابلة مع الإيمان . اول من كتب سيرته الذاتية في العصر الوسيط الغربي ، وقد سماها كتاب التجارب . وقد ذكر فيها أنه ساورته شكوك حول حقيقة الكتاب المقدس ووجود الله . وبعد أن تغلب عليها ،

ادرك أن علم العالم ينطوي على أمور كثيرة لا طائل فيها . وفي نظره أن أفلاطون وأرسطو وشيشرون وحتى بويثيوس ، مشبوهون ، لأنهم كانوا يسوغون الكتاب الوثنيين ، وعلى رأسهم لوقيانوس .

#### اوتنغر ، فريدريش كريستوف

#### Œtinger, Friedrich Christoph

لاهوتي ومتصوف الماني (١٧٠٢ ـ ١٧٨٢) . لقب بد ، ساحر الجنوب ، . وكان من الممهدين للحركة الرومانسية . كان لوثرياً ينتمي إلى الكنيسة الانجيلية ، ولكن كانت له مباحث ضليعة في الآثار الباطنية والقبالية اليهودية ، وبخاصة منها الحسيدية . عارض نظرية المونادات ، وأحل محل التصور اللايبنتزي للطبيعة تصوراً عضوياً يعزو الحياة في عالم الأجسام إلى مبدا روحي . وشدد على دور التجربة والإدراك الحسي على حساب المنطق الخالص . بيد أن تجريبيته المذهبية قادته مع ذلك إلى رؤية كونية تامة مذيبة لجميع الثنائيات .

# اوتو ، رودولف

#### Otto, Rudolf

فيلسوف الماني ولاهوتي لوثري . ولد في باين ( هانوفر ) في ٢٥ ايلول ١٩٦٩ ، وتوفي في ماربوغ ( هسن ) في ٢ آذار ١٩٣٧ . كلف بتدريس اللاهوت المذهبي في غوتنفن ( ١٩٢٧ . كلف بتدريس اللاهوت ( ١٩١٧ - ١٩١٧ ) ، ودرَّس في فروكلاف ( ١٩١٧ - ١٩١٧ ) ، واخيراً في ماربورغ ( ١٩١٧ - ١٩١٤ ) إلى يوم تقاعده . كان يحوز معرفة ضليعة بالروحانية الشرقية علاوة على الروحانية الألمانية واللوثرية ، وقد اصاب شهرة عالمية عندما نشر كتاب عن الحرام عام ١٩١٧ ، واتبعه بتركيب واسع عن تاريخ الاديان : روحانية الشرق وروحانية الغرب تاريخ الاديان : روحانية الشرق وروحانية الغرب مقولة دالإلهي ، من وجهة نظر فينومينولوجية ، بالتأكيد على طابعها العقلي والمزدوج وجدانياً ( الافتتان بالحرام طابعها العقلي والمزدوج وجدانياً ( الافتتان بالحرام والخوف منه معاً ) . كما أوحت إليه مشكلة العلاقات

# اوذوكسوس القنيدي

#### Eudoxe De Cnide Eudoxus Of Cnidus

فلكى ورياضى وفيلسوف يونانى . ولد فى قنيدوس نحو ٤٠٩ ـ ٤٠٨ ق. م ، ومات في ٣٥٦ ـ ٣٥٥ ق. م. اخذ متأخراً عن افلاطون ، ومن المرجح انه كان أيضاً تلميذ الرياضى والفيلسوف الفيثاغوري أرخيتاس الذي علمه الهندسة ، وفيليستيون الصقلى الذي علمه ، على ما يقال ، الطب . ويقال ايضاً إن أوذوكسوس سافر إلى مصدر ، ومنها عاد إلى اليونان بحساب السنة الشمسية الصحيح . وقد جعل السنة في ثلاثمئة وخمسة وستين يوماً وربع يوم ، فعُمل بها في التقويم اليولياني . بيد أن أوذوكسوس قضى الشطر الأعظم من حياته في مسقط راسه في قنيدوس حيث اسس مدرسة وأنشأ مرصداً . وقد وضم عدداً من النظريات الرياضية الجديدة، واهتم بالمخروطيات . بيد أن الدور الأول الذي اضطلع به في تطور العلم اليوناني يعود إلى فرضيته الكوسمولوجية التي قالت بمبدأ وحدانية نظام الكون، وبما يحكمه من تناظر وتناسق . ويرى أوذوكسوس ، في الشندرات(٥) التي وصلتنا من قصيدته ، وفي شرح هيبارخس عليها ، أن كل كوكب يؤلف سماء على حدة مركِّبة من أفلاك متحدة المركز تؤلف حركاتها بتضاعفها حركة الكوكب بالذات . وقد اعتمدت المدرسة المشائية مذهب أوذوكسوس، وظل معمولاً به بصورة أو بأخرى ، وبقدر أو بآخر من التعديل والتعقيد، في جميع المذاهب الكوسمولوجية وصولًا إلى كيلر.

بيد أن أوذوكسوس لم يكن عالماً فحسب . وأن لم يكن ثابتاً أنه كان مشترع مدينته ، كما يذكر بلوتارخوس وديوجانس اللايرتي ، فقد أهتم بكل تأكيد بالأخلاق ، وهو من وضع المذهب المتعي بقوله بتطابق اللذة والخير .

□ • إذن فما هو خير للجميع وما يطمع فيه كل واحد لا يمكن إلا أن يكون هو الخير بامتياز . وكلمات أودوكسوس هذه كانت توجي بالثقة ، لا لقيمتها الذاتية بل بسبب القيمة الخلقية لقائلها » . [ارسطو]

بين المسيحية والروحانية الهندية مباحث كتابه : ديانة النعمة في الهند ولدى المسيحيين (١٩٣٠) ، وآخر كتب : الألوهية والألهة عند الأريين (١٩٣٠) . كما ترجم إلى الألمانية كتب بهاغافادجيةا (٥) وكاثالوبانيشاد (٥) . كان رودولف اوتو قلق الروح ، يدرك التفارق المأساوي بين نقص العالم وكمال الله ، ويؤسس الفاعلية الدينية على الاعتراف بالجانب ويؤسس الفاعلية الدينية على الاعتراف بالجانب والمشرية أي إمكانية ، نظرية أو عملية، للاقتراب منه لانه يمثل لها د الآخر » .

# اوداموس الرودسي

#### Eudème De Rhodes Eudemos Of Rhodes

فيلسوف ورياضي يوناني ولد نحو عام ٣٢٠ ق. م. 

دَرَس على ارسطو ، وكان صديقاً لثيوفراسطس ، وقد 
اكملا سوياً مذهبة الفلسفة التي تركها المعلم . كتب 
شرحاً على السماع الطبيعي(\*) لارسطو . وهو الذي 
حرر أو نقح كتاب الإخلاق الأودامية(\*) التي وصلتنا 
باسم ارسطو. الف تواريخ الفلك والهندسة 
والحساب ، الذي وصلتنا شذرات ثمينة منه عن طريق 
جامينوس وفورفوريوس وسوسيجانس وثيون الإزميري 
وابروقلوس واوطوقيوس وسعبليقيوس وكليمنضوس 
الاسكندري ، وهو يكمل فيه كتاب مذاهب العلماء 
الطبيعيين لثيوفراسطس .

# اودورس الاسكندري

#### Eudore D'alexandrie Eudorus Of Alexandria

فيلسوف أفلاطوني كتب باليونانية. ولد في الاسكندرية وعاش في القرن الأول ب. م. تتامذ على الطيوخوس العسقلاني، وتأثّر، فضلاً عن الأفلاطونية، بالأرسطية والرواقية. وشرح ما بعد الطبيعة لأرسطو. وقد أثّر في ديدومس وفي فيلون الاسكندري بتوكيده أن الواحد هو المبدأ الأول الكامن وراء النسب العددية.

# اورتيغا إي غاسيت ، خوسيه

#### Ortega Y Gasset, José

فيلسوف إسباني ولد في مدريد في ٨ أيار ١٨٨٣ ، وتوفى فيها في ١٠ تشرين الأول ١٩٥٥ . تحدر من أسرة من الكتاب والسياسيين ، ودرس في معهد الآباء اليسوعيين في ميرافلوريس ديل بالو،ثم في جامعة مدريد . بعد أن تقدم بأطروحة في الفلسفة حول اهوال العام الالف نقد اسطورة ، اقام في المانيا لبضع سنوات لاستكمال ثقافته وتعليمه ( أقام في لايبتزيغ وبرلين ، ولا سيما في ماربورغ حيث درس الكانطية الجديدة بإشراف هرمان كوهين ) . وبين عام ١٩١٠ و ١٩٣٦ ، درُّس الميتافيزيقا في جامعة مدريد . ومن عام ١٩٣٦ إلى عام ١٩٤٢ ، أقام أورتيغا اى غاسيت، على الشوالي، في فرنسا وهولندا والارجنتين والبرتغال ، كما أمضى السنوات العشر التالية بين مدريد وليشبونة ، مع قيامه برحلات متعددة إلى المانيا وبجولة إلى الولايات المتحدة . اسس في عام ١٩٢٣ مجلة الغرب ودار نشر تحمل الاسم عينه ، وفي ١٩٤٨ انشأ المعهد الأنسى في مدريد . مارس أورتيغا أي غاسيت كصحفى (نشر العديد من كتاباته في الصحف والمجلات قبل أن يصدرها في كتب) وأستاذ ومحاضر ، تأثيراً عظيماً . ويقف المذهب الميتافيزيقى الذى وضعه وراء تجديد الفلسفة الاسبانية التي تحمل دمغته الشخصية في مختلف جوانبها . وقد دلل ، في كتاباته ومحاضراته على حد سواء ، على براعة في الاسلوب . وعرف ، وهو عالم البيان المبرِّز ، كيف يجعل من الاستعارة اداة معرفة فلسفية . والتأثير الذي مارسه كمرب كان حاسماً على صعيد تكييف أسبانيا مع مقتضيات عصرنا . وكانت مداخلاته في سياسة بلاده عرضية ، وقد انتخب عضواً في الكورتيس أي البرلمان الاسباني من ١٩٣١ إلى ۱۹۳۳ . تضمن كتابه الأول تاملات دون كيشوت<sup>(ه)</sup> ( ١٩١٤ ) بذور الأفكار الرئيسية التي تكونت منها فلسفته ، ولا سيما المبدأ التالي : إنني أنا وإنني التعبير عن وسطى ، فكرة الحقيقة من حيث أنها اكتشاف ، نظرية المفهوم ، مسلمة العقل الحيوى ، و الاستقبالية ، وقد عرضت هذه الأطروحات ، مم

سواها ، في الأجزاء الثمانية لكتابه المُشاهد (١٩١٦ ـ ١٩٣٤) الذي يقدم لوحة واسعة وشاملة عن الحياة الفكرية والثقافية . من بين أعماله الأخرى موضوعة رْماننا (١٩٢٣) ، ويتضمن أول عرض نهائي لفلسفته ، واسبانيا العديمة الفقار(\*) (١٩٢١) وحول غليليو والتاريخ كمذهب وافكار ومعتقدات (\*) وهوامش حول ملكة التفكير والإنسان والأمة . لكن أشهر مؤلفاته إطلاقاً يبقى ثورة الجماهير(\*) (١٩٣٠) . وميتافيزيقا اورتيغا ، التي تشكل نواة نتاجه برمته ، تعتبر الحياة البشرية « وجوداً جذرياً » ينبثق منه كل وجود آخر ، وتقطع الدليل على أن الحياة مستحيلة عن غير طريق العقل . ومن هذا الموقف الفلسفي يتحدر تفسير التاريخ ، ونظرية الاجيال ، وإصلاح المناهج العقلية ، وغير ذلك من جوانب فكره . وقد أثار هذا الفكر ردود فعل حادة وعنيفة إن في اسبانيا وإن خارجها وقد عرفت أعمال اورتيغا في المانيا رواجاً عظيماً لا يقل شأناً عن ذاك الذي عرفته في البلدان الناطقة بالاسبانية. [جوليان مارياس]

 □ • لا بد من ثقافة جديدة هي الثقافة البيولوجية فعلى العقل الخالص أن يترك سلطانه للعقل الحيوي ، [اورتيفا إي غاسيت]

 □ ، انه الانسان الوحيد القادر على أن يتكلم ، بقدر متماثل من الفهم العميق والحجة القاطعة ، عن كانط وبروست ، عن دوبوسي وشيلر » . [إ . ر . كورتيوس]

□ • لقد سعى اورتيغا اي غاسيت إلى إحياء التفاهم بين العالم والعقل ؛ ولكنه لم يشأ أن يكون التفهم تلك المعرفة الموضوعية والباردة التي تجعل من الإنسان حَكُم الوجود الواقعي ومشرَّعه لتتركه يائساً قانطاً في العزلة التي يضرب نطاقها حوله على هذا النحو . بل لا مانع أن يكون التفهم غامضاً بعض الشيء وصوفياً بعض الشيء ، بشرط ألا يفصل الفعل عن الفكر ، . [ر. م . البيريس]

□ « لقد غدا أورتيفا إي غاسيت ، بحملته الصليبية
 على « الإنسان الجماهيري » ، النموذج النمطي لعدو
 الديموقراطية في عصرنا » . [جورج لوكاش]

# اورس إي روفيرا ، اوجينيو

#### Ors Y Rovira, Eugenio D'

فيلسوف وناقد فني إسباني . ولد في برشلونة في ٢٨ ايلول ١٨٨٢ ، ومات في فيبلانويف ( إقليم برشلونة ) في ٢٠ أيلول ١٩٥٤ . سناهم ، وهو طالب ، في حركة البعث القتلوني في مفتتح القرن ، ثم تولى بعدئذ توجيه الجانب الثقافي منها . ابتداء من عام ١٩٠٦ بدأ بنشر التعليقات ، أولًا في مجلات قتلونية ، ثم بالإسبانية ، وجزئياً ايضاً بالفرنسية ، وهي اشبه بيوميات فكرية ظل يكتبها على مدى اكثر من اربعين عاماً. وبدءاً من عام ١٩٠٧ بدأ عهد الأسفار إلى الخارج ، وتواكب النشاط الأدبى ( وادي يوشافاط ) بنشاط فلسفى . فلسفة الانسان الذي يعمل ويحكم ، وفلسفة العقل ـ وهي دروس القاها في بيونس أيرس ـ واخيراً ( ١٩٥٠ ) سر الفلسفة الذي عمق تطور فكره المبنى على « الصيغة البيولوجية للمنطق » وأسس عقلانية جديدة انطلاقاً من منقد الاحساس ، ترتبت عليها نتائج جسام في مضمار علم الجمال بوجه خاص كرس اوجينيو اورس ، المغرم بالفن ، شطراً واسعاً من نشاطه لنقده ، ونظم معارض ، وتولى بين ١٩٣٧ و١٩٣٩ الإدارة العامة للفنون الجميلة . ومن جملة مؤلفاته في النقد الفني : ثلاث ساعات في متحف برادو ، فن غويا ، بول سيزان ، بابلو بيكاسو ، بوسان وإل غريكو ، نظرية الأساليب ، الباروكية . من الجوانب الأخرى لنشاط أورس الفكري مباحثه في الأخلاق ، إذا جازت التسمية ، ومنها : مبادىء الحياة بلا تصنع ، التعلم والبطولة ، في الصداقة والحوار ، عظمة العقل وعبوديته . وكان أورس نصبيراً للروح الكالسبكي، خطيباً ومصاضراً لا يضاهى، غنياً بثقافة متساوقة ، وكان له دور بارز في الحياة الفكرية الأوروبية في النصف الأول من القرن العشرين . وقد هيمن اسمه ، بما عرف عنه من حس مرهف وتهكمي وروح فني ، على الأوساط التي عاش فيها ، ولا سيما في برشلونة ومدريد وباريس وجنيف وبيونس آيرس . [سلستينو كاباسو ]

□ • أوجينيو أورس هو ، مع شارل برنار ، أول نقاد الفن في عصرنا ، . [ليون دوديه]

□ « كتاباته هي ...يومياتُ عقل ، . [فاليري لاربو]
□ « لقد شاء أوجينيو أورس ، مثله مثل أورتيغا أي
غاسيت ، أن يكون نموذج العالم الحقيقي هو البيولوجي
لا الفيزيائي . وقد ذهب إلى أن العلم قابل لأن يُدافع
عنه فيما إذا أنفتح على اللامعقول واستعار عند الحاجة
من الفن طابعه السحري ليعود فيصنع من المعرفة
تواصلاً لا فحصاً ، . [ر . م . البيريس]

# اورشليم ، يوهان فريدريش فلهلم

# Jerusalem, Johann Friedrich Wilhelm

لاهوتي بروتستانتي الماني (١٧٠٩ ـ ١٧٧٩) . كان مستشاراً لمجمع برونشفيك الديني، وتندرج كتاباته في خط المسيحية التحررية التي تأثرت بمذهب التآليه الطبيعي عند بعض المفكرين الانكليز (لوك ، الخ ) ، فوسمت بميسمها شطراً من اللاهوت الالماني في عصر الانوار . من مؤلفاته : تاملات في حقائق الدين الرئيسية (١٧٦٨ ـ ١٧٧٩) .

# اوروبندو غوز

#### **Aurobindo Ghose**

فيلسوف هندي كتب بالانكليزية . ولد في كالكوتا في ١٩٧٠ ، وتوفي في بونديشري في ٤ كانون الأول ١٩٥٠ . على الرغم من تشبعه من الثقافة الغربية في جامعة كامبردج ، وقف إلى جانب قضية استقلال الهند ؛ بيد أنه انقطع عن كل نشاط سياسي منذ عام الهند ؛ بيد أنه انقطع عن كل نشاط سياسي منذ عام الشهير ، وهو نوع من مشرك ديني . تميز تعليمه ، الذي يتلخص اساساً في يوغا الإعمال الإلهية (٩٠ وفي المناقبة الإلهية (١٩٤٧) ، وفي مشال الموحدة الإنسانية ، بنزعته العالمية والتلفيقية . فالحقيقة ، في نظر أوروبندو ، تعبر عن ذاتها عبر الزمن في تراكيب متكاملة ، تجمع خير ما في التقاليد الروحية العالمية وبحكم اهتمامه بالمسائل العملية ، وابتعاده عن الكركونية التقليدية المنبثقة عن كتب الأوبانيشاد (٩٠) ،

ساهم اوروبندو ، على غرار غاندي ، في توجيه الفكر الهندي نحو أخلاقية إيجابية في التضامن الانساني . [ميشال مورّ]

 ان نتاج اوروبندو ، الذي استمد اسباب غذائه من الأوبانيشاد والبهاغافادجيتا والثقافة الغربية ، يؤلف لوحة كبرى يسعى فيها إلى التوفيق ، بالغنائية اكثر منه بالصرامة المنطقية ، بين الإنساني والإلهي ، بين السماء والأرض ، بين الهندوسية وانكلترا . وكما أنه أخذ بيوغا متكاملة ( بورنا \_ يوغا ) ، كذلك فإن طموحه على الصعيد المذهبي الا يستبعد شيئاً ، بل على العكس أن يفسح مكاناً لكل شيء : وفي المقام الأول أن يعطى مكاناً للكثرة في الوحدة ، وللصيرورة في الأزلية . ولهذا عارض بقوة تأويل شنكارا لأنه يستبعد الكثرة والصيرورة باعتبارهما من الأوهام . وهو يؤكد على واقعية التطور الانساني والكوني ، وهذا ما بجعل بينه وبين العلم الغربي نقطة التقاء . فعلى حين أن البوذية كانت مذهباً للانكفاء في الخلاء ، وعلى حين ا أن الفيدانتا كما تأولها شنكارا كانت مذهباً للانكفاء في الملأ ، فإن المذهب الذي يضعه أوروبندو هو مذهب تطور في الملا . لذلك يصبح أن نقول عنه إنه ، بنوع ما ، تيار دى شاردان الهندوسية ، . [غي بوغو]

#### اوريجانس

# Origène Origen Origenes Adamantius

لاهوتي يوناني . ولد سنة ١٨٥ م في الاسكندرية ، ومات سنة ٢٥٢ او ٢٥٣ م ، وربما في صعور . كانت اسرته نصرانية ، وقد مات ابوه ، ليونيداس ، شهيداً في زمن اضطهادات الأمبراطور ساويروس عام ٢٠٢ . وقد اضطر اوريجانس عندئذ إلى القيام على حاجات امه وإخوته السنة ، واختار مهنة تعليم قواعد النحو والصرف . لكن بالنظر إلى ما كان اسقف الإسكندرية يلاقيه من صعوبات لإيجاد معلمين للتعليم المسيحي ، يومن الاضطهادات ذاك ، قبل اوريجانس هذه الوظيفة وترك التعليم العلماني . وادرك اوريجانس بعد بضع سنوات من هذا التعليم أنه غير كافي للرد على

الصعوبات التي كان يثيرها المثقفون الوثنيون . وعندئذ أحس بضرورة إنشاء مركز للتعليم العالي، « ديداسكاليون » ، فترك لهـذا السبب وظيفته في التعليم الديني . ولم تكن هذه المحاولة جديدة كل الجدة ؛ فقد كان القديس كليمنضوس سعى قبله إلى أن يؤسس في الاسكندرية « مدرسة معرفة » مسيحية . بيد أن مساهمة أوريجانس الشخصية تمثلت في إنشاء مركز يعطى فيه تعليم كامل يشمل جميع فروع الثقافة الدنيوية ، كما كانت تُفهم في ذلك العصر ، متوجةً بدراسة الكتاب المقدس، غايتها النهائية. والديد اسكاليون هو المسودة الأولى ، إذا جاز التعبير ، لما ستكونه الجامعة في القرون الوسطى . وكان ذلك يستتبع من جانب أوريجانس دراسة للفلسفة : فلم يكن مثل القديس يوستينوس فيلسوفاً قدم إلى النصرانية ، بل كان نصرانياً قدم إلى الفلسفة . ونقطة انطلاقه الفلسفية أفلاطونية معتدلة ، وفكره يتصل بفكر بلوتارخوس ومكسيموس الصوري والبينوس . أما مسألة صلاته بالأفلاطونية المحدثة فمعقدة : فمن المحقق أنه أخذ في الاسكندرية عن أمونيوس ساكاس ، معلم افلوطين ؛ ومن المتعذر ، من جهة اخرى ، أن يكون وقع تحت تأثير افلوطين ، الذي كان يصغره بعشرين عاماً ، ولقاؤهما المحتمل كان موضع اخذ ورد .

إن أول مؤلّف مهم الأوريجانس، رسالته في المبادىء(\*) ، محاولة نابغة لإعطاء العقيدة المسيحية تفسيراً متلاحماً ، بإرجاعها إلى مبدئين : حب الله والحرية الانسانية ، وفي هذا المؤلِّف تظهر موضوعات اوريجانس الأكثر جراة \_ وسوف تدان في وقت لاحق \_ وعلى الأخص فكرة سبق وجود الأنفس ، والخلاص الكلى ، ودونية الكلمة بالإضافة إلى الأب . وفي الوقت الذي عمل فيه أوريجانس على تأسيس لاهوت منهجي ، كان سباقاً إلى إنشاء علم الكتاب المقدس ؛ فقد حاول وضع نص نقدى بجمعه ، لهذا الغرض ، مختلف روايات الكتاب المقدس في السنداسيات ( سمى كتابه بهذا الاسم لأنه جعل الروايات فيه على ستة اعمدة ) ، وبقيامه بأبحاث للعثور على روايات جديدة ، وبخاصة فى مُفر صحراء فلسطين حيث اكتشفت مؤخراً مخطوطات البحر الميت . وبالتوازي مع هذا العمل النقدى ، بدا يحرر شروحاً حول مختلف اجزاء الكتاب

المقدس \_ انظر الشروح على الكتاب المقدس(\*). انتهى تعليم اوريجانس في الاسكندرية على اثر حادث وقع بينه وبين الأسقف دمتريوس: فقد سيم أوريجانس كاهنأ بدون إذن هذا الأخير . واستقر به المقام ، بعد طرده من الإسكندرية ، في القيصرية بفلسطين حيث أمضِي، في أغلب الظن ، السنوات العشرين الأخيرة من حياته . وقد واصل فيها تعليماً مشابهاً لذاك الذي كان يعطيه في الإسكندرية ، واسس فيها المكتبة المشهورة التي سيعمل فيها فيما بعد أوسابيوس وييرونيموس . وقد اتجهت حياته عندئذ وجهة جديدة في الوعظ ؛ فقد كان يشرح في كل يوم تقريباً الكتاب المقدس لنصارى المدينة في كنيستها . وقد بقى لنا من هذا الكرز عدد كبير من المواعظ ، وهي من أقدم ما وصلنا من الوعظ المسيحي وأثمنه. واوريجانس هو ابرز شخصيات الكنيسة في عصره، وكان على صلة بأبرز شخصيات زمانه ، مثل البابا فابيانوس ويوليوس الأفريقي . وقد دعاه الاساقفة إلى دحض الهراطقة ، وعثر مؤخراً في مصر على محضر ضبط بواحدة من تلك المناقشات بعنوان محاورة مع هراقليطس . وقد دعته جوليا ماميا والدة إسكندر ساويروس ، إلى زيارة البلاط الامبراطوري ، كما راسل فيما بعد فيليبوس العربي .

اعتقل أوريجانس في عهد داقيوس وعُذب، ولكن لم يقتل . بيد أنه لم يعمر طويلاً بعد ذلك . وهو يبقى ، بلا تردد ، أعظم عبقرية أنتجتها الكنيسة المسيحية باللغة اليونانية . وقد وسم بميسمه اللاهوت الشرقي ، مثلما فعل القديس أوغوسطينوس ، وهو الوحيد الذي يمكن أن يضاهيه عبقرية ، باللاهوت الغربي . وكان فضلاً عن ذلك كله ناسكاً ورائداً لآباء الصحراء ومنافحاً عن المقيدة في كتابه المشهور الرد على قالسوس(\*) . [جان دانييلو]

□ • كان يعمل ويصوم النهار كله ، ويمضي الشطر الأعظم من الليل في مطالعة الكتاب المقدس ، وينام مفترشاً الأرض . ولم يكن له ، كما جاء في حرف الإنجيل ، إلاً رداء واحد ، وكان يسير حافياً ، ولا يكترث لأمر الغد ، . [اوسابيوس]

عاش في سلوكه مسيحياً ، لكنه كان في معتقداته بخصوص الالوهية يونانياً ، .
 [فورفوريوس]

□ « ما ضاهاه أحد لا في الخير ولا في الشر » . [كاسيودورس]

□ « إنني اعد اوريجانس ، بعد الرسل ، اعظم معلم للكنائس ، وليس لغير الجهل أن يماري في هذه الحقيقة . وإنني لعلى استعداد لتحمل الافتراءات التي انصبت على اسمه ، بشرط أن أتمكن ، لقاء ذلك ، من حيازة كل علمه العميق بالكتاب المقدس » . [القديس ييرونيموس]

□ ، إن تأثير أوريجانس البالغ العمق لا يفاجى، من يدرس مذهبه . فلأول مرة ما عاد اللاهوت ينزع إلى دحض الخصوم ، بل إلى تعليم المسيحيين ؛ وبات مطمحه أن يدلف إلى جوهر الحقائق المنزلة ، وأن يساوق فيما بينها في كل واحد مذهبي » . [لوبروتون]

# اوريسم ، نيكول

#### Oresme, Nicole

فيلسوف وكاتب علمي . ولد نحو ١٣٢٠ أو ١٣٣٠م في بايو (فرنسا)، ومات في ليزيو في ١١ تموز ١٣٨٢ . دَرُس اللاهوت في جامعة باريس عام ١٣٤٨ . وحصل على لقب استاذ في اللاهوت عام ١٣٦٢ . ولعب دوراً بالغ الأهمية كمستشار للملك شارل الخامس الذي كان ساهم في تربيته وهو ولى للعهد . كان عضواً في فريق السياسيين الذين ضم أيضاً راؤول دى بريل وفيليب دي ميزيير ، والذي حاول ، بإشراف الملك ، أن يحدد قواعد علم الحكم . وكانت هذه الحلقة الضيقة تستقى تعاليمها من معين أرسطو بوجه خاص . وبناء على أمر من الملك ، شرع أوريسم بترجمة كتاب الأخلاق وكتاب السياسة للمعلم الأول . وقد وصلتنا من التآليف التي وضعها أعضاء المجموعة رسالة في القدرة الكنسية والعلمانية لراؤول دي بريل ، ومنام الحاج الشبيخ لفيليب دى ميزيير ، ومنام الروضة لإفرار دى تريموغون على الأرجح ، وإن يكن أوريسم اسهم فيه بقسط موفور . وقد وضع هذا الأخير أيضاً كتاب السياسة والكتاب المسمى بالاقتصادي، ورسالة في مبتدا النقود واختراعها الأول(\*) (١٣٦٦) . لكن اوريسم كان ايضاً عالماً من الطراز الأول ، وقد وضع أهم آثاره باللاتينية والفرنسية .

واثبت ريادته في مضمار الطبيعيات والفلكيات . وعلى هذا النحو سبق ديكارت وغاليليو ونيوتن عندما قال بقانون سقوط الاجسام وبدوران الارض اليومي في رسالة الفلك ، وعلى الأخص في اهم مصنف له : رسالة السماء والعالم (٥) (١٣٧٧) . وفي رسالة خط عرض الصور ، باللاتينية ، دعا إلى استضدام الإحداثيات . ونيكول أوريسم رائد من وجهة نظر أخرى بعد ، لأنه كان أول من استخدم الفرنسية ، قبل ديكارت بثلاثة قرون ، في التآليف الفلسفي والعلمي . وفي عام بعد / ١٣٧٧ عين أوريسم أسقفاً على ليزيو ، وفيها مات بعد خمسة أعوام .

ان حججه تجاوز من بعید بوضوحها ودقتها ما
 کتبه کوبرنیکوس حول الموضوع نفسه ، [ب .
 دوهیم]

#### اوريول ، بطرس

#### Auriol, Pierre Aureoll, Petrus

فيلسوف ولاهوتي فرنسي فرنسيسكاني . مات سنة فيلسوف ولاهوت في باريس . له رسالة العبادىء وشرح على كتاب الاحكام(\*) لبطرس اللومباردي ، واجتهادات في نظرية المعرفة مهدت للمدرسة الاسمية . نقد بقوة القديس بونافنتورا والقديس توما الاكويني ودنس سكوتس . انكر كل فعلية على المادة ، وقال إن الله نفسه ما كان له أن يخلق المادة بمعزل عن كل صورة . كذلك فإن الصورة بدورها لا يمكن أن توجد أو أن تتصور بدون المادة ؛ فمن ماهيتها أن تكون فعل مادة . وهذا المبدأ ، الذي اسنده إلى ارسطو وابن رشد ، جعل من الصعب عليه للغاية أن يحل مسألة اتصاد النفس والجسم بدون أن يصدم العقيدة المسيحية .

# اورييل دا كوستا

#### **Uriel Da Costa**

فيلسوف هولندي . ولد في أوبورتو بالبرتغال عام ١٥٨٥ ، وتوفي عام ١٦٤٠ . تلقى تعليماً كاثوليكياً ،

وهاجر إلى هولندا عام ١٦١٤ ، وترك المسيحية إلى اليهودية . لكنه سرعان ما عارض وثوقية الديانة اليهودية ، وكتب عام ١٦٢٣ رسالة في نفي خلود النفس ، وتجرأ على القول بأن « شريعة موسى اختراع بشري » بسبب ما وجده بينها وبين « القانون الطبيعي » من تناقضات . اضطهده الحاخامات والسلطات الهولندية ، فانتحر . وكان لآرائه تأثير على سبينوزا .

# أوسابيوس (حوشب) القيصري

#### Eusèbe De Césarée Eusebius Of Caesarea

كاتب ومنافح. «أبو التاريخ الكنسي». ولد بين ٢٦٠ و ٢٦٠ م. في فلسطين ، وفي الأرجح في القيصرية ، ومات بين ٣٣٧ و ٣٤١ . دُرَس أوسابيوس في القيصرية ، ومات التي أنشأها أوريجانوس في القيصرية ، وكان زميله الكاهن بامفيلوس ، فأضاف اسمه إلى اسمه ، فصار يعرف بأوسابيوس بامفيلي ، وحبس معه في أثناء أضطهادات عام ٣٠٣ . وبعد استشهاد صديقه ، هرب إلى صور ، ثم إلى مصر ، ولكن بدون أن يتمكن من تحاشي السجن . ولما عاد إلى موطنه ، سيم كاهنا ، ثم صار اسقفاً عام ٣١٣ .

اشتهر بمذهبه وبرئاسته لاساقفة فلسطين ، والقى يوم تدشين كاتدرائية صور الجديدة موعظة كبرى ، موجود نصها في الباب العاشر من التاريخ الكنسي(\*) . وقد الف ، بالمشاركة مع بامفيلوس ، دفاعاً عن اوريجانوس انتصر فيه لاريوس ، ولكنه اضطر في مجمع نيقيا ( ٣٢٥ ) إلى توقيع وثيقة العقيدة القويمة على نحو ما طلب الأمبراطور قسطنطين . بيد ان اوسابيوس كان واحداً من الذين دفعوا بالأمبراطور إلى محاربة اوسطاخس الانطاكي ومارسيلوس الأنقري والقديس اثناسيوس الذي ادين في مجمع صور ( ٣٣٥ ) . وقد حامت الشبهات حول عقيدته القويمة ( رفض مجمع نيقيا الثاني (٧٨٧ ) الاعتراف به شاهد إيمان ) ، وعد نموذجاً للأسقف المحابي للسلطان ، ولكنه كان حجة كمؤرخ . ومن كتاباته الشرحية نخص بالذكر القوانين الانجيلية ،

وتتضمن عشرة جداول تشير إلى الفقرات المشتركة بين عدة أناجيل . ومسائل أنجيلية وحلولها . لكن أوسابيوس كان أيضاً ، وفي المقام الأول ، معلماً في فن المنافحة عن النصرانية . وقد ترك لنا في هذا المجال الكتاب ضد هياروقلس(\*) ، وفيه دحض \_ ضاع اليوم \_ لفورفوريوس الذي حاربه أيضاً في التحضير الانجيلي(\*) . ويبقى مصنفه الرئيسي هو التاريخ الكنسي الذي تابعه إلى العام ٢٢٤ .

إن الموضوعات الاساسية في منافحة اوسابيوس هي أن مأثرر التعليم الرسولي ضد الهرطقة قد حُفظ ، وأن دليل صحة النصرانية هو مقاومتها للاضطهادات وإحرازها النصر بالتزامن مع توحيد الامبراطورية تحت سلطان واحد . ومن مآخذه على اليهود انهم ما شاؤوا قبولاً بالنبوءات وما تعرفوا في النصرانية الدين المنزل الحق . أما الوثنيون فتذكرته لهم أن النصرانية لا تقوم على الإيمان الاعمى فحسب ، بل كذلك على العقل القادر على تعرف الحقيقة .

ومما تركه اوسابيوس ايضاً شهداء فلسطين، والأخبار، وحياة قسطنطين، ومديح قسطنطين، وفي اللاهوت الكنسي، وبعض شذرات من رسائله. وليس أوسابيوس القيصري على أية حال كاتباً من الطراز الأول، واسلوبه لا يخلو من إطناب وتكلف.

□ « الجميع يعلم أن أوسابيوس يشاطر الكافر آريوس أفكاره ومشاعره ... ولقد أنصاع للمجمع ، ولكنه ما التزم بالحقيقة إلا بطرف لسانه . أما قلبه فكان بعيداً عنها ، كما تثبت ذلك كتبه ورسائله » . [بيان مجمع نيقيا]

 □ « رجل ضعیف ، خلق لازمنة الیسر لا لازمنة العسر ، وازینة بلاط لا لمساندة کنیسة » . [دي بروغلي]

# اوسبنسكي ، بطرس دميانوفتش

# Ouspensky, Pierre Demianovitch. Uspenski, Petr Demjanovich

فيلسوف روسي . ولد في موسكو عام ١٨٧٨ ، وتوفي في لندن في تشرين الأول ١٩٤٧ . بعد أن درس العلوم الطبيعية والرياضيات دراسة جدية ، وتخرج

مهندساً، نشر ثلاثة نصوص حول فلسفة البعد الرابع: البعد الرابع (١٩٠٩) والآلة الثالثة: مفتاح الغاز العالم (١٩١١) ونموذج جديد للكون (١٩١٢). اهتم اوسبنسكي بمعرفة السبب الحقيقي لوجود الإنسان وبمكانته في هذا الكون ؛ وارتحل إلى مصر والهند بأمل الالتقاء بمن يستطيع اعطاءه أجوبة مقنعة عن تساؤلاته. لكنه اصيب بخيبة أمل ، فأقفل عائداً إلى روسيا حيث التقى، غ . غوردجييف وعاش معه لفترة من الزمن . وبعد ثورة اكتوبر هاجر إلى لندن ، وكتب فيها كتابين روى فيهما لقاءه مع ذلك الإنسان الغريب ، وضمنهما عرضاً لبعض الدروس التي تلقاها منه . ولم يصدر هذان الكتابان ، شذرات من تعاليم مجهولة (٩٠٥٠) والإنسان وتطوره الممكن

# اوستاثيوس الأراسي

# Eustache D'Arras Eustathius D'Arras

فيلسوف ولاهوتي فرنسي كتب باللاتينية ، توفي سنة ١٢٩١ م . تلميذ القديس بونافنتورا، ونصير فرنسيسكاني متحمس لمذهب الإشراق . له مسائل متفرقة وشروح على كتاب الأحكام (\*) وعلى الأخلاق النيقوماخية (\*) .

# اوستفالد ، فلهلم

#### Ostwald, Wilhelm

فيلسوف وكيميائي الماني (١٨٥٣ - ١٩٣٢). عرف في الكيمياء بأبحاثه على الإلكتروليتات ونال جائزة نوبل عام ١٩٠٩. اما فلسفته في الطبيعة فمبنية على قوانين علم الطاقة وقريبة من النقدية التجربية كما قال بها ماخ وافيناريوس ورانكين من حيث تصورها للعلم على انه « اقتصاد للفكر » . له دروس في طبيعة الفلسفة ، ١٩٠٢ .

# اوستن ، جون لانغشو

#### Austin, John Langshaw

فيلسوف انكليزي، ولد في لانكستر عام ١٩١١، وتوفي في اوكسفورد عام ١٩٦٠. كان من ممثلي والمدرسة التحليلية ، التي سميت بمدرسة واللغة العادية ، أو كذلك و مدرسة اوكسفورد ، دَرَس أولاً أرسطو ولايبنتز ،ثم تسرجم فريفه ، ووجه مبحثة نحو فمص قواعد و اللغة العادية ، والاستعمال اللغري العامي والجمعي . وهذا ما تأدى به إلى تقصيات مدققة حول سلطان منطوقات الكلام عرضها في كتابه الذي يحمل هذا العنوان : كيف نفعل الاشياء بالكلمات ؟ . يحمل هذا العنوان : كيف نفعل الاشياء بالكلمات ؟ . يحمل هذا العنوان : كيف نفعل الاشياء بالكلمات ؟ . المتاب المعنى والحساسية ( وقد نشر بعد وفاته ، عطيات الحواس . وعلى منوال كواين ( ولكن على نحو معاير لفتغنشتاين ) ، جعل أوستن لفحص و اللغة العادية ، ، التي تدرسها تقنياً الالسنية والدلالية ، دوراً تأسيسياً في الفلسفة والمنطق .

# اوشينو ، برناردينو

#### Ochino, Bernardino

مصلح دینی ایطالی (نحو ۱٤۸۷ ـ ۱٥٦٥). انتسب أولًا إلى الأخوة الوعاظ ( الدومينيكانيين ) ، ثم إلى الكابوشيين ، فصار مدبراً عاماً لهم عام ١٥٢٨ . لكنه لما اعتنق البروتستانتية جهارأ اضطر إلى الهرب من ايطاليا عام ١٥٤٢ ، وإلى الإقامة على التوالي في جنيف واوغسبورغ ولندن . وإذ تسلمت عرش انكلترا الكاثوليكية مارى تيودور ، رجع أدراجه إلى البر الأوروبي ، واقام على التوالي في ستراسبورغ وجنيف وبال وزيوريخ . وقد اتهم من جهة أخرى زوراً بأنه يميل إلى مناهضة عقيدة الثالوث وإلى تأييد تعدد الزوجات ، مما استتبع طرده من سويسرا البررتستانتية فاضطر الى الالتجاء إلى بولونيا الكنه طرد منها هي أيضاً بنتيجة تدخل القاصد الرسولي . وفيما هو في الطريق يبحث عن ملجأ جديد حضرته الوفاة بغتة . كان في أن معاً متصوفاً ومنطيقاً وذا موهبة خطابية لا تقاوم ، ومن هذا اصابت مواعظه ذلك النجاح الذي اصابته . وقد

حرر مؤلفاته بالايطالية ، ولكن كثيراً منها فقد بسبب إدانتها وحرقها . ومما صان بعضها الأخر نقلها إلى اللاتينية والفرنسية والالمانية والبولونية. ولنذكر له ، قبل خلعه الشوب الكهنوتي : المواعظ التسمع والمحاورات السبع ، وبعده : المواعظ ، تراجيديا ، محاورة المطهر ، مناقشة بخصوص حضور جسد المسيح في سر العشاء السري ، المحاورات ، والمحاورة العشرون منها تعالج مسألة تعدد الزوجات ، واخيراً مقاهات حرية الاختيار وعبوديته ، وقد ثمن لايبنتز وبايل هذا الكتاب تثميناً عالياً .

#### اوطيخس

#### Euthychès Euthyches

ويعرف أيضاً باسم أوطيخا . لاهوتي بيزنطي (نحو ٢٧٨ ــ ٤٥٤ م ) . بعد أن كافح مذهب نسطور ، جهر بالهرطقة المعاكسة : المونوفيزية ، التي تقول بأن للمسيح طبيعة واحدة فقط هي الطبيعة الإلهية . أدين عام ٢٤٤ ، وأعيد إليه اعتباره عند ، نهب أفسس ، (٤٤٩) ، لكن مجمع خلقيدونية عاد فأدانه (٤٥١) .

# اوغوسطينوس ، القديس

#### Augustin, Saint Augustine, Saint Augustinus, Sanctus

اوراليوس اوغوسطينوس اشهر آباء الكنيسة اللاتينية ، ولد في طلجسطا (اليوم سوق اهراس) بنوميديا في ٢٧ تشرين الثاني ٢٥٤ م ، مات في ايبونا في ١٤ آب ٢٣٠ م . كان أبوه وثنياً ، ويدعى باتريقيوس ، وأمه نصرانية تدعى مونيكا . دَرَس أولًا في مسقط راسه ، ثم انتقل إلى صادورا ليدرس الخطابة . اولع باللاتينية وبالأدب اللاتيني ، لكنه كان يكره اليونانية التي لا يبدو أنه أتقن منها سوى بعض المبادىء الأولية اللازمة لمقارنة نص مترجم بالنص الخصلي . وعلى الرغم من أن أمه ، الشديدة الورع ،

حضته على العماد ، فإنه لم يتنصر . وعاد ادراجه إلى طاجسطاحيث عاش حياة منحلة اورثته ندما كما يشهد على ذلك كتابه الاعترافات(٥) . وتسنى له أن يواصل دراسته ، وفق أمنية أبيه ، بفضل كرم رومانياموس ، محب الأداب والفنون ، وصديق الأسرة وقريبها البعيد . وهكذا ارتحل إلى قرطاجة حيث تردد فيها على مدرسة البيان والبلاغة ، بدون أن ينسى مباهج المسرح والعاب السيرك التي كان مولعاً بها اشد الولم . وتعرف إلى فتاة من اسرة متضعة ، فرافقته على مدى اثنى عشر عاماً واخلص لها « كما لو انها رَوجة شرعية ، . وقد رزقا ابناً ، دَعَوَاه آديوداتس ( هبة الله )، ووقفا كل عنايتهما على تربيته . وكان أوغوسطينوس يواصل العمل في أثناء ذلك بدأب عن ميل وطموح وضرورة وعرفان بجميل المحسن اليه . وكشفت له قراءة هورتنسيوس لشيشرون عن دعوته الفلسفية . ويومئذ شغف شغفاً منقطع النظير بجمال الحكمة الذي لا يفسد . وتأدت به دراسة الحكمة الوثنية الى الاطلاع على المذهب المسيحي ، فقرأ الكتاب المقدس ، فخاب أمله فيها ، ولم يفهمه . وانتمى ، وهو على ما هو عليه من تردد ، كمجرد « مستمع » إلى الشيعة المانوية ، وكانت واحدة من الشيع النصرانية التي لا يحصى لها عد في زمانه. وقد تحكم سببان في اختياره: استحالة قبوله بإيمان مفروض ، غير مبنى على العقل ، ومسألة الشر التي ستشغله طيلة حياته . ولما أنهى دراسته عاد وامراته وابنه إلى طاجسطا ، حيث انصرف إلى تعليم الخطابة وإلى نشر المانوية ، وجمع حوله عدداً من التلاميذ ( ومنهم ليقنتيوس ، والوجيوس ، ونبريديوس ، الخ ) ، فتبعوه فيما بعد إلى قرطاجة .

بين ٣٨٠ و٣٨١ كتب كتابه الأول في مجلدين أو ثلاثة مجلدات ، في الجمال وفي اللياقة ، وقد ضاع . وعندما قدم إلى قرطاجة من روما الاسقف فاوستوس ، وكان فقيها مانويا شهيراً ، استقبله أوغوسطينوس استقباله لإنسان ينتظر منه أن يبدد شكوكه كلها . لكن أمله خاب : فقد بدا له فاوستوس خطيباً مفوها ، ولكن جاهلاً وعاجزاً عن إلقاء أي ضوء على أي مسالة . وبردت حماسته للمانوية . وعقد العزم بعدئذ على السفر إلى روما بأمل أن يصيب فيها شيئاً من الثروة والمجد . وما كانت أمه ترغب في أن يرحل ، أو كانت ترغب على الاقل

في أن يصحبها معه (كان أبوه توفي في سنة ٢٧٩) ؛ فتبعته باكية إلى شاطىء البحر . ولم تعطه روما ما كان يتوقع، فألم به مرض خطير، ولم يجن كسباً يذكر من تدريس الخطابة . وإذ شغر منصب استاذ للخطابة في ميلانو ، تقدم إليه ، فقبل فيه بناء على توصية من أصدقائه المانويين . كان له من العمر يومئذ ثلاثون عاماً . وأتاح له تحسن وضعه أن يستقدم أمراته وأبنه ، وفي العام التالى أمه وتلاميذه الأوفياء .

على الرغم من أنه بأت مذاك فصاعداً مطمئناً إلى مستقبله المباشر ، ظل القلق يعتمل فيه ، ولكنه كان قلقاً من طبيعة روحية : وكان في أثناء مقامه في روما قد انجلاب إلى شكية الأكاديميين ، إلى شكية ارقاسيلاوس أكثر منه إلى شكية قرنيادس . وها هـو يستمع الآن إلى مواعظ القديس أمبروزيوس ، أسقف ميلانو الكبير . لكن أموراً شلاثة كمانت لا تزال تبقى أوغموسطينوس بعيداً عن الايمان والكنيسة الكاثوليكيين: استحالة تصور جوهر لامادي مطلق في لاماديته ، واستحالة تفسير اصل الشر ، واستحالة الاستغناء عن النساء . وأمكن له بسه ولة اجتياز المانعين الأولين: فقد قرأ « الافلاطونيين » ( أو بالأحرى الأفلاطونيين المحدثين ، وعلى الأرجح أفلوطين نفسه ) . ووجد لديهم حول الماهية الإلهية وطبيعة الشر تصورات فتحت له سبلاً جديدة . فقد فهم أن الله نور ، جوهر روحي كل شيء تابع له وهو غير تابع لأحد . أما مشكلة الشر فقد تبدى له حلها في أن الأشياء ، بحكم ارتباطها بالله ، لا تحوز لا الوجود المطلق ولا عدم الوجود المطلق: فهي موجودة لأنها تستمد وجودها من الله ، وهي غير موجودة وجوداً مطلقاً ، لأنها ليست هي الله . وعلى هذا ، فما هي بقابلة للفساد إلا بقدر ما تشارك في الخيرية الإلهية : ولو تجردت من الخيرية لامتنع اصللًا حتى فسادها . ما الفساد إذن إلا فقدان لخير : وكل ما هو موجود خير : والشر ليس جوهراً ، بل غياب للخير ، عدم وجود ، ولئن أمسى أوغوسطينوس مقتنعاً على هذا النحو بالحقيقة ، فإنه لم يغير مع ذلك شيئاً في طراز حياته . فبناء على إلحاح أمه التي كانت راغبة في تزويجه من فتاة من أسرة كريمة ، صرف رفيقته ، وإنما ليتخذ له محظية أخرى . وعندئذ حدثت النوبة الصاسمة : فقد طلبت نفسه ذات يوم الوحدة والسكينة تحت شجرة في اوغسطينوس

الرد على فلاسفة الأكاديمية .

في هيبونيس أسس الرهبانية التي تحمل أسمه . ووضع لها دستوراً . ثم عين نائباً للاسقف التقي والطاعن في السن فالاريوس ، وعهد إليه بمهمة الوعظ، فأداها على أحسن وجه حتى مماته تقريباً. وكان في المدينة كثرة من الهراطقة الدوناتيين (وعلى راسهم بروقولايانوس القوى) والمانويين ( ومنهم واحد يدعى فورتوناتوس ) . وفي أعقاب مناظرة عامة مع الكاثـوليكيين (في ٢٨ ـ ٢٩ آب ٣٩٢) غادر فورتوباتوس المدينة مغلوباً على أمره . وقصة هذه المساجلة هي موضوع الكتاب الذي وضعه اوغ وسطينوس بعنوان ردأ على فورت وناتوس المانوي . وكان ذلك فصلاً من فصول المعركة الشرسة والمتعددة الفصول التي خاض غمارها على جميع. الجبهات ضد الشيع الهرطوقية والانشقاقية التي كانت تتهدد العقيدة القويمة الكاثوليكية : المانويون الذين كانوا ينكرون وحدة الكنيسة ورسالتها ، والبيلاجيون الذبن كانوا ينكرون الخطيئة الاصلية وفعالية النعمة، والوثنيون الذين كانوا لا يزالون ينكرون رسالة المسيح . وهكذا كتب في نفع الاعتقاد (٥) ، وأتبعه بكتابين : في ثنائية النفس (٣٩٢) وفي سفر التكوين (٢٩٣) . وفي مجمع الاساقفة الأفريقيين الكاثوليك ، الذي دعا إلى عقده في هيبونيس أوراليوس ، أسقف قرطاجة ، القى ضد الدوناتيين العظة الشهيرة المعروفة باسم في الايمان والرمز ، ثم كتب بعد ذلك مباشرة رداً على رسالة دوناتيوس الهرطوقي ، وقد فقد . وبين نهاية عام ٣٩٥ وبداية عام ٣٩٦ عُيْن ، بعد وفاة فالاريوس ، اسقفاً على هيبونيس . فأوفى بجميع فرائض منصبه هذا على أكمل وجه : فكان في أن معاً راعياً وإدراياً وواعظاً وقاضياً. والعظات الثلاثمئة التي وصلتنا منه هي جزء يسير مما القاه . وبعضها ـ انظر المواعظ(ه) \_ هي من أجمل ما تحوزه الكنيسة من شروح . ولا تقل أهمية عن عظاته الرسائل(\*) التي وجهها الى خصوم ، وأصدقاء ، وأغراب ، ورهبان ، وعلمانيين .و في عام ٣٩٦ حرر جزءاً من المذهب المسيحي(\*) ، وفي عام ٤٠١ نشر الأجزاء الثلاثة عشرة التي تتالف منها الاعترافات . ونحو عام 200 أيضأ شرع بتحرير رسالته الفلسفية واللاهوتية الكبرى في الثالوث<sup>(ه)</sup> التي عمل فيها زهاء خمسة عشر عاماً .

بستانه ، فإذا به يسمع ، على ما تـراءى له ، صوتـاً يهتف به : « خذ واقرأ » . فعجب للأمر ، وتسامل بينه وبين نفسه عما يمكن أن يكون ذلك الكتاب ، وسارع يأخذ مشورة أحد أصدقائه ، فوقع بصره لديه على رسائل بولس الرسول ؛ ففتحها بغير ما تعيين ، فطالعته هذه الفقرة : « لا تمضوا حياتكم في الولائم وملذات المائدة ، ولا في الفسق والفجور ... بل البسوا سيدكم يسوع المسيح ، وحاذروا من تلبية شهوات الجسد الفاسدة » . فقرر على الأثر ، وقد « حلت به النعمة » كما يقول ، أن يعتكف في بيت صديقه فيركوندوس في لومبارديا مع تلاميذه وأصدقائه وامه مونيكا وابنه . وهناك أمضوا وقتهم في الصلاة والدراسة والنقاش. وهناك أيضاً رأت النور محاوراته الفلسفية المشهورة : رداً على فللسفة الأكاديمية (\*) ، في الحياة السعيدة $^{(*)}$  ، في النظام $^{(*)}$  ، مناجاة النفس $^{(*)}$  ؛ وقد كتب المحاورات الثلاث الأولى سنة ٣٨٦ ، والرابعة في مطلع عام ٣٨٧ . ثم استقال من عمله كمدرس للخطابة ، وتعمد في ليلة ٢٤ ـ ٢٥ نيسان ٣٨٧ على القديس أمبروزيوس . ووقف نفسه مذاك فصاعداً على خدمة الله ، وكتب في ميلانو في النفس الخسالدة . وفي الصبيف ارتحل إلى افريقيا ، لكن موت أمه (تشرين الأول - تشرين الثاني ٣٨٧) أعاده إلى ايطاليا ؛ ومكث في روما إلى صيف ٣٨٨ . وفي أثناء مقامه فيها ساند البابا سيريسيوس في صراعه ضد المانويين وكتب رسالتين ضدهم . وذلك كان مبتدأ تصانيفه الكثيرة في المنافحة عن أصول العقيدة الكاثوليكية . وفي روما أيضاً كتب في عظمة النفس(\*) ، وهو مؤلّف صوفى تجلت فيه واضحة مواهبه كعالم في النفس ، والجزء الأول ( سوف يؤلف الأجزاء الأخرى في أفريقيا سنة ٣٩٥) من كتاب حرية الاختيار<sup>(\*)</sup> ، وفيه تطرق إلى مسألة الشر . وبعد أن أقام لفترة وجيزة في قرطاجة ، عاد في خريف ٣٨٨ إلى طاجسطا . وهناك باع القليل مما كان يملكه ووزع ثمنه على الفقراء ؛ وكما يـروي بنفسه ، فقد طلب من الذين يرغبون في اتباعه أن يفعلوا مثله . وفي أثناء مقامه الذي دام سنتين في طاجسها أنجز كتابه ردأ على المانويين ، وحرر المعلم (\*) ، وفي المسوسيقي ، وفي سنة ٢٩٠ في الدين الحق(\*) ، وفيه طور ، عشية سيامته كاهنا في هيبونيس (سنة ٣٩١) ، الحجج التي كان أوردها في

وبعد أن انقشع الخطر المانوي ، وجه كل حربه ضد الدوناتيين الذين ارتاى أن خطرهم على وحدة الكنيسة اكبر بعد . وهكذا شارك في المجمعين الكنسيين المعاديين للدوناتية اللذين عقدا في قرطاجة سنة ٤٠٣ وسنة ٤٠١ ، وتولى وحده تقريباً عبء النقاش . وقد كرس لصراعه هذا ضد الدوناتيين عدداً كبيراً من النصوص ، ومن اشهرها: في العماد رداً على الدوناتيين (٤٠١) ، ورداً على الدوناتية الدوناتية او في وحدة الكنيسة (٤٠٥) .

في ٢ آب ٤١٠ اقتحم القوط بقيادة الاريك روما واعملوا فيها نهباً وسلباً ثلاثة آيام بلياليها . فتدفق اللاجئون بأعداد غفيرة على افريقيا ، وزرعوا فيها الرعب ، وأشاعوا أن المسيحية هي المسؤولة عن مصائب روما . وإنما تفنيداً لهذه الشائعات كتب أغوسطينوس مدينة الله(٥) ؛ غير أن هذا الكتاب ، الذي يبقى ارحب تصور للتاريخ الإنساني كما يراه مسيحى ، يجاوز من بعيد إطار الحدث الذي كان السبب في كتابته . وكان في عداد اللاجئين بيلاجيوس ، وهو راهب من أصل بريطاني كانت له مذاهب عقلانية النزعة حول الحرية الانسانية والنعمة الإلهية . وقد انتقل بعدئذ إلى الشرق . لكنه ترك في قرطاجة رفيقه وتلميذه سيلاستيوس ، وهو من خاض ضده أوغوسطينوس صراعاً ضارياً عن طريق المواعظ والمجامع الكنسية . وقد تجسدت حصيلة هذا الصراع في عدد من الرسائل المضادة للبيلاجية ، ومنها في الطبيعة والنعمة رداً على بيلاجيوس (٤١٣ ـ ٤١٥) ، ورداً على دفاع يوليانوس عن الهرطقة البيلاجية (٤٢٣) . وكتب ايضاً بروح اكثر نظرية واقل جدالية في النعمة وفي حرية الاختيار ، وفي الفساد والنعمة (٤٢٦) . ولم ينجُ الأريوسيون بدورهم من لذع قلمه ، فكتب ضدهم رسالة في عام ٤١٩ ، ثم خاض بعد عشر سنوات غمار مناظرة عامة مع الأسقف الأزيوسي مكسيموس تمخضت عن رسالة بعنوان رداً على الاسقف الاريوسى مكسيمونس . وفي عام ٤٢٩ شرع بإعادة النظر في جميع تآليفه ، فكانت نتيجة المراجعة كتاب الاستدراكات<sup>(0)</sup> .

اجتاحت موجات الغزو القوطي إفريقيا الرومانية ؛ ففي عام ٤٢٩ اجتازت قبائلهم بقيادة جنسريك مضيق

جبل طارق ، وزرعوا الخراب في اكثر مدن افريقيا المسيحية ، ولم تبق قائمة في وسط الانقاض سوى كنائس قرطاجة وسرتة وهيبونيس ؛ وفي الشهر الثالث من حصار مدينة اوغوسطينوس الاسقفية ، سقط فريسة المرض ومات في ١٤ آب ٤٣٠ .

رداً على العقل الذي يساله في مناجاة النفس: « ماذا تريد أن تعرف؟ » ، يجيب أوغوسطينوس : والله والنفس عد ولاشيء آخر ؟ عد ولا شيء آخر ، . وفي نظر اوغوسطينوس ان وضع مسالة الانسان يعنى وضع مسألة الله . وصحيح أن العالم يحظى بمكانة لا بأس بها في تأملاته ، ولكنه يركِّز هذه التأملات على الله والإنسان؛ والعالم الخارجي لا يثير اهتمامه إلا بالإضافة إلى الإنسان الذي يضطلع بنوع ما بدور الوسيط بينه وبين الله . ومن هنا كان المنزع الروحي لفكره ، بالتعارض مع التوجه الكوسمولوجي دوماً للفلسفة اليونانية . وفلسفة اوغوسطينوس هي عبارة عن محاورة حارة وغير منقطعة بين المخلوق والخالق ، بين الإنسان الذي يطلب الله والله الذي يأتى لملاقاته ، رحلة روحية للموجود المتناهى نحو الموجود اللامتناهي . ومعرفة الانسان لذات في الماهية الحقيقية لوجوده تعنى في نظر اوغوسطينوس المعرفة بأن الله موجود وملاقاته على طريق المحبة الخصيب والمخصب . هي رحلة حب إذن، ولكن حذار من الغلط : فالإنسان عند اوغوسطينوس موجود مفكر لأنه يشارك في الحقيقة؛ والله هو الحقيقة . وأن نتعقل يعني أن نحب كثيراً ؛ ولكن هذا لا يعنى أن أوغوسطينوس كان من انصار المذهب المضاد للعقل ، وسنخون فكره روحاً وحرفاً فيما لو نسينا أن فلسفته تندرج بصرامة في خط المثالية الافلاطونية وأن جل طموحها أن تكون ترجمة مسيحية لها . ولكن حذار أيضاً من الخطأ المعاكس الذي يحول أوغوسطينوس إلى منطيق مجرد وصوري: فالحقيقة ليست عنده رؤية للذهن ، وإنما حياته بالذات ؛ الحقيقة ليست موضوعاً برسم التأمل فيه من الخارج، كما لو أنها شيء متميز عنا ،بل هي تُتعقل شيء وتُحيا داخلياً، لأنها والانسان شيء واحد. « التفلسف » عند أوغوسطينوس هو ارتداد الانسان نحو ذاته ليجد ذاته وليجد فيها حقيقة تتجاوزه .

إن القديس اوفوسطينوس هو واحد من آباء الكنيسة من دار حولهم أعظم الجدال في العالم المسيحي :

ا١٢١ أوغسطينوس

فالكاث وليكيون والبروتستانتيون ، الجانسينيون واليسوعيون ، احتموا وراء سلطته ليعقدوا إزار النصر لمذاهبهم . والحق أن فكر أوغوسطينوس مطبوع هو نفسه ،بحكم كثرة المعارك التي خاض غمارها وتعدد الخصوم الذين واجههم ، بطابع التناقض ( وقد تراجع غير مرة عن بعض من أفكاره في أثناء مساجلاته ) ، وقابل للتفسير في اتجاهات متباينة ؛ بل حتى ديوان التفتيش نسب نفسه إليه ، لأنه وجد عنده تعريفاً مفصلًا لعقيدة التعذيب في موضوع الدين لكن النقطة التي ثار حولها على مدى الأزمان أحد الجدال هي تلك المتعلقة بالجبر والنعمة . فقبل أوغوسطينوس كان آباء الكنيسة جميعاً يتفقون على الاعتقاد بأن الله قدّر للبشر قاطبة الخلاص أو الهلاك ، بمعنى أنه توقع الثواب أو العقاب الذي ستعود به عليهم أعمالهم الصادرة عن إرادتهم الخاصة ، بدون أن يكون سبق العلم الإلهى علة هذه الأعمال . والكنيسة الشرقية ، التي لم تقبل قط بعقيدة الخطيئة الأصلية التي فرضها على الكنيسة الغربية القديس أوغوسطينوس (إدانة مجمع أفسس سنة ٤٣١ للبيلاجية ) ، بقيت وفية لذلك المذهب . وبالفعل ، لئن يكن أوغوسطينوس أقر ، في صراعه مع المانويين الذين كانوا يلحون على الطبيعة الشريرة جوهرياً للإنسان ، بدور للحرية الانسانية ، فقد اختزل بالمقابل ، في سجاله مع البيلاجيين ، وربما عن إيثار خفى في نفسه ، الانسان إلى عجز يسترقه كامل الاسترقاق للنعمة الإلهية . والحل الذي اقترحه لمسالة خطيئة آدم وانحطاط ذريته ، وكذلك لمسالة النعمة التي يدين لها بخلاصه ، يستتبع الجبر . فالإنسانية ، في نظره ، غارقة في الخطيئة الى حد أن طبيعتها ، التي غدت كتلة من الخطيئة والفساد والهلاك ، تحول بينها وبين أي صبو نحو الخير . وعلى هذا ، فإن الخلاص لا يمكن أن يكون إلَّا من صنع الله وحده . وهكذا فإن الله يضن على بعضهم بما يمنحه مجاناً لبعضهم الآخر: وهويبدي عن رحمته في شخص أولئك الذين يختارهم للخلاص ، وعن عدله في شخص اولئك الذين يتركهم للهلاك . والواقع أن هذا المذهب ، الذي يترتب عليه ، في حال المغالاة فيه ، نفى قيمة الافعال ، لم تقبل به قط الكاثوليكية بتمامه ؛ ولئن كانت لا تجرؤ على المساس بما جاء عنه في كتابات اوغوسطينوس ، فإنها تحاول بالمقابل أن تتأوله وتخفف

من غلوائه ، على نحو ما فعل اليسوعيون حينما سعوا ، مع مولينا ، إلى التوفيق بين حرية الاختيار والنعمة . اما في اوساط البروتستانتيين فقد قال لوثر بالجبر، فافترق عنه بصدد هذه النقطة ميلانختون الذي رأى في الخلاص نتيجة لتعاون بين الإنسان والله ؛ وقد صاغ كالفن عقيدة الجبر صياغة منطقية صارمة ، فكانت سبباً في خصومات لا حصر لها بين مختلف الشيع البروتستانتية . وفي القرن السابع عشر عكف جانسينيوس هو الآخر يشرح مذهب أوغوسطينوس، ذاهباً إلى أن اليسوعيين قد حرَّفوه ؛ وقد قرأ جميع ما كتبه فيه عشر مرات ، كما قرأ كتاباته ضد البيلاجيين شلائين مسرة . وصماغ وجهة نظره في كتاب اوغوسطينوس الذي صدر سنة ١٦٤٠ ، أي بعد عامين من وفاة مؤلف ، وفي سنة ١٦٥٥ أدان الجانسينية بابوان: أوربانوس الثامن وإينوشنسيوس العاشر . وقد احتمى الجانسينيون ، في شخص آرنو ، خلف التمييز بين الواقع والحق ، فأدانت كلية اللاهوت بجامعة باريس آرنو، وعندئذ، وبرجاء من هذا الأخير ، أخذ بسكال على عاتقه مهمة صعبة ، وهي نقل القضية من دائرة اللاهوتيين الضيقة إلى معرفة الجمهور الواسع . وهكذا رأت النور الاقليميات التي كان لها اثر صاعق ، والتي اسهمت بقسط لا يستهان به في زوال حظوة اليسوعيين . وإنما بالاستناد إلى القديس اوغوسطينوس حاول بسكال أن يبدد ، جميع التناقضات الوهمية التي يتصورها أعداء النعمة الفعالة بين ما للنعمة من سلطان كلى على حرية الاختيار وبين ما لحرية الاختيار من قدرة على مقاومة النعمة ، وعلى هذا ، فصحيح اننا « نستطيع ان نقاوم النعمة » ، خلافاً لما ذهب إليه كالفن؛ وخطأ بالمقابل القول بأننا « لا نعاون البتة في خلاصنا ، كما لو اننا أشياء لاحياة فيها ، ، على نحوما افترض لوثر ؛ وإنما يتعين علينا أن نقر ، كما قال اوغوسطينوس ، بأن « افعالنا هي افعالنا ، بسبب حرية الاختيار التي انتجتها ، وأنها كذلك أفعال الله ، بسبب نعمته التي تجعل حريتنا هي ا المنتجة لها «(الإقليميات(\*)، الرسالة الثامنة عشرة ) . [میشیلا فیدیریکو سیاکا]

□ « أعظم سلطة بعد رسل الكنيسة » . [بطرس الموقر]

□ د يحتل اوغوسطينوس بين آباء الكنيسة ، بلا

أوفسيانيكوف

منازع ، المكانة الأولى ... واوغوسطينوس يعجبني اكثر من جميع الآخرين . فقد علَّم مذهباً خالصاً ، واخضع كتبه ، بالتواضع المسيحي ، للكتاب المقدس ... وكان أول من بحث من آباء الكنيسة في الخطيئة الأصلية ... أوغوسطينوس كله معني » . [لوثر] المتوقد الذكاء ، ذلك المعلم الاستاذ ... نسر الآباء ... فقيه الفقهاء ... الذي ما ثارت قط أية خصومة حول سلطته فبقيت مصونة عند كل المدارس » . [بوسويه] ما القديس أوغوسطينوس أول آباء الكنيسة . كل كلامه دفق من فضيلته . كتبه تضرج من حرارة نفسه » . [سان ـ سيوان]

□ • القديس اوغوسطينوس يتكلم احياناً بطريقة يبدو معها انه اقتبس كلامه من ديكارت او ان ديكارت اقتبسه منه ، . [الأب بواسون]

□ « لا مراء في ان القديس اوغوسطينوس كتب في زمن فاسد بالنسبة إلى الذوق . وطريقته في الكتابة تحمل اثر ذلك ظاهراً . فقد كتب بلا نظام ، على عجل ، وبفرط من خصوبة الذهن ، بقدر ما كانت حاجات التعليم أو الدحض تلح عليه . فأفلاطون وديكارت ما كان عليهما إلا أن يتأملا في هدوء . وأن يكتبا متى شاءا ليحسنا ما يكتبانه ، بدون أن يعني هذا أن هذين الكاتبين براء من العيوب ... ولو جمعت جميع الفقرات المتفرقة في مؤلفات القديس أغوسطينوس لوجدنا لديه من الميتافيزيقا أكثر مما لدى ذينك الفيلسوفين . إني لن أكون مغالياً مهما أعجبت بتلك العبقرية الوسيعة ، المشرقة . الخصبة ، السامية ه. [فيغيلون]

□ • كان كثير الفكر لكن حماسته كانت اكثر بعد ،
 وبقدر ما كان يعطي لهذه الحماسة (وكان يعطيها
 كثيراً) كان يبتعد عن قوة الاستدلال وعن الأنوار الصافية للفلسفة الحقة ، [مايل]

□ « كان القديس أوغوسطينوس أول من اعتمد تلك الفكرة الغريبة [الخطيئة الاصلية] الخليقة بالراس الحامي والخيالي لافريقي فاسق وتاثب ، مانوي ومسيحي . غفور وظالم ، أمضى حياته يناقض نفسه ». [فولتير]

 □ « الاسقف القديس أوغوسطينوس يتبدى لنا في إهاب شيشرون مسيحي ؛ وصحيح أنه يتكلم لغة أخرى ، لكنه يخلط مثله الخطابة بفلسفة أشد قلقاً وأكثر

حمية في نشدان الحقيقة ». [فريدريك شليفل]

« يبقى اوغوسطينوس ، أياً ما كان إسهام المتقدمين عليه ، الرائد المؤسس والمحرك للفكر الكاثوليكي وللفلسفة المسيحية ». [موريس بلونديل]

« ما من أحد خضع مثله ، وبمثل تصميمه وتراضعه ، لمعطيات إيمانه ؛ ومع ذلك ، ما من أحد اراد أكثر منه الا ينفعل بإيمانه ، بل أن يتعقله وإن يستكشف كل محتواه ». [ب. دي لابريول]

□ « القديس أوغوسطينوس لا يكف أبداً عن إلقاء دروس . وفي الجنة ، أمام الله ، سيستهل درساً في التباكي . إنه يثرثر على مد النظر ... إن تونسي روما هذا ، أو بالأحرى أيطالي تونس هذا ، هو أقل الناس يونانية ، . [اندريه سواريس]

□ «إن سرعظمته ككاتب ، وكذلك كمفكر ، يكمن في انه يحيا ما يتأمله ويستشعر بعمق ما يقوله ... أرفع المسائل ردها إلى أناه الخاص ، واللاهوت استدخله ، والفكر المجرد صهره في بوتقة قلبه ، والايديولوجيا حلق إلى سمائها ، وإنما بأجنحة من نار ... وبهذا النداء إلى التجربة الداخلية للفرد ، وكذلك بقلقه المشبوب ، يمكن القول، مع التحفظ المطلوب ، إنه الرومانسي الأول في الغرب ، الانسان العصدري الأول ه . [جيوفاني بابيني]

# اوفسيانيكوف ، ميخائيل

#### Ovslannikov, Mikaïl

فيلسوف ماركسي روسي معاصد. ولد سنة ما ١٩١٥. انتسب إلى الحزب الشيوعي عام ١٩٥٥ حصل على الدكتوراه في الفلسفة عام ١٩٦١ . متخصص في فلسفة علم الجمال . يدير منذ ١٩٦١ كرسي علم الجمال بجامعة موسكو ، وكذلك قطاع علم الجمال في معهد الفلسفة التابع لاكاديمية العلوم السوفياتية . عميد كلية الفلسفة بجامعة موسكو . شارك في تحرير أسس علم الجمال الماركسي - اللينيني ، ومن أسس علم الجمال الماركسي - اللينيني ، ومن تاريخ النظريات الجمالية (١٩٦٢). تراس تحرير تاريخ علم الجمال الصادر عن اكاديمية الفنون في خمسة مجلدات .

#### اوكن ، رودولف كريستيان

#### **Eucken, Rudolf Christian**

فيلسوف الماني . ولد في ٥ كانون الثاني ١٨٤٦ في , أوريخ، وتوفى في ١٤ أيلول ١٩٢٦ في إيينا . ينتمي إلى التيار الروحاني الذي حاول التصدي ، في المانيا ، للوضعية المنظور اليها على أنها شكل من أشكال المادية. حصل في جامعة غوتنغن على تأهيل هيغلى ، لكن معلميه الحقيقيين كانا أفلاطون وفخته اللذان جعلاه يكنُّ للفلسفة احتراماً شبه ديني . في عام ١٨٧١ عين استاذاً للفلسفة في بال ، في الجامعة عينها التي كان بوركهارت ونيتشه يدرّسان فيها . وأوفد في عام ١٨٧٤ إلى إيينا حيث كان التأثير الذي تمارسه مادية هيكل أقوى من أن يعارضه استاذ شاب . المؤلفات التي تركها أوكن عديدة ؛ فقد أهتم ، بادىء ذي بدء ، بتاريخ الفلسفة في دراسة اصيلة بعنوان تاريخ المصطلحات القلسفية (١٨٧٩) ؛ ومن مؤلفاته الأخرى نخص بالذكر تيارات الفكر الحديث الكبرى (۱۸۷۸) ووحدة حياة الروح (۱۸۸۸) ودراسته الشهيرة تصور الحياة لدى كبار المفكرين ، صلاحة الدين (١٩٠١) التي تنعكس فيها توجهات أوكن نحوما أسماه « المذهب الإيجابي » . وقد استحق على أعماله العديدة وعلى حسه الرفيع بالروحانية جائزة نوبل للأداب في عام ١٩٠٨ .

# اوكنفوس ، لورنتز

#### Ockenfuss, Lorenz

المعروف بأوكن Oken ، فيلسوف وعالم طبيعيات الماني (١٧٧٩ ـ ١٨٥١) . مؤسس مدرسة فلاسفة الطبيعة . كان من تلاميذ شلينغ في مرحلته الفلسفية الأولى ، ثم عارضه بقوة لما تحول هذا الأخير إلى الثيوصوفية . عرض في الوجيز في فلسفة الطبيعة (١٨١٠ ـ ١٨١١) مذهباً في وحدة الوجود قريباً من المذهب الذي عرضه شلينغ في برونو او في المعدا الطبيعي والإلهي للاشياء(\*)، مؤكداً أن كل شيء هو من فكر الله . وصنيع كارلايل ونيتشه ، اعتبر أن البطل المحارب هو الانسان الأعلى والإلهي .

أما في علم الطبيعيات فقد أرهص في كتابه علم الأنسجة (١٨٠٥) بالبنية الخلوية للجهاز العضوي . وله كذلك: رسم مذهب في التشريح والفيزيولوجيا (١٨٢٢) والتساريخ الطبيعي العام (١٨٣٣ ـ ١٨٤١) .

# اولريخ الستراسبورغي

#### Ulrich De Strasbourg Ulrich Of Strasbourg

فيلسوف ولاهوتي كتب باللاتينية ، توفي سنة ١٢٧٧ م . طور الاتجاه الافلاطوني المحدث لمعلمه البرتوس الاكبر . بنى مذهبه الميتافيزيقي على كتاب العلل لارسطو ، وله اقتباسات عن الفارابي وابن سينا . وعليه قرأ توما الاكويني .

# اولریکی ، هرمان

#### Ulrici, Hermann

فيلسوف وعالم جمال الماني (١٨٠٦ ـ ١٨٨٤). عارض مذهب هيغل وحاول التوفيق بين مذهب التآليه الديني ومذهب وحدة الوجود (العلم والإيمان، ١٨٥٨: الله والطبيعة: ١٨٦٢). وله ايضاً دراسات حول الشعر اليوناني وحول شكسبير، كما نشر مساهمة في تاريخ الفن كعلم جمال تطبيقي (١٨٧٦).

# اوليه - لابرون ، ليون

# Olié- Laprune, Léon

فيلسوف فرنسي ، ولد وتوفي في باريس (٢٥ تموز المعلمين ١٣- ١٨٣٩ ) . تخرج من دار المعلمين العليا ، وحصل على شهادة التبريز في الآداب (١٨٦١) وفي الفلسفة (١٨٦٤) . استهل نشاطه التعليمي مدرساً في ثانوية فرساي ثم اصبح ، في عام ١٨٨٠ ، استاذاً محاضراً في دار المعلمين العليا . وفي عام ١٨٨٠ حصل على شهادة الدكتوراه في

#### اونابيوس الساردي

#### Eunape De Sardes Eunapius Of Sardis

مؤرخ للفلسفة الافلاطونية المحدثة . ولد في ساردس في آسيا الصغرى عام ٣٤٥ او ٣٤٦ م ، ومات بعد عام ١٤٤ م . دُرَس في اثينا ، وكان تلميذاً اثيراً لابروقراسياس عالم البيان . درُس الخطابة طوال خمسة عشر عاماً في اثينا ، وفكر بالارتحال إلى مصر . لكن ذويه استدعوه إلى ساردس ولقنوه مذاهب يامبليخوس . وعلى الرغم من أنه لم يكن طبيباً ، أولى الطب اهتماماً بالغاً ، حتى إن كتابه تواجم السفسطائيين (٥) تضمن سير حياة اربعة اطباء . انتمى إلى تلك الحركة التي حاولت في عهد الامبراطور يوليانوس أن تزرق الوثنية بدم جديد ، على الرغم من فتوحات الفكر المسيحى .

#### اونامونو ، ميغيل دي

#### Unamuno, Miguel De

كاتب وشاعر وفيلسوف إسباني . ولد في بلبار في ٢٩ أيلول ١٩٣٦ ، ومات في ٢٦ كانون الأول ١٩٣٦ في سلمنقة . في مسقط رأسه كانت دراسته الأولى . وفي عام ١٨٨٠ قدم إلى مدريد ، وتابع في الجامعة دروس الفلسفة والآداب . والمعارضات الكثيرة التي اثارتها أفكاره ، وعدم قدرته على الانصباع لدراسة المناهج الجامعية ، جعلت حياته الجامعية عسيرة . درس اليونانية في سلمنقة ، مدينته الأثيرة . وكان والدأ لعدد كثير من الأطفال ، فاضطر إلى الكفاح ليعيش ، ومما زاد في عسر الكفاح عليه العداء الذي لاقاه في وطنه من جانب الكنيسة وإهل الحكم ، وكذلك مزاجه الصعب ، المحب للجدال والمشاكسة ، والمتمحور حول ذاته .

هاجر إلى باريس حيث كتب ونشر في عام ١٩٢٤ احتضار المسيحية<sup>(ع)</sup>، ثم رجع إلى الوطن ليستعيد كرسيه في جامعة سلمنقة وليصير عميدها لسنوات مديدة. وانتسب إلى الحركة القومية الاسبانية في الأداب، وكان تقدم بأطروحتين: واحدة باللاتينية حول أرسطو، وأخرى بالفرنسية حول اليقين الأخلاقي ؛ وتعتبر الاطروحة الثانية أهم أعماله إطلاقاً . ومن بين مؤلفاته الأخرى نخص بالذكر : فلسفة مالبرانش (فني جزءين ، ١٨٧٠) والفلسفة والزمن الحاضر (١٨٩٠) وبمنابع السلم الفكري (١٨٩٢) وثمن الحياة (١٨٩٤) . صدر له بعد وفاته الحيوية المسيحية (١٨٩١) والعقل والعقلانية . عارض أوليه \_ لابرون بشدة الوثوقية العقلانية للقرن التاسع عشر ، وأكد على ضرورة التعاون بين العقل والايمان لأنه من الواجب ، غي حد تعبيره ، د البحث عن النور بوساطة النور ، . وقد ساهم بالتالي في بعث د الفلسفة المسيحية ، في العصر الحاضر .

#### اوليو ، بطرس

#### Olieu, Pierre Olivi, Petrus

فيلسوف ولاهوتي فرنسي كتب باللاتينية (نحو ١٢٤٨ ـ ١٢٩٨ م). فرنسيسكاني، انتصر لمذهب تعدد الصور، وأيد بتحفظ مذهب الإشراق الاوغوسطيني، أدينت بعض قضاياه في مجمع فيينا، وبخاصة منها ما يتعلق بالفقر.

# اومليانوفسكى ، ميخائيل

#### Omelinovski, Mikhaïl

فيلسوف روسي معاصر (١٩٠٤ - ١٩٧٩). انتسب المرب الشيوعي عام ١٩٣٨ دكتور في الفلسفة واستاذ منذ ١٩٤٦ . عضو فعال في اكاديمية العلوم الاوكرانية ، وعضو مراسل لاكاديمية العلوم السوفياتية . عضو في هيئة تحرير كبرى مجلات الفلسفة في الاتحاد السوفياتي : مسائل الفلسفة . عني بفلسفة العلوم ، وبدور الجدل المادي في تطور الفيزياء المعاصرة ، وبتأويل المشكلات النظرية والمنهجية لفيزياء الكوانتا . من مؤلفاته : بنية المادة واشكالها ، الجدل المادي ومناهج بليعة المادي ومناهج

اثناء الحرب الأهلية الأخيرة . وكان لأونامونو ، أكثر من اى كاتب آخر من كتاب إسبانيا المعاصرين ، تأثيره الكبير لا على الثقافة فحسب ، بل أيضاً على الحياة الاجتماعية والسياسية لبلاده . فقد كان مشرباً بالأفكار الإصلاحية ، ومعارضاً للمؤسسات القديمة البالية ، وجزئياً في تفكيره وكثير المفارقات،وعبقرياً ولكن في غير تساو ، وذا نفس قلقة ومقلقة ، وقد أثار الكثير من المشكلات بدون أن يحل أن مشكلة . ونتاجه نموذج أمثل لم د كاتب المقالات ، الإسباني ، العاجز عن وحدة الصبياغة منهجاً ومذهباً ، وكان صاحب مزاج فلسفى أكثر منه فيلسوفاً ، وفي المقام الأول شاعراً . وقد طرق اونامونو انواعاً شعرية عدة ( مسيح فيلاسكيز)، والرواية (ضباب (\*)، الضالة نولا(\*)) والقصة القصيرة (ثلاث اقاصيص نموذجية ومقدمة (٥) ، لكن مضماره الحقيقي هو المقالة ، ونخص بالذكر هنا ماهية اسبانيا(\*) ، والمقالات(\*)، ولا سيما حس الحياة الماساوي(\*)، أثره الأشهر.

يرتكز فكر أونامونو بتمامه إلى المفارقة الجذرية التي تفصل في رأيه بين «الحياة» و«العقل»، د العمل ، و د الفكر ، : فالعقل عدو الحياة اللدود والسافر . العقل تماثل ، دوام ، ثبات ، شمول ، تفسير منطقى للكل ، يذيب الفرد في الكلى وينفى اعمق صبواته الاجتماعية والأخلاقية ؛ والحياة بالمقابل تنوع ، تفاوت ، دفق متصل ، فردية ، إيمان بلا قضية ، بلا منطق ، بعد عن العلم ، توكيد لوجود مُثُل خلود النفس والله . العقل يجزم بأن كل ذلك خُلف ، لكن الحياة تجيب بأن ذلك حق على وجه التحديد لأنه خُلف، وحق لأنه جنون في نظر العقل . و إن كل محاولة للتوفيق والمساوقة الدائمة بين العقل والحياة ، بين الفلسفة والدين ، مستحيلة . وما التاريخ المأساوي للفكر الانساني إلا الصراع بين العقل والحياة . ذلك هو تاريخ الفلسفة ، الذي لا يقبل انفصالًا عن تاريخ الدنيا ، .

من اليسير أن نلحظ الطابع و اللاتيني و الصرف لذرائعية أونامونو و المناقضة و من وجهة النظر هذه و للذرائعية الانكلو و أميركية و فذرائعيته هي بالأحرى ذرائعية معكوسة و فالحقيقة تكون أكثر حقية كلما كانت و مادياً و أقل نفعاً و ومفهوم لنا و والحالة هذه و أن

یکون اونامونو اختار وجهی دون کیشوت وسانشو بانسا للتمثیل علی موقف - انظر حیاة دون کیشوت وسانشو بانسا<sup>(\*)</sup> - . [م . ف . سیاکا]

□ • كل ما هو حيوي مضاد للعقل » . [اونامونو]
□ • مع أن منهجه لا يجتذبني ، فإني أول من يعجب
بسحر شخصيته العجيب » . [اورتيغا اي غاسيت]

□ ، إنه الذهن الأكثر تمثيلًا لإسبانيا المعاصرة . فهو لبلاده شبيه بما كانه كارلايل لانكلترا وفخته لالمانيا ، . [جيوفاني بابيني]

□ د مع أونامونو نصل إلى قاع العدمية الاسبانية ، [جان كاسو]

 □ • تحت تأثير كيير كغارد وضع أونامونو الرغبات الغامضة للنفس فوق إنشاءات الذهن : فالحياة تتمرد على تفسيرات الحياة وتأبى أن ثماهى بها » . [ر . م. البيريس]

#### أونوساندروس

#### **Onosandros**

فيلسوف أفلاطوني عاش في عصر نيرون . ووضع على ما يبدو شروحاً على الجمهورية (\*) لافلاطون . وقد عُرف بوجه خاص بمؤلَّفه عن فن الحرب Strategikos . Logos

# اونوماوس القداري

#### Œnomaos De Gadara Oenomaus Of Gadara

فيلسوف يوناني من المدرسة الكلبية . ولد في قدارة بسورية ( اليوم أم قيس ) في مختتم القرن الأول أو مفتتح القرن الثاني للميلاد . ولم يبق من آثاره إلا عناوين وبعض شذرات ، ولا سيما من رسالته ضد المرافات ( هتك الستر عن المشعوذين ) ، أوردها أوسابيوس في مصنفه المتحضير الإنجيلي .

#### اونوميوس

#### **Eunomius**

لاهوتي بيزنطي من مدرسة انطاكية (٣٢٠ ـ ٣٩٢ م ) . خليفة آريوس اسقف كوزيكوس في آسيا الصغرى . اخضع الوحى للمذهب العقلاني ، وأكد أنه ما دام الله بسيطاً ففي وسعنا أن نعرفه معرفة تامة مثلما يعرفنا هو نفسه . وهذه المعرفة بالبساطة المطلقة للطبيعة الإلهية لا يستمدها أونوميوس من الحقيقة المنزلة ، بل من علم رمزي روحاني . وبالاعتماد على الفلسفة أنكر أونوميوس عقيدة الثالوث ، مؤكداً أنه لا وجود إلَّا لإله حق واحد ، مماثل من كل وجهات النظر لنفسه فالله هو الآب ، الجوهر الواحد في ذاته . أما الابن فمن جوهر مغاير ، وجوهره أدنى من جوهر الأب ومتأخر عنه ، ولكنه أسمى من كل جوهر آخر ومتقدم على كل ما بعده . ويموجب هذه الصيرورة ، يحدد اونوميوس درجات أخرى في الجوهر ، ويرى إلى عقيدة الثالوث على أنها علاقة علة بمعلول ، علة تفيض عنها معلولاتها في تدرج على نحو ما قالت به الافلاطونية المحدثة . وقد تولى القديس غريغوريوس النيصصى الرد على أونوميوس مؤكداً أن « الجوهر لا يحتمل التدرجات ؛ فهو موجود أو غير ملوجود ؛ ولا وجود لأكثر ولأقل فيما يخص الجوهر ، .

# اويزرمان ، تيودور إيليتش

# Oizerman, Téodor Ilitch Oizerman, Teodor Ilyich

فيلسوف ماركسي روسي معاصر. ولد سنة 1918. انتسب إلى الحزب الشيوعي عام 1911. من 1911 إلى 1901 أدار وقطاع الفلسفة البورجوازية وعلم الاجتماع ، في معهد الفلسفة التابع لاكاديمية العلوم السوفياتية ، حصل على شهادة الدكتوراه في العلوم الفلسفية عام 1907 . وتراس منذ 1908 كرسي تاريخ الفلسفة الاجنبية في جامعة موسكو . واصبح منذ 1977 عضواً في هيئة تحرير مجلة مسائل الفلسفة . من مؤلفاته : تكوين فلسفة الماركسية

(۱۹۹۲)، المراحل الكبرى لتطور الفلسفة قبل الماركسية ، مشكلات العلم التاريخي ـ الفلسفي (۱۹۹۹) ، تطور النظرية الماركسية حول تجربة ثورة ۱۸۶۸ .

# إوينغ، ألفرد سيريل

# **Ewing, Alfred Cyril**

فيلسوف انكليزي (١٨٩٩ ـ ١٩٧٣). درَّس في كيمبردج. عضو فغال في الجمعية الأرسطية وفي الاكاديمية البريطانية. لم ينتم إلى مدرسة بعينها، لكنه انطلق من دراسة كانط لينفصل عن الكانطية وعن كل المثالية اللاحقة لها. نقد الفلسفة الانكليزية السائدة في زمانه، واهتم بعلم الأخلاق، مع ميل إلى الطهرانية وإلى المثالية العملية في المجال الأخلاقي. من مؤلفاته: معالجة كانط للسببية (١٩٢٤)، المثالية: نظرة نقدية أخلاقية العقاب (١٩٢٩)، المثالية: نظرة نقدية (١٩٢٤)، القلسفة اللالغوية (١٩٢٨)، القيمة والواقع(١٩٧٢)، الفلسفة

# اوينوبيدس الخيوسي

# Œnopide De Chios Oenopidus Of Chios

عالم وفيلسوف يوناني من القرن الخامس ق . م . يعد تلميذ فيثاغورس ، ويقال إنه حدد مدة السنة الشمسية بـ ٢٦٥ يوماً و ٩ ساعات ، وعين الدورة التي يترافق فيها الانقلابان الشمسي والقمري ( اي ٥٩ سنة شمسية ) . وعزا إليه أبروقلوس اكتشاف القضيتين الثانية عشرة والثالثة والعشرين من كتاب إقليدس الأول .

# إيانوفسكايا ، صوفيا الكسندروفنا

# lanovskaya, Sofia Alexandrovna

رياضية وفيلسوفة روسية (١٨٩٦ ـ ١٩٦٦). حاصلة على شهادة الدكتاوراه في العلموم. بفضل جهادها تم في جامعة موسكو عام

# إيجيديوس الروماني

# Gilles De Rome Giles Of Rome Aegidius Romanus

الاهوتي لاتيني . ولد في روما نحو ١٣٤٧ ، وتوفي في آفينيون في ٢٢ كانون الأول ١٣١٦ . تنسك لدى الرهبان الأوغوسطينيين ، ودرَس في جامعة باريس . دافع عن بعض القضايا التوماوية ، التي كانت موضع أخذ ورد يومئذ ، فأدين ، وتراجع . عهد إليه فيليب الثالث ، ملك فرنسا ، بتربية ابنه ، الذي سيتسلم العرش باسم فيليب الجميل ، فوضع برسمه رسالته في حكم الأمراء<sup>(\*)</sup>. ومن المفارقات أن إيجيديوس الروماني انتصر في هذه الرسالة لمباديء ادانها في رسالته التالية: في السلطة الكنسية. والحق أنه استلهم في الأولى فكر ارسطو، بينما استلهم في الثانية فكر القديس اوغوسطينوس. وكانت المواقف المتطرفة التى تبناها بصدد إطلاقية السلطة الكنسية تتناقض مطلق التناقض مع الواقع السياسي الأوروبي . وقد ترك ايضاً شروحاً لا تتميز بالأصالة على آثار ارسط وعلى كتاب الأحكام(\*) لبطرس اللومباردى . بيد أنه كان ممثلاً بارزاً لما سمى يومذاك بالأوغوسطينية السياسية . وقد ادانه دانتي في الملكية الكلية(\*).

□ «إذا لم يكن بد من اعتباره تلميذاً لتوما الأكويني ، فلنقل إنه كان من أولئك التلاميذ الذين يعتقدون أن المعلم كان على حق ، وإنما هم أول من يعرف لماذا » . [إتيين جلسون]

# ايدوكييفتش ، كازيمييرز

# Ajdukiewicz, Kazimierz

منطيق وفيلسوف بولوني اهتم بالابستمولوجيا . ولد في غالبسيا عام ١٩٦٣ ، ومات في وارسو عام ١٩٦٣ . تبنى في نظرياته المنطقية وجهات نظر حلقة فيينا . وارتكز في تطوره نحو التجربية على نظرية ذرائعية في الدلالات . له بالالمانية اللغة والمعنى (١٩٣٤) ، علاوة على مؤلفات شتى في المنطق .

۱۹۰۹ إنشاء كرسي للمنطق الرياضي . أعطت منذ عام ١٩٣٦ دروساً متوازية في كلية الفلسفة وفي كلية الرياضيات . وفي عام ١٩٤٢ نظمت ندوة حول المنطق الرياضي . صدر لها في عام ١٩٢٨ مقولة الكم لدى هيغل وماهية الرياضيات . ونشرت في مجلة مسائل الفلسفة ابحاثاً ، منها : مشكلات تحليل تصورات العلم والوضعية الحديثة (١٩٦١) ، وحول الصرامة الرياضية (١٩٦٦) .

#### إيتو جنسي

#### Ito Jinsai

فيلسوف وتربوي ياباني ولد ومات في كيوتو ( ١٦٢٧ \_ ١٧٠٥ ) . احد مؤسسي مدرسة كوغاكو ( التعليم القديم ) التي عارضت مدرسة شرهسي الكونفوشية الجديدة التي كانت تحظى بتأييد السلطات القائمة ، ومن دعاة العودة إلى التعاليم الكونفوشية الكلاسيكية . اهم مؤلفاته الكوموجيفي ( شرح لمنتخبات من كونفوشيوس وحول منشيوس ، ١٦٨٢) . كان له تأثير عظيم على الأدب التاريخي والفلسفي لعصره .

# الإيجي ، عضد الدين

#### ljî, 'Adoddîne Al-

ممثل بارز لعلم الكلام السني ، ولد في إيج قرب شيراز ، وتولى القضاء والتدريس ، ومات سجيناً في قلعة ديرميان سنة ٧٥٦ هجرية / ١٣٥٥ ميلادية . من مؤلفاته : الرسالة العضدية في علم الاصول ، وله في علم الكلام كتاب المواقف ، وهو بمثابة خلاصة كبرى في سنة أبواب : نظرية المعرفة ، مبادىء علم الوجود ، نظرية الإلهية الجواهر ، نظرية النفس والعقل والماهية الإلهية ، ونظرية النبوة ؛ وقد شرحه التفتازاني والجرجاني .

#### إيطالوس ، يوحنا

#### Italos, Jean Italus, John

ويعرف ايضاً باسم يوحنا هيباتوس Hypatos . فيلسوف هرطوقي بيرنطى من القرن الحادي عشر الميلادي. قدم إلى بيزنطة من جنوبي ايطاليا وهو شاب، ودخل تحت حماية اسرة دوكا . تأثر بنظريات ارسطو والافلاطونيين المحدثين . تتلمذ على ميخائيل بسيلُوس وخلفه على كرسى الفلسفة في جامعة القسطنطينية . لم يحصر جهده الفلسفي، صنيع استاذه، بدمج الفكر الوثني بالمذهب المسيحي ، بل اتجه بالأحرى نحو الاستقلال عن العقيدة الدينية السائدة . وخلافاً لاستاذه بسيلوس ، لم ير في الفلسفة مرانأ للعقبل وتمهيدأ للدخول إلى سبر المذهب المسيحى ، بل اجترا في العديد من المسائل الفلسفية على إعطاء الافضلية للفلسفة الوثنية وللعقل . وتلميذه اوستراتوس النيقي ، الذي اشتهر كشارح لأرسطو ، كان أول من طبق المنهج السكولائي الخالص ، المبني على منطق ارسطو ، سعياً منه إلى إثبات صحة المذهب المسيحي بحجج عقلية . وقد اتهمته الكنيسة بالهرطقة ولعنته عام ١٠٨٢ م . وقد اعترف اعترافاً مؤثراً بخطاياه من فوق منبر كنيسة آيا صوفيا . ولا يعرف التاريخ المحدد لوفاته.

# إيكارت ، يوهان (المعلم ايكارت)

# Eckart, Johannes (Maître Eckart Ou Eckhart) Eckhart, Johannes (Meister Eckhart

فيلسوف صوفي الماني . ولد في هوشايم نحو الاحرام ، وتوفي عام ١٣٢٧ ، في كولونيا على الارجح . تحدر من اسرة ارستقراطية ، والتحق في سن مبكرة برهبانية الأخوة الوعاظ (الدومينيكانيين) ، وتابع دروسه في جامعتي ستراسبورغ وكولونيا قبل ان يوفد إلى باريس في عام ١٣٠٠ ليستكمل تعليمه فيها . لدى عودته إلى المانيا عين مدرساً للاهوت في كولونيا . وفي عام ١٣٠٤عين رئيساً إقليمياً لرهبانيته في مقاطعة

# إيرانايوس ، القديس

#### irénée, Saint irenaeus, Saint

من آباء الكنيسة ومعلميها . ولد على الأرجح في إزمير ، قبيل منتصف القرن الثاني الميلادي ، ومات في مطلع القرن الثالث . تتلمذ في إزمير على القديس بوليكاربوس . ثم ارتحل ، لغير سبب معلوم ، إلى ليون سنة ١٧٧ بعد سيامته كاهنأ ، وكلفه مضطهدو هذه المدينة بنقل رسالة إلى البابا إلوتريوس حول المونتانوسية . ثم صار اسقفاً لعاصمة الغاليين ( ليون ) ، وكان شاغله الرئيسي تنبيه المؤمنين إلى أخطار الغنوصية ، وقد دحض هذه البدعة في واحد من أهم مؤلفاته ، ضد الهرطقات(\*) ، الذي وصلتنا منه شذرات باليونانية ( اللغة التي كتب بها ) وبالسريانية ، وترجمة أرمنية للبابين الأخيرين منه ، وترجمة لاتينية كاملة . أما كتابه عرض للوعظ الرسولي الذي وضعه هو الأخر باليونانية ، فأقل أهمية ، وقد وصلتنا ترجمة ارمنية له . وكان إيرانايوس اول من رسم بوضوح المعالم الكبرى لعلم مسيحي في الإلهيات .

# إيزيدورس الاسكندري

#### Isidore D'alexandrie Isidorus Of Alexandria

فيلسوف أفلاطوني محدث كتب باليونانية. عاش بين النصف الثاني من القرن الخامس والنصف الأول من القرن الخامس والنصف الأول من القرن السادس. خلف مارينوس على رأس مدرسة أثينا. وضع عنه دمسقيوس ترجمة حياة قرّظه فيها تقريظاً شديداً. ترك جانباً المظهر العقلي والرياضي من الأفلاطونية المحدثة، وطور جانبها الصوفي الديني، فاقترب بذلك من تعليم يامبليخوس وسوريانوس.

الساكس ، وفي عام ١٣٠٧ نائباً عاماً لها في بوهيميا ، وفي عام ١٣١١ رئيساً عاماً لها في المانيا. بعد إقامة جديدة في باريس، القى في ستراسبورغ عظات لاقت إقبالًا عظيماً . وكادت حياته الا تنطوي على أي حادثة تذكر لـ و لم تُرفع ضده عام ١٣٢٠ في كولونيا دعوى بتهمة الهرطقة ؛ وقد انتهت محاكمته عام ١٣٢٧ في آفينيون إلى إدانة ٢٨ قضية مستخلصة من كتاباته . وجاءت هذه الحادثة معبرة عن ازمة العصر:فالداخلية، وتاليه الإنسان العادل، اللذين تغنى بهما المعلم إيكارت في تركيبه العظيم لمذهب توما الأكويني العقلي وللتصوف الافلاطوني المحدث ، كانا بمثابة إدانة حاسمة لدنيوية كبار احبار الكنيسة . إن روحانيته ، التي اتبعها اشهر ممثلي مدرسته (سوزو، تاولر، الغ)، ما كانت تقود التجربة الدينية باتجاه المذهب الذاتي بقدر ما كانت توجهها نحو تصور مغرق في نسكيته لمركزية الله للكون . وإزاء التوكيدات العلمية التي بدأ عصره يضعها ، ظل المعلم إيكارت يمثل ، إن ني كتاب العزاء<sup>(ه)</sup> وإن ني السفر الثلاثي<sup>(ه)</sup>، المتطلبات الأزلية للروحانية الأفلاطونية \_ المسيحية . أما المواعظ(\*) التي القاها بالألمانية فهي تقطع الدليل على براعته في تكييف لغة بلاده مع الوقائع العميقة للحباة الداخلية .

□ دلقد وجد فيه الفكر الفلسفي الألماني أول اشكال التعبير عن ذاته ». [1 . مايريش سائت هوبير]

□ « ان للمعلم إيكارت اهمية جلى ، لا لأنه كاتب كبير واحد مؤسسي النثر الألماني فحسب ، بل على صعيد الروحانية الخالصة أيضاً ، إذ قلما نلقى ، في كنوز الصوفية المسيحية الطائلة ، نبرة مثل نبرته تكشف عن مثل ذلك القدر الذي لا يضاهى من « التجرد » ، من « العري » ، ومن «نكران الذات» . [موريس دي غانديك]

 □ « كان صوفياً وسكولائياً في آن معاً ، وكان يقبس من مصادر مذهبية شتى ، لكنه كان يتملك اتم التملك كل عنصر يستعيره ، فيعطيه معنى جديداً ، إيكارتياً تماماً » . [جان جوليفيه]

□ د لدى المعلم إيكارت تعاود الظهور بمنتهى القوة
 طريقة في فهم الحياة الداخلية ما وجدت قط، بعد

أفلوطين ، صيفة بمثل ذلك الوضوح وذلك التمام » . [إميل برهييه]

#### ايليانكوف ، إيفالد

#### Ilienkov, Evald

فيلسـوف مـاركسـي روسـي معـاصـر. كـان عضـواً فـي معهـد الفلسفـة التـابـع لاكـاديميـة العلـوم فـي الاتحـاد السـوفيـاتـي. صـدر لـه جـدل المجرد والعيني في الراسمال لماركس (١٩٦٠)، وأوهام ومُثُل (١٩٦٨). نشر في مجلة مسائل الفلسفة أبحاثاً عدة، منها: مشكلة المثـال في الفلسفة (١٩٦٢)، موضـوع المنطق كعلم في الفلسفة الجديدة (١٩٦٥)، الجدول أو الانتقائية المفلسفة الجديدة (١٩٦٥)، الجدول أو الانتقائية

#### ايماميشي، تومونوبو

#### Imamichi, Tomonobu

فیلسوف یابانی معاصر (۱۹۲۲ \_ ). أول

كاثوليكي يدرُّس في جامعة يابانية. وهو أيضاً من اليابانيين القلائل الذين لم يمارسوا نشاطاً حربياً أثناء الصرب العالمية الثانية. درَّس في عدد من جامعات أوروبا قبل تعيينه استاذاً في جامعة طوكيو عام ١٩٦٤. وأنشأ في عام ١٩٧٤ المركز الدولي للدراسة المقارنة في الفلسفة وعلم الجمال. تمحورت اهتماماته الفلسفية حول المشكلات التي تطرحها الحضارة الصناعية. رأى في التقنية الحديثة خطراً يهدد بإلغاء معنى سيرورة النضج في الزمن. فقد فقدت المجتمعات الصناعية معنى تبعية الوسائل للغايات، وقلبت رأساً على عقب القياس المنطقى التقنى: فالواجب في نظرها هو تحقيق ما نحوز من وسائل لتحقيقه، بدلاً من أن يكون هو البحث عن الوسائل لتحقيق الغاية التي يعتقدها الإنسان صالحة. وفي مجال الفلسفة المقارنة يلاحظ ايماميشي أن التقاليد الغربية والشرقية تتكامل. فبالاستناد إلى الاسرة اللغوية الاوروبية يستطيع فلاسفة الغزب أن بتعرفوا مماثلة الوجود، بينما يستطيع فالسفة الشرق، بالاستناد إلى لغة الصين، أن يتعرفوا مماثلة

# إينياس الغزاوي

#### Énée De Gaza Aeneas Of Gaza

فيلسوف من غزة كتب باليونانية (نحو ٤٦٠ - ٥٠ م) . كان تلميذاً للافلاطوني المحدث هياروقلس في الاسكندرية ، ثم اعتنق المسيحية ودافع عنها ضد الوثنية . له محاورة في خلود النفس وبعث الجسد بعنوان ثيوفراسطس ، شدد فيها على حرية الاختيار بصفتها اعظم علامة على الخلود اعطانا إياها الله . فحرية الاختيار تستطيع أن تجعل من الإنسان إلها ، كما يقول .

# إيوغاي غيراسيم اندرييفتش

# Iougaï, Guèrasim Andréévitch Iugaï, Guerasim Andreyevich

فيلسوف قازاخستاني معاصر. دكتور في الفلسفة، ونائب رئيس معهد الفلسفة والقانون التابع لأكاديمية العلوم في قازاخستان. من مؤلفاته: مشكلة الغائية في العضوية (١٩٦٢) ومشكلة الكلية في العضوية (١٩٦٢).

اللاوجود. وللارتقاء إلى مستوى فلسفة إنسانية يتعين على الفلاسفة أن يتعاونوا على أنجاز دراسات مقارنة ثمينة بتوسيع الافق أمامهم. ولهذا ينظم ايماميشي مؤتمراً دولياً للفلسفة كل سنة.

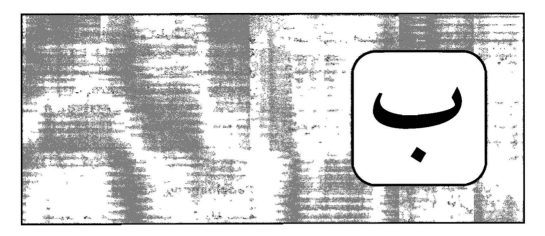
من مؤلفاته: تطور الهوية (١٩٦٨)، مرحلة الجمال والفن (١٩٧٠)، دراسة مقارنة في علم الجمال (كتبه بالألمانية والفرنسية والانكليزية، ١٩٧٨)، الفلسفة في الغرب والشرق (١٩٨٠)، جماليات الشرق (١٩٨٠).

#### إيناسيدامس

#### Aenésidème Aenesidemus

فيلسوف يوناني ولد في كريت وعلَّم في الاسكندرية في القرن الأول ب ، م. كان من انصار الشكية والتجريبية. وهو من اختزل إلى عشر حجج الشكيين حول بواعث الشك ، حرص على تمييز تعليمه من تعليم الأكاديميين في زمانه ممن كانوا ينزعون منزعاً وثوقياً في إبداء الآراء بصدد الفضيلة والرذيلة ، والوجود في إبداء الآراء بصدد الفضيلة والرذيلة ، والوجود واللاوجود ، فأكد أن الحكيم البيروني يبلغ إلى السعادة بتيقنه من أنه لا يدرك أي شيء بيقين ، لا بالاحساس ولا بالتعقل ، وبذلك يبرأ من الهموم والأحزان المتصلة التي يبلى بها أتباع المذاهب الأخرى . وقد حفظ لنا تعليمه سكستوس أمبريقوس وفوتيوس .

#### www.alexandra.ahlamontada.comمنتدى مكتبة الاسكندرية



#### الباب ، ميرزا على محمد

#### Bâb. Mirzâ 'Alî Muhammad

زعیم دینی ایرانی . ولد فی شیراز عام ۱۸۱۹ او ۱۸۲۰ م ، واعدم في تبريز سنة ۱۸۵۰ . اسس في عام ١٨٤٤ فرقة دينية ، ولقب نفسه بـ « الباب » ( المفضى إلى الحقيقة ) . وكان انصاره البابيون يلقبونه بد حضرتي أعلى ، . والكتابان الأساسيان للبابية هما البيان والكتاب الأقدس، ومن تعاليمهما الظاهرة الدعوة إلى تحرير المرأة ، والإخاء بين البشر بصرف النظر عن فارق الأعراق والطبقات ، والتسامح الديني . وقد قمعت الحكومة الفارسية بقوة الحركة البابية ، التي كانت أصابت شعبية ، ونفذت حكم الإعدام بالباب الذي نقل سلطته الروحية ، قبل أن يموت ، إلى تلميذه الفتى ميرزا يحيى الذي لقب ب « صبح الأزل ، . وقد حلت البهائية ( نسبة إلى بهاء الله ، الأخ غير الشقيق لميرزا يحيى ) في وقت لاحق محل البابية ، إذ انضم معظم أتباع الباب الى بهاء الله .

#### بابا تاتسوي

#### Baba Tatsui

فيلسوف وعالم اجتماع ياباني ( ١٨٥٠ ـ ١٨٨٨ ) . دَرَس في انكلترا حيث نشر ترجمات لبعض

المؤلفات اليابانية . ولما رجع إلى اليابان نشر رسالة في حقوق الانسان ( ۱۸۸۲ ) ، ثم هاجر إلى الولايات المتحدة حيث مات .

#### بابانوتسوس، ايفانجلوس

#### Papanoutsos, Evangelos

فيلسوف يوناني معاصر (١٩٠٠ ـ ١٩٨٢). أسهم في إصلاح النظام التربوي في اليونان بوصفه أميناً عاماً لوزارة التربية، وأسس مجلة التربية والحياة. عرّف الفلسفة بأنها «وعي الوعي»، ورأى أن العلم لا يدحض الفلسفة، بل يمدها بأزره في بحثها عن الحقية، وعلى الفلسفة أن تكون نقدية وجدلية بحيث تعيد باستمرار صياغة الاسئلة، فضلاً عن الأجوبة نفسها، وأثر الكانطية في هذا التصور لوظيفة الفلسفة واضح. من مؤلفاته: نظرية المعرفة (١٩٥٨)، اللوغوس والإنسان (١٩٧٨)، أزمة حضارتنا (١٩٧٨).

#### بابك

#### Bâbak

زعيم الخرمية ، وهي حركة اجتماعية ـ دينية نشأت في خراسان ، وايدها أتباع من المجوسية ، واشتد

نقوذها بعد مقتل أبي مسلم الخراساني . أشعل في الدرية الدريجان فتنة استمرت عشرين سنة ضد الدولة العباسية . عجز المأمون عن القضاء عليه ، وأرسل المعتصم إليه الافشين فانتصر عليه . وصلبه في سامراء سنة ٢٤٤ هـ / ٨٣٨ م .

#### باتوكا ، يان

#### Patocka, Jan

فيلسوف تشيكي . ولد في الأول من حزيران ١٩٠٧ في تورنوف ، وتوفي في ١٣ آذار ١٩٧٧ في براغ . كان والده مدرِّساً للفلسفة الكلاسيكية ، ودرس هو في جامعات براغ وباريس وبرلين وفرايبورغ (حيث تعرف إلى هايدغر وإلى هوسرل الذي غدا صديقه) . اطروحته حول العالم الطبيعي كمسالة فلسفية (١٩٣٦) ، التي اعيد طبعها في عام ١٩٧٠ مع مقدمة مطولة ، فتحت أمامه أبواب جامعة شارل في براغ . بيد انه اضطر إلى التوقف عن نشاطه التعليمي أكثر من مرة ولاكثر من سبب : في إبان الاحتلال النازي (١٩٣٩) ، ومع قيام نظام ١٩٤٨ ، ثم مع تصفية « ربيع براغ ، في عام ١٩٦٨ . بيد أنه تمكن من أن ينشر ( في المجلات التشيكية والسلوفاكية والالمانية والبلجيكية والهولندية والبولونية الخ .، وفي النشرات السرية والمنشورات الصادرة عن المنفيين ) ما يقارب من مئة وثلاثين دراسة هامة حول الفينومينولوجيا والفلسفة اليونانية ، والالمانية ، والفرنسية ، والتشيكية (حول مازاريك على الوجه الأخص ، وكومينيوس وبولـزانو وعمانوئيل رادل ، الخ ) ، وحول فلسفة التاريخ ومصبير الحضارة القومية والكونية ، والبنيوية ، والمسائل الجمالية . ولئن كان كتابه ارسطو ، اسلافه وخلفاؤه المكرس لدراسة تطور مفهوم « الحركة السيرورة ، قد صدر في المكتبات في إبان مرحلة ذوبان الجليد الثقافي ، فإن دراسته محاولات هرطوقية في فلسفة التاريخ (١٩٧٥) ، التي تقدم تركيباً لآرائه الأصبيلة حول مراحل التاريخ الكوني ، قد صدرت هي في طبعة سرية . وفي تلك المرحلة من تاريخ تشيكوسلوفاكيا ، واظب باتوكا على إلقاء دروسه في السر، وخاض صراعاً علنياً من أجل حقوق الانسان ( ميثاق ٧٧ ) ، مما أنهكه وعجّل في وفاته . [فلاديمير بسكا]

ذهب إلى أن المشائية تتنافى والعقيدة المسيحية ،

وبدد بالخصومات المدرسية التي تأدت ، كما يقول ،

إلى الرجوع إلى بيرون وأبيقود .

# بابدوانو ، کوستاس

#### Papaioannou, Kostas

فيلسوف يوناني كتب باليونانية والفرنسية والاسبانية ( ١٩٢٥ ـ ١٩٨١ ) . له دراسات عن الفن والتقنية وهيغل ، وعلى الأخص عن الماركسية التي اخضعها ، في حقبتها الستالينية ، لنقد صارم ، مؤكداً على عظمة الماركسية من حيث هي « سلاح نقدي » وعلى انحطاطها ابتداء من عام ١٩١٨ نتيجة لتحولها في رأيه إلى ، ايديولوجيا تبريرية ، من مؤلفاته : الانسان وظله: دراسة في العلوم الانسانية (١٩٥١) ، ازمة الماركسية (١٩٥٤) الطبيعة والتاريخ: الكوسمولوجيا القديمة والتاريخانية الحديثة (١٩٥٥) ، نظرية صراع الطبقات (١٩٥٥) ، تكوين التوتاليتارية (١٩٥٩) ، ماركس والدولة (١٩٦٠)، هيغل: العقل في التاريخ (١٩٦٢) ، السرسم البيسزنطسي (١٩٦٣) ، الايديولوجيا الباردة: محاولة في اضمحلال الماركسية (١٩٦٧) . وقد صدرت له بعد وفاته مجموعة دراسيات ومقالات بعنبوان: في ماركس والماركسية (١٩٨٢) .

# باتريزي ، فرانشسكو

#### Patrizi, Francesco

فيلسوف وعالم إيطالي (١٥٢٩ ـ ١٥٩٧). من ممثلي الافلاطونية المحدثة والافلاطونية الباطنية . من تصانيفه مناقشات مشائية (١٥٧١) والجديد في الفلسفة الكونية ، والهندسة ، والفن العسكري . على أن مصنفه الاساسي هو الفلسفة الجديدة التي نبلغ بها إلى العلة لا بالحركة ، حسب منهنج ارسطو ، بل بالنور والاجسام المنيرة (١٥٩١).

#### بادر ، فرانتز بندیکت فون

#### Baader, Franz Benedict Von

فيلسوف الماني . ولد وتوفى في ميونيخ (٢٧ آذار ١٧٦٥ ـ ٢٣ أيار ١٨٤١ ) . دُرُس الطب في فيينا واينفولشتات ، ومارس هذا الفن ـ مع والده ـ في مسقط راسه . لكنه سرعان ما عزم ـ لأسباب بقيت مجهولة \_ على تغيير مهنته ، فدرس علم المعادن والكيمياء ، وكرَّس نفسه للدراسات المنجمية . وإلى هذه الفترة من حياته يعود أول مؤلفاته : في توليد الحرارة (١٧٨٦) ؛ ومع ان هذه الدراسة كانت تقنية خالصة ، فقد كشفت عن نمط تفكير الفيلسوف المقبل ومحاكمته للأمور . وبعد أن انهى دراسته الجديدة في فرايبورغ ، توجه فون بادر في عام ١٧٩٢ إلى انكلترا واسكتلندا ، حيث عمّق معارفه التقنية وأقدم ، بحماسة فائقة ، على دراسة الفلسفة . بعد عودته إلى ميونيخ عين ، في عام ١٧٩٨ ، مستشاراً في هيئة المناجم والنقود . وقُبل عام ١٨٠١ في أكاديمية بافاريا بصفة . عضو مشارك ، ثم رقى في عام ١٨٠٨ إلى مرتبة العضو الدائم . ونظراً إلى انهماكه الشديد في مباحثه العلمية ، لم يصدر فون بادر أول تآليفه الفلسفية إلا في عام ١٨٠٩ ، تحت عنوان : مساهمة في الفلسفة الدينامية ، المعارضة للفلسفة الألية . ويمكننا اعتبار هذا الكتاب عرضاً لقانون إيمانه الفلسفي الذي سيعمد إلى تطويره في أعماله اللاحقة. وبين عامي ه ١٨١ و١٨٢٣ أصدر عدداً من النصوص الصوفية والثيومبوفية ، نخص من بينها بالذكر : في القربان ؛ في الثلاثي الأصلي ؛ في الجذب ، وحول مفهوم الزمن . عيّن عام ١٨٢٦ استاذاً فخرياً في جامعة ميونيخ ، فنظّم فيها سلسلة من المحاضرات لدراسة الفلسفة الدينية بعامة، وفلسفة جاكوب بوهمه بخاصة. وقد كان لهذه المحاضرات دوى عظيم، واستقطيت افواجأ متلاحقة من المستمعين جاؤوا إلى ميونيخ لا من مختلف الإمارات الألمانية فحسب ، وإنما أيضاً من فرنسا وانكلترا والمجر وبولونيا ، بل حتى من روسيا. وبدءاً من عام ١٨٢٧، اصدر فون بادر عدداً من النصوص حول القضايا اللاهوتية، انتقد فيها المواقف البروتستانتية باسم أصول العقيدة الكاثوليكية ، كما

عرضها القديس انسلم ، وأقام معارضة بين الكاثوليكية المسيحية وبين البابوية الرومانية القيصرية النزعة . ولعل أشهر مؤلفاته في هذا المضمار: محاضوات حول أصول العقيدة النظرية وفي الكاشوليكية الشرقية والغربية . وقد سعى فون بادر في كتاباته الملاهوتية إلى التوفيق بين الفلسفة التقليدية والفلسفة العصرية، ولا سيما فلسفة كانط وهيفل ، لكن لئن وجه بعض الانتقادات، ونوه ببعض المواقف التقليدية، الصحيحة دون سواها في نظره، فقد امتنع بالمقابل عن وضع أي مذهب فلسفى شخصى، معتبراً أن تحريك رغبة المعرفة لدى الناس خير من السعى إلى فرض الافكار الجاهزة عليهم - انظر خمائر الفكر(\*) . وبما أنه كان عانى في طفولته من السرنمة ، فقد أولى هذه الظاهرة اهتماماً كبيراً ، كما اهتم ايضاً بدراسة المغنطيسية ـ الحيوانية ؛ وقد زخرت مؤلفاته بملاحظات حول هذا الموضوع . وقد صدرت طبعة كاملة لأعمال فون بادر في لايبتزيغ بين عامي ١٨٥١ و ١٨٦٠ ، في سنة عشر مجلداً . وفي عام ١٩٤٢ صدرت في الفرنسيـة ، بإشراف أوجين سوزيني ، رسائل غير منشورة لفرانتز فون بادر .

 □ « أراد أن يجمع بين الفلسفة والثيومبوفية ليؤلف فلسفة طبيعية حقيقية » . [ ف . بيكافه ]

□ « على حين كان كانط يلح على نسبية المعرفة ، يشدد بادر على تنافذ الذات والموضوع ، أو بالأحرى على التعاون الفعال من جانب الذات في تحقيق الموضوع . وبين جاكوبي الذي كان يتغنى بدور العاطفة ، وهيفل الذي كان يعتقد بالطابع غير القابل للتوفيق للعقلاني والوجداني ، يؤكد بادر أن الدين ينبغي أن يصير علماً وأن العلم ينبغي أن يصير ديناً ؛ وهو يذهب إلى أنه لا بد للمرء أن يعرف كي يعتقد ، وإن يعتقد كي يعرف . بيد أن المعرفة لا تبدأ بالكوجيتو الديكارتي ، بل بالإعجاب ؛ فأن نعرف معناه أن نعي ما لله من معرفة بنا ، [انطوان فيفر]

# باراقلسوس

#### Paracelse Paracelsus

ثيوفراسط فيليب بومباست فون هوهنهايم، المعروف بباراقلسوس . خيميائي وطبيب وفيلسوف سويسرى كتب باللاتينية . ولد في ١٠ تشرين الثاني ١٤٩٣ في إتزل من أعمال زوريخ ، ومات في ٢٤ أيلول ١٥٤١ في ستراسبورغ . كان أبوه طبيباً ، وقد عُيِّن مدرِّساً لـ ، العلم الكيميائي ، ـ هذا هو الاسم الذي كان يطلق رسمياً على الخيمياء ـ في مدرسة المناجم في كارنثيا ، وكان هو من أعطاه دروسه الأولى . هل كان باراقلسوس خصياً ، كما يزعم أعداؤه وبعض كتاب سيرته ؟ من الصعب أن نقطع بيقين ، وإنما الثابت أنه ترك البيت الأبوي سنة ١٥١٠ ليتسجل في جامعة بال حيث لُقُب بباراقلسوس . وقد تتلمذ لخمسة أعوام متتالية على الأب تريثيم الذي كان من مشاهير الخيميائيين والقباليين . ثم دُرَس لعشرة أشهر على سيمون فوغر ، وكان عالماً بالكيمياء وصاحب مناجم . وجاءت بعد ذلك مرحلة التسفار التي لم تنته إلا بموته . ما علة ذلك التنقل المتواصل ؟ هناك أولاً ظمؤه الأكيد إلى المعرفة . ولكن قد يكون هناك سبب ثان : فذلك الطبيب ، الذي كان من العلماء بكل تأكيد وإن خرج عن السنن المألوفة ، كان رائداً لتلك الجمعيات والأخويات السرية التي ستنتشر على نطاق واسع في أوروبا في القرن التالي . وهكذا نلتقي باراقلسوس سنة ١٥١٧ في فيينا وكولونيا وباريس ومونبلييه ، وسنة ١٥١٨ في لشبونة وأوكسفورد وهولندا ، وسنة ١٥١٩ في الدانمرك والسويد وبروسيا وبولونيا وبوهيميا ولتوانيا وفي سنة ١٥٢٢ نلتقيه في البندقية جراحاً عسكرياً ملحقاً بالقوات الزاحفة على مملكة نابولى . وقد أتاحت له هذه الحملة أن يزور مدرسة سالرنو الشهيرة حيث نال اخيرا شهادة الدكتوراه التي كان أهمل الحصول عليها في جامعة بال . ولما وضعت الحرب أوزارها ، اقام باراقلسوس اولاً في فرايبورغ ، ثم في ستراسبورغ حيث اساء زملاؤه استقباله على الرغم او ربما بسبب بعض حالات الشفاء المجلجلة التي تمت على يديه . واستدعاه إراسموس إلى بال ليعالج صديقه الأنسى فروبينيوس، فشفاه فعالاً. واستخدم

إراسموس نفوذه لتعيين باراقلسوس طبيباً لبلدية بال واستاذاً في جامعتها ، وهذا ما حمله على اعتناق قضية الإصلاح البروتستانتي . وفي جامعة بال تحديداً قام باراقلسوس بالانقلاب الذي خلد اسمه . فقد كان الطب يُدرُس في مختلف انحاء اوروبا باللاتينية ، وكانت كتب جالينوس هي المرجع النظري الوحيد المعتمد . فاجترا باراقلسوس ـ لأول مرة في أوروبا \_ على إلقاء دروسه باللغة الدارجة ( وتحديداً بالالمانية ) ، وعارض نظريات جالينوس المتحجرة بعلم تجريبي وحي ، مبني نظرياً على تعاليم أبقراط .

هذا الموقف الثوري ، الذي عاد عليه بلقب « لوثر الطب ، ، الب عليه السلطات ، فاضطر إلى مغادرة بال واللجوء إلى الالزاس أولًا ، ثم إلى كانتونات سويسرية اخرى ما لاقى فيها سوى الاضطهاد والفقر حتى اخلولقت ثيابه وآلت إلى أسمال . وما قيض له قسط من الراحة إلا في نورمبرغ التي حط فيها الرحال في ٢٣ تشرين الثاني ١٥٢٩ . وإلى تلك الفترة من حياته يعود زمن تاليف لمصنفيه المشهورين : كتاب الباراغىرانسوم(\*) Opus Paragranum وكتاب الباراميروم (\*) Opus Paramirum اللذين ما أمكن أن يصدرا ، مثلهما مثل اكثر كتاباته ، إلَّا بعد وفاته . وإلى أعوام ١٥٣٠ \_٣٥٠ يعود أيضاً زمن تأليفه لكتابه المشهور سبق العلم وكتاب الجراحة الأكبر وسطع نجم باراقلسوس في تلك الفترة من جديد بكل سطوعه . واتصل بكبار شخصيات العصر وعالج بعضا من المشاهير . لكن معاناته السابقة من شظف العيش وتأثير العقاقير الكيماوية التي كان يجربها باستمرار هدد صحته ، فمات في سالزبورغ عن ثمانية واربعين عاماً . وقد ضمت آثاره الكاملة ، التي نشرت بالألمانية في ميونيخ بين ١٩٢٣ و ١٩٣٣ ، خمسة عشر مجلداً ، عدا ما فقد منها . [الكسندر لابزين] .

حكان رجلاً ذا فضل باهر وغرور معجز » .
 [ديدرو]

الحرص الجوهري على دمج الانسان بالكون الذي حاول الحرص الجوهري على دمج الانسان بالكون الذي حاول العصر الوسيط أن يفصله عنه «. [رينيه الليندي] د باراقلسوس رائد لا في مجال الطب الكيمياوي فحسب ، بل كذلك في مجال علم النفس التجربي والمعالجة السيكولوجية «. [ك . غ . يونغ]

 □ «كان ممثلاً اصيلاً لعصر النهضة ، ومن شخصيته استوحيت قسمات كثيرة من شخصية فارست ، . [إرنست بلوخ]

باران ، بریس

#### Parain, Brice

فيلسوف وكاتب فرنسي . ولد في ١٠ آذار ١٩٧٧ . شارك في جوار ، ومات في باريس في ٢٠ آذار ١٩٧١ . شارك في الحرب العالمية الأولى وتابع دروس الفلسفة في دار المعلمين العليا من ١٩٧١ إلى ١٩٢١ ، ودروس اللغة الروسية في مدرسة اللغات الشرقية من ١٩٢٠ إلى ١٩٢٢ . وحصل على شهادة الدكتوراه في الآداب ، وأرسل في بعثة إلى سفارة فرنسا في موسكو في وأرسل في بعثة إلى سفارة فرنسا في موسكو في غاليمار وتخصص في الادبين الروسي والالماني .

نشر بريس باران سلسلة من المؤلفات ، تمتد من المقالة إلى الرواية ، مع احتفاظه باتجاه اساسي فلسفي : محاولة في اللوغوس الإفلاطوني  $^{(\bullet)}$  ( وهي المروحة دكتوراه في الآداب ، ١٩٤٢ ) ، مباحث في طبيعة اللغة ووظائفها $^{(\bullet)}$  (  $^{(+)}$  ) : حيرة الاختيار (  $^{(+)}$  ) ، موت سقراط  $^{(\bullet)}$  (  $^{(+)}$  ) ، حول الجدل  $^{(+)}$  ) ، من الخيط إلى الإبرة  $^{(\bullet)}$  (  $^{(+)}$  ) ، اسود على ابيض  $^{(\bullet)}$  (  $^{(+)}$  ) ، يسوسف  $^{(\bullet)}$  (  $^{(+)}$  ) ، المجرة الحديث مع برنار بنغو (  $^{(+)}$  ) ، فرنسا ، تاجرة الكنائس (  $^{(+)}$  ) .

يدور نتاج بريس باران بتمامه حول تفكير في طبيعة اللغة . وهو يتسم ، بحكم ذلك ، بطابع حديث ومعاصر لمباحث جوليان بندا وجان بولان ببيد أنه يبقى عن عمد على هامش التيارات الكبرى للفلسفة الفرنسية لحقبة ما بعد الحرب ، وهي التيارات التي مثلها ميرلو ـ بونتي وسارتر وقد تساءل باران باستمرار وهو العدو اللدود لكل فكر وثوقي ولا نقدي ، عن استطاعة اللغة على أداء الحقيقة في الاتصال : فليست الكلمات اداة أو واسطة نقل حيادية للحقيقة ، وإنما هي تفيد في المقام الأول في الاتصال ، أو بالأحرى في محاولة الاتصال ، والحقيقة إنما تكمن في هذا الاتصال . وليست الحقيقة وإنسانية . يقول في روايته يوسف ( وبطلها مترجم ،

اى إنسان هو على تماس دائم باللغة ) : « إن ما هو موضع السؤال معرفة ما إذا كان الانسان بجوهره متوحداً ، طاغية ، استيهامياً ، جَزوعاً ، يبحث عن المطلق ، أو ما إذا كان قادراً على العيش في تفاهم مع الآخر » . وهذا المذهب الانساني أقرب إلى مذهب سقراط منه إلى مذهب تلميذه افلاطون . واختيار المقالة ، كاختيار الرواية ، ينم لدى الفيلسوف عن حصافة أولية ، على اعتبار أن المرء « لا يتيقن أبدأ مما تعنيه الألفاظ ، . ولقد لعب بريس باران بنفسه ، في فيلم لجان لوك غودار ، عش حياتك ، دور الفيلسوف «المتواضع» الذي يعمل فكره مع الأخرين في دلالة وجود اللغة والعلاقات الانسانية . وبريس باران هو من المفكرين النادرين الذين تساطوا حول كذب الألفاظ وزيفها ، وحول قدرتها على التيهان والتوهم ، إذا جاز القول . واللغة قرينة الخطأ والكذب واللااتصال ، ومع ذلك لا يستطيع الناس تفاهماً خارج نطاق اللغة : فالصمت موت لكل تفاهم ، وهجمة للعنف والجنون ، والكلام ، كما كان يرهص سقراط ، هو المخرج المعقول الوحيد ، وذلك ما دام الكلام لا ينحط إلى خطاب استبدادی وکاذب [انطوان برمان]

<u>بارت، رولان</u>

#### Barthes, Roland

لم يكن رولان بارت (١٩١٥ ـ ١٩٨٠) فيلسوفاً. كنه ساءل في نهاية حياته الفلسفة. قرأ ميشليه وماركس وبدأ بنشر مقالات في الصفحة الأدبية من جريدة كونبا التي كان يحررها ألبير كامو. وهذه النصوص هي التي ستصير لاحقاً الدرجة صفر في الكتابة. في عام ١٩٦٢ عُين مدير دروس في المدرسة التطبيقية للدراسات العليا، فتولى الإشراف على منتدى علم اجتماع الرموز والعلامات والتمثلات. وبدءاً من ١٩٦٦ درًس في العديد من الجامعات الأجنبية. وفي ١٩٧٦ أوجد له كرسي في الكوليج دي فرانس للسيميولوجيا الأدبية. وقضى في حادث سير عام ١٩٨٠ أمام السوربون.

اهتم بارت بدراسة الأساطير لأنها الحامل الفعلي لايديولوجيا المجتمع المعنى. وفى نظام الموضة

يتخذ موضوعاً له دراسة العلامات وحياتها في وسط يتخذ موضوعاً له دراسة العلامات وحياتها في وسط الحياة الاجتماعية. وكان في ذلك متابعاً لفرديناند دو سوسور صاحب الدروس في الألسنية العامة ويمكن القول إن نصوصه حول الميتولوجيا والنقد الأدبي يُمكن أن تُقرأ كفلسفة بدأت قريبة من الماركسية المجددة، وتأزرت مع الوجودية، قبل أن تنحو بقوة نحو البنيوية. لتنضو عنها في خاتمة المطاف كل إسار مذهبي ولتغدو شخصية خالصة.

# بارتليمي البولوني

#### Barthélemy De Bologne Barthelemy Of Bologna

فيلسوف ولاهوتي كتب باللاتينية. فرنسيسكاني درُس اللاهوت في باريس ، وأدار مدرسة اللاهوت في مدينة بولونيا في أواخر القرن الثالث عشر . تأثر بالمنظوريات العربية ، وبخاصة منظوريات ابن الهيثم ، وكتب رسالة في النور طبق فيها علم المنظور على الروحانية .

# بارتلیمی ـ سان ـ هیلیر ، جول

#### Barthélemy- Saint- Hilaire, Jules

فيلسوف وسياسي فرنسي (١٨٠٥ ـ ١٨٩٥). شغل منصب وزارة الخارجية سنة ١٨٨١ . ترجم آثار ارسطو ، فكوفىء على ذلك بكرسي في الكوليج دي فرانس . له في الفلسفة وتاريخها : مدرسة الاسكندرية (١٨٣٨) ، في البوذية (١٨٥٥) ، في الميتافيزيقا (١٨٧٩) .

#### بارتيز ، بول جوزيف

#### Barthez, Paul- Joseph

طبيب وفيلسوف فرنسي . ولد في مونبلييه سنة ١٨٠٤ ، شارك في

تحرير الموسوعة (\*)، واسس مع بوردو مذهب الحيوية الذي تأثر به مين دي بيران . من مؤلفاته : عناصر جديدة في علم الإنسان (١٧٧٨) ، و مذهب جديد في الطبيعة البشرية (باللاتينية ، ١٧٧٤) .

#### بارث ، بول

#### Barth, Paul

فيلسوف وعالم اجتماع الماني ولد عام ١٨٥٨ في باروث (سيليزيا) وتوفي في لايبتزيغ عام ١٩٢٢ عمل استاذاً للفلسفة والتربية في لايبتزغ ابتداء من ١٨٩٧ ، من أهم مؤلفاته فلسفة التاريخ عند هيغل والهيغليين ( ١٨٩٦) ، فلسفة تاريخ السوسيولوجيا ( ١٨٩٧) وله أيضاً مبادىء التربية والتعليم المرتكزة على علم النفس والفلسفة ( ١٩٠٦) وضرورة تعليم نظامي للأخلاق ( ١٩٢٢) . ترأس تحرير مجلة الفلسفة العلمية من ١٩٩٩ ـ ١٩٩١.

#### بارث ، كارل

#### Barth, Karl

لاهوتي سويسري كتب بالالمانية . ولد في بال في ١٠ أيار ١٨٨٦ ، وتوفي في تلك المدينة في ١٠ كانون الأول ١٩٦٨ ، وتوفي في تلك المدينة في ١٠ كانون الأول ١٩٦٨ . عين في أول الأمر قساً ، ثم صار استاذاً للاهوت ، ودرًس في غوتنفن (١٩٢١) ، ومونستر (١٩٢٥) ، وبون (١٩٣٠) . وأقيل من وظيفته عام ١٩٣٥ بسبب معارضته للهتلرية وريادته ( مع ديتريش بونهوفر ومارتن نيمولر ) لـ « الكنيسة المعترفة ، ، وهي حركة بروتستانتية لمقاومة سياسة النازية حيال الكنيسة . وعلم بعد ذلك في جامعة بال .

دشن ك . بارث ، بتأويله الاصيل لرسالة بولس السول إلى أهل رومية (١٩١٩) ، ما سمي ب و اللاموت الجدلي ، أو و لاهوت الأزمة ، : فقد قرأ نص بولس على ضوء نيتشه وكييركفارد ودوستويفسكي . وعارض ك . بارث بحزم النزعة التاريخانية في التأويل العصري للكتاب المقدس ، وتمسك بمثنوية مطلقة بين الله وألعالم ، وقال بأخرويات

جذرية تعارض كل مماهاة بين المبدأ الإلهي والأشكال التاريخية للمسيحية . كتب يقول : « إذا كان لدى من مذهب ، فإنما قوامه أنني أضع نصب عيني ، بكل الثبات الممكن ، وبدلالاته السلبية والايجابية، ما سماه كبيركغارد « الفرق النوعي اللامتناهي ، بين الزمن والأبدية . اللَّه في السماء ، وانت على الأرض . وعلاقة هذا اللَّه بهذا الإنسان ، وعلاقة هذا الإنسان بهذا اللَّه ، هي في نظرى موضوعة الكتاب المقدس وخلاصة الفلسفة معاً. ويطلق الفلاسفة على أزمة المعرفة الانسانية هذه اسم الأصل. ووالكتاب المقدس يرى في تصالب الطرقات هذا يسوع المسيح، . إن هذا التصريح ، المتضمن في مقدمة الطبعة الثانية ، هو في الحقيقة مفتاح الكتاب. فكارل بارث يضع اللُّه المجهول ، الغريب ، « المغاير » . ومذهب المجاوزة الخالصة هذا يستتبع تأويلًا أصيلًا لدلالة المسيع: « ليس المسيح الهدف الذي قد نجده في نهاية قصصنا عن القلب أو الضمير أو الاهتداء . ليس المسيح وجهاً من تاريخنا قد يمكننا أن نقيم معه « علاقات » . وليس المسيح بوجه خاص موضوعاً لتجارب دينية أو صوفية ، . وهكذا يتميز ك . بارث عن التقوية وعن اللاهوت التفاؤلي للبروتستانتية الليبرالية في آن معاً . لم تلبث جذرية « لاهوت الازمة ، أن أخلت مكانها ، في تطور فكرك ، بارث ، لـ « لاهوت وجود ، شرحه في كتابه أصول العقيدة الكنسية(\*) ، وهو سفر ضخم صدرت مجلداته الأولى عام ١٩٣٢ ، وعرض فيها على التوالى مذهب الله ومذهب الخلق ومذهب المصالحة ومذهب الفداء النهائي ، طبقاً لبنية موازية لبنية عقيدة ا الثالوث . وقد بات ك . بارث يفترض أن الفعل الإلهى يتجسد ، بدون أن يفقد مجاوزته ، في اتصالية انسانية . والزمان ليس خواء ، ونحن لا نستطيع ملاه اعتسافاً ، مما يستتبع ، بالنسبة إلى المؤمن ، مسؤوليات يتحملها في العالم ، وتشمل حتى المضمار السياسى . وكارل بارث نفسه لم يتملص من هذا المطلب ، من خلال عدد كبير من الدراسات المزامنة لكتابه الكبير أصول العقيدة المسيحية ، ومنها الكنسية البروتستانتية وراء ، الستار الحديدي ، (١٩٤٨) ، الكنيسة بين الشرق والغرب (١٩٤٩) ،

الغ. وسيبقى كارل بارث في التاريخ ذاك الذي اجترا

على أن يكتب ، في أيلول ١٩٣٨ ، لحظة توقيع أتفاقيات

ميونيخ: «إن كل جندي تشيكي سيقاتل وسيقاسي سيفعل ذلك من أجلنا نحن أيضاً ، وإني سأقولها بلا تحفظ: سيفعل ذلك من أجلنا نحن أيضاً ، وإني سأقولها بلا يحفظ: سيفعل ذلك أيضاً من أجل كنيسة المسيح التي لا يمكنها ، في أجواء هتلر وموسوليني وأضرابهما ، إلا أن تسقط في السخف المضحك أو في الفناء . فيا له من عصر غريب لا يستطيع فيه الانسان العاقل أن يقول سوى شيء واحد ، وهو أن الايمان يأمر باطراح خوف العنف وحب السلم إلى المنزلة الثانية ، وبوضع خوف الظلم وحب الحرية في المنزلة الأولى ». وهذا موقف لم تحدده « أفضليات » سياسية ، بل أملاه التأمل في سر التجسد : فالكلمة صار جسداً ، والكلمة صار زمناً .

□ « عاش كارل بارث وعمل بعد قرن ونيف من شلايرماخر ... وكل شيء يحمل على الاعتقاد بأن أهميته بالنسبة إلى قرننا ستعادل تلك التي كانت لشلايرماخر بالنسبة إلى القرن السابق ... وموقع كل لاهوتي يتحدد اليوم بموقفه من بارث » . [هـ . برخوف]

□ « في قبالة أولئك الذين اختاروا الجانب الامبريالي من المتراس ، نجد على العكس أن نفي كارل بارث لأن تكون للدين تعيينات اجتماعية يتأدى إلى معارضة الحرب الامبريالية » . [جورج لوكاش]

# بارديلي ، كرستوف غوتفريد

#### Bardiii, Christoph Gottfried

فيلسوف الماني (١٧٦١ ـ ١٨٠٨). كان خصماً لكانط وكتب ضده الوجيز في المنطق ، مطهراً من اغلاط المنطق السابق ، وبخاصة منطق كانط (١٨٠٠) ، وعارض مذهبه في المثالية النقدية بمذهب واقعى عقلاني .

# باركلي ، روبرت

#### Barclay, Robert

لاهوتي اسكتلندي (١٦٤٩ ـ ١٦٤٩) . درَس في باريس ، وبعد عودته إلى اسكتلندا انتسب إلى احدى شيع الكويكرز ، وتعرف باسم ، جمعية الاصدقاء ، .

بارمنيدس

وقد اضطهد بسبب ذلك ودخل السجن مراراً . طبع كتابه دعلوى لاهوتية باللاتينية والانكليزية والفرنسية والهولاندية ، ثم كتب في الدفاع عن الدفاع عن اللاهوت المسيحي الحقيقي (١٦٧٦) ، وهو يتضمن اول تحليل مهم للمذهب الكويكري .

#### بارمنيدس

#### Parménide Parmenides

فيلسوف يوناني ومشترع لإيليا (ايطاليا)، المستوطنة الإيونية في اليونان الكبرى عاش في ارجح الظن في نهاية القرن السادس ق . م ، أو في النصف الأول من القرن الخامس . قدره أفلاطون عالى التقدير « لعمق فكره النبيل والجليل حقاً » ، وأهداه واحدة من أبدع محاوراته وجعلها باسمه وسماه الموقر . ويروى افلاطون أيضاً أن بارمنيدس التقى في اثينا . بصحبة تلميذه زينون الايلى ، سقراط ، وكان لا يزال حدثاً يافعاً ، ولكن قد لا يكون هذا اللقاء إلَّا رمزياً ومتوهماً أنزله المثاليون القدامي منزلة الحدث . والقليل الذي يرويه لنا ديوجانس اللايرتي عن حياته عادم اللون ومشكوك فيه بدوره : فهو يذكر أنه كان تلميذ الشاعر والفيلسوف كزينوفانس الكولوفوني والفيثاغودي امينياس ، وأنه كان معلم ثيوفرأسطس الأول . بيد أن حياة هذا اليوناني الإيطالي الأصل ( أول ميتافيزيقي كبير في الغرب) تكمن بتمامها في تعليمه وفي الحماسة الشعرية التي دشن بها ذلك النوع من القصائد الفلسفية الذي سيبلغ أوجه مع قصيدة في طبيعة الأشعياء(\*) للوقراسيوس،وليس من المستبعد أن تكون اشعار بارمنيدس ، التي لها طابع المسارَّة الدينية ، فد استوحيت من بعض النصوص الأورفية : فالشاعر تحمله بنات الشمس على جناح مركبة طائرة إلى أبواب النهار والليل ، التي تحرسها ربة العدالة ، متمماً على هذا النحورحلة روحية كشافة شبيهة من بعض الوجوه بمسار الجدل الأفلاطوني . « كل شيء يبقى » : ذلك هو التوكيد النهائي لقصيدة في الطبيعة (\*) ، التي توضع فيها الحقيقة وضعاً وثوقياً ، وكأنها نبوءة عراف ، فتتماهى مع اليقين ، مع الوجود ، مع جميع المقولات التي تحبسها و الفلسفة الخالدة ، في وحدة مطلقة ،

بحكم الاستدلال وحده . والصورة التي لبارمنيدس عن العالم الطبيعي صورة هندسية وواحدية وواضحة ، إذا صبح انه علم ان الأرض كروية وان نجمتي المساء والصباح واحدة . وبدءاً من هذا التصور للكون ـ الذي يبتعد منذ ذلك الحين عن العالم كما كان يتصوره الفلاسفة الإيونيون المتقدمون عليه ـ يبدا الصراح الدرامي بين فلسفة الوجود وفلسفة الصيرورة . وقد شارك بارمنيدس ، مثله مثل اكثر الفلاسفة القبسقراطيين ، بقسط موفور في الحياة السياسية لمدينته . ويروي إسبوزيبوس انه كان مشترع إليا . وبحسب مأثور متناقل ، كان قضاة إيليا يستحلفون مواطنيها أن يحفظوا القوانين التي استنها لهم بارمنيدس .

□ « كان بارمنيدس يؤيد مذهباً مشابهاً عندما كان يرد إلى الوحدة الوجود والعقل ، وعندما كان يعلن ان الوجود ليس في المحسوسات . فقد كان يقول : التعقل والوجود شيء واحد ؛ وفي رايه أن الوجود ساكن » . . [أفلوطين]

□ « مع بارمنيدس يبدأ التفاسف بحصر المعنى : انسان يتحرر من التمثلات كافة ومن الظنون جميعاً ، وينكر عليها كل حقيقة ، ويعلن أن الضرورة وحدها ، الوجود وحده هو الحق » . [هيغل]

□ « ان جانب الجدة الكبير في قصيدة بارمنيدس هو منهج الاستدلال .. وهو يطبق هذا المنهج بمنتهى الصرامة . فهو ينهانا عن الزعم بأننا نتعقل ما نحن مجبرون على الإقرار بأنه يمتنع تعقله . ولو كان افتقد الشجاعة ليوصل الأراء التي كانت سائدة في عصره إلى نتيجتها المنطقية وليقبل بهذه النتيجة ، مهما بدت موسومة بميسم المفارقة ، لاستمر الناس يتحركون إلى الأبد في الدائرة التي لا نهاية لها ، دائرة التعارض بين التخلخل والتكاثف ، والواحد والمتعدد . وإنما جدل بارمنيدس الثاقب هو ما جعل التقدم ممكناً » . [ج . بورنيه]

□ مع بارمنيدس ترتسم بجلاء معالم تيارين متعاكسين في الفكر الإغريقي: من جهة أولى الوضعية الإيونية ، الحدسية ، التجريبية ، المعادية عداء سافرأ للاساطير والتقاليد الدينية والعبادات السرية الجديدة ، وبالتالي البعيدة عن أن تكون شعبية ؛ ومن الجهة الثانية عقلانية بارمنيدس وفيثاغورس الساعية

إلى بناء الوجود بالعقل ، النازعة نحو الجدل ، غير المتعاطفة مع التجربة المباشرة ، والمحبة لهذا السبب للاساطير في كل ما يتصل بالاشياء الحسية ، والميالة إلى إيلاء مشكلة القدر اهتماماً كبيراً ، والشعبية بطبيعة الحال ، والمالكة لحس الدعاية ، . [إميل برهبيه]

# باركن مرقس ، روث

#### Barcan Marcus, Ruth

فيلسوفة ومنطيقة أميركية (١٩٢٤ \_ )، تابعت عمل ك. إ. لويس، وطبقت المنطق الجهوي على حساب المحمولات، وأرست الأسس لتكميم هذا المنطق، واصطدمت على هذا النحو بالمنطيق كواين الذي ارتاى أن المنطق الجهوي المكمم ليس من شأنه إلا أن يفضى إلى مذهب ماهوى من النمط الأرسطى.

# بارني، جول

#### Barni, Jules

كاتب ومترجم فرنسي للفلسفة (١٨١٨ ـ ١٨٧٨). عمل أولاً سكرتيراً لفكتور كوزان، ثم أنشأ مع جول سيمون «جمعية المفكرين الاحرار». رفض أن يؤدي قسم الولاء للامبراطورية الفرنسية الثانية ونذر نفسه لترجمة أعمال كانط، ولا سيما نقد العقل الخالص و نقد العقل العملي و أسس ميتافيزيقا الأخلاق. وكان أول من أعاد إلى كانط صفته كمنظر من منظري حركة التنوير وجعل منه رائد الفكر الجمهوري والديموقراطي. وحارب التعصب و«الروح الاكليريكية» في كتابه شهداء الفكر الحر (١٨٦٢) ومن مؤلفاته الأخرى: الأخلاق في الجمهورية

# بار ـ هيلل ، يهوشوا

#### Bar- Hillel, Yehoshua

منطيق بسولسونسي يهسودي (١٩١٥ - ١٩٧٥). انساق وراء إغراء الدعاوى الصهيونية ، وهاجر إلى فلسطين حيث صار مدرًس المنطق وفلسفة العلوم في

الجامعة العبرية ابتداء من عام ١٩٦١ . وقد وقف بحوثه بوجه خاص على دراسة البنى المنطقية للغة ، والعلاقات بين المنطق والالسنية ، ونظرية الترجمة والتوثيق الآلي. من مؤلفاته: أسسس نظريسة المجموعات (بالاشتراك مع أ. أ. فرانكل، ١٩٥٨)، واللغة والإعلام (١٩٦٤)، مظاهر اللغة (١٩٧٠)، في المنطق والإلسنيات النظرية (١٩٧٠)

# بارُو ، إسحٰق

#### Barrow, Isaac

لاهوتي ورياضي انكليزي ، ولد ومات في لندن (١٦٣٠ - ١٦٣٧ ) . كان معلم نيوتن ، ويُعد من رواد الحساب التفاضلي .

#### بارو، اندریه

#### Bareau, André

اختصاصي فرنسي في النصوص والدراسات البوذية (١٩٢١ - )، له المطلق في الفلسفة البوذية (١٩٥١)، وهو اطروحته للدكتوراه، الفرق البوذية من المركبة الصغرى (١٩٥٦)، مباحث في سيرة حياة بوذا (١٩٦٣).

# بارودي ، دومينيك

# Parodi, Dominique

فيلسوف وكاتب اختلاقي فرنسي (۱۸۷۰ ـ الاصدوف وكاتب اختلاقي فرنسي الاصدافي الاخلاق من تصانيفه: المشكلة الاخلاقية والفكر المعاصر (۱۹۱۰) ، من الوضعية الى المثالية المدار (۱۹۲۰) .

# بارونه، فرانشسكو

#### Barone, Francesco

فيلسوف إيطالي ولد في تورينو سنة ١٩٢٣،

# باریانت ، کلود

#### Pariente, Claude

فيلسوف فرنسي ولد سنة ١٩٣٠ . من معتلي التحليل المنطقي في فرنسا . من مؤلفاته : اللغة والفردي (١٩٧٣) .

# بارّيتو، طوبيا

#### Barreto, Tobias

شاعر وفيلسوف برازيلي عظيم النفوذ في السبعينات من القرن التاسع عشر (١٨٢٩ ـ ١٨٨٩). ردأ على الروحية والانتقائية السائدتين طؤر تيارأ واحدياً نقدياً سُمّى «مدرسة رسيف». اجتذبته، بعد وضعية ليتريه، الفلسفة الألمانية، ولاسيما فلسفة هيكل. درس مشكلة المعرفة العلمية من منظور كانطى محدث. وفي نظر مدرسة رسيف، تشف الفلسفة عن أسس المعرفة العلمية بما يبشر بمولد الابستمولوجيا الحديثة. وقد دحض باريتو الفكرة الوضعية القائلة ب«طبيعيات اجتماعية» وعارضها بنزعة ثقافية لاقت أذناً صاغية في البرازيل فالقانون والظاهرات الاجتماعية هي من منتجات الثقافة. ومن خلال هذا المظهر تلعب كتابات باريتو ومدرسة رسيف دوراً نافذاً في الفكر البرازيلي المعاصر. من المؤلفات التي تركها. دراسات في الفلسفة، والنقد السياسي - الاجتماعي، ونقد الدين، وقد أعيد طبعها كلها بين ١٩٦٦ و١٩٧٨ [معفل رمال].

# بازاروف، فلاديمير الكسندروف

#### Bazarov, Vladimir Alexandrov

اقتصادي وفيلسوف روسي ذو اتجاه ماركسي (مدير المجادي المجربية. (١٨٧٤ - ١٩٣٣). من ابرز ممثلي النقدية التجربية. بدأ بلشفياً وانتهى منشفياً ومات في المنفى. نقد أولاً التحريف الكانطي المحدث للماركسية الذي كان من أبرز ممثليه في روسيا برديائيف وبولفاكوف

وتولى منذ سنة ١٩٥٨ تدريس الفلسفة النظرية في جامعة بيزا. من خلال دراسة انطولوجيا نيقولاي هارتمان والوضعية المحدثة والعلاقات بين المنطق الصوري والمنطق المتعالى، عمن بارونه مشكلة العملاقات بين الفلسفة والعلم واللغة. طالب بالاستقلال الذاتى للإشكالية الفلسفية وبحضورها فى جميع مضامير الفاعلية الإنسانية. والفلسفة عنده تحليل لغوي ومقولي. بيد أن هذا التحليل، خلافاً لشانه عند كانط، لا يتأدى إلى عناصر أخيرة ونهائية. عل أن التشديد على التحليل اللغوى لا يجعل دائرة اللغة تنغلق على نفسها. فمشكلة اللغة هي أيضاً مشكلة علاقتها بالواقع. وفي نظر بارونه يتطابق دور الفلسفة مع تبني موقف نقدي إزاء التجربة الإنسانية وأشكالها المتعددة. من مؤلفاته: الوضعية المحدثة المنطقية (١٩٥٣)، المنطق الصوري والمنطق المتعالى (١٩٥٧)، نيقولاي هارتمان في فلسفة الأزمنة الحديثة (١٩٧٨) [فوريو سميراري].

# باري ، جيوفاني عمانوئيل

#### Barle, Glovanni Emmanuele

فيلسوف إيطالي . ولد في روما في ١٩ تشرين الأول ١٨٩٤ ، وتوفى في ميلانو في ٣ كانون الأول ١٩٥٦ . استهل هذا المفكر، الارستقراطي المنشأ، حياته بأفعال بطولية قام بها بين ١٩١٥ و ١٩١٨ كضابط في سلاح الفرسان ، ثم كطيار . وابتداء من عام ١٩٢٣ درّس الفلسفة في جامعات جنوى ، ثم روما (١٩٣٩) واخيراً ميلانو (١٩٤٠) ؛ كما اسس مجلة إل بنسبيرو ( الفكر) في عام ١٩٥٦ وترأس تحريرها . التزم أولًا ب « مثالية متعالية » ، في خط لايبنتز وكانط ، وعارض بها الهيغلية الجديدة الايطالية ، ثم تطور باتجاه «فعلية» جيوفاني جنتيله، وجسَّد دعاويه في «المذهب المتعالى المحدث ، . أهم مؤافات مرحلته الأولى روحانية الوجود ولايبنتز (١٩٣٣) . أما كتابه الأنا المتعالى (١٩٤٨) ، الذي يعطى صورة متكاملة عن فكره ، فيجد تتمته في مفهوم المتعالى (\*) وفي دراسته حول مذهب التعالى المحدث ؛ وقد صدر المؤلفان الأخيران في عام ١٩٥٧ ، أي بعد وفاة الفيلسوف .

وستروفه. ونقد ثانياً التأويل البليخانوفي واللينيني للماركسية الذي عده دغمائياً.

#### بازمانی ، بیتر

#### Påzmåny, Peter

ولد في ٦ تشرين الأول ١٥٧٠ في فاراد بالمجر ، وتوفى في ١٩ آذار ١٦٣٧ في بوزسوني . كان أبرز شخصية عرفتها حركة الإصلاح المضاد، أي الكاثوليكي ، في المجر ، ورجل دولة من الطراز الأول ، ومجدداً ، ونموذجاً للفصاحة الدينية . تحدر من اسرة بروتستانتية عريقة ، واعتنق في الثانية عشرة الكاثوليكية ، وانتسب إلى رهبانية اليسوعيين عام ١٥٨٧ . درُس في كراكوفيا وفيينا وروما ، وسيم كاهناً ، وعهد إليه بكرسى الفلسفة ، ثم بكسرسي اللاهوت في جامعة غراتز . وشارك بفعالية في حكومة الكنيسة المجرية التي كانت عصرئذ على صلة وثيقة بالسياسة القومية . ووضع زهاء عشرة مؤلفات في اللاهوت والحجاج . وبعد أن عين عام ١٦١٦ رئيساً لأساقفة استرغون ، تزعم حركة الإصلاح المضاد . وبالنظر إلى الخدمات التي اسداها لقضية الكاثوليكية ، عينه البابا اوربانوس الثامن كاردينالاً عام ١٦٢٩ . وفي الوقت الذي ايد فيه سياسة آل هابسبورغ ، حامي بقوة عن المصالح القومية المجرية ، وأسهم معنوياً ومالياً في إنشاء عدد من المؤسسات الثقافية والجامعية ، واقر له بفضله حتى المواطنون البروتستانتيون . لكنه في الحجاج اللاهوتي سدد إلى هؤلاء ضربات قاصمة. ونخص بالذكر من مؤلفاته ، التي تعد من روائع النثر المجري، كتاب الصلوات المسيحية (١٦٠٦) و مرشد الحقيقة الإلهية (١٦١٢) ، وفيه يظهر واضحاً تأثره بروبرتو بلارمينو.

# باساليا ، كارلو

# Passaglia, Carlo

لاهوتي ايطالي (۱۸۱۲ ـ ۱۸۸۷) . انتسب إلى اليسوعيين ، وانتقل إلى انكلترا بعد حل جمعيتهم مع قيام جمهورية روما (۱۸٤۸) . وترك رهبانيته عام

۱۸۰۹ ، وانضم إلى الإكليروس التحرري المناوى السلطة البابا الزمنية (دفاع عن القضية الإيطالية ضد السلطة البابوية الكلية ، ۱۸۲۰) ، وانتخب نائباً عام ۱۸۲۶ . لكنه عاد فتراجع قليلاً قبيل وفاته .

#### باستيد ، جورج

#### **Bastide, Georges**

فيلسوف فرنسي ( ١٩٠١ \_ ١٩٦٩ ) . كان يعنى بالفلسفة الأخلاقية ، ودافع عن مذهب انساني قيّمي . من مؤلفاته : تامل من اجل علم اخلاقي للشخص الإنساني (١٩٥٣) . وصدر له بعد وفاته : محاولة في علم اخلاق اساسي (١٩٧١) .

#### باسمور، جون

#### Passmore, John

فيلسوف اوسترالي معاصر (١٩١٤ - ) اهتم بالأدب وعلم الجمال، وبالعلوم والتقنية، وبالمشكلة الأخلاقية، وبعلم التأريخ الفلسفي. نوه بهشاشة الحضارة. بل هشاشة النوع الإنساني. وابتعد في نزعته النقدية عن اللغة المجردة للفلسفة التحليلية الانكلو - ساكسونية. من مؤلفاته: مقاصد هيوم (١٩٥٧)، مئة عام من الفلسفة (١٩٥٧)، كمال الإنسان (١٩٧٠)، مسؤولية الإنسان تجاه الطبيعة الإنسان (١٩٧٠).

#### باسيليدس

#### Basilide Basilides

غنوصي اسكندري من النصف الأول من القرن الثاني الميلادي، ومؤسس إحدى عبادات الأسرار التي استمرت بعده قروناً عديدة . نظرات الكوسمولوجية (٣٦٥ سماء ورتبة ملائكية بين الله والإنسان) معروفة لنا من خلال دحوضها بقلم إيرانايوس وهيبوليتوس من جهة ، وكليمنضوس

واوریجانس من جهة اخری وإن کانت معلوماتهم متضاربة ، مما یزید من غموض عقیدته .

#### باسيليوس القيصرى

#### Basile De Césarée Basil Of Caesarea

باسيليوس القيصرى، الملقب بالأكبر واحد « الثلاثة أقمار » ومن معلمي الكنيسة . ولد في قيصرية في قبادوقيا بين ٣٢٩ و ٣٣٠ م ، وتوفى في مسقط راسه في ١ كانون الثاني ٣٧٩ . كان أبوه مدرساً للبيان ، وأخواه أسقفين . درس أولاً في القسطنطينية على يد مدرس البيان المشهور ليبانيوس ، ثم في اثينا حيث تعرف إلى غريغوريوس النازيانزي . عند وفاة أبيه ، نحو عام ٣٥٦ ، عاد إلى القيصرية ليعلُّم فيها البيان ، وتنصر . ثم طاف بمراكز التنسك النصراني في سورية وما بين النهرين ومصر . وبعد هذه الرحلة باع أملاكه ووزع ثمنها على الفقراء وعاش متوحداً في الريف بعيداً عن كل مركز حضري ؛ وفي عام ٣٥٨ انضم إليه غريغوريوس النازيانزي وحررا معأ نصوص اوريجانوس المتفرقة المعروفة باسم Philocalia ؛ ثم شرع باسيليوس يضم بعد ذلك القواعد الكبرى و الصعفرى التي ما زالت متبعة إلى اليوم في الرهبنات الشرقية . وعندما صار اوسابيوس أسقفاً على فيصرية ، جر باسيليوس إلى حلبة الصراع ضد الهرطقة الأريوسية والى مقاومة الامبراطور يوليانوس ( كان أوسابيوس هو الذي رسم باسيليوس كاهناً ) ؛ لكن لما نشبت خلافات بين هذا الأخير وبين الأسقف ، عاد باسيليوس إلى حياة التنسك ، قبل أن يرجع مرة ثانية إلى قيصرية بناء على إلحاح غريغوريوس النازيانيزي . ولما ثار الجدال مع الامبراطور فالنسيوس ، كتب باسيليوس ، نحو عام ٢٦٤ ، رسالة الرد على اونوميوس(\*)، وخُلُف السابيرس على الكرسى الأسقفي ، بينما قلص فالنسيوس مساحة ولايته الكنسية . وقد نذر نفسه حتى وفاته على وضع تعاريف وصيغ في عقيدة الثالوث بغية اكتساب تأييد انصاف الأريوسيين ومكافحة الأريوسيين المتطرفين بفعالية أشد . وعلى هذا النحو ميز بين « الماهية »

و « الوجود الفردي ، ليخلص إلى استنتاج مؤداه أن الاقانيم الثلاثة متطابقة في الماهية ومتمايزة من حيث هى فرديات ؛ ومراعاة منه لأنصاف الأريوسيين قبل بأن يستعيض عن عبارة « مشارك في الجوهر » بعبارة « مشابه في الماهية على نحو ثابت » . هذه التعاريف ومواقف باسبليوس اللاهوتية تتبدى من مطالعة رسائله(\*) بأجلى مما تتبدى به من قراءة كتاباته اللاهوتية ، مثل مقالة الروح القدس(٩) ، و الأثار الاعتقادية ، أو شروحه ، ومنها عظاته التسع في الخلق ، وعظاته الثماني عشرة \_ وثلاث عشرة منها فقط اصيلة - حول المزامير . و خطابه إلى الشبان حول ما يمكن أن يجنوه من نفع من قراءة المؤلفين الدنيويين مهم من حيث وقوفه على موقف المسيحيين من الثقافة الكلاسيكية . أما كتاب في العذرة المنسوب إليه فهو ، فيما يبدو ، من تأليف سميُّه ومعاصره أسقف انقرة ، وقد كان من زعماء الحزب نصف الأريوسي . وباسيليوس هو ايضاً من وضع الليتورجيا المعروفة باسمه والتي ما تزال يُعمل بها في الطقس الشرقي ، وإن معدلة . [غييسبي جياريزو]

# باش ، فكتور

#### Basch, Victor

فيلسوف فرنسي ( ١٨٦٢ \_ ١٩٤٤ ) . عادت عليه اطروحتاه استطيقا كانط (١٨٩٦) و بويطيقا شيلر (١٨٩٧) بالكرسي الأول لعلم الجمال في السوربون . من مؤلفاته الأخرى : الفلسفة الألمانية في القرن التاسع عشير (١٩١٢) ، و المذاهب السياسية لفلاسفة المانيا الكلاسيكيين (١٩٢٨) . شارك في الحياة السياسية واسس فرعاً لرابطة حقوق الانسان وقاوم الفاشية ، فاغتالته الميليشيات مع زوجته في اثناء الاحتلال الألماني لفرنسا .

# باش ، موریتز

# Pasch, Moritz

منطبق بولوني كتب بالألمانية (١٨٤٣ ـ ١٩٣٠ ) .

كان صاحب واحدة من المحاولات الأولى للتنظيم الأكسيوماتيكي للهندسة ، وله في ذلك تبديه الهندسة (١٨٢٢) .

#### **باشىلار** ، سوزان

#### Bachelard, Suzanne

فيلسوفة فرنسية . ولدت سنة ١٩١٩ . ابنة الفيلسوف غاستون باشلار . تساءلت ، انطلاقاً من هــوســرل « الأول » ، هــوســرل المنطقــي لا الفينومينولوجي ، عن مبادىء ما سمي بالتاريخ الابستمولوجي للعلوم ، ولم تقبل بمفهوم « القطيعة الابستمولوجية » إلا من خلال تعريف جديد يرى في القطيعة « نقلة إلى الحد الأخير للتغيرات السابقة » ، نقلة قد تكون مفاجئة ، ولكنها قابلة لأن تتوقع . من مؤلفاتها : وعي العقلائية (١٩٥٧) .

# باشىلار، غاستون

#### **Bachelard, Gaston**

فيلسوف فرنسي ، ولد في بار \_ سور \_ أوب في ٧٧ حزيران ١٨٨٤ ، ومات في باريس في ٢١ تشرين الأول حزيران ١٨٨٤ ، ومات في باريس في ٢١ تشرين الأول عرب ١٩٦٤ . كان جده فلاحاً ، وابوه إسكافياً ، ولكنه اكمل مع ذلك دراسته الثانوية ودخل إلى إدارة البرق والبريد والهاتف بصفة مستخدم متعاقد في رميرمونت (١٩٠٣ \_ ١٩٠٥) ، ثم بصفة كاتب في باريس (١٩٠٥ \_ ١٩١٠) . لكن غاستون باشلار ما كان يتوقف عن تثقيف نفسه في المساء بعد الانتهاء من عمل النهار . وليالي الدراسة والكدح والعزلة التأملية هذه هي التي وصفها في كتابه لهب شمعة (١٩٦١) . وفي عام ١٩٩٢ حصل العصامي الفتى على إجازته في الرياضيات .

بعد انقطاعة الحرب، انتسب إلى سلك التعليم الثانوي ، ودرَّس لسنوات مديدة الفيزياء والكيمياء في ثانوية بار ـ سور ـ أوب . ترمل بعد فترة من زواجه وعاش وحده مع ابنته سـوزان ووقف نفسه على تربيتها . على أنه ظل يوالي صعوده الجامعي . فقد حصل على شهادة التبريز في الفلسفة سنة ١٩٢٢،

وعلى الدكتوراه في الآداب سنة ١٩٢٧ . وجاءت اطروحته : دراسات في تطور مسئلة فيزيائية . الانتشار الحراري في الجوامد لتنبىء بموضوعها وروحها عن المكانة التي سيشغلها في تطور الفلسفة المعاصرة . وفي سنة ١٩٢٧ ايضاً نشر محاولة في معالمة المقاربة ، حيث فحص بصفته عالماً وفيلسوفاً معا المعرفة « في مهمتها في التصفية والتدقيق والاستبصار » . ومع هذا المؤلف ظهر « في حقل الفلسفة الفرنسية اسلوب مخالف للمألوف ، انضجه العمل في العزلة وأبعده عن الطرائق والنماذج الجامعية أو الأكاديمية ، اسلوب فلسفي قروي » ( ج . كانغيليم ) . وفي القيمة الاستقرائية للنسبية درس نظرية النسبية باعتبارها « منهجاً لاستكشاف تقدمي » ، أمكن بفضله الانتقال « من تعليم واقعي النزعة إلى تعليم نسبي النزعة » .

اخيراً ، دخل باشلار إلى الجامعة ، وعُين في سنة ١٩٣٠ استاذاً للفلسفة في كلية الآداب في ديجون ، وهو منصب بقي يشغله عشراً من السنوات . وبين ١٩٤٠ و ١٩٥٥ شغل كرسي فلسفة العلوم في السوربون . ولما صار في عام ١٩٥٥ استاذاً فخرياً ، تولى الإشراف على معهد تاريخ العلوم وانتخب عضواً في اكاديمية العلوم الأخلاقية والسياسية . وفي عام ١٩٦١ ، مُنع الجائزة القومية الكبرى للآداب .

بعد أن حاول باشلار إدخال المفاهيم الجديدة للكيمياء إلى قلب فلسفة العلوم الموسعة التي عمل على إرساء أسسها في التعددية المتلاحمة للكيمياء الحديثة ، طرق مضماراً جديداً تماماً ، وهو التحليل الفلسفي للآثار الأدبية ، وذلك في كتابه حدس اللحظة ، دراسات في رواية «شفاء الأعمى» لغاستون روبنل (۱۹۳۲) . وقد شاء لدراسته أن تكون تفسيراً لموضوعات الرواية وعرضاً لايقاعاتها في تأمل القارىء الفيلسوف. وفتحت الحدوس الذروية ( محاولة في التصنيف ) ( ١٩٣٣ ) شعبة جديدة في الفكر الباشلاري: الدراسة الأركيولوجية والتحليلية النفسية للفكر العلمي قيد التطور . وقد شدد باشلار النبرة في هذا الكتاب على ما هو ابتدائي وأولى ، وهنا التراب . وقد كان مؤلِّفه هذا بشيراً بسفر عظيم في فلسفة العلوم وتاريخها هو: تكوين الروح العلمي: مساهمة في التحليل النفسي للمعرفة الموضوعية ،

باشي

وهي دراسة منهجية لبعض المفاهيم التي باتت اليوم بحكم البالية وإن تكن علوم القرنين السابع عشر والثامن عشر قد عاشت عليها ، وبسلسلة الدراسات التي وقفها على دراسة العناصر الأولية من خلال الكتاب والشعراء ، وهي السلسلة التي جعلت صيته يذيع في الأوساط غير الفلسفية والتي بداها سنة يذيع في الاوساط غير الفلسفية والتي بداها سنة

لكن لئن التفت باشلار على هذا النحو نحو الماضى ، فإنما ليفاهر للعيان بمزيد من الوضوح عدم ثبات المواقع التي كسبَها العلم، وليؤكد حركيته الضرورية . وعلى هذا فقد أشار في الروح العلمي الجديد(\*) (١٩٣٤) إلى أن النظريات القديمة ما هي إلا أحوال جزئية من نظريات جديدة أوسع وأرحب وشاملة لها . وإذ راح الفيلسوف يوالي استقصاءه الابستمولوجي حول الشروط العقلية التى تعين مسيرة الفكر العلمي إلى الأمام ، محّص على التوالي تجربة المكان في الطبيعيات الحديثة ، ثم في عام ١٩٥١ الفاعلية العقلانية في الطبيعيات المعاصرة. وفيما كان يجمع النتائج المستفادة طردا مع تقدم مباحثه السابقة ، أرسى باشلار أسس فلسفة العلوم الجديدة ففى العقلانية التطبيقية عرض الأولية النظرية للغلط: «صواب على خلفية من الغلط: تلك هى صورة الفكر العلمي ، ؛ وفي فلسفة لا(\*) اوضح الطابع المؤقت لنفع الحدس: « إن الحدوس نافعة جداً : فهى تفيد في هدم نفسها » . وأخيراً ، وفي المادية العقلية (١٩٥٣) أعاد النظر في «مادية المادة » وأعلن عن ميلاد عقلانية مادية جديدة ، عقلانية منظمة ، متضمئة سلفاً في العلم المعاصر . لقد مارس باشلار بالمؤلفات الخمسة التي صدرت له

بين ١٩٣٨ و ١٩٤٨ : التحليل النفسي للنار ، الماء والاحلام (\*) ، الهواء والمنامات (\*) ، الأرض واحلام الارادة (\*) ، الأرض واحلام السكون ، وبدروسه في السوربون التي كان يحضرها ، علاوة على الطلبة ، بعض من اشهر الكتاب والفنانين ، مارس تأثيراً جاوز من بعيد إطار الجامعة . وبتلك السلسلة من الدراسات حول احلام اليقظة العفوية التي يتمخض منها الأثر الادبي ، يرتبط بطبيعة الحال جدل الديمومة ، وهو بمثابة « تمهيد لفلسفة في السكون » بوساطة « التحليل الايقاعي » ، و فن شعر المكان (\*) و فن شعر حلم الايقاعي » ، و فن شعر المكان (\*)

اليقظة (\*) ، وفي هذه المؤلفات الأخيرة ينتهي فكر باشلار ، بدون أن يخسر شيئاً من حصافته النقدية ، إلى تأمل ارحب في الكلي . [جاك بروس]

□ « العلم بصفة عامة يعلم العقل ، وعلى العقل أن يخضب للعلم ، للعلم الاكثر تطوراً ، للعلم الذي يتطور » . [غاستون باشلار]

□ « إن عقلانية باشلار ما فوق عقلانية . وهو يعرف
 كيف يعلم العلم والحلم معا » . [جان فال]

□ « يرى باشلار الأشياء بالمقلوب . فهو يبني متاهة من المفاهيم ليحاول أن يستخلص الواقع من رأس العالم الفيزيائي ، على حين أن العالم الفيزيائي يجاهد ليستخلص فكره من الواقع » . [جباك صولومون]

الا يريد باشلار لفلسفة العلوم أن تكون تدخلاً فلسفياً في العلم . وهو في هذا يعارض جميع الفلسفات التقليدية التي كانت سائدة والتي كانت تجعل الهدف من تأملها في العلم احتواء النتائج العلمية لصالح المذاهب الفلسفية واستغلال النتائج العلمية بالتالي لصالح أهداف تبريرية تخرج عن إطار الممارسة العلمية » . [لوي التوسر]

□ « ندرك مع باشلار اكثر مما ندرك مع غيره من فلاسفة عصره أن العقلانية البورجوازية تدخل في مرحلة أزمة . لذلك نقترح أن نرى في باشلار واحداً من الفلاسفة الذين يعبرون بالصورة الأكثر وضوحاً والأكثر دلالة عن أزمة الفلسفة المثالية الفرنسية وعن جهودها لتقديم حل جديد على الصعيد الفلسفي » . [ميشيل فادعه]

□ د في عصر كان فيه الاتجاه الأقوى في الفلسفة الفرنسية المعاصرة يطالب بإنكار العلم ، كان فضل غاستون باشلار أنه بقي متمسكاً على نحو لا تلين له قناة بالمأثور العقلاني ومتتبعاً عن قرب لتطور العلم ، ولسان حاله يقول : إن تاريخ العلوم هو تاريخ هزائم المذهب اللاعقلاني ، . [روجيه غارودي]

# باشى ، إنزو

#### Paci, Enzo

فيلسوف ايطالي (١٩١١ - ١٩٧٦). سعى إلى إعادة

بناء فينومينولوجية للماركسية تحت تأثير هوسرل و المتأخر ، من أهم كتبه : دور العلوم ودلالة الإنسان (١٩٦٣) .

# الباقلاني ، أبو بكر

#### Bâqillânî, Abû Bakr Ai -

قاض ومتكلم اشعري. ولد في البصرة (۲۲۸ هـ). واقام في بغداد وتوفي فيها (۲۰۱ هـ / ۱۰۱۳ م). له في علم الكلام كتاب التمهيد، وهو أول محاولة لإعطاء الاشعرية مذهباً بملء معنى الكلمة، وإعجان القرآن، وفيه يعارض رأي المعتزلة في خلق القرآن ويدافع عن إعجازه مبنى ومعنى، و الملل والنحل.

# ماكرادزه ، قسطنطين سبيريدونوفتش

# Bakradzé, Konstantin Spiridonovitch Bakradze, Konstantin Spiridonovich

فيلسوف ومنطيق ماركسي من جورجيا. ولد سنة ١٨٩٨ . دُرَس في تبيليسي . وحصل على شهادة الدكتوراه في الفلسفة عام ١٩٥٩. وشغل منذ عام ١٩٤٠ كرسي المنطق في جامعة تبيليسي . من مؤلفاته : مشكلة الجدل في المثالية الألمانية (١٩٢٩) ، المذهب والمنهج في فلسفة هيفل (١٩٢٩) ، المنطق (١٩٥١) .

# باكونين، ميخائيل

# Bakounine, Mikhaïl

ثوري روسي وأهم داعية للفوضوية في القرن التاسع عشر (١٨١٤ ـ ١٨٧٦). ولد في اسرة ارستقراطية مستنيرة، ودرس في مدرسة المدفعية، شم استقال من السلك العسكري ليتفرغ لدراسة الفلسفة الكلاسيكية الألمانية، وعلى الأخص فكر فيخته وهيغل. ارتحل إلى ألمانيا عام ١٨٤٠ ليستكمل

دراسته الفلسفية في جامعة برلين حيث وقع تحت تأثير الهيغليين الشبان ومذهبهم فى تفكيك العالم «وفرح التدمير بوصفه فرحاً خلاقاً». وعندما طلبت الحكومة الروسية عودته إلى بلاده التجأ إلى باريس حيث اتصل ببرودون وماركس، وكذلك بالمنفيين البولونيين الذين صاغ بالتعاون معهم نظريته في وحدة الشعوب السلافية كمرادف للثورة الاجتماعية. وإثر طرده من فرنسا انتقل إلى براغ ثم إلى درسدن ليشارك في ثورات المتاريس لعام ١٨٤٨ فاعتقلته السلطات الألمانية وسلمته إلى حكومة بلاده التي سجنته حتى عام ١٨٥٧، وفي السجن حرر اعترافه الذي لم ينشر إلا بعد وفاته عند نشر الثورة البلشفية عام ١٩١٩ لسجلات الشرطة الروسية السرية. ثم هاجر إلى لندن حيث تصادق وتعاون مع هرزن قبل أن يدب بينهما الخلاف حول تكتيك مقاومة الأوتوقراطية الروسية. واستقر بعدئد في إيطاليا حيث عمَّق معرفته بالفوضوية، وأسس في نابولي عام ١٨٦٨ «التحالف السدولسي للسديمسوقسراطية الاشتراكية». وانتمى في العام نفسه إلى «الرابطة الدولية للشغيلة» (= الأممية الأولى) حيث سرعان ما اصطدم بكارل ماركس. وقد كادت الأممية الأولى تنقسم على نفسها بسبب هذا الخلاف الذي بلغ أوجه في عام ١٨٧٢ مع فصل باكونين من الرابطة. ولسوف يكون لهذا الحدث أثار عميقة ودائمة في قلب الحركة العمالية الأوروبية. وقد توفى باكونين في منفاه في مدينة برن السويسرية في ١ تموز ١٨٧٦. تحت تأثير الهيغليين الشبان صاغ باكونين «الممارسة» الهادفة، في الجدل الهيغلى، إلى تغيير للانحلال الذاتي الضروري للثقافة الأوروبية... نحو

تصوراته الفلسفية الأولى، فقد أمدوه بمقولة «الممارسة» الهادفة، في الجدل الهيغلي، إلى تغيير العالم، وقد رأى باكونين في هيغل «نقطة الانطلاق للانحلال الذاتي الضروري للثقافة الأوروبية... نحو عالم عملي جديد». ومن هنا «التضخم» في مبدأ النفي وعدم قابلية التصالح مع الإيجاب كما يتمثل بالعالم القائم، وقد انعكس رفض التصالح هذا في تعميق باكونين لنزعته الإلحادية التي صارت، ابتداء من عام المسيحية وحددها بأنها نموذج لكل دين من حيث أن كل دين هو «إفقار وإعدام واستعباد للإنسانية لصالح كالتوهية». فالتسليم بوجود الله يستتبع «استقالة الالوهية». فالتسليم بوجود الله يستتبع «استقالة

العقل والعدل البشريين، ولكن غاية هذه النزعة الإلحادية كانت سياسية: فحكومات العصر الأوروبية كانت متحالفة مع الكنيسة ضد الجماهير، ولم يكن من سبيل آخر لتحرير هذه الجماهير في نظره سوى عققها من أغلالها الدينية عن طريق تعبئة العلم العقلي والدعاية الاشتراكية.

ومن خلال نقد الدين تصدى باكونين لتحليل المجتمع والدولة: فهذه الأخيرة يخلقها الدين في قلب المجتمع الطبيعي، وهي «النفي الأتم والأسطع والأكثر مجوناً لما هو إنساني»، وهي تقف «في جذر كل أشكال العبودية، بما فيها عبودية نظام الأجر». ورغم ما قد يكون «لاشتغال الدولة من ظاهر ديموقراطي، فإن هدفها الدائم تسويد أقلية على الأكثرية». بيد أن النضال ضد الدولة لم يتاد بباكونين إلى مواقع فردية النزعة. ففوضويته ظلت تتمجور حول الجماهير أو «اتحاد الأفراد المجتمعيين». وقد عارض أي مشروع للاستيلاء على السلطة، لأن ممارسة السلطة تتأدى لا محالة إلى نفى أهداف الثورة. ومن ثم فقد احتج على كل ما يمكن أن «يشبه، من قريب أو بعيد، اشتراكية الدولة». وهنا تحديداً يكمن جذر نزاعه مع ماركس، بصرف النظر عن الخصومات الشخصية والتنظيمية. فتجربة ثورات ١٨٤٨ و١٨٧١ قد أثبتت في نظر باكونين الفشل النهائي لاشتراكية الدولة، لأن أية محاولة لتغيير بنى الدولة بدون تقويضها من أساسها لن تتأدى إلا إلى ترسيخها. والبديل الوحيد عن الدولة هو «الاتحاد الحر للأفراد في كومونات، وللكومونات في مقاطعات، وللمقاطعات فى أمم، وللأمم في الولايات المتحدة الأوروبية أولاً، شم في العالم أجمع». له من المؤلفات: الشورة الاجتماعية أو الدكتاتورية العسكرية (١٨٧١). وقد كتب بالفرنسية: الفيدرالية والاشتراكية ونقيض اللاهوتية (١٨٧٢). ومن كتاباته، التي نُشرت في باريس بعد موته: الله والدولة (١٨٩٢) [رينيه زاباتا].

# باكويرو لازكانو، بدرو

#### Baquero Lazcano, Pedro

فقيه قانوني وفيلسوف ارجنتيني (١٩٣٥ - ) له تنظيرات في القانون العام الدولي وفي فلسفة التاريخ. جعل للتاريخ ثلاث مراحل تناظر الوجود والمعرفة والإرادة، وقسّمه في الزمن إلى ثلاثة آناء: العصور القديمة (مجتمع أممي)، العصور الوسطى (مجتمعات ما فوق قومية)، العصور الحديثة (صالح مشترك دولي)، وفسَّر حركته على أنها مزيج من العقل الإلهي والحرية الإنسانية، مؤكداً من منطلق أوغسطيني وتوماوي معاً أن «التاريخ هو ظهور الشفي الزمن». من مؤلفات: فلسفة التاريخ والقانون في الزمن». من مؤلفات: فلسفة التاريخ والقانون العام الدولي (١٩٧٧)، رسالة وأزمة ومستقبل الأمم المتحدة (١٩٧٧)، فلسفة القانون والسياسة الدولية (١٩٨٠).

#### بالاماس ، غريغوريوس

# Palamàs, Grégoire Palamas, Gregory

لاهوتي بيزنطي . ولد في أواخر عام ١٢٩٦ م ، ومات في ١٤ تشرين الثاني ١٣٥٩، في سالونيكي. تحدر من أسرة نبيلة من أصل أناضولي -كان أبوه عضواً في مجلس الشيوخ - لكنه ترك أسرته في الثانية والعشرين من العمر وصار راهباً في جبل آثوس . سيم كاهناً عام ١٣٢٦ ، وما لبث أن اشتهر على إثر مساجلاته اللاهوتية مع الراهب الكالابري برلعام ومع اللاهوتي غريغوريوس آكندينوس . وقد دافع بالاماس عن النظريات المتأثرة بالأفلاطونية المحدثة ضد المواقع التوماوية ، وساهم بالتالي، لمرة أخرى ، في إضرام نار الخصومة القديمة بين الافلاطونيين والارسطوطاليسيين . انتخب اسقفا على سالونيكي عام ١٣٤٧ ، وما استطاع أن يشغل كرسيه الاسقفى إلَّا في عام ١٣٥٠ . وقد انتصر مجمع القسطنطينية . عام ١٣٥١ لبالاماس على خصومه ، لكن الاسقف عاد إلى جبل آثوس ليعيش بين الرهبان المتنسكين. ولما

استدعي في عام ١٣٥٣ إلى القسطنطينية، وقع أسيراً بين أيدي القراصنة البربروسيين ، فافتداه الصرب ، وعاد إلى سالونيكي حيث مات . وقد طوبه بطريرك القسطنطينية فيلوثايوس . وله كتابات لاهوتية شتى ، منها التشخيص ، و ثيوفانس(\*) .

#### بالانش ، بيير سيمون

#### Ballanche, Plerre Simon

فیلسوف صوفی فرنسی . ولد فی لیون فی ٤ آب ۱۷۷٦ ، ومات في باريس في ۱۲ حزيران ۱۸٤٧ . عمل في الطباعة ، ثم في النشر ، وكان موهن الصحة ، دائم الاكتئاب بعد حب تعيس في شبابه ، وبعد حب افلاطوني لمدام دي ركامييه . له محاولة في العاطفة (۱۸۰۱) و شدرات (۱۸۰۸) ، لكن مؤلفه الرئيسي يبقى التناسخ الاجتماعي(\*) (١٨١٨ ـ ١٨٢٧) الذي حاول فيه ، تحت تأثير فيكو وباطنية الصوفيين الليونيين ، أن يوفق بين الإيمان المسيحي وفكرة التقدم ، بين الطبيعة وما هو خارق للطبيعة ، بين التاريخ والدين . ودعواه المركزية هي التناسخ ، أي الاتصالية بين الموجود الفانى والقابل للفساد والموجود الخالد وغير القابل للفساد . وديانة بالانش تقوم على ضرب من الثقة المتفائلة ، لا في تقدم متصل ، بل في إمكانية لامصدودة للتجدد أو معاودة المسار . وقد أثار مؤلفه في حينه ضجة كبيرة ، لكن ثورة ۱۸۳۰ زعزعت ثقة كاتبه بدعواه . وحاول أن يخترع آلة بخارية جديدة فأفلس ، فأجرت له الحكومة معاشاً ، ولكنه ظل يكتب ويعيش في أحلامه . وقد سهرت مدام دي ركامييه بحنو على سنواته الأخيرة وشامت أن تدفن إلى جانبه .

# بالاي ، وليم

#### Paley, William

لاهـوتي انكليـزي وقس انفـليـكانـي ( ۱۷٤٣ ـ ا ۱۸۰٥ ) . درس في كامبردج ، ونشر عدة مؤلفات في الفلسفة واللاهوت ، حاول فيها أن يبني الايمان على

العقل والمنفعة . من مؤلفاته : مبادىء الفلسفة الأخلاقية والسياسية (١٧٨٥) ، فحص ادلة المسيحية (١٧٨٥) ، اللاهوت الطبيعي (١٨٠٢) . وقد تأثر داروين بهذا الكتاب الأخير إلى أن استطاع ، من خلال أبحاثه الطويلة ، نقضه من اساسه.

# بالمس ، جيم

#### Balmes, Jaime

كاتب وفيلسوف كاثوليكي إسباني . ولد في فيش (قتلونية ) في ٢٠ آب ١٨١٠ ، وتوفى في المدينة عينها في ٩ تموز ١٨٤٨ . استهل دراسته في مسقط راسه ، وتابعها في جامعة سرفيرا . سيم كاهناً في أيلول ١٨٣٤ ، ونضبجت شخصيته في الدرس والألم والصمت . بدأ بكتابة رواية ، ونظم بعض الأشعار الرديئة بالأحرى . ولم تتجل موهبته إلَّا عام ١٨٣٨ . كانت صحيفة لا باز نشرت وقتئذ مقالاً تقريظياً حول كتاب غيرو تاريخ الحضارة ؛ وقد امترح بالمس على المحيفة أن تفتح صفحاتها لمناقشة دقيقة وجيدة التوثيق لذلك الكتاب . لكن طلبه قوبل بالرفض . مع ذلك ظل يدرس هذا الموضوع ويتعمق فيه ، وجعل منه أساس عمله الرئيسي : البروتستانتية بالمقارنة مع الكاثبوليكية . وفي وقت لاحق اعلنت صحيفة المدريلينو كاتوليكو El Madrileno Catolico عن مسابقة الفضل دراسة تقدم حول الموضوع التالي : ه هل عزوبية الكهنة الكثالكة ، المنصوص عليها في القوانين الكنسية والمدنية ، أوفق لخير المجتمع ، من المنظور السياسي والأخلاقي والديني ، من الزواج الذي يقره البروتستانتيون ؟ » . وقد فاز بالمس بالجائزة بدراسته الجامعة حول هذا الموضوع . ومذَّاك راح يعمل على نحو متواصل . وفي آذار ١٨٤٠ انجز ملاحظات اجتماعية وسياسية واقتصادية حول املاك الإكليروس. وبين شهري أيار وحزيران من العام عينه ، كتب تاملات سياسية حول وضع اسبانيا . وشغل في فيش كرسي الرياضيات . وفي شباط ١٨٤١ ، انتخب عضواً في اكاديمية الآداب في برشلونة ، وأسس مجلة الحضارة Civilisacion . وفي عام ١٨٤٢ صدر الجازء الأول من كتابه حول

# باليولوغوس، جاك

### Paléologue, Jacques Paleologus, Jacques

هرطوقي يوناني (خيوس ١٥٢٠ ـ روما ١٥٥٥). قدم إلى إيطاليا، واعتنق اللوثرية، وانتقل بعد ذلك إلى ترانسلفانيا برومانيا حيث أدار مدرسة ثانوية . وضع باللاتينية كتاباً بعنوان في السلطة السياسية المرتب (١٥٧٣). ألقي القبض عليه ، وأودع السجن ، ثم أحرق حياً في روما بناء على أمر من البابا غريغوريوس الثالث عشر بسبب مواقفه اللاهوتية المؤيدة لحركة الاصلاح البروتستانتي .

# باناتيوس

#### Panetius Panaetius

فيلسوف يوناني من المدرسة الرواقية الوسطى ( نحو ۱۸۰ ـ ۱۸۱ ق . م ) . تحدر من اسرة نبيلة في جزيرة رودس ، فتميز بيونانيته عن الرواقيين الكبار الذين كان معظمهم من أصول آسيوية . شارك في الحياة العامة والعسكرية لموطنه ، وصار مع المؤرخ بوليبوس المستشار الرئيسي للقنصل الروماني سقيبيون إمليانوس. تولى زعامة المدرسة الرواقية سنة مين إمليانوس. تولى زعامة المدرسة الرواقية سنة فيلسوفاً مدرسياً ، كان مؤهلًا لفتح الفلسفة على مشكلات العصر .

كان باناتيوس عظيم الشغف بافلاطون و الالهي ، العظيم الحكمة ، العظيم القداسة ، هـوميـروس الفلاسفة ، وكان إعجابه به مبنياً في الواقع على نزعته السقراطية . وفي زمن كان فيه النزاع حاداً بين المدرسة الرواقية والاكاديمية ، قال بانـاتيوس إن المدرستين يمكن أن تتحدا برجوعهما إلى المصادر وبإجلالهما المشترك لسقراط . وقد تميز تعليمه بنفيه لدعوى الاحتراق التي قالت بها الرواقية القديمة (زينون ، خريزيبوس) : فالعالم ، الرائع الجمال والعظيم الكمال،سيحافظ إلى البد الأبدين على نظامه.

البروتستانتية . وفي عام ١٨٤٣ أسس مجلة ثانية ، المجتمع Sociedad ، تولى تصريرها بمفرده . وصدرت تباعاً في بحر السنوات التالية بقية أجزاء البروتستانتية ، الذي يشكل فلسفة حقيقية في التاريخ وعاش بالمس أوقاتاً صعبة في برشلونة في إبان التمرد المسلح على حكومة اسبرتيرو (١٨٤٣) . والتجأ إلى برات ـ دى ـ دالت ، وكتب ، في خمسة عشر يوماً ، فن البلوغ إلى الحق: فلسفة عملية(\*) ، وهو عبارة عن سيرة ذاتية فكرية . وفي عام ١٨٤٤ أسس في مدريد مجلة البنسيامنتو دي لاناسيون ، وفي عام ١٨٤٦ اصدر الفلسفة الإساسية التي بشرت بالنهضة السكولائية الجديدة للقرن التاسع عشر . وفي الأعوام التالية اصدر رسالة إلى متشكك في موضوع الدين ودروس في القلسقة الإساسية وكتيبه الشهير حول البابا بيوس التاسع الذي تطرق فيه لمسألة الحرية وحدد فيه لنفسه موقفاً وسطاً بين الاستبداد واللبرالية معرضاً نفسه لانتقادات عنيفة . استقر نهائياً في فيش عام ١٨٤٨ حيث وافته المنية .

# باليبار، إتيين

# Balibar, Etienne

فيلسوف فرنسي معاصر (١٩٤٢ - ) شارك مع لوي التوسر في تحرير كتاب قراءة الواسمال (١٩٦٥) الذي أحدث تحولاً في تأويل الماركسية من وجهة نظر بنيوية. كما شارك في تحرير المعجم النقدي للماركسية بإشراف جورج لابيكا (١٩٨٢) يدرس حالياً الفلسفة السياسية والأخلاقية في جامعة باريس العاشرة. من مؤلفاته: خمس دراسات في المادية التاريخية (١٩٧٤)، حول دكتاتورية المبروليتاريا (١٩٧٦)، وبالاشتراك مع لابيكا وجب لوفيفر وج بوا: لنفتح النافذة أيها الرفاق! لوفيفر وج بوا: لنفتح النافذة أيها الرفاق! الطبقات، الأفكار - دراسات في السياسة والفلسفة والماركس وبعده (١٩٩٤)، أماكن الحقيقة وسماؤها (١٩٩٤).

والإلهيات إلى الإنسانيات ، ووضع انتروبولوجيا تعيزت بما اعطاه من دور للجسم في المركب الانساني ، ومن دور للنشاط التمديني للإنسان من حيث أنه مبدع الفنون والعلوم . وقد انكر باناتيوس أن يكون للنفس أي مصير خارج نطاق حياتها في الجسم . وقال بضرورة أن يحيا الانسان وفاقاً للطبيعة ، ولكن بدون أن يباح للإنسان ، بحجة « الطبيعة » ، أن يسلس قياد نفسه لانفعالاته كافة ؛ فالانسانية هي ايضاً من طبيعة الإنسان ، والرابطة الاجتماعية للإنسان نابعة من طبيعته نفسها ؛ وعلى هذا فإن حياته وفاقاً للطبيعة تملى عليه احترام كل إنسان غيره . وقد عـرض باناتيوس هذا المذهب الانساني في علم الاجتماع في رسالته في الواجب التي سيعتمدها تلميذه شيشرون في مصنفه في الواجبات (\*) . وفي تلك الرسالة عرض باناتيوس ايضاً تصوراً للعمل البشري سيتأثر به بعد قرون عديدة، وإن على نحو غير مباشر ، ماركس وبرودون معاً : ففعالية البشر اليدوية قادرة على أن تتمم عمل الطبيعة وأن تخلق شبه طبيعة ثانية .

# بانتزخافا ، ايليا

#### Pantzkhava, Illa

فيلسوف ماركسي معاصر من جورجيا. ولد سنة ١٩٠٧ . حصل على الدكتوراه في العلوم السوفياتية عام ١٩٤٥ . يدير كرسي تاريخ الالحاد ونظريته في كلية الفلسفة بجامعة موسكو . من مؤلفاته : ما الفلسفة ؟ (١٩٥٩) ، و تاريخ الالحاد ونظريته (١٩٦٢) .

# **بانغي** ، انطونيو

## Banfi, Antonio

فيلسوف ايطالي (١٨٨٦ ـ ١٩٥٧). يأتي ترتيبه بعد غرامشي مباشرة في تجديد الفلسفة الماركسية في الطاليا . ساهمت مجلته «دراسات فلسفية» ، التي صدرت حتى عام ١٩٥٠ ، في إحياء المناقشات حول الماركسية وفي إدخال فينومينولوجيا هوسرل إلى

الثقافة الايطالية . تابع النزعة التاريخانية للماركسي غالفانو ديلا فولبه وتخطاها باتجاه إعادة الاعتبار للمذهب العقلاني ، إذ جعل من العقل لا مطلقاً ، كما من قبل ، بل اداة تضفي صفة احتمالية على كل تقعيد وبثوقي للتجربة . ولم ير في الفلسفة علماً اعلى او معرفة للواقع ، . وخلافاً لما ذهبت إليه مدرسة التوسر ، اكد على ان الفلسفة تمثل ، مثلها مثل العلم ، لحظة اساسية في المعرفة : فهي تشغل القطب العقلي ، مثلما تشغل العلوم قطب التجربة . هذه النزعة العقلانية المنفتحة صاغها بانفي في كتابه مبادىء لنظرية في المعقل ).

# بانيفلوف ، فلاديمير

#### Paniflov, Vladimir

اختصاصي روسي معاصر في فلسفة اللغة والمنطق . دكتور في العلوم الفلسفية وفي العلوم الفلسفية وفي العلوم الفيلولوجية ، وأستاذ الأبحاث في معهد الالسنية التابع الكاديمية العلوم السوفياتية . من مؤلفاته : القواعد والمنطق ، اللغة والفكر .

# باهنسن، يوليوس

#### Bahnsen, Julius

فيلسوف الماني (١٨٣٠ ـ ١٨٨١)، تلمين شوبنهاور، طبَّق فلسفته التشاؤمية بمزيد من التشاؤم في دراساته في علم النفس وعلم الشخصية.

# باور، أوتو

### Bauer, Otto

فيلسوف ماركسي نمساوي (١٨٨١ ـ ١٩٣٨) قراءته لكتاب الراسمال حكمت حياته العقلية حتى موته، ولكن بدون ان تمنعه من دراسة الفلسفة الكلاسيكية والكانطية المحدثة. انتمى إلى مدرسة فيينا في مطلع القرن، وشارك في تأسيس ما بات

# باوش ، برونو

#### Bauch, Bruno

فيلسوف الماني (١٨٧٧ ـ ١٩٤٢) . ممثل مدرسة بادن للكانطية المحدثة ، أعاد النظر في صرامة مذهب كانط في مقولات ملكة الفهم ، وكذلك في مذهبه عن الأمر المطلق الأخلاقي ، واكمله بمذهب القيم الروحية . من مؤلفاته حول مفهوم القانون الطبيعي (١٩٦٤) ، و علم الإخلاق (١٩٢١) . وقد اكد في آخر كتبه : الحقيقة ، القيمة ، الواقع (١٩٢٣) على الوحدة الإشكالية لهذه المظاهر الثلاثة ، وارجعها كلها إلى علاقات التعالى .

#### باولسن ، فريدريش

#### Paulsen, Friedrich

فيلسوف الماني (١٨٤٦ ـ ١٩٠٨). درَّس الفلسفة وعلم التربية في جامعة برلين من ١٩٠٨ إلى ١٩٠٨. له محاولة في تاريخ تطور نظرية المعرفة لدى كانط (١٨٧٥)، وهي تندرج في سياق حركة العودة إلى فلسفة كانط النقدية . وكان اشهر تلميذ لفخنر، وقد بدا تأثره به واضحاً في كتابه مدخل إلى الفلسفية إلى المعليم الولسن مساهمة فعالة في إصلاح التعليم الجامعي في المانيا .

# باومكر، كليمنس

#### Baeumker, Clemens

مؤرخ فلسفة من أصل الماني (١٨٦٣ - ١٩٢٤). درًس شطراً من حياته في موناكو. نقل إلى الألمانية مؤلفات لابن جبرول والفارابي، وله دراسات في الفلسفة اليونانية والوسيطية، ومنها: الأفلاطونية في العصر الوسيط (١٩١٦)، فلسفة روجر بيكون الطبيعية (١٩١٨)، المانيا والكاثوليكية (١٩١٨).

يُعرف باسم الماركسية النمساوية التي ضمت ماكس أدلر ورودلف هلفردنغ وكارل رينر. وقد تميزت هذه المدرسة عن الماركسية الأورثوذكسية كما كان يمثلها كاوتسكي وعن الماركسية التحريفية كما طورها برنشتاين. وأسهم أوتو باور في دراسة المسألة القومية من خلال مؤلف ضخم في ٥٠٠ صفحة بات يُعد من الكلاسيكيات تحت عنوان المسالة القومية والاشتراكية الديموقراطية.

#### باور ، برونو

#### Bauer, Bruno

فيلسوف ومؤرخ وناقد الماني ( ١٨٨٩ - ١٨٨٨ ) . كان ممثل الجناح الهيغلي اليساري ، لكنه افترق عن الاشتراكيين ، وعارض الأفكار الليبرالية لثورة ١٧٨٩ بمذهب في التحرر الداخلي للأنا . طالب بفصل الكنيسة عن الدولة ، وتطلع إلى تأسيس ما سماه ب دديانة الانسان » . يدين بشهرته ، إلى حد ما ، للقد الذي وجهه إليه ماركس في الأسرة المقدسة أو نقد النقد ضد برونو باور وشركائه (\*) ، وفي المسالة اليهودية (\*) ، وفي الإيديولوجيا الألمانية (\*). من مؤلفاته في النقد التاريخي للمسيحية : نقد الوقائع المتضمئنة في انجيل يوحنا (١٨٤٠) ، نقد التاريخ الانجيلي (١٨٤١) ، المسيحية مهتوكة الستر

# باور ، کرستیان

#### Baur, Christian

لاهوتي بروتستانتي الماني (۱۷۹۲ - ۱۸۹۰). تأثر بشلايرماخر ، ثم بهيغل ، وتزعم مدرسة توبنغن التي سعت إلى إخضاع القرون الأولى من تاريخ الكنيسة المسيحية لتحليل نقدي . من مؤلفاته : رسالة في تاريخ العقائد المسيحية ( ۱۸٤۷) ، و تاريخ الكنيسة في القرون الثلاثة الأولى (۱۸۵۲) .

#### باوليكوفسكى ، ميشال

#### Pawiikowski, Michai.

كاتب ومفكر بولوني. ولد في فيينا في ٢ آذار ١٨٨٧ ، وتوفى في لندن في ١٥ تشسرين الثاني ١٩٧٠ . تحدر من أسرة من الكتَّاب ومن حماة الآداب والفنون، وورث عن ذويه قصر مديكا ، الواقع غربي مدينة لفوف والشهير بمكتبته ، درس التاريخ والفن والأدب المقارن ، وأشرف في لفوف ، بين عامي ١٩٠٨ و ١٩١٤ ، على مجلة السقيفة الأدبية ، ثم أقام في موسكو وفي كييف حيث اسس ، في عام ١٩١٧ ، مجلة سياسية بولونية . من عام ١٩٢٥ إلى عام ١٩٣٩ ، تولى إدارة دار نشر آلتنبرغ في لفوف ، واصدر فيها سلسلة « مكتبة مديكا » ، علاوة على ديوانه الشعرى أؤمن بإله واحد ومحاولاته الأدبية نوافذ (١٩٣٤) . طردته الحرب من بولونيا . أمضى بضعة اشهر في المجر وفي روما ، ثم أقام في لندن حيث أصدر مؤلفات سياسية وتاريخية نخص من بينها بالذكر عالمان<sup>(ه)</sup> (١٩٥٢) الذي حلل فيه،من وجهة نظره كفيلسوف فقد الأمل ، انقسام العالم الغربي الممزق بين ثقافتين ، ثقافة الإنسان وثقافة القطيع.

# باومایستر ، فریدریش کرستیان

#### Baumeister, Friedrich Christian

فيلسوف الماني (١٧٠٩ ـ ١٧٨٥). درَّس في جامعة فيتنبرغ . من الاتباع المخلصين للمدرسة الفولفية . من مؤلفاته : الميتافيزيقا .

# باير، ريمون

# Bayer, Raymond

فيلسوف وعالم جمالي فرنسي ، ولد في باريس في الملك ١٩٦٠ . وتوفي فيها في ١٥ تموز ١٩٦٠ . درس في معهدي كولبير وشابتال ، ثم في دار المعلمين العليا بسان ـ كلو ، وأخيراً في جامعة السوريون . حصل على شهادة التبريز في الفلسفة والدكتوراه في

الأداب ، فعلم في معهدي كولبير وشابتال بادىء الأمر ، ثم في جامعة كان ، وأخيراً في السوربون . ألف العديد من الكتب ، غير أنه كرّس نفسه بوجه خاص لعلم الجمال . أشهر مؤلفاته في هذا المجال جمالية الرشاقة(\*) (١٩٣٣)؛ وله أيضاً في هذا الموضوع محاولة في المنهج في علم الجمال (١٩٥٣) . من أعماله الأخرى الابستمولوجيا والمنطق من كانط إلى أيامنا (١٩٥٤) و استطيقا برغسون . أهتم بوضع فهرس للفلسفة و مدونة للفلاسفة الفرنسيين .

# بايزيد انصاري

#### Bâyazîd Ansârî

صوفي هندي من البنجاب (١٥٢٥ ـ ١٥٧٣ م). يلقب بد روشن ، أي المنسور ، وإليه تنسب الروشنية . كرس نفسه للتصوف منذ صغره ، لكنه انتمى إلى بدعة حلولية ، ادعى بموجبها ان الانسان غير قادر على التعبد لله إلاً عن طريق مرشد كامل مبعوث من الله هو بايزيد نفسه . قتله ملك الافغان . له كتاب حالنامه ، و خير البيان بالعربية والفارسية معاً .

# بایل ، بییر

# Bayle, Pierre

فيلسوف وناقد فرنسي شهير ولد في كارلا في ١٦٤٧ تشرين الثاني ١٦٤٧ ، وتوفي في روتردام في ٢٨ كانون الأول ١٧٠٦ ، ما نستطيع أن نقول عنه هو أنه نذر حياته بأكملها للبحث عن الحقيقة ، عندما كان لا يزال طفلاً ، ضعيف الصحة ومبكّر النضوج والذكاء ، كان معلمه الأوحد والده ، وكان قساً بروتستانتياً.تعلم اليونانية واللاتينية في سن مبكرة ، وأدخل معهد بويلوران وهو لا يزال في التاسعة ، ثم نقل إلى معهد الآباء اليه حويين في مدينة تولوز حيث درس الفلسفة . لاحماسته عاد من جديد إلى البروتستانتية . قصد عند حاسته عاد من جديد إلى البروتستانتية . قصد عند الكجمهوري ، ولدى عودته إلى فرنسا عمل مؤدباً في الجمهوري . ولدى عودته إلى فرنسا عمل مؤدباً في

مدينة روان ؛ وأقام لفترة من الزمن في باريس قبل أن يستقر أخيراً في سودان ، حيث عهد إليه بكرسي الفلسفة في الأكاديمية البروتستانتية . وفي تلك المرحلة من حياته تعرّف إلى جوريو الشهير ، فربطته به آصرة صداقة ، في عام ١٦٨١ ، الغيت الأكاديمية البروتستانتية : فاستدعى بايل على عجل إلى روتردام ليشغل فيها كرسى الفلسفة . وفي العام التالي (١٦٨٢) ، أصدر أول عمل هام له : خواطر حول المذنُّب (\*) ، وفيه هاجم بلا هوادة الأفكار المسبقة التي تعزو إلى المذنبات بعض التأثير على مجرى احداث الأرض وبعد أن استعرض جميع أنواع الشطط ، الذي تقم فيه الخرافات والأباطيل ، خلص إلى القول بأن النتائج المترتبة على الإلحاد قد تكون أقل شؤما وخطورة من النتائج المترتبة على عبادة الأوشان واستحق بايل على هذه الأفكار حملة استنكار عامة . وقد تفاقمت حدة الانتقادات التي استهدفته مع صدور كتابه نقد تاريخ الكالفينية للأب منبورغ ، الذي هاجم فيه بلذع أعداء حركة الإصلاح البروتستانتي . ونجح اليسوعيون في أن ينتزعوا من الملك أمراً بإحراق هذا الكتاب . ورد بايل على هذا الإجراء بإصداره فرنسا الكاثوليكية للغاية في عهد لويس الأكبر (١٦٨٥) . كان بايل ، بالإضافة إلى هذه المؤلفات التي اوحت إليه بها الأحداث ، يحلم بتأسيس مجلة لمنافسة صحيفة العلماء التي كان يديرها دني دي سالو، المستشار في محكمة باريس العليا ، وقد أصدر بالفعل هذه المجلة باسم اخبار جمهورية الأداب ؛ وقد صدر اول اعداد هذه المجلة في آذار ١٦٨٤ ، وآخرها في شباط ١٦٨٧ . وقدم بايل في مجلته تحليلات لمؤلفات علمية ، وسير كبار الكتَّاب الـراحلين . ولئن كان متسامحاً ينبذ تعصب الكاثوليكيين ، فقد كان يحز في نفسه سلوك البروتستانتيين الذين كان يعيش بين ظهرانيهم. وشغفه الكبير بالمطالعة ، ونزعته إلى المقابلة بين الآراء كافة، جعلاه يرى أن من الحماقة بمكان ادعاء امتلاك الحقيقة برمتها والسعى إلى فرضها على الآخرين بالعنف والقوة ، لهذا السبب بادر إلى صبياغة المبادىء العامة للتسامح ، في كتاب في اربعة مجلدات ارتفع فوق الخلافات الفئوية والمذهبية ، وادعى بايل أنه مترجم عن الانكليزية ، وأنه طبع في كنتربري : تعقيب فلسفي على كلام يسوع المسبيح :

المنهم على الدخول » (١٦٨٦ - ١٦٨٨) . وقد طالب بأن تترك للمرء حرية اعتناق الدين الذي يبدو في نظره هو الدين الحق . وهذه الفكرة ، التي تبدو لنا أمراً مسلماً به اليوم ، اثارت في حينه موجة عارمة من السخط والغضب في صفوف البروتستانتيين بالذات . وقد اضطر بايل إلى مواجهة انتقادات صديقه القديم جوريو وتحمل تهجماته . وحرم ، من جراء تدخل قضاة أمستردام ، من كرسيه كأستاذ للفلسفة . بيد أنه لم ينفعل أكثر مما ينبغي لهذا الإجراء . فقد كان يعيش اصلاً حياة تقشف، وتراءى له أنه مستطيع أن يعيش من وراء قلمه فحسب .

في تلك الفترة ، على وجه التحديد ، استهل العمل الذي كان نضب في ذهنه مع الزمن : انكب على وضبع القاموس التاريخي والنقدي(\*) (١٦٩٥ ـ ١٦٩٧). الذي يتوج فعلًا حياته الفكرية والأدبية. وقد لاقى هذا القاموس نجاحاً منقطع النظير ( أعيد طبعه أكثر من عشر مرّات قبل عام ١٧٦٠ ) . وكان الهدف الأساسى الذي رمى إليه هذا القاموس هو سد الثغرات التي شكت منها القواميس السابقة . وقد وضع بايل نصب عينيه في الواقع إعادة النظر في كل شيء . وقد أتاحت له ثقافته الواسعة ، بل الخارقة ، أن يستعرض مشكلات الأخلاق واللاهوت والتفسير كافة ، وأن يرصد مجمل أوجه الفكر الحر للقرون السابقة . ويعد قاموسه ، من هذه الزاوية ، كنزاً لا ينضب من المعارف والمعلومات . وقد انجز فيه بايل ، علاوة على ذلك ، عملاً نقدياً على طريقة سانت \_ بوف : فقد ابتعد كلياً عن الوثوقية ، ليطلق العنان لفضوله النهم الذي لا يعرف الارتواء . ولم يسلِّم إلا بصحة ما هو قائم على واقعة ثابتة يمتنع دحضها ، وطبق على كل شيء حساً تاريخياً حقيقياً. لهذا السبب اعتبر عن حق رائد النقد الحديث . لكن اسلوبه المسهب، وشغفه بالدقائق والتفاصيل، وميله ، في بعض الأحيان ، إلى القحة وعدم الاحتشام ، سمات تجعله أقرب إلى عصر النهضة منه إلى عصره بالذات. وقد وافته المنية والقلم في يده ا فقد ظل يعمل بلا هوادة على الرغم من تردي أحواله الصحية . ويسعنا القول في جملة واحدة إنه كان طوال حياته رسول النسامح وحرية التفكير.

 □ ما يعرفه بايل بمفرده يفوق ما يعرفونـه بمجموعهم . ولقد كان كبيراً وحكيماً إلى حد كافي ليكون

بلا مذهب . فقد قوض المذاهب جميعاً ، وحارب حتى . نفسه » . [فولتير]

□ « إن الرجل الذي أفقد ميتافيزيقا القرن السابع عشر وكل ميتافيزيقا كل مصداقية لهما على صعيد النظرية كان بيير بايل . وقد كان سلاحه الشكية التي قدّها بدءاً من الصيغ السحرية للميتافيزيقا نفسها » . [كارل ماركس]

الياسية بنى دفاعه عن التسبية ، وعلى اساس هذه النسبية بنى دفاعه عن التسامح » . [جان فال] الله « هل كان بايل يحب الله ؟ هل كان يحب الشيطان ؟ ربعا أحب الاثنين ، الواحد بالإضافة إلى الأخر ، والواحد بالتعارض مع الآخر . وهو يطلب التناقضات والصراع . ويميل بالفطرة إلى التهريج . ويحب أن يرى الأمور تتشابك وتختلط . ولم يكن يحلوله المقام إلا في دنيا اللامعقول. فهو دنياه ... ان بايل فاوست بلا نفس ، أو بالأحرى فاوست لم ترتهن نفسه في العقد الذي ابرمه مع الشيطان » . [برنار غورتويزن]

#### باين ، الكسندر

#### Bain, Alexander

فيلسوف اسكتاندي ، له تصانيف في علم التربية . ولد في آبردين في ١١ حزيران ١٨١٨ ، ومات فيها في ١٨ ايلول ١٩٠٣ . فاز في عام ١٨٣٦ بمنحة دراسة وانتسب إلى معهد ماريشال في مسقط راسه ، وأجيز منه سنة ١٨٤٠ بدرجة ماجستير في الآداب . في عام ١٨٤١ درّس ، بصفة استاذ وكيل ، الفلسفة ، أو بتعبير ادق الفلسفة الأخلاقية في الجرامعة ، وفي عام ١٨٤٥ صدار أستاذاً للفلسفة الطبيعية والرياضية في غلاسكو ، وفي عام ١٨٧٥ فاحصاً في جامعة لندن ، ثم قفل في عام ١٨٦٠ راجعاً إلى آبردين حيث شغل كرسي المنطق إلى أن اعتزل التعليم ، بعد تسميته عميداً للجامعة .

سار باین علی خطی هارتلی وستیوارت مل ، فکان وضغیاً ومن انصار مذهب التداعی . فالعالم المادی والعالم النفسی هما فی نظره مظهران لوجود واحد ( التوازی النفسی – المادی ) ولیسا واقعین

متمايزين ، من طبيعة متباينة. وجميع ظاهرات الحياة النفسية ، بما فيها أرفعها وأسماها ، كالعقل مثلاً ، متعينة بالضرورة في نظره بالأحاسيس ( العضلية أو العضوية ) التي هي في أصل الوعي بالذات . وإلى علم النفس البايني يعود الفضل في جمع الكثير من المعطيات الوضعية ، ولكن باين لم يفهم الطبيعة المجردة والكلية للتصورات ، ولا حرية الاختيار . أما في مضمار علم التربية فقد اهتم بوجه خاص بمسائل الأنضباط والتعليم ، معتبراً إياها هي الأخرى من زاوية المذهب الوضعي ؛ وقد نشر في عام ١٨٧٩ التربية علماً . وأصدر كنذلك العلم العقلى والخلقي (١٨٦٨) ، و الحبواس والعقل (١٨٥٥) ، لكن أهم مؤلفاته الفلسفية إطلاقاً هم الانفعالات والارادة، الذي صدر في لندن عام ١٨٥٩ . وعلاوة على مؤلفاته في النظر العقلي ، ترجم باين الحياة جيمس مل (١٨٨٢) ، وأصدر في العام نفسه دراسة نقدية عن جون ستيوارت مل ؛ كما نشر كثرة من المقالات في مجلة الفكر Mind التي اسسها عام ١٨٧٦ . وفي عام ١٩٠٤ صدرت سيرته الذاتية .

# بايوس ، ميخائيل

#### Baïus, Michel Baïus, Michael

لاهوتي بلجيكي كتب باللاتينية (١٥١٣ ـ ١٥٨٩). درًس في جامعة لوفان ، وتعاطف مع الإصلاح البروتستانتي بدون أن يخرج عن الكنيسة الكاثوليكية . ادان البابا بيوس الخامس سبع وستين قضية من قضاياه وقضايا انصاره .

 □ « لم یکن مهرطةأ ولا متشیعاً ، ولکن نفسه کانت تنطوي على قماشة هذین الدورین ، لولا أن الایمان غلب في قلبه الکبریاء » . [کریتینو - جولي]

# بايي، جيمس بلاك

# Baillie, James Black

فيلسوف إنكليزي (١٨٧٢\_١٩٤٠). درًس

# بتروسیان ، ماریا عیساکوفنا

#### Petrossian, Maria Isaskovna

فيلسوفة ماركسية من أرمينيا. ولدت ١٩١١ درست الحقوق في أذربيجان . وانتسبت إلى الحزب عام ١٩٤٠ ، وحصلت على الدكتوراه في العلوم الفلسفية عام ١٩٦٥ ، متخصصة في مسائل الانسية . صدر لها عام ١٩٦٤ في موسكو :المذهب الانساني .

#### بتلر ، جوزيف

#### **Butler, Joseph**

اسقف دورهام . ولد في وانتج بانكلترا في ١٨ ايار ١٦٩٢ ، وتوفي في ١٦ حزيران ١٧٥٢ في باث . تحدر من اسرة كالفنية ، ودَرَس في أكاديمية تويكسبري و المنشقة ، حيث اعتنق الانغليكانية . وصار بعد ذلك كاتم سر جورج الثاني وأسقف دورهام (١٧٥٠) . وقد بلغت المنافحة عن أصول العقيدة الانغليكانية على يديه ذروتها . وفي سنة ١٧٧٧ نشر المواعظ ، وقد عرض فيها أفكاره الأخلاقية ، وفي سنة ١٧٣٠ مؤلفه الرئيسي : مشابهة الدين الطبيعي والمنزل مع نظام الطبيعة ومجراها(\*) ، وقد ضمنه دحضاً صارماً لمذهب التأليه الطبيعي رد فيه على الاتهامات الموجهة ضد الدين المنزل ، وأكد أن التجربة والمعرفة التجربية تتيحان لنا أن نبلغ إلى الحقائق الدينية والكلية . ويفتح فكر بتلر ، الذي نشر أيضاً رسالة حول طبيعة . ويفتح

# بتلر ، نيقولاس موراي

#### **Butler, Nicholas Murray**

فيلسوف وجامعي أميركي (١٨٦٢ ـ ١٩٤٧). نشر عدة مؤلفات في العلوم السياسية والاجتماعية. وتولى رئاسة جامعة كولومبيا (١٩٠١ ـ ١٩٤٥)، وانتقد دالمعتقد القديم عن التربية الشكلية، ودعا إلى مذهب كوسموبوليتي. نال جائزة نوبل للسلام عام ١٩٣١. الفلسفة الأخلاقية في جامعة أبردين، وكتب من وجهة نظر هيغلية جديدة: أصل منطق هيغل ودلالته (١٩٠١)، ومعالم البناء المثالي للتجربة (١٩٠٦). ولم يبتعد بايي عن التيار الهيغلي إلا عقب التجربة المؤلمة للحرب العالمية الأولى ليكتب دراسات في الطبيعة الإنسانية (١٩٢١)، متبنياً إلى حد ما نقدية هيوم.

# باييه، أدريان

#### Baillet, Adrien

فيلسوف فرنسي (١٦٤٩ ـ ١٧٠٦)، ابن فلاح، سيم كاهناً عام ١٦٧٦، واعتنق الجانسنية وأنهى حياته أميناً لمكتبة المحامي العام في محكمة باريس، فجردها وصنف مؤلفاتها في ٢٦ مجلداً، ولخص عصارتها في كتابه: أحكام العلماء على المؤلفات الرئيسية للمؤلفين، فأثار ضده عاصفة، ولا سيما من قبل اليسوعيين، وفي عام ١٦٩١ نشر سيرة ديكارت فاستثار ضده مرة أخرى ردوداً من قبل اليسوعيين والأسقف هويه. كما على على كتابه في وقت لاحق لايبنتز الذي أحصى عليه بعض أخطائه وفن باييه تجاهل هذه وفند بعض أحكامه. ولكن باييه تجاهل هذه الانتقادات، واتجه نحو الللهوت وشرح الكتاب المقدس ووضع كتاباً حول عقيدة الحبل بلا دنس فادانته جامعة السوربون.

# بتاليا، فيليتش

### Battaglia, Felice

فيلسوف قانوني وأخلاقي إيطالي (١٩٠٢ ـ ١٩٠٧). لم ير للتاريخ من دلالة إلا بقدر ما يحقق تقدماً داخلياً للإنسان. والقيم هي أساس كرامة الروح. من مؤلفاته: دروس في فلسفة الحقوق (١٩٤٨ ـ ١٩٤٨)، القيمة في التاريخ (١٩٤٨)، المشكلة الأخلاقية للوجودية (١٩٥٥).

#### بتلنكو ، فكتور

#### Petlenko, Victor

فيلسبوف مباركسي معاصد من أوكرانيا. مرشح في العلوم الفلسفية . متخصص في فلسفة الطب . من مؤلفاته : المثالية الفيزيولوجية وبعض المسائل الفلسفية للطب النظري (١٩٦٠) ، مشكلة الكلية في الطب المعاصر ومشكلة العبلاقات البنيوية - الوظيفية في الطب (١٩٦٥) ، مسائل فلسفية في نظرية الباتولوجييا (١٩٦٨) . وله بالمشاركة مع س . غررفيتش وغ . تساريغورودتزيف : قضايا المادية الجدلية والطب (١٩٦٤) .

# بُتنام، هيلاري

#### Putnam, Hilary

فيلسوف ومدرًس أميركي للفلسفة. مختص بالرياضيات وفلسفة العلوم (١٩٢٦ - ). درَس على رايشنباخ وكارناب، وبرز في نقد الفلسفة الوضعية في مجال اللغة والعلم. من مؤلفاته: فلسفة الحرياضيات (١٩٦٤)، فلسفة المنطق (١٩٧١)، المعنى والعلوم الأخلاقية (١٩٧٨)، الرياضيات، المادة، المنهج (١٩٧٥)، اللغة، العقل، الواقع (١٩٧٥)، الحقيقة والتاريخ (١٩٨٨).

# Patanjali

فيلسوف ونحوي هندوسي من القرن الأول ق م م. من واضعي مسا يسمى ب « فلسفة القسواعد السنسكريتية » التي لعبت دوراً كبيراً في تفسير الميمامسا والفيدانتا . وهو غير سميه بنتجلي ، الفيلسوف الهندوسي من القرن الخامس الميلادي .

# بَتَنْجَلي

# Patanjali

كان هذا الفيلسوف الهندوسي من القرن الخامس

الميلادي تجسيداً جديداً ، حسب ما جاء في الاسطورة ، للثعبان سيشا . وقد لُقب بغانندرا ، ويعده المأثور مؤلف اليوغاسوترا<sup>(ه)</sup> ، أي اقوال مأثورة في اليوغا . وكثيراً ما خلط بينه وبين سميّه النحوي الذي عاش في القرن الأول ق . م.

# بتّي، جيمس

#### Beattie, James

شاعر وفيلسوف إرلندي (۱۷۳۰ ـ ۱۸۳۳). نقد بركلي وهيوم، فكافأه الملك جورج الثالث لذوده عن الديانة المسيحية ضد الشكيّة. من مؤلفاته: محاولة في طبيعة الحقيقة وثباتها (۱۷۷۰)، مبادىء علم الأخلاق (۱۷۹۳).

# البحراني ، كمال الدين ميثم

#### Bahrânî, Kamâloddîn Maytham Al-

من تلاميذ نصير الدين الطوسي ، ومن معلمي العلامة الحلي . توفي سنة ١٧٧٨ هـ / ١٢٧٩ م . له زهاء خمسة عشر مصنفاً في الكلام والفلسفة والعرفان . بَحَثَ كثيراً في مسائل الإمامة .

# بخاري ، جلال الدين

#### Bukhârî, Jaiâloddîn

فقير هندي (١٣٠٧ - ١٣٨٣) . توفي في اوجه حيث ضريحه . اتباعه يسمون جلالي ، وهم المتجولون من فقراء الهند الشمالية واواسط آسيا .

# البدوي ، احمد

## Badawî, Ahmad Al-

متصوف مسلم . ولد في فاس ، وتوفي في طنطا سنة ٢٥٧ هـ / ١٢٧٦ م . صاحب الطريقة الأحمدية أو البدوية . عرف بكثرة القابه : البدوي ، القطاب ( أي

الفارس ) ، أبو الفتيان ، الغضبان ، مجيب الأسارى من بلاد النصارى . قبره في طنطا مزار . له صلوات واذكار ، ووصايا .

#### بدوى، عبد الرحمن

#### Badawî, Abderrahman

فيلسوف ومؤرخ ومترجم مصري للفلسفة (١٩١٧ ـ ٢٠٠٢) . وهو من أسرة ريفية ميسورة ودرس في كلية الآداب بجامعة القاهرة، وتخرج من قسم الفلسفة عام ١٩٣٨. وكان من أساتذته أندريه لالاند والكسندر كواره وبول كراوس. اعد رسالة ماجستير بالفرنسية تحت عنوان: مشكلة الموت في الفلسفة الوجودية (١٩٤٢). ثم رسالة دكتوراه تحت عنوأن: الزمان الوجودي (١٩٤٤) وتولى تدريس المنطق والفلسفة، ثم أنشأ قسم الفلسفة في جامعة عين شمس. وحاضر في السوربون في العام الدراسى ١٩٦٧، وكانت ثمرة هذه المحاضرات كتابه بالفرنسية: نقل الفلسفة اليونانية إلى العالم العربي (١٩٦٨). ومارس التعليم بعد ذلك في جامعات بنغازي وطهران والكويت. وكان عضواً في حزب مصر الفتاة، ثم في الحزب الوطني الجديد. وتعاون في أول الأمر مع ثورة ١٩٥٢، ثم انتقل إلى صفوف المعارضة الصامتة. وعلاوة على مذهبه الوجودي الشخصى الذي بقى إلى حد كبير لفظياً، نشط في حقل التأليف الفلسفي برسم الثقافة العامة، وضع وحقق وترجم نحواً من مئة وعشرين مؤلفاً، خمسة منها بالفرنسية. ومن أهمها: التراث اليوناني فى الحضارة الإسلامية (١٩٤٠)، من تاريخ الإلحاد في الإسلام (١٩٤٥)، شخصيات قلقة في الإسلام (١٩٤٧)، الأفلاطونية المحدثة عند العرب (١٩٥٧)، مذاهب الإسلاميين (١٩٧١)، موسوعة القلسقة (١٩٨٤).

#### بذخشی ، محمد

#### Badhakhshî, Muhammad

أصولي باحث في العلوم العقلية ، أصله من

بذخشان الواقعة اليوم في جمهورية طاجكستان . توفي سنة ٩٢٢ هـ / ١٥١٦ م . له في المنطق حاشية على شيرح الشمسية، وفي الأصول شرح المنهاج للبيضاوي .

# برادلی ، فرنسیس هربرت

#### **Bradley, Francis Herbert**

فيلسوف إنكليزي. ولد في كلافام في ٣٠ كانون الثاني ١٨٤٦ ، وتوفى في أوكسفورد في ١٨ أيلول ١٩٢٤ . أتم دراسته في أوكسفورد ، حيث أقام من عام ١٨٧٠ إلى يوم وفاته ، بصفة استاذ مساعد في مرتون كوليج . تعاطى الفلسفة في وقت أبدت فيه الأوساط الفكرية في بريطانيا عن شغف أكيد بكانط وهيغل ، وظل ، طول حياته ، متأثراً بمنهج كانط النقدى وبالجدلية الهيغلية على حد سواء . بيد ان مثاليته . النازعة نحو التوكيد على إيمان متعال ، تسلك دروباً قريبة من دروب الشكية . فحياة الفكر عنده تظل خاضعة لفكرة العلاقة . والوجود الواقعى الوحيد في نظره يبقى ، في التحليل الأخير ، ذلك الذي تشف عنه التجربة العينية ، التي تنضاف إليها تصورات متولدة من ضرورات الفعل . هذه الذرائعية ، التي تقرَّبه من تلامذة وليم جيمس ، تناظر ميلًا عميقاً للفكر الأنكلو .. ساكسونى الذي سعى على الدوام، على الصعيد السبكولوجي ، إلى تبرير أولوية الممارسة . وعليه ، وفي الوقت ااذي اخلص فيه برادلي للمثالية ، عبر عن نفوره من الغموض عند فيخته وشلينغ بل حتى هيغل ، واعترف بأنه لم يطالع أعمال كانط بأكملها : وكان ، من جهة أخرى ، يكنّ عميق التقدير لهيوم وهربرت . كان لاادرياً في مجال الدين ، وغير ميال ، بعد تجربة شخصية مع إحدى البدع الدينية ، إلى إعطاء السمو الأخلاقي في المسيحية حقه من التقدير ' وكان ، على غرار خيرة المثاليين ، يكن شعور تعبد حقيقي للواجب وللثقافة التي خدمها طيلة حياته . وقد جسد برادلي ، مربى شبيبة معهده المجتهدة ومرشدها ، مثال السمو العلماني الذي كان من أنبل أساطير القرن التاسع عشر. ونخص من بين أعماله بالذكر الظاهر والواقع (\*) (١٨٩٣) ، محاولات في الحقيقة والواقع ، دراسات في الأخلاق ، و مبادىء

المنطق . وقد نشر ، بالإضافة إلى ذلك ، عدداً من المقالات في مجلة مايند Mind ؛ وقد جُمعت عام ١٩٣٥ في مجلدين بعنوان مقالات مجموعة .

□ • لقد هيمن كتاب الظاهر والواقع ( ١٨٩٣) ، الذي حاول فيه برادلي أن يعين الروابط المنعقدة بين الفكر والواقع ، على المناقشات الفلسفية في بلدان اللغة الانكليزية طوال العقود الثلاثة التي تلت نشره ، . [هاري باروز اكتن]

□ « إن مذهب برادلي ، الذي رفض هو نفسه أن يسميه مثالية، تهيمن عليه موضوعتان : من جهة أولى عدم كفاية جميع العلاقات والمقولات والمعاني ، من قبيل الجوهر والعلة الخ،لتعريف الوجود المطلق؛ومن الجهة الثانية يكون البلوغ إلى المطلق بالتماس المباشر مع الأشياء في الإحساس ، وتلك تجربة لامنظورة ومتنوعة ، واحدة وذات غنى عيني لامتناو ، بدون أن يصح فيها القول بأنها متباينة كما لو أنها تتألف من أجزاء » . [إميل برهييه]

## برادواردين ، توماس

#### Bradwardine, Thomas

لاهوتي ورياضي انكليزي كتب باللاتينية ( ١٢٩٠ ـ ١٣٤٩ م ) . دَرَس في اوكسفورد ودرَّس فيها اللاهوت عام ١٣٢٧ . كان معرَّف الملك ادوارد الثالث ، ومات بالطاعون الأسود وهو يهم بتسنم سدة رئيس اساقفة كنتربري . بالإضافة إلى كتاباته العلمية في الرياضيات والفلك وعلم الحركة ، كتب دفاعاً عن الله ضد بيلاجيوس أراد فيه أن يدحض « البيلاجيين العصريين » وكل من يرى أن النشاط الانساني تحكمه الضرورة . مذهب في الحرية والتبرير مهد السبيل أمام مذهب لوثر . قال بحرية الإرادة واركزها على كلية قدرة الله ، لأن الله هو الذي « أراد الا تُغصب إرادة الإنسان أو ان تُمنع ، من قبل أية ضرورة كانت ، من أن تريد أو لا تريد » .

#### برادین ، موریس

#### Pradines, Maurice

فيلسوف وعالم نفس فرنسي (١٨٧٤ ــ ١٩٥٨) .

تأثر بفلسفة برغسون (وعلى الأخص بمذهبه الحيوي) ، وصاغ نظرية في الفعل باعتباره وسيلة معرفة ( نقد شروط الفعل ؛ مبلاىء كل فلسفة في الفعل ، ١٩٠٩ ) . وفي علم النفس طور نظرية مؤداها أن الوظائف العليا متضمنة في الوظائف الدنيا ( في علم النفس العلم ، ١٩٣٤ \_ ١٩٥٠).

## بران، جان

#### Brun, Jean

فياسوف ومدرًس فرنسي للفلسفة فياسوف ومدرًس فرنسي للفلسفة ( ١٩١٩ - ). قدّم تأويلاً جديداً للاساطير، لا بوصفها ما نقضه العقل اليوناني، بل باعتبارها أقوى محرك لهذا العقل. والحضارة الغربية الحديثة ما زادت هي نفسها على أن أعطت للاساطير طابعاً تقنياً وجعلتها عملانية. من مؤلفاته: فتوح الإنسان والانفصال الأنطولوجي ( ١٩٦١)، اليد والروح ( ١٩٧٢)، العري البشري ( ١٩٧٧)، متشردو الغرب ( ١٩٧١)، بحثاً عن الفردوس المفقود ( ١٩٧٩)، أفنعة الرغبة ( ١٩٨٨)، الإنسان واللغة ( ١٩٨٨)، الفلسفية والمسيحية ( ١٩٨٨)، الحلم والآلة ( ١٩٨٨).

# برانت، فريثيوف

#### Brandt, Frithiof

فيلسوف دانمركي (۱۸۸۲ ـ ۱۹۲۸). استاذ الفلسفة في جامعة كوبنهاغن من ۱۹۲۲ إلى ۱۹۶۹. تخصَص في فكر هوبز أولاً، ثم وقف حياته على دراسة كيركغارد. وله دراسات في علم النفس. من مؤلفاته: التصور الآلي للطبيعة عند توماس هوبز (۱۹۲۲ ـ ۱۹۲۸)، سورين كيركغارد والمال (۱۹۲۹)، في لون الاشكال (۱۹۲۸).

### براون ، توماس

#### Brown, Thomas

فيلسوف اسكتلندي (١٧٧٨ - ١٨٢٠) ، درّس في إدنبرة من ١٨١٠ إلى ١٨٢٠ . اكد ضد اعداء التحليل الانبرة من ١٨١٠ الى ١٨٢٠ . اكد ضد اعداء التحليل من أمثال توماس ريد وضد انصار التحليل الاختزالي من أمثال هيوم وكوندياك على الطابع الخاص للتحليل السيكولوجي ، قال إن من الممكن الكلام عن ، تفكيك موضوع مادي، لأن المادة مؤلفة من أجزاء ، ولكن لا يمكن الكلام عن تحليل الظاهرات العقلية ، لأن كل خاطرة أو عاطفة هي كالفكر نفسه من حيث البساطة وعدم قابلية الانقسام ، . وصحيح أن الفكر نفسه يتألف من عناصر ، لكن هذه العناصر لا تفسر الكل . ولكننا لا نكون بذلك أدركنا ذلك الفعل البسيط الذي هو ولكننا لا نكون بذلك أدركنا ذلك الفعل البسيط الذي هو الحكم .

من مؤلفاته دروس في فلسفة الذهن البشري ، وفسيولوجيا الذهن البشري ، فضلًا عن اربعة دواوين من الشعر .

# براون ، توماس

#### Brown, Thomas

فيلسوف وطبيب انكليزي . ولد في لندن في ١٩ تشرين الأول ١٦٠٥ ، ومات في نورويتش في ١٩ تشرين الأول ١٦٠٥ . درس الآداب القديمة في ونشستر وأوكسفورد ، ثم الطب في مونبلييه وبادوفا ولايدن . لدى عودته إلى انكلترا ، وقبل أن يقف نفسه على ممارسة مهنته ، حرر باللاتينية كتابه الأول : ديانة طبيب . في عام ١٦٣٧ استقر في نورويتش حيث عاش إلى آخر أيامه حياة هادئة وسعيدة لم ينعكس على صفحتها أثر من الاضطرابات والحروب الأهلية التي ادمت إنكلترا . أصاب كتابه الأنف الذكر شهرة واسعة وسريعة وترجم إلى الهولاندية والفرنسية والالمانية واللاتينية . وفي عام ١٦٤١ نشر محاولة في الإخطاء الشعبية(٩) انتقد وصوب فيها الأخطاء معرفته خلواً من الاحكام المسبقة : فقد أبى مثلاً معرفته خلواً من الاحكام المسبقة : فقد أبى مثلاً

الإقرار بصحة نظرية كوبرنيكوس ، ووضع الأرض في مركز الكون ، واعتقد بالسحر والخيمياء ، ويقال – ولكن الأمر غير ثابت – إنه تسبب بشهادته كطبيب في الحكم بالموت على امراتين اتهمتا بالسحر . كان ذا ذهن متدين ،بـلمتصوف ، لكنه محدود بالأطر الضيقة للعلم في عصره . الف المواهد(\*) (١٦٥٨) ، وهو عبارة عن تأمل في الموت ذي ابعاد كونية أوحى به إليه اكتشاف حقل روماني من مرامد الموتى ، وأكد فيه على بطلان المجد والعلم أمام وشكان الموت . ولنذكر له أيضاً حديقة قورش(\*) ، وهي رسالة في المخمسات يتلبس فيها العدد خمسة دلالات صوفية ، مما يتيح له أن يطلق العنان لمخيلته بشيء من روح الفكاهة

# برايس ، هنري هابرلي

#### Price, Henry Habberley

فيلسوف إنكليزي (١٨٩٩ ـ ١٩٥٣). من الذين تابعوا تطوير نظرية جورج إدوارد مور الواقعية في الإدراك وفي تحليل معطيات الحواس من مؤلفاته الإدراك (١٩٣٢)، بعض مظاهر الصراع بينالعلم والدين (١٩٥٣).

# بَرَبْهاكُرا

#### Prabhâkara

فيلسوف هندوسي من القرن السابع الميلادي . ترزعم إحدى المدرستين اللتين انقسمت اليهما الميمامسا البراهمانية ـ أي الرؤية الطقوسية الخالصة للوحي المقدس ـ بينما تزعم المدرسة الثانية كمارلا بهاتا . قال خلافاً لهذا الأخير إن الوصول إلى معرفة قانون من القوانين (نياما) بدءاً من التجربة العينية يتم دفعة واحدة وبملاحظة واحدة . تأثر بمنطق ملاسفة البوذية ، واتخذ موقفاً لاابالياً من الشيء بحد ذاته ، ومن كل كيان متكون ، وذهب إلى أن الشيء هو جملة خاصياته ، وأن الإدراك إنما هـو إدراك لصفات الجنسية والفردية معاً ، وليس إدراكاً لشيء فردي قائم حد ذاته .

#### برجيه ، غاستون

#### Berger, Gaston

فيلسوف فرنسي . ولد في سان \_ لوي في السنغال في الأول من تشرين الأول ١٨٩٦ ، وتوفي في لونجومو ( مقاطعة السين والواز ) في ١٣ تشرين الثاني الم٦٠ . تأثر ببلوندل لـوسـين وهوسرل ، ونال شهادة الدكتوراه بتفوق على اطروحته : مباحث في شرط المعرفة ؛ واصدر ، في العام عينه ، دراسة حول الكوجيتو في فلسفة هوسرل . امضى حياته مدرسا في مدينة اكس \_ ان \_ بروفانس ، حيث علم في المعاهد الثانوية اولاً ثم في كلية الآداب . انطلق من الفينومينولوجيا ومن تحليل العناصر السيكولوجية والمنطقية لمسألة المعرفة ، ليتوجه فيما بعد نحو علم والمنطقية لمسألة المعرفة ، ليتوجه فيما بعد نحو علم والشخصية . كان عضواً في اكاديمية العلوم والشخصية . كان عضواً في اكاديمية العلوم التي زودها بعدد من الدراسات والمقدمات .

# برديائيف ، نيقولا الكسندروفتش

### Berdiaev, Nicolas Alexandrovitch Berdyaev, Nikolaï Aleksandrovich

فيلسوف روسي ، ولد في كييف ( اوكرانيا ) في ٩ أذار ١٨٧٤ ، ومات في كلامار (فرنسا) في ٣٣ آذار ١٩٤٨ . تحدر من اسرة روسية نبيلة ، ولكن جدته لأمه كانت فرنسية . بعد أن أنهى دراسته الثانوية في «مدرسة لتلاميذ الضباط» ، تسجل في جامعة كييف ؛ وكان من زملائه ليف شستوف ، فارتبط وإياه بوشائج الصداقة . وبعد أن تردد برديائيف \_ مثله مثل أكثر شبان عصره \_ على الأوساط الثورية ، وجد نفسه مورطاً سنة ١٨٩٨ في «مؤامرة » فحوكم ، وابعد عن الجامعة ، ونفي إلى بلدة صغيرة في شمالي روسيا . التحقيق معه ، سنة ١٨٩٩ ، في المجلة الإلمانية فيو زايت وفي سنة ١٩٩٩ ، في المجلة الإلمانية فيو زايت وفي سنة ١٩٩٩ ، وفيما كان لا يزال قيد الإقامة الجبرية ، أصدر كتابه الأول ، وقد كرسه للناقد الروسي

# برتلو ، رينيه

#### Berthelot, René

فيلسوف فرنسي ، ابن الكيميائي والوزير موريس برتلو . ولد في سيفر سنة ١٨٧٢ ، ومات في باريس سنة ١٩٦٠ . ومات في باريس الله ١٩٦٠ . والتطورية والافلاطونية ، ١٩٠٨ ) .

# برتولمس، كرستيان

#### Bartholmèss, Christian

كاتب فلسفي من أصل ألزاسي (١٨١٥ ـ ١٨٥٦). برز بأطروحته عن «اليقين» (١٨٤٥) التي بقيت مع ذلك مخطوطة في ١٧٩٢ صفحة. وقضى عشر سنوات يعد دراسته عن جوردانو برونو (١٨٤٦ ـ ١٨٤٨) الذي كان يعتبره أبرز ميتافيزيقيي عصر النهضة. وفي عهد الجمهورية الثانية القلق، ندد برتولمس بالشكية اللاهوتية، وألف كتاب التاريخ النقدي للمذاهب الدينية للفلسفة الحديثة (١٨٥٠) بالتتلمذ على فكتور كوزان صاحب المذهب الروحي بالعتلاني. وكان أول من أدخل فكر شوبنهاور إلى فرنسا. وكان من أبرز تلاميذه ألفريد فيبر، المؤلف المشهور لكتاب تاريخ الفلسفة الأوروبية.

# برتيني ، جيوفاني ماريا

#### Bertini, Giovanni Maria

فيلسوف ايطالي (١٨١٨ ـ ١٨٧٦). كان ذا نزعة روحية ضاربة إلى الافلاطونية . انتقد في كتاب التاريخ النقدي للادلة الميتافيزيقية على وجود فوق حسي (١٨٦٥ ـ ١٨٦٦) مذهب التأليه الديني الصوفي والوثوقي واقترح مذهباً تأليهياً فلسفياً .

برديائيف ١٦٠

ن. ك. ميضائيلوفسكي: الناتية والفردية في الفلسفة الاجتماعية . وقد نزع برديائيف في ذلك الكتاب إلى التوفيق بين دعاوى المثالية الفلسفية ودعاوي النقد الماركسي ؛ ويظهر واضحاً في مؤلِّف الشباب ذاك تأثير الثوريين الماركسيين الذين كانوا منفيين إلى البلدة عينها التي نفي إليها برديائيف والذين لا بد أن يكون تردد عليهم كثيراً . وحال إطلاق سراحه قصد هايدلبرغ ، حيث درس الفلسفة على فندلباند . ولما عاد إلى روسيا أقام في العاصمة ، وشارك بقسط موفور في إنشاء « اتحاد للتحرير » ، وحرر \_ مع سيرج بولغاكوف \_ مجلة مسائل الحياة ( فوبروسی زیرنی ، ۱۹۰۵ \_ ۱۹۰۵ ) . ونشر برديائيف ، وقد راح ينجذب أكثر فأكثر إلى الدين والفلسفة ، عدداً من المقالات التي جمعت عام ١٩٠٧ فى مجلد واحد صدر بعنوان من وجهة نظر الابدية وكانت بمثابة الوثيقة المذهبية لـ ، الجمعية الفلسفية الدينية ، التي أسسها في العام نفسه ، وكان لها تأثير غالب في روسيا لدى المثقفين غير الماركسيين في السنوات التي سبقت الحرب العالمية الأولى . وفي عام ١٩١١ نشر برديائيف فلسفة الحرية ، وأتبعها في عام ١٩١٢ بدراسة عن 1. س. خومياكوف، الداعية الكبير للجامعة السلافية . ولئن عاد برديائيف في تلك الفترة إلى حظيرة الإيمان الأورثوذكسي، فقد ندد بالمقابل بالميول الرجعية لأحبار الكنيسة الأورثوذكسية . ولهذا ، ولولا العفو الذي صدر بمناسبة دخول روسيا الحرب ، لما كان افلت من حبس جديد بعد أن نشر مقالاً بعنوان مطافىء الفكر ، وجه فيه نقدأ حاداً للميول الظلامية للمجمع المقدس ، الذي كان أعلى سلطة كنسية روسية عهدئذ . وفي عام ١٩١٦ نشر برديائيف كتاباً له أهميته الجلى لفهم تطور فكره الفلسفى . والمقصود مغزى الفعل الخلاق ، محاولة في تبرير الانسان . والمسلمة التي وضعها في ذلك الكتاب هي أن معنى الحياة الانسانية وهدفها لا يكمنان فقط في طلب الخلاص الشخصي ، بل كذلك في مواصلة الفعل الخلاق الإلهى ، على اعتبار أن المأساة المباطنة لهذا النشاط الخلاق تتمثل في عدم التوافق بين القصد الخلاق ربين التحقيق . والفعل الخلاق عند برديائيف هو على النقيض من التطور الذي هو ملكوت الحتمية والعواقب: فهو الحرية الذي تذكر بالفعل

الأولي . فالعالم لا يزال قيد الصنع ، ولم يكتمل : فخلقه متواصل . وفي عام ١٩١٩ اسس برديائيف ، اكاديمية حرة للثقافة الروحية ، (لم تستمر إلى ما بعد ١٩٢٢) . وفي إبان السنوات الثورية وضع اربعة كتب ، لكن ثلاثة منها لن ترى النور إلا في المهجر . ووحدها فلسفة دوستويفسكي (١٩٢٢) امكن لها أن ترى النور في لينيغراد . وفي عام ١٩٢٢ ، كان برديائيف في عداد مجموعة من الاساتذة والعلماء لم تجد امامها مفتوحاً سوى طريق الهجرة بعد أن اعتبر برديائيف حسن استقبال في برلين ، حيث أصدر ، في مجرى عام ١٩٢٣ ، الكتب الثلاثة التي تعذر صدورها في روسيا، وهي : روح دستويفسكي ، و معنى التاريخ ، و فلسفة اللامساواة .

في عام ١٩٢٤ غادر برديائيف برلين وأقام في الضاحية الباريسية ، في كلامار ، واصدر مجلة مخصصة لفلسفة الدين بعنوان الطريق ('Put) ، وما لبث أن ذاع صبيته في العالم الغربي بفضل كتاب كان له دوي : عصر وسيط جديد(\*) . ويؤكد برديائيف في هذا الكتاب أن المذهب الانساني ـ الذي يعني اصلا تحرر نشاط الإنسان الخلاق ـ تحول في زماننا إلى تأليه ذاتي للإنسان ، مما صبيره بالتالي مذهباً مضاداً للإنسانية على نحو ما يتبدى لدى ماركس ونيتشه . واقتحام الجماهير للميدان الثقافي قلب الثقافة رأساً على عقب ، وخفض نوعيتها بتخصص مسرف ، وقوض تمامية الموجود الانساني ، إذ نزل به إلى مستوى وظيفي محض .

مارس فكر برديائيف إشعاعاً كبيراً ، لا في اوساط الهجرة الروسية فحسب ، بل كذلك على المثقفين الكاثوليكيين الفرنسيين ، من امثال جاك ماريتان وعمانويل مونييه . وعلى الرغم من حب برديائيف المضطرم لوطنه ، فقد رفض جميع عروض العودة التي وجهها إليه القادة السوفياتيون ، بالنظر إلى أن مواقفه الروحية لا تتفق والشيوعية ( انظر مصادر الشيوعية الروسية ومعناها(\*) ) . وبعد التحرير من الغازي النازي منحته جامعة كامبردج شهادة دكتوراه فخرية . وكانت وفاته على نحو مباغت في داره الصغيرة في كلامار في ١٤ آذر ١٩٤٨ .

كتب برديائيف اكثر من خمسة وعشرين كتابأ ومئات

المقالات . ونستطيع أن نذكر من بين أهم مؤلفاته : الروح والواقع(\*) ، ومحاولة في الميتافيزيقا الأخروية (١٩٤٦) ، وهي بمثابة تركيب حقيقي لفكره . وعلى الرغم من أن أعماله ترجمت إلى خمس عشرة لغة أو أكثر ، بما فيها اليابانية ، فإن النفاذ إلى فكره يبقى صعباً . فهو يحيِّر القارىء الغربي ، لا بمصادره ( وهي مأخوذة في جزء منها عن المسيحية الاورشوذكسية ، وفي جنزئها الآخر عن المثالية الالمانية ) ، بل بازدرائه بالاحرى للمناهج العقلانية والمنطقية ، وبخلطه الإرادي بين المعطيات الفلسفية ومسلمات الدين ، وباستعانت المتواصلة بتجربة داخلية . إن فكره ديني الاستلهام في جوهره ، ولكنه غنوصى ايضاً إلى حد ما وبالفعل ، يبدو أن المعلم الحقيقى لبرديائيف هو الصوفى الألماني جاكوب بوهمه ، الذي قبس عنه نظرته في الهاوية التي لا قرار لها Ungrund ، وعلى الأخص نظرياته في الحكمة : الغنوص . ونلقى لديه أيضاً رد فعل بالغ العنف ضد العقلانية التي يتهمها برديائيف بأنها خفضت مستوى المعرفة عندما أخضعت الروح للعالم الطبيعي ، وهو فعل كان ماركس دمغه بأنه « استلاب للطبيعة الإنسانية » . [الكسندر لابزين]

إني اعتبر نفسي ممثلًا للوجودية الدينية والروحية « [نيقولا برديائيف]

اعتبر هذه الفلسفة ، لا نظرية ، بل دفعاً نحو
 حياة جديدة ، [هرمان كيسرلنغ]

□ « نيقولا برديائيف هو اول مفكر روسي استطاع
 أن يجعل صوته مسموعاً لا في وطنه فحسب ، بل في
 الخارج ايضاً » . [ليف شستوف]

□ « يعبر السيد برديائيف اوفق تعبير في كتابه المعروف: الذاتية والفردية ، عن فكرة الإصلاح المتدرج للمجتمع الراسمالي ، قائلاً إن « التصحيحات التي يأتي بها تطور الراسمالية بالذات سترفأ جميع ثغرات المجتمع القائم إلى أن يتجدد نسيجه الاجتماعي تجدداً كاملاً ». وليس بعد هذا التعبير من تعبير ! لكن المصيبة أن العبارة الموفقة لا تكفي لإزالة عناصر الخطأ عن الفكرة التي تؤديها هذه العبارة . فخلق « نسيج اجتماعي » جديد بنتيجة رفأ متحمس للقديم هو حالة الانتقال الوحيدة من الكم إلى الكيف التي يعترف بها السادة نقاد الماركسية . والحال انها

حالة مشكوك فيها . فلئن رفاتُ جوارب ، فستبقى جوارب ولن تتحول إلى قفازات، حتى في الحالة القصوى التي يكون فيها نسيجها قد تجدد برمته . وكذلك حال رفأ ثغرات المجتمع الراسمالي . فلسنا نفهم كيف ولماذا يمكن ويجب أن يؤدي رفأ النسيج الراسمالي إلى تصفية علاقات الانتاج الراسمالية لإحلال علاقات انتاج اشتراكية محلها . وصورة السيد برديائيف المعبرة تستطيع فقط أن تفسر تغير الاشياء الموجودة ، لا ولادة اشياء جديدة .. وهي يمكن أن تقوم بدور الدليل النظري فقط لاولئك الذين لا تتعدى مُثلهم بلور الدليل النظري فقط لاولئك الذين لا تتعدى مُثلهم الراسمالي أما بالنسبة إلى أولئك الذين يريدون أن السيدوا نظاماً اجتماعياً فهي ، كما يقال ، وهم لا يغني يشيدوا نظاماً اجتماعياً فهي ، كما يقال ، وهم لا يغني

ا العرب البرديائيف لم يعش في أي لحظة ثورة ١٩١٧ من الداخل ، لهذا فإن الصورة التي يعطيها عنها لا تدين للتاريخ بشيء وتدين بكل شيء لروايات دستويفسكي . ونقد برديائيف للعلم كمثل نقده للاشتراكية . فبرديائيف ، بنزعته اللاعقلانية البدائية ، لا يقتبس نقده للعلوم لا من انقلابات الفيزياء ولا من مباحث الابستمولوجيا المعاصرة . ونقده للعقل وللموضوعية العلمية لا يتقدم بنا خطوة واحدة إلى ما بعد دوستويفسكي ... ومساهمته الفلسفية الشخصية معدومة ، لكن اهميته التاريخية في ميلاد الوجودية وتطورها في فرنسا اكيدة لا ريب فيها ، . [روجيه غلودي]

□ « واحد من الرجال النادرين ، حر ومبدع في آن معاً ، ومبدع لأنه حر . مفكر يطفو فوق ما هو يومي وعادي ، ويكافح بعنف ضد الإسفاف والتشيؤ . وديع وعنيف في آن معاً . فيلسوف يريد تغيير العالم بقوة الفكر » . [م . م . دافي]

□ « فيلسوف متصوف بورجوازي وجودي ، مؤسس ما يسمى بـ « المسيحية الجديدة » .. وتظهر الطبيعة الرجعية لفلسفة برديائيف على اشدها في مؤلفه الرئيسي فلسفة اللامساواة حيث اعتبر اللامساوة نعمة وصواباً واعتبر الحرب اساس الحركة الإبداعية للبشرية » . [ووزنقال - يودين]

برديصان الرهاوي

#### \_\_\_\_\_ برزلوتی ، جیاکومو

مانى والمانوية .

#### Barzellotti, Glacomo

فيلسوف وناقد ايطالي (١٨٤٤ ـ ١٩٩٧). ساهم في تطوير الكانطية المحدثة في إيطاليا ودرس المذاهب الفلسفية للنصف الثاني من القرن التاسع عشر ، وعلى الأخص مذاهب تين ونيتشه . من مؤلفاته : مدرسة كانط الجديدة .

النسبة لم تثبت . وقد كان لبرديصان تأثير عظيم على

#### برغسون ، هنري لويس

#### Bergson, Henri Louis

ولد في باريس في ١٨ تشرين الأول ١٨٥٩ ، ومات فى ٤ كانون الثبانى ١٩٤١ . دَرَس في ثانبوية كوندورسيه ، ونال جائزة البيان في مباراة عامة ، وكذلك جائزة الرياضيات ، وتنبأ له أساتذته بمستقبل علمي (بل لقد حل أيضاً ، وهو لا يزال تلميذاً ، مسالة الحلقات الثلاث التي كان بسكال حدَّث عنها فرما ) . ومع ذلك تقدم برغسون إلى مسابقة دار المعلمين ، سنة ۱۸۷۸ ، وكان من زملائه في فوجه جان جوريس وموريس بلوندل . كما كان في عداد أساتذته أوليه \_ لابرون واتبين بوترو . وكان ترتيبه الثاني ، بعد جوريس ، في نيل شهادة التبريز · وبدأ بالتعليم في ثانوية آنجيه، من ١٨٨١ إلى ١٨٨٢ ، ثم في ثانوية كليرمون \_ فرّان التي مكث فيها إلى عام ١٨٨٨ ، وكان يعطى أيضاً محاضرات في كلية الأداب بتلك المدينة . فى تلك السنوات نشر مقتطفات من لوقراسيوس (١٨٨٤) للتعليم الثانوي . وأعد أطروحتيه اللتين تقدم بهما سنة ١٨٨٩ . وكانت الأطروحة الرئيسية منهما محاولة في معطيات الوجدان المباشرة(\*). أما الاطروحة التكميلية ، باللاتينية - التي كانت إلزامية عهدئذ \_ فكانت عن أرسطو . بعد كليرمون \_ فرّان عين برغسون في باريس ، في ثانوية رولن ، ثم في ثانوية هنري الرابع . وفي هذه الثانوية الأخيرة أعطى

#### Bardesane D'Édesse Bardesanes Of Edessa

كاتب ديني سرياني . ولد في الرها في ١١ تموز ١٥٤ م ، ومات في هذه المدينة سنة ٢٢٢ م ، وكان صديقاً لملكها أبجر التاسع . اهتدى إلى النصرانية على يد أسقفها ، وأولع بالنظريات الغنوصية ، لكنه ما عتم أن افترق عن الجميع ، وأسس شبعة شخصية لم تبتعد دعاواها، على ما روى أوسابيوس القيصرى ، عن العقائد النصرانية ، خلافاً لما قد نتصوره إذا ما قرانا الأهاجي الملتهبة لمار افرام . وبالفعل ، انكر برديصان القدرية التي كان قال بها المنجمون الكلدانيون ، وكذلك الآراء المعاكسة لبعض الفلاسفة ممن كانوا يقولون بأن الانسان حر مطلق الحرية . فالإنسان حسب مذهبه يخضع لتأثير مثلث: تأثير الطبيعة ، أو البدن بلغة عصرنا ، وتأثير القدر .. وتأثيره في الموجود يكون لحظة ميلاده تبعاً لوضع الكواكب في تلك اللحظة المحددة \_ واخيرا تأثير الإرادة الواعية والمستنيرة للإنسان العليم المجرِّب. ومن الصعوبة بمكان النفاذ إلى فكر برديصان لأن جميع آثاره قد ضاعت ، باستثناء مصنف واحد عثر على نصه الكامل في المخطوط السرياني رقم ٩٨٧ في المتحف البريطاني ، وقد نشره كورتن سنة ١٨٥٥ بعنوان كتاب قوانين البلد<sup>(ه)</sup> . ولكن يبدو من بعض المعطيات التي يمكن تقميشها لدى أوسابيوس القيصري والقديس ابيفانيوس أن العنوان الأصلي للمصنف المذكور (وقد وضعه برديصان بالسريانية ، ولكن تلاميذه ترجموه فوراً إلى اليونانية ) كان: محاورة في القدر أو كتاب القدر. وكان في جملة تصانيف برديصان الضائعة زهاء مئة وخمسين نشيداً ، وتاريخ لأرمينيا \_ويقال إنه هو الذي نصَّرها \_ وكتاب عن الهند ، وضعه نقلاً عما استقاه من معلومات من السفراء الهندوسيين الذين قدموا في مهمة رسمية سنة ٢٢٠ لمقابلة الأمبراطور الروماني هيليوغابال . وينسب إليه نص عربى متأخر ثلاثة تصانيف فلسفية أخرى وهي : كتاب النور والدياجير ، وكتاب المتحول والثابت ، وكتاب روح الحقيقة ؛ لكن هذه

برغسون دروسه الباهرة التي بقيت محفورة في ذاكرة العديد من تلاميذه . وفي عام ١٨٩٧ نشر المادة والذاكرة ، محاولة في علاقة الجسم بالروح(٠) . وبذينك المؤلفين الكبيرين كان اكتمل تكوين فكر برغسون الفلسفى ، وهو يقف أصلاً على طرفى نقيض من التمذهب . فبرغسون ما كان يرضى بأن يتكلم عن نتاجه على أنه كل واحد . وما كان يطيب له أن يدحض او ان يبنى نظريات ، بل كان يجاهد فقط ، لينظر بسذاجة في ذاته وحول ذاته ، . وهذا الفكر ، الذي كان في المقام الأول ، مجهوداً ، كفاحاً ضد العادات العقلية ، جاء في وقته المناسب في السنوات الأخيرة من القرن الماضي . فالفلسفة التي كانت دارجة عهدئذ بدا عليها وكأنها عزفت عن كل طموح ميتافيزيقي . فمن جهة أولى ، كانت هناك الوضعية ، المنبثقة عن أعمال اوغست كونت ، و العلموية ، المبنية على العلوم الطبيعية ، وافكار داروين وعلم النفس الترابطي ، وكان كل من هذين التصورين يصادر على الحتمية وينتبذ كل تفسير للواقع إلَّا أن يكون ذلك التفسير ، المحدود بقدر او بآخر ، الذي يمكن أن يعطينا إياه المنهج الرياضي . ومن الجهة الثانية ، وبالتعارض مع هذه المذاهب ، ولكن مع الافتقاد إلى الحيوية والى الاختراع الحقيقي ، كان هناك المذهب الروحي الذي كان يحاول الإبقاء على معانى العناية الإلهية والنفس وحرية الاختيار ؛ وتيار نقدي جديد وذارئعي كان يتابع كانط في اعتباره المكان والزمان مجرد صور للحساسية الإنسانية ، ويتهم بالتالي العلموية بأنها هي أيضاً عبارة عن ميتافيزيقا ، ويطلب الحقيقة في الحكمة ؛ واخيراً مذهب مثالى كان يعتبر أن الوعي هو الواقع المطلق. وقد تمثلت أهمية مؤلفات برغسون الأولى في أنها ردت الحركة إلى ذلك الفكر المتجمد .

يبدا برغسون بتوجيه نقد صارم إلى وجهات نظر العلموية . وبالفعل ، وبقدر ما كان معجباً بسبنسر ( الذي كان مذهبه التطوري يتنطع لتفسير كل ملف الوجود ، بدءاً بأبسط تراكيب المادة وانتهاء بأرفع المجتمعات البشرية ) ، كان لا يريد أن يحتفظ من مذهبه إلا بروح الملاحظة رالرصد ، والحرص على الرؤية المباشرة للاشياء ، وكان ينتبذ أيضاً تصور سبنسر والعلمويين الآلي عن عمليات الطبيعة . وبصفة عامة ، يتعين أن يتوجه الفكر نحو المطلق ، بحدس

يجاوز كل تحليل ويصبير ضرباً من تعاطف عقلي يسمح بالانتقال إلى داخل الموضوع لتعقل ما هو ماهوي ودائم فيه . ويمكننا أن نتعرف في هذا الحدس ذكرى من الإدراك المباشر الداخلي لدى مين دي بيران ، وكذلك للتجربة الداخلية لدى شوبنهاور . وواضحة للعيان ما النتيجة التي ترتبت على هذا المنهج الجديد، ما دام يجعل من الفكر تجربة للروح تمضى مباشرة إلى هذا الأخير باعتباره موضوعها وتحرر على هذا النحو البحث الفلسفي من زحمة التأملات في التاريخ التي كادت أن تسد نحو ١٨٨٠ وجه الأفق ولقد وجد من يشبه برغسون بالموسيقار كلود دو بوسى . ذلك أن برغسون يدعو إلى الإصغاء إلى دلحن داخلي . . وثمرة هذا المنهج، والاكتشاف الذي سيعتبره برغسون دواماً جوهر نتاجه كله ، هو نظرية الديمومة . فالإنسان ديمومة نوعية خالصة ، صيرورة . إنه « اندفاع حيوى » ، وهذا الاندفاع هو أصلاً نفس . العالم . وهذه الفلسفة التي بلا منهاج ، وإنما الناهدة إلى العمق ، مارست للحال تأثيراً حاسماً على العديد من المفكرين . وكما لاحظ جان فال ، فإن نظرية الديمومة هي الأصل الذي متح منه فكر هوايتهد وسوريل وبيغي ومرسيل بروست . ونظرية الصور ، في المادة والذاكرة ، هي التي مهدت الطريق لمباحث وليم جيمس والواقعية المحدثة الأميركية.

في عام ١٨٩٨ ، عمل برغسون استاذاً محاضراً في دار المعلمين العليا . وفي سنة ١٩٠٠ عُين في الكوليج دى فرانس ، حيث شغل أولاً كرسى الفلسفة القديمة ( وقد درُّس يومئذ التاسوعات ، متوقفاً عند حدوس افلوطين في الزمان والذاكرة والحركة والأبدية ) ، ثم ابتداء من عام ١٩٠٤ كرسى الفلسفة الحديثة ، حيث خلف غبرييل تارد . وكان يعطى دروسه يوم الجمعة . وكان يحضرها جمهور غفير من الطلبة وغير الطلبة . وبالفعل ، كان برغسون من سحرة الكلام ؛ وكان يبلغ إلى الكمال في ارتجاله ؛ كما كان يأسر القلوب والأفهام باعتداله وتحفظه . وتلك هي عين صفات أسلوبه ، الدقيق الواضح، المتفرد المتساوق ، الذي تجد فيه متسعأ لها الأفكار الأكثر جسراة والشروح الأكثر صعوبة . ولنلحظ على كل حال أن هذا الأسلوب ، وما هو في الفلسفة بأدنى اختراعات برغسون ، قد أضرُّ في نهاية المطاف بحظوة فكره ، إذ أن ذلك العمق الذي

برغسون

يمكن ببالغ اليسر النفاذ إليه قد عده بعضهم ابتذالاً . غير أن شهرة برغسون طبقت الآفاق في مفتتع القرن . وبالإضافة إلى المنشور من مؤلفاته، تعالى دوي مذكراته حول مثال القضية ، وقد قدمت هذه المذكرة إلى مؤتمر باريس سنة ١٩٠٠ ، وحول التوازي النفسي ـ الجسمي ( مؤتمر جنيف ، ١٩٠١ ) ، وحول الحدس الفلسفي ( مؤتمر مدينة بولونيا ، ١٩١١ ) . وفي السنة التي تسلم فيها كرسيه في الكوليج دي فرانس ، نشر برغسون أيضاً الضحك ، محاولة في درائة الهزلي(\*)

في عام ١٩٠٧ نشر التطور الخالق<sup>(\*)</sup>. وكان المؤلفان الأولان ، معطيات الوجدان المباشرة و المادة والذاكرة ، قد وضعا مسألة طبيعة العقل ؛ وهذه المسألة هي التي يحاول التطور الخالق أن يحلها باعتبار ظاهرة الحياة والتطور في كليتها . والحق أنه كان ثمة مأثوران بخصوص العقل يتشاطران الفكر الفلسفى . فأقدمهما يتعرف في العقل ملكة تأملية خالصة ، فعلها هو إدراك الماهيات الأزلية : ولكن من العسير في هذه الحال إدراك صلته بالفرد الذي كان ظهوره فيه . وتانيهما يربط العقل بالحياة . وهنا أيضاً يتعين التمييز بين وجهة نظر الشكيين (أونيتشه)، ممن يختزلونه على هذا النحو إلى دوره العملي إذ يقيمون مقابلة بين الحياة والواقع ، أو بين فعل العيش والمعرفة النظرية ، وبين وجهة نظر الافلاطونيين المحدثين ، ممن يرون أن الحياة ، التي هي شتات بدءاً من الحركة الأولية ، هي ايضاً ارتداد وحركة رجوع نحو الواحد . والعقل في هذه الحال هو الآن الأول في هذه الحركة المزدوجة ، حينما يضطر الروح إلى تجزئة الواقع لعجزه عن تصور الوحدة بما هي كذلك. وتلتقي وجهتا النظر هاتان على نحو موسوم بالأصالة في الفكر الخالق . ففي الفصل الثاني يتعرف برغسون في العقل وظيفة عملية تحقق وحدة هوية الإنسان الصانع والانسان العاقل. وعندئذ يعرف العقل المادة القاصرة ذاتياً في صورها واشكالها . ولكنه لا يتوقف في الوقت نفسه عن التحول إلى عقل تأملي ، وهذا باعتبار أن غايات الانسان اليومية سر، ولكنه سرقابل للتفسير من خلال تصور أكثر عمقاً للحياة . فالحياة اندفاعة ، تسعى إلى الافتراق عن المادة التي هي ابدأ في ضياع فيها ، لتمسك بذاتها اخيراً ولتحقق نفسها . ويكون

العقل عندئذ هو الانبثاق الذي يمهد السبيل أمام الارتداد ، الذي سيكون بمثابة معرفة صوفية خالصة وديانة لن يني برغسون يوليها مذّاك فصاعداً كل انتباهه .

إن تلك السنوات السابقة للحرب مباشرة كانت هي الأكثر فعالية في حياة برغسون العامة . فقد راح يكتب مقالات لـ « المجلـة الفلسفيـة » ولـ « مجلـة الميتافيزيقا والأخلاق » ، ولـ « المعجم الفلسفي » الذي كان يشرف عليه اندريه لالاند ؛ وفي عام ١٩١٢ سافر في مهمة إلى الولايات المتحدة حيث كان موضوع دروسه (في جامعة كولومبيا بنيويورك) الروحية والحرية . وفي سنة ١٩١٤ انتخب للأكاديمية الفرنسية ، لكنه لم يدخلها رسمياً إلَّا في ٢٤ كانون الثاني ١٩١٨ ، بعد إقامته الثانية في الولايات المتحدة حيث لعب دوراً مهماً ؛ فنظراً إلى شهرته ، وإلى معرفته الضليعة باللغة الانكليزية ، وإلى كثرة أصدقائه ، استقبله واسبون واطلع منه على الوضيع في أوروبا : ولا شك في أنه أسهم في حمله على أتخاذ القرار بدخول الولايات المتصدة الحرب , وعندما وضعت هذه أوزارها ، ترأس لجنة التعاون الفكرى التابعة لعصبة الأمم المتحدة . وفي عام ١٩١٩ نشر الطاقة الروحية (\*) . ثم انصب اهتمامه على النظريات التي صاغها آينشتاين، فكتب دراسته الديمومة والتزامن (\*) (١٩٢٢) . وعندئذ عضه المرض بنابه ، فاضطر إلى الانسحاب من الحياة العامة ، ولكن بدون أن يتوقف إطلاقاً عن العمل . وفي عام ١٩٢٨ منح جائزة نوبل . وفي عام ١٩٣٢ صدر منبعا الأخلاق والدين(\*). وكان المنبعان آخر مؤلفات برغسون وآخر مراحل فكره . فقد لاحظ بادىء ذي بدء التقابل بين الالتزام الأخلاقي الذي يفرضه المجتمع على أعضائه وبين أخلاق البطل « المفتوحة» . وهذه الأخلاق الثانية ليست تطويراً للأولى ، وإنما هي اختراع ، قفزة تستعيد بها الحياة ، وقد غاصت في الأشكال الساكنة ، اندفاعتها . والتقابل بين الأخلاق المغلقة والأخلاق المفتوحة يناظره أصلأ التقابل بين الصورة السكونية والصورة الدينامية للأديان . فمن جهة أولى ، هناك العقيدة والطقس والعبادة ؛ ومن الجهة الثانية الاختراع السخى للمتصوفة والقديسين ، من أمثال تيريزا الافيلاوية وفرنسيس الاسيزي وبسكال . فهؤلاء

جميعا عاودوا الاتصال بذلك المجهود الخلاق المميز للحياة ، وهو « من الله ، إن لم يكن هو الله نفسه » . ويدين منبعا الأخلاق والدين بدئن كبير لمباحث الاثنولوجيا والسوسيولوجيا ، وكذلك لدروس الأحداث المعاصرة ، إذ أن الحرب كشفت النقاب عن جميع اخطار النكوص الخلقي الذي يرتد بالفرد من الكلي إلى الفئوى.غير أن التجربة الأعمق التي ينطوي عليها المنبعان مى تلك التى قاربت بين برغسون وبين التجربة الصوفية بمعناها المسيحى . فقد قرأ كتابات دلاكروا في العلم الروحاني ، وكتابات باروزي عن يوحنا الصليبي . وبدون أن يتنكر لأصوله اليهودية ، خلص إلى الاعتقاد بأن شيئاً ما إلهياً قد تجسد في المسيح واعلن عن انتمائه إلى النصرانية ، إرادياً ، ، مما اتاح له أن يهتدي إلى إيمان البسطاء ، إلى إيمان الراعي لا إلى إيمان الفيلسوف . وفي عام ١٩٣٤ نشر برغسون ايضاً مجموعة من مقالات قديمة بعنوان الفكر والمتحرك(\*) ، وقدم لها بما يشبه ترجمة حياة عقلية . وأخلد إلى حياة شبه ساكنة بعد أن شله المرض ، فكان يمضى الشتاء في باريس، والصيف في تورين. وأرعبه تقدم الهتلرية . وكانت وفاته في ٤ كانون الثاني ١٩٤١ . [جان دوفال]

□ • أول فيلسوف ، منذ هراقليطس ، حمل الزمن على محمل الجد ، . [صعويل الكسندر]

□ • لقد كشف برغسون بعمق عيب العقلانية السكونية التي تنساق وراء الحكم المسبق للثابت إلى حد أنها تقلب المتعاقب إلى متزامن ، [ليون برونشفيك]

□ • يظهر أن العيب الأساسي للعقلانية السكونية في رأي برغسون ليس هـو • السكونية » بـل ا العقلانية » ، وأنه يرى السكونية لا حيث هي ، أي في العقل الميتافيزيقي ، بل حيث ليست هي ، أي في العقل بصفة عامة » . [جورج بوليتزر]

ا و إن البرغسونية المتأسسة تشوه برغسون . فقد كان برغسون يُقْلِق ، وهي تُطَمِّئِن . برغسون كان فتحاً ، والبرغسونية تدافع، تبرر برغسون . برغسون كان تماساً مع الأشياء ، والبرغسونية تجميع لآراء مقررة ، . [ميرلو - بونتي]

□ « كان برغسون يتكلم ( في الكوليج دي فرانس )
 بما أثر عنه من دقة جريئة وجديدة وعميقة ، وإنما بدون

ادنى إهمال او افتعال ، فيركّب ويقترح ، ولكن بدون ان يعرض أبدأ أية فكرة ، حتى ولو كانت حاسمة الأهمية ، او ثورية ، . [شاول بيفي]

□ « البرغسونية هي واحدة من تلك الفلسفات النادرة التي تختلط فيها نظرية البحث مع البحث نفسه ، مستبعدة ذلك الضرب من الازدواجية التفكيرية الذي تتولد منه نظريات المعرفة والمناهج » . [فلاديمير يانكيفتش]

الله والمدة يزج فيلسوف القرن العشرين هذا نفسه بتواضع وإنما بوثوق في تلك المحاورة التي كانت دارت ، قبل خمسة وعشرين قرنا ، بين زينون الايلي وهراقليطس . وبنقده فكرة العدم ، يبدو وكانه متابع للبارميندس. وهو ، بنظريته في المتحرك ، هراقليطي . ولربما ادرك الدارسون ذات يوم ( وهذا ما تنبه له هايدغر ) أن جاذبية أفلاطون وصنعة ارسطو المرهفة في إنشاء أفكار الحس المشترك وتعميقها ، والتأمل الديكارتي الصارم ، والمثالية الكانطية ، والجدلية الهيغلية ، كانت كلها وسائل لإبعاد الفكر عن الواقع . الم برغسون ، فمثله مثله بركلي أو مين دي بيران في خير لحظاتهما ، فغالباً ما يعيدنا اليه . ولن يكون إلا حلماً جميلاً ، ولكن غير مستحيل ، أن يعود حلماً جميلاً ، ولكن غير مستحيل ، أن يعود المرغسونيون اللاحقون ادراجهم إلى الفلسفة القبسقراطية » . [جان فال]

□ « لقد شنع هنري برغسون على العقل ، ولكن حتى لا ينصرف العقل عن الحياة وحتى لا يستبعد الروح الذي لا يعدو أن يكون هو نفسه أداة له » . [لوي لافيل]

□ • ربما كان خطأه أنه اعتقد أن بني الانسان يستحقون أن يمحضهم المرء صداقته ... • . [بول فاليري]

□ « يرتفع فكر برغسون شبيهاً بكاتدرائية ، ولكنها كاتدرائية قد ترضًع مخططها وتطوَّر وَبُرُوْحَنَ في اثناء بنائها ؛ كاتدرائية غير مكتملة ، وربما كانت ماهيتها أن تبقى غير مكتملة ، ولكنها في منظورها على اللامتناهي تترجم عن صبوة روحية ، قريبة غاية القرب من الوقائع الاختبارية ، ولكنها في الوقت نفسه مجاوزة لها » . [جاك شيفاليه]

🗖 ، ما يسترعي الانتباه في فلسفة برغسون هو ما

يعطيه من قيمة للإنسان ... وكذلك أيضاً وعيه الحاد بمخاطر الشرط الانساني » . [إميل برهييه]

□ « برغسون هو الممثل الأهم والأكثر أصالة لـ «فلسفة الحياة» الجديدة، وهو من أعطاها أكمل صورها . لكنه إن وقف على رأس الحركة ، فإنه لم يكن مؤسسها » . [إ. م . بوشنسكي]

□ • فلسفة برغسون تعبير حي عن اللاعقلانية ، .
 [روزنتال - يودين]

الميتافيزيقا لم تمت . صحيح أنه كان هناك من يبقي الميتافيزيقا لم تمت . صحيح أنه كان هناك من يبقي عليها حية من خلال محورة التفكير على تاريخها وتراثها . لكنه ، هو ، اجترا على أن يعطي البحث حقلاً جديداً بتذكيره من جهة أولى بأن الفلسفة تفكير في تجربة وليست مجرد شغل بالتصورات والمفاهيم ، وبأنها من الجهة الثانية ، ومنذ أيام أفلاطون وديكارت وكانط ، محاولة لإعطاء رؤية إجمالية للعالم عن طريق استغلاله وتعميقه لعلم جديد تنتظره أعلى أشكال الاكتشاف . إن برغسون هنو فيلسوف تجربة الزمان والترجمان الكبير لتقدم علم الأحياء » . [اندريه كايفين]

# برلعام

#### Barlaam

راهب ولاهوتي يوناني توفي سنة ١٣٤٨ . كتب اهجية شهيرة هاجم فيها النزعة الصوفية النظرية والنورية للاهوتيي بيزنطة ، واتهم هؤلاء بأنهم يعتقدون أن النعمة الإلهية مخلوقة وأن الإلهي لا يقع في متناول الإدراك البشري وانهم يزعمون أنهم يرون بعيون بشرية نوراً إلهياً غير مخلوق ، وانهم يشركون بالله إذ يعبدون الماهية الإلهية والنعمة الإلهية . كان متضلعاً باللغتين اليونانية واللاتينية ، وذا اطلاع على اللاهوت الغربي وعلى كتابات توما الأكويني ، ورد إلى العقل الاعتبار في معرفة حكمة الله لأنك « لن تصل إلى إدراك الحقيقة إلا بعد أن تدرس فيثاغورس وافلاطون وأرسطو » وقد تصدى له بالرد غريغوريوس بالاماس ، مؤكداً أن أكبر خطأ يوناني على الإطلاق هو وضع العقل خارج الجسم ، مع أن مركز العقل في القلب ، وإنما عندما

يمتلىء القلب نـوراً يـرقى إلى قمم الـلامنظـور والمعجزات .

برنار ، کلود

#### Bernard, Claude

عالم وفيلسوف فرنسى . ولد في سان جوليان في ۱۲ تموز ۱۸۱۳ ، ومات فی باریس فی ۱۰ شباط ١٨٧٨ . كان أبوه زارع كرمة متضع الحال ، ودرس اللاتينية على يد خوري الضيعة ، وارغمه فقر ذويه على العمل، وهو في السادسة عشر، مستخدماً في صيدلية . وكان يعتقد آنئذ أن الأدب هو دعوته ، فقدم بعد ثلاث سنين ، في عام ١٨٣٢ ، إلى باريس حاملًا معه مسرحية هازلة بعنوان وردة الرون ، ومأساة في خمسة فصلول بعنوان أرثر البروتاني ، وعرضهما على الناقد سان ـ مارك جيراردان ، فأبلغه هذا بمنتهى الصراحة أنه لا يملك حساً مسرحياً وأن الأولى به أن يختار لنفسه مهنة . وبعد بضعة أيام تسجل كلود برنار طالباً في مدرسة الطب . ثم دخل مستشفى أوتيل ـ ديو ، وعمل في قسم ماجندي ، الأستاذ في الكوليج دي فرانس . وكان لهذا الأستاذ ، على قسوته ، تأثير حاسم على التكوين العقلى لكلود برنار: فقد كان ماجندى تجربياً راسخ الاقتناع ، وقد قيل فيه بحق إنه « ما من أحد غالى مثله في العبادة المطلقة للواقعة الخام » .

في عام ١٨٤٣ تخرج كلود برنار طبيباً ، وكانت اطروحته للدكتوراه : في العصارة المعدية ودورها في التغذية . وقد صدرت له في العام نفسه مذكرته العلمية الأولى مباحث تشريحية وفسيولوجية في حبل الصماخ . وفشل عام ١٨٤٤ في الحصول على شهادة التبريز ، وكرس نفسه من ثم لإجراء تجارب متواصلة في مختبره في شارع سان ـ جاك . ودخل في عام ١٨٤٧ إلى الكوليج دي فرانس وكيلاً عن معلمه القديم ، ولما مات ماجندي ( ١٨٥٨ ) خلفه كأستاذ . وفي عام ١٨٥٤ ، وعلى أثر اكتشافه لتكرّن سكر الكبد ، انشىء خصيصاً له كرسي للفسيولوجيا العامة في السوربون ، وانتخب عضواً في اكاديمية العلوم خلفاً للجراح رو .

بین ۱۸۵۰ و ۱۸۵۹ صدرت له عدة مجموعات من محاضراته : دروس في الفسيولوجيا التجريبية ، دروس في أفاعيل المواد السمية والطبية ، دروس في فسيولوجيا الجهاز العصبي وباتولوجيته، دروس في الخواص الفسيولوجية لسوائل الجسم . لكن كلود برنار ، الذي كان يرهص بأصالته الثورية ( « إن الطب العلمي الذي كُلفت بتعليمكم إياه لا وجود له ... » : بهذه الكلمات افتتح درسه الأول ، وهو لا يزال استاذاً وكيلاً ، في الكوليج دي فرانس ) ، كان يفكر منذ عام ۱۸۵۰ بوضع رسالة كبرى في الفسيولوجيا الجراحية . وعلى أثر إصابته في عام ١٨٦٥ بالتهاب معوى مزمن ، انتقل إلى مسقط راسه ليقضى فترة نقاهته الطويلة ولينجز هناك كتابه المشهور مدخل إلى دراسة الطب التجريبي (\*) (١٨٦٥) الذي كان يفترض فيه أن يكون مقدمة منهجية إما للدروس في الفسيولوجيا الجراحية ، وإما لكتاب نظري بعنوان مبادىء الطب التجريبي بدأه عام ١٨٦٤ ولم ينجزه. وبعد النجاح الهائل الذي لاقاه المدخل ، الذي حياه باستور نفسه في مقال حماسي ، حرر كلود برنار بناء على طلب وزير التعليم العام تقريرا حول تقدم الفسيولوجيا العامة في فرنسا (١٨٧٦) . وانتخب عضواً في الأكاديمية الفرنسية في ٢٧ أيار ١٨٦٩ . وكرس السنوات الأخيرة من حياته لنشر مختلف دروسه دروس في الباتولوجيا التجريبية (١٨٧١)، دروس حسول التخديس والاختناق (١٨٧٤) ، دروس حبول الحبرارة الحيبوانية (١٨٧٦) ، دروس حول السكري وتكون سكر الكبد الحيواني (١٨٧٧) ، دروس حول ظاهرات الحياة المشتركة للحيوان والنبات (١٨٧٨) . ولدى وفاته باحتقان كلوي ، أقامت له الحكومة مأتماً قومياً . وقد نشرت له بعد وفاته مؤلفات أخرى ، منها خواطر (١٩٣٨) ، و الدفتر الأحمر (١٩٤٢) .

كان كلود برنار رجل المختبر . وكان لديه حاجة حيوية إلى البحث ، وهوى حقيقي بالتجربة ، وثمل عادم الصبر بالبرهان . ولا يخفي كلود برنار ازدراءه لأولئك « العلماء الكذبة السذين يسمون انفسهم بالمعممين » ، إذ لا يمكن البلوغ في رأيه إلى تعميمات خصبة إلا بعد أن يكون المرء « ترعرع وعاش في المختبرات » ، وإلا « بقدر ما يكون جرّب بنفسه وحرك

في المختبر أو مدرج الجامعة أو المستشفى تراب الحياة المخم أو الخافق » . وهذا يصدق على المشروع الفلسفي نفسه ، على الأقل على نحوما يفهم كلود برنار الفلسفة . ولسوف يبقى دوماً ، في هذا المضمار ، عصامياً . فهو لم يتلق ثقافة فلسفية جامعية . ولم يعرف من كتب الماضى الأمهات سوى بعض مؤلفات بيكون وديكارت ومعاصره اوغست كونت . بيد أن منهجيته لا تدين بشيء يذكر للكتب: فقيمتها الهائلة تكمن في ارتباطها الأصبيل بالممارسة ، وفي كونها ترجمة منطقية لتجارب كلود برنار المخبرية . ومن ثم فإن ما يميزها ، بالمقارنة مع التصانيف الأخرى في المنطق، هو « الحس الواضح والحي بالواقع » . ومما يجدر التنويه به على كل حال أن كلود برنار ، فيما كان يعارض بقوة « المعممين » ، ما كان يدعو إلى عبادة الواقعة الخام على منوال معلمه ماجندى . فضد بيكون ، بل ضد اوغست كونت الذي كان يعتقد أنه ما عاد يجوز أن تلعب الفرضية في العلوم إلا دوراً ثانوياً ، اصر كلود برنار على ضرورة الفرضية وعلى استحالة إجراء تجارب بدون نظرية استباقية . على أن النظرية يجب أن يكون رفيقها الشك . يقول كلود برنار : « لا أحب أن أجزم ، فالشك هو وسادة العالم » .

تتضمن المعرفة العلمية إذن حدوداً صارمة . فلا مناص من أن يذعن العالم لجهله ب « لماذا » الأشياء وأن يكتفى ب « كيف » . ولكن ضمن هذه الحدود التي لا بد من القبول بها مرة واحدة ونهائية سيتمكن كلود برنار من أن يبرهن \_ ضد الرأى المسبق الذي كان شائعاً جداً في عصره، لدى كوفييه مثلاً ، والذي كان يقول إن المادة الحية قادرة ، بتعقيدها اللامتناهي، على مقاومة تحليل المجرِّب على نحو لا سبيل إلى تذليله -على أن المنهج التجريبي الذي أثبت فعاليته في الفيزياء والكيمياء ، أي على الأجسام الخام ، قابل أيضاً للتطبيق مي الفسيولوجيا، أي على الأجسام الحية . وهو يتطلب لذلك بطبيعة الحال تجويداً كبيراً لتقنيات البحث والتقصى ولكن مهما يكن من درجة تعقيد الموضوع المدروس ، فإن الفرق في الأنشطة العلمية يبقى دوماً من جانب الموضوع ، لا من جانب العملية العقلية ، أي الذهن الذي هو في الجوهر والأساس وأحد .

لكن أليس من شأن صرامة المنهج التجريبي أن

تتادى إلى قطيعة بين العلم من جهة والفلسفة من الجهة الأخرى ؟ هذا بالضبط عكس ما يأخذه كلود برنار على عاتقه : إنشاء فلسفة جديدة ، تطبيقية لا نظرية . ولقد أمكن له أن يستبعد الميتافيزيقا من العلم ، لكنه لم يزدر بها بل إنه لمما يسترعي الانتباه، على العكس، أنه فيما كان يؤكد تكراراً على أن العقل يتعذر عليه البلوغ إلى « لماذا » الأشياء ، كان لا يني ، بلفتة ذهن كانطية ، يضع وجود هذه الدادا » .

إن ما يستوقف الانتباه لدى عالم صارم مثل كلود برنار هو احترام للمجهول تفصح عنه سطور كهذه: د إن ذلك الجهل بعلة العلل يصنع الشاعر والفيلسوف: فهي عبارة عن شيء غامض ومبهم، وإني عن ذلك لراض ، لأنني لو كنت اعرف كل شيء ، لما عاد في وسعي العيش ، وهذه سمة مهمة في شخصيته الفكرية : فقد كان يبذل قصاراه دوماً ليحافظ على اكبر للحرية إزاء منهجه بالذات . ومن ثم فإنه ما انضوى يوماً تحت لواء الإطلاقية العلموية المميزة لعصره ، بل جسد ، حتى اكثر من اوغست كونت نفسه ، المثال الكونتي عن الروح «الوضعي» . [ميشيل مور]

□ و باستور يريد توجيه الطبيعة : اما انا فأترك لها ان توجهني . إنني أتبعها ... فأنا سكرتير الطبيعة » . [كلود برنار]

□ د إن حياته ، المكرسة بتمامها للحق ، هي النموذج الذي نستطيع ان نعارض به اولئك الذيان يزعمون ان معين الفضائل الكبرى قد نضب في عصرنا هذا ، . [رينان]

□ د إن المدخل إلى الطب التجريبي هو بالنسبة إلى إلينا ، إلى حد ما ، ما كانه مقال المنهج بالنسبة إلى القرنين السابع عشر والثامن عشر ». [هنري برغسون]

# برنار دي كليرفو ، القديس

### Bernard De Clairvaux, Saint Bernard Of Clairvaux, Saint

راهب ولاهوتي (۱۰۹۰ ـ ۱۱۹۳) . مؤسس دير كليرفو. عارض مذهب أبيلار العقلي . وترك اكثر من عشر رسائل في اللاهوت ومنها : رسالة في حب الله ، و في النعمة وحرية الاختيار . كان رجل عمل اكثر منه

رجل نظر ، وكان داعية للحملة الصليبية الثانية .

□ « رويدك رويدك أيها المحارب الجموح ! أهكذا
يفترض بالراهب أن يحارب ؟ ، . من الدفاع لزعيم
المدرسة بيرانجيه دى تور ضد القديس برنار .

#### برنار سلفستر

# Bernard Silvestre Bernardus Sivestrus

ويعرف ايضاً ببرنار دي تور . فيلسوف فرنسي كتب باللاتينية . من القرن الثاني عشر . كان قريباً بروحه من المدرسة الشارترية ، حتى خلط المؤرخون بينه وبين برنار الشارتري . كتب نثراً وشعراً في الكون الجامع او العالم الأكبر والعالم الأصغر ، وفيه تتردد أصداء من طيماوس (\*) والكتب الهرمسية وبويثيوس . قال إن للعالم مبداين : الوحدة ( الله ) والكثرة ( المادة ) .

# برنار الشارتري

#### **Bernard De Chartres**

فيلسوف ولاهوتي فرنسي كتب باللاتينية ، توفي بعد المدرسة دير شارتر . لم يصلنا من كتاباته شيء . لكن يوحنا السالسبوري يورد شذرات كثيرة من تعليمه الذي كان عن وعي افلاطونياً . قال إن الكليات هي وحدها الموجودة حقاً لأنها لا تخضع للفساد وللحركة .

# برنباوم، ناتان

#### Birnbaum, Nathan

فيلسوف يهودي نمساوي من أصل مجري (١٨٦٤ - ١٩٣٧). بدأ مادياً ولاأدرياً قبل أن يطور تحلياً فلسفياً لما سماه به «الحقيقة القومية اليهودية» من وجهة نظر دينية أورثوذكسية متطرقة. كان هو من نحت في عام ١٨٩٨ مصطلبح «الصهيونية» ليشير به إلى الهوية الروحية اليهودية من منظور تاريخي وديني معاً.

#### برنهار، جان

#### Bernhardt, Jean

فيلسوف فرنسي معاصر (١٩٢٧\_ ). نال شهادة دكتوراه دولة في الفلسفة على اطروحته: تكوين نظرية العلم لدى هويز. وتمحور اهتمامه حول الابستمولوجيا، والعلاقات بين العلم والفلسفة، وفلسفة العلم في العصور القديمة. وشارك في تحرير موسوعة تاريخ الفلسفة تحت إشراف فرانسوا شاتليه. من مؤلفاته: أفلاطون والمادية القديمة (١٩٧١).

# برنييه ، فرانسوا

#### Bernier, François

فيلسوف ورحّالة فرنسي . ولد في انجيه حوالي عام ١٦٢٥ ، وتوفي في باريس في ٢٢ ايلول ١٦٨٨ . تخرج طبيباً من جامعة مونبلييه ، وقام عام ١٦٥٤ . برحلة إلى الشرق ، فزار سورية ، واجتاز مصر حيث اصيب بالطاعون – واقام لمدة اثنتي عشرة سنة في الهند ، أمضى ثمان منها في بلاطكبير المغول اورانغ ربيب ؛ وأصبح طبيب هذا الأخير ، واستطاع ، بغضل الحماية التي وفرها له ، أن يزور مناطق كانت محرّمة الحماية التي وفرها له ، أن يزور مناطق كانت محرّمة الأوروبيين . عاد إلى فرنسا عام ١٦٦٨ ، فنشر على الأوروبيين . عاد إلى فرنسا عام ١٦٨٨ ، فنشر مؤق رواية دقيقة لرحلاته . لكن برنييه كان فيلسوفا ايضاً ، تلميذاً لغاسندي الذي نشر عنه في عام ١٦٨٨ مختصر الفلسفة ، واتبعه عام ١٦٨٨ بكراس جديد : شكوك حول بعض فصول المختصر .

كان برنييه من أهل الفكر في عصره ، وكان من رواد الحلقة الأبيقورية المتحلقة حول نينون دي لانكلو ، كما كان صديقاً لغاسندي وموليير وسانت ـ افرمون ( الذي كان يسميه ، الفيلسوف الجميل ، ) ؛ وقد شارك مع بوالو في كتابة القرار الهزلي الشهير ، الذي دافع عن ارسطو المهدد من قبل محكمة باريس العليا . وبعد رحلة أخيرة إلى انكلترا في عام ١٦٨٥ ، حاول أن يصطحب معه فيها لافونتين ، عاد برنييه إلى باريس واستقر فيها حتى وفاته .

# برنتانو، فرانتز

#### Brentano, Franz

فيلسوف الماني . ولد في مارينبرغ ( المانيا ) في ١٦ كانون الثاني ١٨٣٨ ، وتوفي في زياورياخ (سويسرا) في ١٧ آذار ١٩١٧ . كان ينتمي إلي اسرة ذاع صيتها في عالم الأدب ، إذ أنها ضمت ، في من ضمت ، کلیمنز برنتانو ، وسافینیی ، وبثینا برنتانو ، الخ . كان كاثوليكياً بالولادة والإرادة ، وسيم كاهناً في عام ١٨٦٤ . وكان قبل ذلك قد درس الفلسفة في برلين وميونيخ . ولكن نزعته الليبرالية في ميدان الدين تأدت به إلى خلع الثوب الكهنوبي عام ١٨٧٣، في اعقاب الإعلان عن عقيدة عصمة البابا (١٨٧٠) وإقدام الكنيسة على تبني مواقف متعصّبة . وفي الوقت نفسه تطوراء بصفته فيلسوفأء نصو ارسطوطاليسية محدثة ، تغلب عليها بوضوح النزعة التجربية في مبادئها ومناهجها . وقد كرّس ، على كل ، حال ، عدداً كبيراً من مباحثه للفلسفة الأرسطوطاليسية ، ونخص منها بالذكر : في مختلف دلالات الوجود حسب ارسطو (١٨٦٢) ، مذهب ارسطو في أصل الذهن البشري (١٩١١) . وفي عام ١٨٦٦ ، كلّف فرانتز برنتانو بإلقاء محاضرات في عدد من الجامعات ؛ وفي عام ١٨٧٤ ، عين استاذاً في جامعة فيينا ، حيث اكتسب شهرة واسعة ونجح في اجتذاب عدد من التلامذة ، ومنهم كراوسه وهوسرل. ويعود تاريخ المجلد الأول من رائعته علم النفس من المنظور الاختباري(\*)، الذي سيعود بعد بضع سنوات إلى طرق موضوعه من جديد في تصنيف الظاهرات النفسية (١٩١١)، إلى عام ١٨٧٤. لكنه اضطر في عام ١٨٨٠ إلى مغادرة فيينا ، على أثر خلافات سياسية ودينية نشبت بينه وبين السلطات ، وكذلك في أعقاب مساجلات فلسفية النَّبُت عليه بعض زملائه . بيد أنه ظل يعلِّم في النمسا حتى عام ١٨٩٥ ، يوم ودّع هذا البلد بنص شهير: تعنياتي الأخيرة للنمسا (١٨٩٥) . وأمضى بقية أيامه في فلورنسا .

برهييه ، إميل

#### Bréhier, Emile

فيلسوف ومؤرخ للفلسفة ، ولد في بار ـ لو ـ دوك في ۱۲ نيسان ۱۸۷٦ ، وتوفي في باريس في ٣ شباط ١٩٥٣ . أستاذ في السوربون من ١٩١٩ إلى ١٩٤٦ ، ورئيس تحرير على مدى سنين عديدة للمجلة القلسفية ، وعضو في أكاديمية العلوم الأخلاقية والسياسية ، وكذلك في الأكاديمية البريطانية ، واكاديمية آل لنشى ، واكاديمية بلجيكا . وقليلون هم الرجال الذين مارسوا، بفضل وضوح ذهنهم وموضوعية تعليمهم الغنية ، ما مارسه إميل برهييه من تأثير عميق . وعلى الرغم من أنه لم يعرض فكرة الشخصى إلا من خلال فكر الفلاسفة الذين ربطه وإياهم حسه المشترك باللوغوس الموحد للفكر الفاعل والمنظم حيثما وجد ، فإننا نستطيع استخلاصه من مقالات مكثفة من قبيل الفكرة الواحدة لشوبنهاور ( المجلة الفلسفية ، تشرين الأول ١٩٣٨ ) ، وشكوك حول فلسفة القيم (مجلة الميتافيزيقا والأخلاق، تموز ١٩٣٩، ومن تصانيف من قبيل الفلسفة وماضيها (الطبعة الثانية، ١٩٥٠)، و تحولات الفلسفة الفرنسية (١٩٥٠) ، و القضايا الراهنة في الفلسفة (١٩٥١) .

كان معلموه فيلون وخريزيبوس وافلوطين وشلينغ . وكان أقرب إلى العقلانية الصوفية منه إلى العقلانية المجردة ، فلم يتراء له أنه مستطيع أن يأخذ بتصور التأليه الديني للوجود . وكان يطيب له أن يطبق قول أفلوطين : « أحاول أن أرد الإلهي الذي في إلى الإلهي الذي في الكون » . وقد انتهى في أواخر حياته إلى رؤية « الوجود الكلي الذي يجاوز تصايز المادة والروح » . وبقي حتى نهاية حياته يرتاب في الأشكال وعبادة اللامعقول بعلوم الفكر . كتب يقول : « إن دعوة وعبادة اللامعقول بعلوم الفكر . كتب يقول : « إن دعوة الفلسفة كانت ولا تزال إدخال الروية والتروي » . ولم يشأ أن يقنط من عصرنا : فقد ارتأى أن مجهوداً من التأمل والإرادة لا يزال ممكناً ، فأشاد بالحكمة ضد الممارسة ، بالحكمة التي هي « استقلال للحكم وتسامح وصدق وتحكم بالأهوا» » .

اما عمله كمؤرخ فعظيم الشأن: تاريخ الفلسفة(\*)

في سبعة مجلدات (١٩٢٦ ـ ١٩٣٢) ، وترجمة وطبعة
مبنية على الاصول لتساسوعات الفلسوطين ،
وخريزيبوسوالرواقية القديمة (١٩١٠) ، وأطروحة
دكتوراه: الافكار الفلسفية والدينية لفيلون
الاسكندري (١٩٠١) ، وشلينغ (١٩١٢) ، و فلسفة
الاسكندري (١٩٠١) ، و تاريخ الفلسفة الالمانية
افلوطين (١٩٢٨) ، و تاريخ الفلسفة الالمانية
(١٩٢١) . وقد دارت بينه وبين موريس بلوندل مناقشة
بالغة الحدة (انظر مقالته: هل توجد فلسفة
النتخب إميل برهييه سنة ١٩٤٤ عضواً في اكاديمية
مدرت مؤخراً مقالاته المتفرقة في مجلات شتى
ومدرت مؤخراً مقالاته المتفرقة في مجلات شتى
(ومنها مجلة الحكمة) في مجلد واحد . [ج . شي -

# بروتاغوراس

#### **Protagoras**

سفسطائي يوناني ( نحو ٤٨٥ ـ ١١١ ق. م) . كان صاحب مذهب حسي ونسبي ، وعارض فكرة الجقيقة المطلقة بتعدد الآراء ووجهات النظر . صاحب القول المشهور : « الإنسان مقياس الأشياء طرأ » ، وهو القول الذي نقده افلاطون في محاورة ثياتاتوس . كان متشائماً ، ولكنه لم يذهب في تشاؤمه إلى حد عدمية غورغياس ، وكان سباقاً إلى القول بالظواهرية بتوكيده ان « الحقيقة هي الظاهرة للوعي » ، وأن كل شيء نسبي ، وأن الموجود لا وجود له إلاً بالإضافة إلى الوعي .

# بروتون، ستانسلاس

#### Breton, Stanislas

فيلسوف فرنسي معاصر (۱۹۱۲ \_ ). من كبار ممثلي الفكر المسيحي. من مؤلفاته. آلام المسيح والفلسفة (۱۹۰۵)، مقاربات فينومينولوجية لفكرة السوجود (۱۹۰۹)، وضع الفلسفة المعاصرة (۱۹۰۹)، الفلسفة والوجود (۱۹۹۲)، الفلسفة

والرياضيات لدى أبروقلس (١٩٢٩)، الإيمان والعقل المنطقي (١٩٧١)، نظرية الأيديولوجيات (١٩٧٧)، سبينوزا واللاهوت والسياسة (١٩٧٧)، الكتابة والوحيي (١٩٧٩)، الكلمة والصليب (١٩٨١).

# بروتيان ، غيورغ ابيلوفتش

#### Broutian, Guéorg Abélovitch Brutian, Gueorg Abelovich

فيلسوف ماركسي معاصر من أرمينيا. دكتور في الفلسفة ، ورئيس كرسي الفلسفة في المعهد التربوي للغات الروسية والأجنبية بييرفان . صدر له عام ١٩٦٨ : مدخل فلسفي إلى المنطق الرياضي .

# بروخ، هرمان

#### **Broch, Hermann**

كاتب وفيلسوف نمساوي (١٨٨٦ ـ ١٩٥١). تمصور تفكيره الفلسفي حول نظرية المعرفة والفلسفة الأخلاقية ومشكلات «المجتمع الجماهيري» المعاصر. قاده تحليله لأزمة القيم إلى القول بوجود ثابت كوني في الشرط البشري: نسبية القيم وتغيرها.

# بروخنر، هانز

## Brochner, Hans

فيلسوف دانمركي (١٨٢٠ ـ ١٨٧٥). درس اللاهوت، ولكنه منع من دخول المسابقة الجامعية الإعلانه شكه في صحة العقيدة المسيحية. حضر دروس شتراوس وفيورباخ واستلهم منه مذهب الفكر الحر. صادق سورين كيركغارد ووضع عنه ذكريات. دخل في نقاش مع راسموس نيلسن الذي كان أكد أن العقيدة المسيحية والمعرفة العلمية متباينتان إلى حد استحالة التقائهما. تأول الدين، في كتابه بصدد

الدين ووحدته مع البشرية، على أنه «إيمان بالمطلق»، وارتأى أن هذا المطلق لا يتنافى، خلافاً للاعتقاد السائد، والعلم الحق. طوّر من منطلق هيغلي مذهباً ميتافيزيقياً خاصاً به أطلق عليه اسم الواقعية المثالية، وقال بموجبه بانسجام النفس والطبيعة. وكتب أول تاريخ للفلسفة بالدانمركية في كتابه رسم تاريخ للفلسفة (١٨٧٤). كان له تأثير كبير على الجيل التالي من الفلاسفة الدانمركيين.

# برود، تشارلي دونبار

#### **Broad, Charlie Dunbar**

فيلسوف إنكليزي (١٨٨٧ ـ ١٩٧١)، مختص في الفلسفة المنطقية والابستمولوجيا. اشتهر بكتابه: العقل ومكانه في الطبيعة (١٩٢٥). قال بنظرية سببية في الإدراك، فأكد أن الإدراك يستلزم استقلال الأشياء بذاتها ومعرفتنا المباشرة بها من خلال الإحساس. وفي مناقشته لمشكلة الجسم / الروح زعم أن الروح مؤلفة من جهاز عصبي ومن عامل نفسي وراثي تعدّله التجربة وقابل للبقاء بعد موت الجسم البشري. من مؤلفاته: الأخلاق وتاريخ الفلسفة (١٩٥٢)، الدين والفلسفة والمنهج العلمي الفلسفة (١٩٥٢).

# برودنسيوس الترواياني

# Prudence De Troyes Prudentius Of Troyes

لاهوتي من أصل إسباني ، مات عام ٨٦١ م . قدم إلى فرنسا مبكراً ، وعُين أسقفاً على تروا في عهد شارل الأصلم ( نحو ٨٤٦) ، وكلفه بإصلاح الأديرة . شارك في المناقشات حول مسألة الجبر الإلهي ، فأيد غوشتالك ضد هنكمار ، ونقد دعاوى جون سكوتوس اريجينا في كتابه في الجبر ضد جون سكوتوس (٨٥١) .

#### بروديقوس

#### **Prodicus**

سفسطائي يوناني ولد نحو ٢٩٥ ق. م ، وتوفي بعد عمام ٢٩٩ ق. م. كمان في الأرجع من تالميد بروتاغوراس ، وافتتح مدرسة في اثينا ، وتقاضى غاليا على دروسه ، واولى اهتماماً خاصاً للمترادفات وللدقة اللغوية . يقال إن أرسطو حضر دروسه ، وقد اخذ عنه على كل حال أسطورة هرقل الذي كان يتردد بين الرذيلة والفضيلة ، ويروى أيضاً أن بروديقوس أتهم بالإلحاد وبإفساد الشبيبة ، فأجبر على تجرع السم ، تماماً مثل سقراط .

## بروسبر الأكويتاني ، القديس

# Prosper D'Aquitaine, Saint Prosper Of Aquitania, Saint

ولد في اكويتانيا نحو ٣٩٠ م، وتوفي نحو ٤٦٣ . كان متضلعاً في الثقافة الدينية وفي الثقافة الكلاسيكية الدنيوية معاً ، وتفتحت كل حياته العقلية حول النور الأوغوسطيني . ولا يبدو أنه سيم كاهنا أو ترهب ، ولكن حياة التنسك كانت تجتذبه بدليل قصيدة الزوج إلى الزوجة التي تعزى إليه والتي يدعو فيها المراة إلى ان تعطى الله نفسها وحياتها جميعاً . وقد اتصل بالقديس أوغنوسطينوس ببالمراسلة أو بواسطة أصدقاء مشتركين . وعلى الصعيد اللاهوتي كانت المناظرة حول النعمة وحرية الاختيار والجبر في أوجها عصرئذ: وقد خاضها بروسبر دوامأ إلى جبانب القديس اوغوسطينوس . ففي عام ٤٢٩ ندد بعذهب انصاف البيلاجيين ، ودافع عن المذهب الأوغوسطيني في النعمة شعراً في قصيدة من الفي بيت بعنوان الجحدة . وغب وفاة أوغوسطينوس، زاد خصومه ضراوة وزاد دفاع بروسبر عناداً . فرداً على اهجية مغفلة من التوقيع كانت تتداول في غالبا ، أجاب ب ، الدفاع عن اوغوسطينوس واجوبة عن الاعتراضات الرئيسية للمفترين الغالبين، وحصل على إثرها من البابا سيليستينوس ، في رسالة مؤرخة عام ٤٣١ ، على الوقوف علناً وجهاراً إلى جانب

أوغوسطينوس ضد خصومه الغالبين ، ولكن لما تدوولت رسالة هجائية جديدة ، معزوة إلى القديس منصور الليرنسى ، تدخل بروسبر من جديد وكتب الدفاع عن اوغوسطينوس وأجوبة عن الاعتراضات الرئيسية لانصار منصور . كما رد على كاسيانوس ، مؤلف المشاورات، وأحبد البد خصبوم المبذهب الأوغوسطيني ، برسالة بعنوان كتاب الغرّارين . ولما هدا أوار المساجلات ، انصرف بروسبر إلى دراسة أكثر تأنياً لمؤلفات أوغوسطينوس ، واستخلص منها حكماً من أحكام القديس أوغوسطينوس ، ومو أثر اكثر شخصية من كتابه الأخبار الذي يتابع تاريخ القديس بيرونيموس ويتممه من عام ٣٧٩ إلى عام ٥٥٥ ، والذي يتجلى فيه انتماؤه الأوغوسطيني من خلال نظرته اللاهوتية إلى الوقائع التاريخية . واخيراً يتفق النقد على أن يعزو إليه القصيدة المطولة المعروفة باسم : في نعمة الله والتي ترمى إلى دحض كل من يشكك في واقعية هذه النعمة .

#### بروشار ، فكتور

#### **Brochard, Victor**

فيلسوف فرنسي (١٨٤٨ ـ ١٩٠٧) . ترتبط نزعته العقلانية بالمذهب النقدي . من مؤلفاته : في الخطأ (١٨٧٩) ، الشكك اليونانيون (١٨٨٧) .

# بروكر، جاكوب

#### Brucker, Jacob

مؤرخ رائد للفلسفة الألمانية (١٦٩٦ ـ ١٧٧٠). درَّس في جامعة ايينا، واختير راعياً لها. كتب باللاتينية، أدخله كتابه تاريخ مذاهب الفكر الفلسفية (١٧٢٣) إلى أكاديمية برلين. وأشهر كتبه بإطلاق) التاريخ الفلسفي النقدي في خمسة مجلدات ١٧٤٢ ـ ١٧٤٤).

# برونر، فرنان

#### Brunner, Fernand

فيلسوف سويسري معاصر كتب بالفرنسية ( ١٩٢٠ - ). قاده نقده للعلوم إلى القول بأن النشاط المعرفي لا تستنفده المعرفة الوضعية. طالب بإعادة النظر في نمط عقلانية العلوم طلباً لعقلانية أسمى تخص الشخص الإنساني بتمامه. أنكر، في مجال فلسفة الدين، أن يكون هذا الأخير قابلاً للرد إلى ظاهرة سوسيولوجية أو سيكولوجية. ومارى أيضاً في أن يكون قابلاً للإنقاذ عن طريق رده إلى محض إيمان وطاعة. فكل دين جدير بهذا الاسم هو وصحو الفكر شيء سواء. فالدين يلهم العقل ويغذيه. وليس هذا إرجاعاً للدين إلى العقل، بل إسماء للوعي العقلى إلى تجربة أعلى.

والموضوع الأخير للفلسفة هو نفسه موضوع الدين، كما أن غايتها الأخيرة هي نفسها غاية التصوف. ليس بمعنى أنها تدير ظهرها للعقل، بل بمعنى أنها هي العقل في تجاوزه لنفسه ولحدوده. ومن هنا يفضًل برونر الأفلاطونية على الأرسطية، والأوغسطينية على التوماوية. ومن هنا أيضاً منبع اهتمامه بالأفلاطونية المحدثة وبالشرق، ولا سيما بابن جبرول الذي ترجم له إلى الفرنسية نبع الحداة.

من مؤلفاته دراسات حول الدلالة التاريخية لفلسفة لايبنتز (۱۹۰۱)، العلم والواقع (۱۹۰۱)، الأفلاطونية والأرسطوطاليسية: نقد توما الاكويني لابن حبرول (۱۹۲۰)، المعلم إكهارت (۱۹۲۹)

# برونشفيك ، ليون

# Brunschvigg, Léon

فيلسوف فرنسي . ولد وتوفي في باريس (١٠ تشرين الثاني ١٨٦٩ ـ ١٨ شباط ١٩٤٤ ) . مؤلف عدد من الأعمال في الفكر العلمي والفلسفي تجلت فيها بوضوح الخطوط العامة لموقف النظري الأصيل . ويسعنا أن نعرف هذا الموقف بأنه مثالية نقدية تفسح في المجال واسعاً أمام حجج الطبيعيات والرياضيات ـ

مراحل الفلسفة الرياضية (١٩١٢) ، التجربة الانسانية والسببية الفيزيائية - ، وإنما لتوجهها نحو تصور انساني النزعة للوجود ، تغلب عليه المتطلبات الاخلاقية والدينية لتعيد توكيد القيمة الروحية المحضة للحرية وللحب بوصفهما أسس المجتمع الانساني . وقد جاءت أعمال برانشفيك كافة تدعم هذه النظرية ، ونخص منها بالذكر : المثالية المعاصرة(\*) (١٩٢١) ، وتقدم الوعى في الفلسفة الغربية (١٩٢٧) . أتم برونشفيك المراحل الأولى من تعليمه في معهد كوندورسيه في باريس ، حيث تتلمذ على الفونس دارلو الذي كان لتعليمه أثر حاسم على مستقبله . والتحق بعد ذلك بدار المعلمين العليا ، ونال شهادة التبريز في الفلسفة عام ١٨٩١ ؛ ودرَّس الفلسفة في عدد من معاهد الاقاليم . ثم نال شهادة الدكتوراه في الآداب عام ١٨٩٧ ، وكان موضوع أطروحته جهة الحكم . بعد عودته إلى باريس علم في معهد كوندورسيه ، من ١٩٠٠ إلى ١٩٠٣ ، ثم في معهد هنرى الرابع حيث كلف باعداد الطلاب الراغبين في الالتحاق بدار المعلمين العليا . وبدءاً من عام ١٩٠٩ ، درَّس في جامعة السوربون . وانتخب عام ١٩١٩ عضواً في اكاديمية العلوم الأخلاقية والسياسية في باريس ، وفي عام ١٩٢٤ أصبح من أعضاء الجمعية الملكية في الدانمارك ؛ كما منحته جامعة دورهام شهادة الدكتوراه الفخرية في عام ١٩٢٣ . كان برونشفيك أيضاً عضواً في الجمعية الفرنسية للفلسفة ، ومحرراً في مجلة الميتافيزيقا والأخلاق، التي صدر فيها عدد كبير من مقالاته وتعليقاته ودراساته النقدية . وقد دلل برونشفيك ، كمفكر ، على ذهن منفتح على أعوص المسائل الثقافية والانسانية وأكثرها تنوعاً. فما من فكرة كانت تدعه غير مبال ؛ وما من تيار فكرى إلَّا وحرَّك فيه رغبة في النفاذ إلى مدلوله وقيمته عن طريق مقارنت بتصوراته الخاصة . وكان ، كإنسان ، قد تكوّن على صورة المفكرين الكبار الذين عاش على اتصال وثيق بهم ، وكان يتمتع بحكمة عميقة : فالمحن القاسية التي ألمت به خلال سنواته الأخيرة لم تفلح في تعكير صفو تأملاته ، أو في النيل من موضوعيته ، أو في هدم ثقته الثابتة بالعقل والعدالة . [كليتو كاربونارا]

تؤلف المعرفة عالماً هو بالإضافة إلينا العالم .

اما فيما ورامها ، فلا وجود لشيء : إذ أن شيئاً يوجد فيما وراء المعرفة سيكون بالتعريف هو البعيد المنال ، غير القابل للتعيين ، أي أنه سيعادل بالإضافة إلينا العدم . ومن ثم لا يمكن للفلسفة أن تكون شيئاً آخر سوى نقد للفكر ، ولا سيما أن الفكر هو وحده الشفاف للفكر . والموضوع الرئيسي للفكر ليس التمثل ، بل نشاط الروح بالذات ، وبالتالي يمكن تعريف الفلسفة بأنها فاعلية عقلية تعي ذاتها ، . [ليون برونشفيك] وأن برونشفيك الكلمة: فهو يريد من جهة أولى أن يواصل ويكمل كانط وهيفل ، ويرتبط من الجهة الثانية بأفلوطين وديكارت وسبينوزا وحتى ببسكال ، . [إ . م . بوشنسكي]

□ « إن الدفاع عن العقلانية يتحول بالنسبة إلى برونشفيك إلى دفاع عن المثالية . وهو يصور المثالية وكانها التقدم الاسمى للوعي الفلسفي ، سن رشده ... ولهذا فإن الارسطوطاليسية ، مثلاً ، لم تكن في تاريخ الفلسفة في نظر السيد برونشفيك إلاً فصلاً عقيماً ، وارسطو نفسه هو مجرد صبي لا يجاوزه عمره العقلي السنة الثامنة أو التاسعة . آية ذلك أن المثالية ، كما يتصورها السيد برونشفيك ، هي الجانب الصالح ، وكل ما ليس بمثالي هو الجانب الطالح » . [جورج بوليتزر] و أن أعمال ليون برونشفيك هي خير ما أنتجته فرنسا بين مين دي بيران وهنري برغسون : منهج تفكيري ، شغف صارم ودقيق بتاريخ الفلسفة والعلوم ، ومثالية نقدية مبنية على إبستمولوجيا استطاعت أن ترتقي أخيراً إلى مستوى العلوم التي تستلهمها » . [اندريه كافيفيز]

برونو ، جيوردانو

#### Bruno, Giordano

(جيوردانو لقب تكنى به في اثناء ترهبه ، اما اسم برونو الحقيقي فهو فيليبو) . فيلسوف إيطالي . ولد في نولا ، في مقاطعة نابولي ، سنة ١٥٤٨ ، واحرق حياً في روما في ١٧ شباط ١٦٠٠ . ارسل في الرابعة عشرة من العمر إلى نابولي للدراسة ، وفي سنة ١٥٦٥ دخل كمترهب إلى دير سانتو \_ دومينيكو ، وسيم كاهناً سنة ١٥٧٢ ، ثم نال لقب دكتور في اللاهوت سنة ١٥٧٥ .

اقام في الاديرة إلى سن الثامنة والعشرين، تقض مضجعه مشكلات تفسير الكتاب المقدس، وعلى الأخص إمكانية توفيق اللاهوت المسيحي مع المذهب الفيضي الافلاطوني المحدث، وكان السبيل الذي يتدبره إلى مثل هذا التوفيق اعتباره اقانيم الثالوث الثلاثة صفات ثلاثاً ـ قدرة وعلم وحب ـ لله الواحد: فهو، بصفته فهما، اسمى من الطبيعة، وبصفته فهو أن السفي من الطبيعة، وبصفته روحاً ، النفس الكلية . وقد اضطر إلى الفرار من نابولي لما اقيمت ضده دعوى بالهرطاقة، ومن روما خوفاً من أن ليغوريا ، ومنها إلى تورينو ؛ ثم لاذ عن طريق نهر البو ـ وكان صالحاً بتمامه للملاحة يومئذ ـ بحمى البندقية حيث صدر مؤلفه الأول ، وقد ضاع اليوم .

من البندقية انتقل برونو إلى برغاما، ثم إلى السافوا، ومن ثم إلى جنيف، روما الكالفنيين. وهناك نزل ضيفاً على نابوليتاني كالفيني، ثم انتسب إلى الجامعة والكنيسة الكالفينيتين، لكنه ما عتم أن تمرد على معلميه، فحرم من المناولة المقدسة. ولم يطل به المقام في جنيف، فتوجه منها إلى فرنسا. وعهد إليه بكرسي في تولوز، فشغله لمدة سنتين، ثم قصد باريس، وأهدى الملك هنري الثالث في ظلال الأفكار(\*)، وهو واحد من المؤلفات المقوية للذاكرة التي طبعت في العاصمة الفرنسية في اثناء مقامه الأول فيها. وبعد أن صار استاذاً خاصاً في باريس، دفع به عدم انضباط الطلبة إلى الارتحال إلى انكلترا برفقة سفير فرنسا لدى الملكة اليصابات الأولى.

إن السنتين ونصف السنة التي قضاها بين لندن واوكسفرود تُعد من اهم فترات حياته ، لأنه في اثنائها الف ونشر ثلاثيتي المحاورات الايطالية . فمادية الرماد (\*) تقارب أن تكون تمثيلية هزلية ( وكانت بونيفاسيوس والدعي (\*) التي نشرها من قبل في فرنسا مؤلفها وليمة أقيمت في دار نبيل لندني عشية أربعاه الرماد . أما العلة والعبدا والوحدة (\*) ، وهو اكثر مؤلفات برونو مقروئية في ايامنا هذه ، فيتطلع إلى تأسيس فلسفة « نولا ، اللجديدة ، عارضاً مفهوم مادة حية تعطي نفسها بنفسها اشكالاً لامتناهية العدد ، ثم حية تعطي نفسها بنفسها اشكالاً لامتناهية العدد ، ثم

۱۷۵

والعوالم (\*) الطبيعيات والكونيات الأرسطوطاليسية ، وتقدم فيه بتصور للكون اللامتناهي بالامتداد وبعدد العوالم ( الكواكب ) التي يتألف منها . أما ضمن نطاق الشلاثية الثانية فتؤلف محاورة جُــرُر الـوحش المنتصر (\*) ، التي نشرها في باريس سنة ١٥٨٤ ، تمثيلية هزلية ميتولوجية تقرر فيها الآلهة أن تكفر عن خطاياها ، فتطرد من السماء الدببة والعقارب وتحل محلها رموز الفضيلة . أما قبالة الحصان بيغاز المقرون بحمار اركاديا فتتضمن هجاء لـ « الحميرية المقدسة » ، أي للتواضع والبساطة كما توصي بهما النصرانية . وتتغنى الغضبات البطولية (\*) ، شعرأ ونشرأ ، بحب العقل للموضوع الإلهي الذي هو الحقيقة .

يوم عاد برونو أدراجه إلى فرنسا طفق يعرض ، بمنتهى العناية ، مذاهب ارسطو في بعض كتاباته ، وينتقدها في بعضها الآخر ؛ ودفعت به مشاكسات الطلاب من جديد إلى الالتجاء إلى المانيا ، وعلى وجه التحديد إلى فتنبرغ وهولمشتات حيث علم ، ثم إلى فرانكفورت التى قصدها ليعمل على نشر القصائد اللاتينية الثلاث التي نظمها في إبان ذلك والتي تؤلف المجموعة الثانية من كبرى مؤلفاته . ففي أولاها ، في الحد الأدنى المثلث وفي القياس(\*) ، يقترح مفهوم الحد الأدنى الفيزيقي ، أي الذرة ، والحد الأدنى الرياضي ، أي النقطة ، باعتبارها أصغر دائرة . وتصور القصيدة الثانية في المونادا والعدد والشكل(\*) ( التي تشابه من بعض الوجوه كتابات المؤلف حول السحر ) الوحدة التي تنفتح مثني مثني ، ثم تتعقد ثلاثاً ثلاثاً ، ورباعاً رباعاً ، الخ ، وصولاً إلى العشارية . ويعود في اللامحدود وفي اللامعدودات او في الكون والعوالم(· ) إلى تبنى موضوعة في اللاتناهي ، مع معرفة جديدة بتقدم علم الفلك في زمن كان يهيمن عليه فيه وجه تيشو براهي .

في فرانكفورت التقى برونو بالكتبي الذي نقل إليه دعوة جيوفاني موشينيغو للتوجه إلى البندقية لتعليمه فن تقوية الذاكرة (وربما السحر). فقبل برونو العرض، لكن موشينيغو، الذي لم يرض عن تعليمه والذي اذهلته أحاديث ضيفه الهرطوقية، وشى به لدى ديوان الفهرست ولما طلب ديوان التفتيش في روما من مجلس الشيوخ في البندقية إرسال السجين إلى روما،

اذعن مجلس الشيوخ للأمر ، لأن الدعوة كانت اقيمت منذ زمن طويل ولأن برونو لم يكن مواطناً في الجمهورية صاحبة الشكرى وراح محققو محكمة التفتيش يستجوبون برونو في حبسه الروماني على فترات مقطعة ، وكان هو في إبان ذلك يكتب مذكرات ، وكانت غرابة اطواره تسترعي انتباه من يستمع إلى الأقوال التي يتلفظ بها . وميتته الفظيعة معروفة ؛ ويروي بعضهم انه عندما جيء إليه بصليب اشاح بوجهه ؛ بينما يروي بعضهم الآخر ، على العكس من ذلك ، انه صرح انه يموت شهيداً وبطوع إرادته ، وأن روحه ستطير مع الدخان إلى الجنة .

لقد عُد جيوردانو برونو رمز الفكر الحر الذي يتمرد على العقيدة الدينية ، ويعود ادراجه بملء الفرح إلى المذهب الطبيعى القديم « المنبعث » في الأزمنة الحديثة ، ويجهر بمعتقده في جميع بلدان أوروبا أمام أقوياء الأمم جميعاً وعلمائها ، وبعد ثماني سنوات من الحبس يؤثر أخيراً الموت على أن يجحد أفكاره. ومن هذا المنظور يُنزل برونو منزلة بطل الانسانية المصممة على المطالبة بحقها في التفكير وفق عقل مستقل وفلسفى محض وعلى الدفاع عنه ، ولو كان الثمن الحياة نفسها . « لنتخذ من البداهة حكماً أوحد للحق ؛ فإذا أعوزتنا البداهة ، فلنعرف كيف نشك » : على هذا النحو كان برونو يهىء العالم الحديث لتلقى تعليم ديكارت . ولئن كان الرجوع إلى الواقع التاريخي يقسرنا على أن نلاحظ أن برونو اختار منذ مطلع شبابه أن يصير دومينيكانياً ، فإن تصريحاته أمام ديوان التغتيش في البندقية تدل على أن الشكوك كانت تعتمل منذ ذلك الحين في رأسه حيال العقائد الدينية الرئيسية ، وعلى الأخص عقيدة الثالوث وعقيدة التجسد ، فشاء أن يعطيها تفسيراً عقلانياً وطبيعياً . ومن المفيد أن نلاحظ ، من جهة أخرى ، أنه لم يتعرض قط قبل اعتقاله للاضطهاد، حتى في البلدان الكاثوليكية والبابوية المتطرفة التي ارتحل إليه ، على الرغم من هربه من الدير ومجاهرته بأفكاره في كتبه ، وأنه عندما قفل راجعاً إلى ايطاليا كان يصارح الناس جميعاً بأنه ليس لديه ما يخشاه من محكمة التفتيش وأنه يريد على العكس من ذلك أن يقر بذنبه ويعتذر جهاراً ويعود إلى « حضن الكنيسة ، الكاثوليكية . والحق أن المناقشات حول شخصيته ومذهبه لم يقفل بابها: والأمر الذي لا

# بريتي ، جيوليو

#### Preti, Giulio

فيلسوف ايطالي، (١٩١١ ـ ١٩٧٢). من متابعي فكر غـرامشي . عني بفهم العـلاقـة بين المـاركسيـة والذرائعية، وكتب الممارسة والتجربية (١٩٥٧)، الخطابة والمنطق (١٩٦٨).

#### بريستلى ، جوزيف

#### Priestley, Joseph.

لاهوتي وكيميائي وفيزيائي انكليـزي . ولد في فیلدهد ( یورکشایر ) فی ۱۳ آذار ۱۷۳۳ ، وتوفی فی نورثمبرلند ( ولاية بنسلفانيا الأميركية ) في ٦ شباط ١٨٠٤ . كان والده حرفياً وضبيع الحال وكلفاني المعتقد ، فورث عنه حبه للحرية الدينية . درس ، حتى الثانية عشرة ، في مدرسة القرية ؛ لكن ، بفضل مساعدة القس كيربي ، تمكن من متابعة دروسه وغدا ، وهو في العشرين ، متمكناً من العلوم واللغات القديمة . دخل في عام ١٧٥٢ إلى المدرسة الاكليركية الكلفانية فى دافنترى ، واصبح قسأ لبلدة نيدهام ماركت عام ١٧٥٥ . وفي نانتفيش ، التي نقل إليها في وقت لاحق ، افتتح مدرسة أجرى فيها تجارب علمية إلى جانب تعليمه فيها للمبادىء الأولية . وفي هذه المدرسة استهل دراساته حول الكهرباء ؛ دراسات تابعها في وارينغتون ، حيث دعى عام ١٧٦١ إلى تدريس اللغتين اللاتينية واليونانية . ومع أنه لم يكن أصدر دراسات ذات قيمة حتى عام ١٧٦٦ ، فقد عين عضواً في « الجمعية الملكية » . وفي العام التالي صدر كتابه تاريخ الكهرباء ، الذي لم يخل من بعض الأبحاث الشخصية . وعين قساً في مدينة ليدز ، فحرّر في هذه المدينة مقالاته السياسية الهجائية الموجهة ضد حكومة بلاده الرجعية الداخلة آنذاك في حرب مع المعمرين الأميركيين . وفي ليدز أيضاً استهل تجاربه حول كيمياء الغازات ، تلك التجارب التي دان لها بشهرته . وفي عام ۱۷۷۲ أصبح كاتم سر اللورد شلبورن ، وسافر معه إلى البر الأوروبي . وفي عام ١٧٧٤ التقى لافوازييه، فعرض عليه الطريقة التي

يحتمل نقاشاً هو قيمة الحماسة المقلية التي اشاد بها بالتنوع اللامتناهي لصور الطبيعة الكلية . [اوغستو غوزو]

□ • رجل متوقد الذهن اساء استخدام انواره ء .
 [بيير بايل]

□ « لم يكن لتهافت منطقه من باعث سوى حماسته الشهمة ! فالابتذال والصغار والتناهي ما كان يليق به ، فكان أن اندفع نحو الفكرة السامية عن الجوهر الكلى » . [هيفل]

□ « برونو هو من أبرز تظاهرات التيار الطبيعي
 الذي كان واحداً من مركبات عصر النهضة » . [ج .
 دوب]

□ « في فجر عصر النهضة ينتصب وجه برونو ، شاعر اللاتنامي الكوني ... وما يميزه عن سائر فلاسفة زمانه انه بقي وفياً لحقيقته حتى موته : فبعد كثرة من الشهداء المسيحيين يمثل برونو ، بعد سقراط ، الوجه الأكثر جلاء لجميع شهداء الحقيقة العلمية » . [إرنست بلوخ]

# برونو، سامباو

# Bruno, Sampaio

فيلسوف برتغالي (١٨٥٧ ـ ١٩١٥) طور مذهباً يقول إن السرُ في الفلسفة يعمي على الفكر العقلاني. من مؤلفاته: فكرة الله (١٩٠٢).

# برويير ، كلود

#### Bruaire, Claude

فيلسوف فرنسي (١٩٣٢ ـ ١٩٨٦). انطلاقاً من فلسفة هيغل وشلينغ في الدين صمم مشروعه في إنشاء انتروبولوجيا فلسفية ذات اساس ميتافيزيقي . درس على التوالي المنطق والطبيعة والروح ، وبمفرداته هو : اللغة والشهوة والطبيعة ، من مؤلفاته : المنطق والدين المسيحي في فلسفة هيغل (١٩٦٤) ، إثبات الشر (١٩٦٤)، فلسفة الجسم (١٩٦٨)، حصق الشر (١٩٧٤).

استطاع بفضلها قبل بضعة اشهر تحضير الاوكسيجين . كان آنذاك يمر بأكثر مراحل حياته عطاء وخصباً . فبين ۱۷۷۲ - ۱۷۷۲ صدر كتابه دعائم الدين الطبيعي والمنزل ، وفي عام ۱۷۷۸ أبحاث في المادة والروح. وكان المجلد الأول من مشروعه العلمي الاساسي : تجارب وملاحظات حول مختلف أنواع المغازات قد صدر عام ۱۷۷۸ : واستمر يعمل في هذا المشروع حتى عام ۱۷۷۸ . وابتداء من عام ۱۷۸۸ نشاطه الرعوي في برمنغهام حيث اتصل بشخصيات نشاطه الرعوي في برمنغهام حيث اتصل بشخصيات علمية بارزة ، وفي مقدمتها جيمس واط وإراسموس داروين . وقد تابع في برمنغهام تجاربه حول الغازات واستأنف مساجلته السياسية ـ الدينية ضد الحكومة وكنيسة انكلترا بنشره تاريخ فساد المسيحية ولعسار الممار الامار الامار) والمجلدات الأولى من التاريخ العسام (۱۷۸۲)

للكنيسة المسيحية (١٧٩٠).

ان شخصية القس بريستلى لغريبة حقاً: فقد كان غير امتثالي في الدين ، مادياً في الفلسفة ، ويعقوبياً في السياسة ( أيد المعمرين الأميركيين وتعاطف مع الثوار الفرنسيين ) . ولم يكن موضع حب معاصريه أو تعاطفهم : فقد الب المفكرون التقليديون الشعب عليه ، واتهم (باطلاً) بأنه احتفل في عام ١٧٩١، مع مجموعة من الديمقراطيين ، بذكري الاستيلاء على سجن الباستيل ؛ فهاجم بعض الغوغاء كنيسته وداره وعاثوا فيهما فساداً . عندئذ قصد لندن؛ ولئن لم تعمد السلطات هناك إلى ملاحقته أو اتخاذ اجراءات محددة بحقه ، فقد أحس بالمقابل انه موضع رقابة من قبل الشرطة ، وأن زملاءه في « الجمعية الملكية » يتحاشون لقاءه . فدفع به هذا الوضع إلى اختيار طريقة الهجرة ، فارتحل إلى اميركا في أيار ١٧٩٤ ، واستقر في ورثمبرلند. وهناك أصدر تجارب وملاحظات حول تحليل الهواء الجوي (١٨٠٠) والمجلدين الأخيرين (١٨٠٠ ـ ١٨٠٠) من تاريخ الكنيسة المسيحية . [جيوليو برتي]

□ • ما من إنسان ذهب بعيداً مثله في دراسة المسيحية ، وما من إنسان ، في اعتقادي ، فعل ذلك بمثل هذا القدر من الاخلاص ، . [روبرت ساوتي] □ • إن كل إنسان عاقل لا بد له ، إذا ما أشفق على ما المّ ببريستلي من فواجع وقدُّر له براعته ، أن يعتبره

ضحية جنونه الخاص وأهوائه التي ما أحسن توجيهها ». [دي كوينسي]

# بريني، بييترو

#### Prini, Pietro

فيلسوف ومؤرخ إيطالي للفلسفة (۱۹۱٥ - ). انتصر للافلاطونية المحدثة ووصل بين أفلوطين وياسبرز وغبرييل مرسيل. تعاطف مع الوجودية المعاصرة، ولكن بدون أن يشاركها ريبتها إزاء حضارة العلم الحديث. من مؤلفاته: الوجودية (۱۹۰۷)، نحو أونطولوجيا جديدة (۱۹۰۷)، المذهب الإنساني العملي (۱۹۹۳).

# بريور، آرثر

#### Prior, Arthur

فيلسوف ومنطيق إنكليزي من أصل نيوزيلاندي المدير المدي المجاهة المحسفورد وراد المباحث في المنطق الزمني المحمم، من مؤلفاته: المنطق وأسس الأخلاق (١٩٤٩)، المنطق الصوري (١٩٥٥)، السرمسن والمنطق الجهوي (١٩٥٧)، الماضي، الحاضر، المستقبل (١٩٦٧).

# بسّاريون ، يوحنا

#### Bessarion, Jean Bessarion, John

أنسي بيزنطي . ولد في ترابزون ( الاناضول ) سنة ١٣٩٥ م ، ومات في رافينا ( ايطاليا ) في ١٨ تشرين الثاني ١٤٧٧ . دَرَس الفلسفة والادب على دوسيثايوس وجيورجيوس كريزوكوكوس وجميسشوس بليثون ، وترهب ، وصار رئيساً لاساقفة نيقيا عام ١٤٣٧ . حضر في عام ١٤٣٨ مجمع فيراري ، وأيد الاتحاد مع كنيسة روما ، فلم يتبعه باقي الروم ، فاضطر إلى البقاء في الطاليا حيث وضع قدراته العقلية والدبلوماسية في

خدمة الكرسي الرسولي . وشغل عدداً من المناصب الكنسية الرفيعة ، وكاد ينتخب لمرتين بابا . وفي الوقت الذي يقر فيه الأورثوذكسيون بمواهبه ووطنيته ، يطلقون عليه لقب « الخائن الكبير » . وكان داعية للحرب الصليبية . أما من الناحية الفلسفية فكان من كبار المعجبين بأفلاطون ، لكنه لم يهاجم ارسطو . وقد نقل إلى اللاتينية أثار كرينووون وارسطو وثيوفراسطس ، وله رسالة فلسفية بعنوان الرد على مفتر على افلاطون ، واخرى في الطبيعة والفن ، مفتر على اللاهوت ، باليونانية واللاتينية ، فهو: في انبثاق الروح القدس (١٦٣٠) ، وكتب أيضاً باليونانية خلاصة لآثار القديس باسيليوس الزهدية .

#### بستمانتيه، لينو

#### Bustamante, Lino

ولد في إسبانيا عام ١٩١٨، وأسس كرسي فلسفة الحقوق في جامعة الآند، وحصل على الجنسية البانامية. رأى في الفلسفة بحثاً عن الحقيقة عبر وحدة التصور. وكان قريباً من السكولائية الماركسية. من مؤلفاته موت الله (١٩٥٨).

## بسشاسيوس رادبرتوس

## Paschase Radbert Paschasius Radbertus

لاهوتي كتب باللاتينية ( ٧٨٦ - ٨٦٠ م ) . وقف حياته كلها على شرح انجيل متى . كتاباته في اللاهوت تستلهم أوغوسطينوس . رسالته عن استحالة القربان : في جسد الرب ودمه (٨٣١ م) مهدت السبيل أمام ظهور الفلسفة المدرسية ، وأثارت مناظرة شارك فيها رابانوس ماوروس وراترامنوس وغوتشالك .

### البسطامي ، أبو يزيد طيفور

### Bastâmî, Abû Yazîd Tayfûr

المعروف ببايزيد . صوفى شهير ولد في بسطام

بخراسان ومات نحو ٢٦١ هـ / ٨٧٤ م . يعد من اكبر متصوفة الإسلام . كان تعليمه تعبيراً مباشراً عن حياته الداخلية . لم يترك نصاً مكتوباً . آخذ نظريته في الفناء عن أصول هندية ، وفصل بين المعرفة والعبادة . تولى الجنيد ترجمة بعض شطحاته من الفارسية إلى العربية وعلق عليها ، وروى الطوسي له في اللمع . وإحدى السمات المميزة لمذهبه تقسيمه التدرجي للوعي إلى انا (الانائية) وانت (الانتية) وهو (الهوية) .

□ « كان بايزيد موضع إعجاب أولئك الذين يفضلون الغيبوبة الصوفية على صحوتها » . [رينولد ١ . نيكولسون]

#### بسكال ، بليز

#### Pascal, Blaise

شاهد فريد على زمن فريد يتمثل بالعصر الكبير للنهضة الفرنسية في النصف الأول من القرن السابع عشر ، عالم وإنسان كامل ، كاتب ومفكر لا يبذه أحد ، ولا يضاهيه إلا قلائل ، إنسان يخاطب قلب كل إنسان . ولد مؤلف الخواطر(\*) بليز بسكال في كليرمون ( فرنسا ) في ١٩ حزيران ١٦٢٣ . وتروي ابنة أخته مرغريت بيرييه أنه حدث له شيء خارق للمألوف ؛ فقد سقط في نوع من السقام ، وما عاد يحتمل رؤية الماء ، ولا رؤية أبيه وأمه مجتمعين . وفكاً للسحر الذي رمته به امرأة كانت السيدة بسكال الورعة تحسن إليها ، والذي كاد يستاقه إلى الموت ، تعين إركابه على هر أسود فطس تحته ، ووضع كمادة له من تسع أوراق من ثلاثة أعشاب قطفها قبل مشرق الشمس طفل لم يجاوز السابعة من العمر . وعلى هذا النحو دخل إلى حلبة الحياة ، تحت رقية ساحرة مؤذية ، وفي ظل كاتدرائية. ذلك الرجل الذي سيجمع دواماً بين الاحتداد والتوازن والذى سيحارب الخرافة وسرعة التصديق باعتبارهما رذيلتين طبيعيتين متساويتين في ضررهما .

فقد أمه عام ١٦٢٦ ، ورباه أبوه إتبين بسكال ، رئيس محكمة المساعدات في كليرمون ، مع اختيه جلبيرت التي تكبره بثلاثة أعوام وجاكلين التي تصغره بعامين . وحالما امتلك القدرة على الكلام ، أبدى من مخايل الذكاء ما ليس بمألوف . لهذا قسرر أبوه ، في عام

١٦٣١ ، أن يستعفى من وظيفته وأن يأتي للإقامة في باريس ليقف نفسه على تربية ذلك الابن الذي كان يظهر نبوغاً مدهشاً . وبالفعل ، تفتحت مواهب الغلام في وقت مبكر ، وخامرته رغبة قوية في أن يعرف بالتجربة علل جميع المعلولات التي كانت تقع تحت ملاحظته ، والُّف وهو في الحادية عشرة رسالة في الأصوات . وإذ تعلم الهندسة بدون معلم أو اخترعها اختراعاً بالأحرى، نظراً إلى أن أباه حصر تربيته له باللاتينية واليونانية والنحو والصرف ، استطاع وهو في الثانية عشرة أن يهتدي إلى القضية الثانية والثلاثين في كتاب إقليدس الأول ، وكتب وهدو في السادسة عشرة محاولة في المخروطيات<sup>(\*)</sup> بذ فيها ، حسب تعبير الأب مرسين ، كل من كتب في الموضوع من قبل ، ورسم ، من خلال تطبيق نابغ للهندسة الإسقاطية التي دشنها ديسارغ ، ذلك د السداسي الروحاني ، الذي يمكن أن تستخلص منه جميع خصائص المخروطيات ؛ وتخفيفاً عن أبيه عبء حساب الضرائب التي يتعين عليه جبايتها عندما ارسله الكاردينال دي ريشيليو إلى روان مندوباً عن الملك عام ١٦٣٩ ، اخترع وهو في التاسعة عشرة آلته الحسابية التي كلفه تحقيقها عدة سنوات من العمل والكد.

كان عام ١٦٤٦ عاماً فاصلاً في حياة بسكال ، عام « الاهتداء الأول » والتجربة الأولى على الخلاء اللذين قررا مصير دعوته العلمية ودعوته الدينية . ففي ذلك العام قرأ مؤلفاته سان \_ سيران ، الذي كان رئيساً منذ عام ١٦٣٦ لدير بور \_ روايال ، فكان لها في نفسه وقع كبير ؛ وفي تشرين الأول من ذلك العام نفسه تناهى إلى علم بسكال نبأ تجربة توريشلي على الخلاء ، فكررها بنفسه ، واهتدى إلى علتها ، وهي الضغط الجوي ، بالاعتماد على منهج التفاضل (تجربة الخلاء في الخلاء ) ومنهج التغيرات ( تجربة بوي ـ دي ـ دوم الكبرى التي ثبت بموجبها أن الزئبق في أنبوبة الاختبار ينخفض بنسبة الارتفاع لأن ضغط الهواء أخف في قمة الجبل منه في سفحه ) ، وعمم نتائجها بصياغته مبدأ توازن الموائع ، واستخلص منها استنشاجاتها الفيزيائية والفلسفية فيما يتصل بمعانى التوازن، والنسبية الطبيعية الكلية ، وقيمة الفروض والتقدم والسلطة في العلوم ، ونشر في تشرين الأول ١٦٤٧ تجارب جديدة بخصوص الخلاء، وفي تشرين الأول

۱٦٤٨ قصنص التجربة الكبرى لتوازن الموائع ، وشذرة من مقدمة كتاب الخلاء .

في ربيع ١٦٤٧ عاد بسكال مع اخته جاكلين للإقامة في باريس ، بعد أن تدهورت صحته من جراء كثرة تجاربه ومباحثه . وهناك قابل ديكارت يومي ٢٣ و ٢٤ أيلول ، واتصل بالجانسنيين في بور \_ روايال . وفي ٤٣ أيلول ، واتصل بالجانسنيين في بور \_ روايال . وفي ٤٣ تقيم معه لسنة واحدة على الأقل ليتعاونا على تحمل المصيبة . بيد أن جاكلين التحقت بدير بور \_ روايال ، حال الانتهاء من تقاسم الميراث ، بدون أن تعود إلى نظرها عليه . وبما أنه كان هو أيضاً لا يحتمل فراقها ، فقد بذل قصاراه لتأخير ارتدائها ثوب الرهبنة . وكتبت نظرها عليه في ايار ١٦٥٠ ترجوه أن يقبل ، والا بياخذ منها ما لا قدرة له على إعطائها إياه . فأذعن بسكال في نهاية الأمر لرغبتها ، وحضر حفل ترهبها ، وقبل حتى بأن يرصد لها بائنة .

تلك كانت بالنسبة إلى بسكال بداية « المرحلة الدنيوية » . فقد نأى نأياً كبيراً عن الله ، وكتب عن ذلك يقول: «شتان ما بين معرفة الله وحبه!» وعرف بالمقابل عالماً جديداً: عالم اللياقة، وروح الرهافة، واسباب القلب، وبكلمة واحدة الإنسان . وفي تلك الفترة رأت النور ، فيما يبدو، الأفكار والخاطرات التي سيسجلها في خطاب في انفعالات الحب (٠). وفي الوقت نفسه وضع منهاجاً بكشوفه الرياضية ومباحثه في خطاب إلى الأكاديمية الباريسية للرياضيات (١٦٥٤)، وأرسى الأسس الأولى لحساب الاحتمالات الذي « يخضع المصادفة لقوانينها » ويفتح أمام الذهن البشرى طريقاً جديداً لامتناهى الخصوبة ، وكتب رسالة المثلث الحسابي ، وأتبعها برسائله حول الزوليت ، وصاغ مبدأ الحساب اللانهائي الصغر على أساس أن « الطبيعة المولعة بالوحدة تقيم علاقة تدعو إلى الإعجاب دوماً بين الأشياء الأكثر تنائياً في الظاهر ، ، وهو عينه المبدأ الذي سيغرف لايبنتز من معينه عن سعة ليستنبط جداول حساب اللامتناهي ، والذي سيتأدى ببسكال إلى نظرته العبقرية في الرهان ، ولاتناهي الكبر والصغر ، والجسم والأرواح ،

لكن ما كان لشيء بشري ان يفعم تلك النفس

المأخوذة بحب اللامتناهي . فقد كان يستشعر خواء في القلب وحاجة إلى الله وازدراء للعالم. وقد كاشف جاكلين بما هو فيه من هجران وبعد عن أهواء العالم، ومن عجز في الوقت نفسه عن ارتباط بالله لبقية فيه من روح الاستقلال . ولكن الله لبي في نهاية الأمر نداءه وأرسل إليه النار التي الهبت نفسه وأضاءت عقله وارست فيه شعوراً لا يقتلع بالحضور الإلهي . كان ذلك في ليلة ٢٣ تشرين الثاني ١٦٥٤ كما سجلها في كتاب مذكراته الذي كان يحمله مخيطأ ببطانة ثوبه والذي اكتشف بعد وفاته : « النار . إله إبراهيم ، إله إسحق ، إله يعقوب ، لا إله الفلاسفة والعلماء . اليقين . اليقين . العاطفة ، الفرح ، السلام ... نسيان العالم وكل شيء ، خلا الله ... عظمة النفس البشرية ... الفرح ، الفرح ، الفرح ، دموع الفرح ... المسيح ، المسيح . لقد هربت منه ، وتخليت عنه ، وصلبته . فلا كان بيني وبينه بعد الأن فراق! » .

في كانون الثاني ١٦٥٥ اعتزل بسكال في بور ـ
روايال ، حيث كان مرشده رجلًا ملؤه نار ونور ، هو
السيد دي ساسي . واعتزاله هذا لم يلغ كونه هندسيا
وإنساناً ، كما تشهد على ذلك المحادثة مع السيد دي
ساسي حول إبقتاتوس ومونتانيي التي عرض
فيها ، في صورة افلاطونية ، الفكرة المحورية لدفاعه
بؤس الإنسان بدون الله ، وعظمة الإنسان مع الله ،
وضمتنها شذرات مهمة من الروح الهندسي ومن فن
الإقناع (٥) اللذين يعود تاريخ تحريرهما ، فيما يبدو ،
إلاقناع (١٩٥١ يوم طلب إليه آرنو أن يضع كتاباً في
مبادىء الهندسة برسم مدارس بور ـ روايال

بيد أن حادثاً غير متوقع جاء ليخرجه مؤقتاً عن نهجه في التقرب من الله وليزج به في غمار الصراع الذي كان دائراً بين آرنو والسوربون ، وكذلك بين الجانسنيين واليسبوعيين ، حول إدانة روما لخمس قضايا مستخلصة من كتاب أو غوسطينوس لجانسينيوس ، تلك الإدانة التي قبل لها الجانسينيون « قانونياً » ، لا واقعياً » ، منكرين أن تكرن القضايا المشار إليها مائلة في كتاب جانسينيوس . وبين كانون الثاني ٢٥٦ وآذار ٧٦٠٧ نشر لصالح بور \_ روايال ثماني عشرة رسالة مكتوبة إلى رئيس إقليمي للرهبانية من قبل احد اصدقائه بخصوص الخصومات الراهنة في

السوربون ، فعُرفت بالإقليميات(\*) . وكان لهذه الرسائل دوي عظيم . ولكن لما أوشك بسكال أن يدان من قبل ديوان الفهرست في روما ، توقف عن كل سجال ، وهو في أوج الصراع . وما لبث بعد ذلك أن طلق حتى الهندسة ليكون العلم الوحيد الذي يقف عليه نفسه هو الكمال .

ابتداء من عام ١٦٥٧ ، وفيما هو يحرد كتابات في النعمة ، بدأ العمل في مؤلفه الكبير حول حقيقة الدين المسيحي بغرض إقناع الزنادقة وحمل المسيحيين على ممارسة الإنجيل . وأقبل على القراءة بنهم كبير . وبما أن ذاكرته الخارقة بدأت تخونه ، فقد درج على تسجيل أفكاره في صفحات مستقلة ، وهي التي جمعت بعد وفاته في كتاب واحد اذاع شهرته على مر الأجيال بعنوان الخواطر(\*) (١٦٦٩) . وإذ سقط بعد ذلك في « حال من التلاشي ، منعته من كل عمل متصل ، كتب صلاة إلى الله سؤالًا له عن حسن استعمال الامراض. وبعد إقامة وجيزة في مقاطعة أوفرنيا ، عاد إلى باريس ليلقى في أواخر عام ١٦٦٠ ثلاث خطب حول وضع العظماء . وكادت طبيعته الجامحة أن تدفع به ، في قضية توقيع الكتاب البابوي ( حزيران ١٦٦١ ) إلى التمرد ، بعكس ذعيحة أصدقائه في بور \_ روايال ، على إرادة الحبر الأعظم . لكنه ما لبث بعد وفاة جاكلين في ٤ تشرين الأول ١٦٦١ أن هدأ ، ونفض يده من كل الخصومات التي تقسم المؤمنين وتهدد بإبعادهم عن حظيرة الكنيسة وعن رئيسها الأعلى ، الذي هو البابا ، كما اعترف بذلك لمعرِّفه قبل ستة اسابيم من وفاته . ولم تعد له مذَّاك فصاعداً رغبة ا إلَّا في أن يعيش في الفقر والمحبة والعذاب والإماتة والصمت ، كيما يستحق « الملكوت الذي سيكون فيه الله هو الكل في كل واحد ، . وكانت كلماته الأخيرة لحظة لفظ الروح في ١٧ آب ١٦٦٢ عن تسعة وثلاثين عاماً وشهرين: و أرجو الا يتخلى عنى الله ابدأ! ع -[جاك شيفالييه]

د كانت كل لذته في العقل ، في النظام ، في العدل ، . [جلبيرت بيرييه]

□ « منذ زمن بعيد والرغبة تتملكني في أن أحارب هذا المارد ، هذا القاهر للعديد من المفكرين ... الكاره الرائع للبشر ... لقد كان بسكال هندسياً وفصيحاً : وقد كان اجتماع هاتين الميزتين أمراً نادراً جداً

حينداك ، ولكنه ما كان يقرن بهما صفة الفلسفة الحقة » . [فولتير]

□ « كان هناك رجل خلق في الثانية عشرة الرياضيات ، وكتب في السادسة عشرة رسالة في المخروطيات هي الأكثر علمية منذ العصور القديمة ، واختزل إلى الة في التاسعة عشرة علما كان كل وجوده في الفهم ، وبرهن في الثائثة والعشرين على ظاهرات ثقالة الجو وهدم واحداً من افدح اخطاء الطبيعيات القديمة ، وأكمل في ذلك العمر الذي يبدأ فيه البشر الأخرون بالولادة ليس إلا طوافه بدائرة العلوم الإنسانية وفطن إلى عدمها وحوَّل افكاره نحو الدين ، ومنذ ذِلك اليوم وإلى حين وفاته عن تسعة وثلاثين عاماً ثبُّت ، وهو في حال من المرض والعذاب ، اللغة التي سيتكلمها بوسويه وراسين ، وضرب المثال على اكمل المزاح كما على أقوى الاستدلال، وفي الفترات الوجيزة الفاصلة بين نوبات ادوائه حلّ ، وهو يتسلى ، واحدة من أرفع مسائل الهندسة ، وألقى على الورق خواطر فيها شيء من الله بقدر ما فيها شيء من الإنسان . هذا العبقرى المخيف كان يدعى بلير بسكال » . [شاتوبريان]

□ « ما لغته إلاً منطق يائس ، مذهب جذري في ملاشاة الانسان أمام مصيره ؛ وحتى الاستدلال أقلع عنه : فهو لا يفعل سوى أن يتنازل ويستسلم . إنه الانتحار الكبير للميتافيزيقا التي تبيد نفسها في الإيمان » . [لامرتين]

□ « عندما أقرأ بسكال ، يخيل إلي أنني أعاود قراءة نفسي . وأعتقد أنه هو من بين جميع الكتّاب أكثر من أشبهه بالنفس » . [ ستندال ]

□ « انتم من لا زلتم تبحثون ، انتم من ترغبون في امتلاك مقياس لدرجة الوضوح والمفهومية التي ينبغي ان تصل إليها فلسفة تاريخية ما ، عليكم بقراءة خواطر بسكال . وما لم تكونوا فقدتم بصورة نهائية ، بخطيئة فلسفة شاذة ، كل حس بما هو طبيعي وحسي ، فسوف تجدون فيها ، إذا ما قراتموها بانتباه ، فكرة مذهب تاريخي ، على الاقل في خطوطه الكبرى » . [شطينغ]

ا • أعمق المفكرين الفرنسيين ، [شلايرماخر]
□ • أدخل بسكال إلى الفلسفة طريقة معينة في
التفكير ليست هي العقل الخالص ، لانها تصحح بروح

الرهافة ما يتسم به الاستدلال من طابع هندسي ، ولا هي التأمل الصوفي، لأنها تتأدى إلى نتائج قابلة للتحقق منها من قبل كل إنسان » . [برغسون]

□ "واحد من اذكى من ظهر من النوابغ...لكنه بعد ان استبدل مصباحه الجديد بآخر قديم ، ضيع نفسه في خياطة أوراق في جيوبه مع أن الساعة هي ساعة إعطاء فرنسا مجد حسساب اللامتناهي " . [بول فاليري]

□ « كان يحوز الحس العلمي ، وحس التهكم والشكية ، وكذلك نقيضه حس الانسان المأساوي ، الجوع إلى الابدية » . [اونامونو]

## بشر بن المعتمر

#### Bishr Ibn Mo'tamir Al-

المعروف بأبي سهل البغدادي . من كبار المعتزلة . توفي في بغداد سنة ٢١٠ هـ / ٨٢٥ ، بعد أن أسس فيها فرعاً للمعتزلة . تنسب إليه فرقة ، البشرية ، .

## بشر الحافي ، أبو نصر

### Bishr Hâfî, Abû Nasr Al-

صوفي ولد في برسام من قرى مرو ، وعاش في بغداد وتوفي فيها سنة ٢٢٧ هـ / ٨٤١ م . جمع حوله اتباعاً من أهل الورع .

## بطرس الاسباني

## Pierre D'Espagne Petrus Hispanus

المعروف ايضاً ببطرس جولياني. لاهوتي برتغالي كتب باللاتينية ولد في لشبونة نحو ١٢٠٠ م ، ودرَّس في باريس ، وانتخب بابا عام ١٢٧٦ باسم يوحنا الحادي والعشرين ، وتوفي في أيار ١٢٧٧ في عز المناظرة ضد الرشدية . له كتاب النفس ، وينم عن تاثر قوي بالاوغوسطينية والسينوية ، و رسالة المغلطات الكبرى ، وعلى الاخص رسالة في المنطق

بطرس الكاندي بطرس الكاندي

تعرف باسم الخلاصة الصغرى في المنطقيات ، وقد ظلت مرجعاً تعليمياً رئيسياً حتى القرن السادس عشر . ومذهبه المنطقي براء من كل شكية أو حتى احتمالية . وله أيضاً شدوح على أرسطو ( في النفس ، في طول الحياة وقصرها ، في الموت والحياة ) ، وهي شروح أملى اختيارها عليها كونه طبيباً إلى جانب كونه منطيقاً .

#### بطرس الكاندي

#### Pierre De Candie Pietro Di Candia Petros Philargos

لاهوتي يوناني من جزيرة كريت كتب باللاتينية (١٣٤٠ ـ ١٤١٠). فرنسيسكاني درَس اللاهوت في جامعة باريس من جامعة باريس من ١٣٤٨ إلى ١٣٨١، وعين رئيساً لاساقفة ميلانو، ثم انتخب بابا باسم الاسكندر الخامس عام ١٤٠٩، وتوفي عام ١٤٠٠، حاول في شرحه لكتاب الاحكام (٩) التحكيم في الخلافات بين دنس سكوتس ووليم الاوكامي، مؤكداً على المنطلق الميتافيزيقي للأول والمنطقي للثاني .

## بطرس اللومباردي

# Pierre Lombard Peter Lombard Petrus Lombardus

لاموتي إيطالي الأصل كتب باللاتينية . ولد في نوفارا بلومبارديا في أواخر القرن الحادي عشر أو أوائل القرن الثاني عشر . ومات في باريس في ٢١ أو ٢٢ ثموز ١٦٦٠ . كان ينتمي إلى أسرة مدقعة الفقر ، وقدم إلى فرنسا عام ١٦٣١ لاستكمال دراسته ، بحماية القديس برنار . ولا نعلم شيئاً يذكر عن حياته التدريسية على مدى عشرين عاماً في باريس ، ولكننا نعرف أن على مدى عشرين عاماً في باريس ، ولكننا نعرف أن قارئاً مثابراً لابيلار ، وربما التقاه . واختير عضواً في مجمع رانس الذي انعقد عام ١١٤٨ برئاسة البابا

اوجانوس الثالث ، وحاكم مذاهب جلبير دي لا بوريه وتعليمه . ورقي عام ١١٥٩ إلى رتبة اسقف باريس . ويبدو أن أول مؤلف له كان شرح المزامير . لكن مؤلفه الرئيسي هو كتاب الاحكام(\*) ، الذي مارس ، وإن يكن تقميشاً للآراء الرئيسية لآباء الكنيسة حول العقائد والمسائل الدينية ، تأثيراً عميقاً على كل تطور اللاهوت في العصر الوسيط ، وسد مسد وجيز في التعليم على مدى قرون عدة . وقد ترك بطرس اللومباردي ايضاً مواعظ ، ولكنها موسومة اكثر مما ينبغي بميسم السكولائية وتكلفها .

## البطليوسي ، ابن السيد

#### Batalyûsî, ibn Al- Sid Al-

ابو محمد عبد الله المعروف بابن السيد . فيلسوف ونحوي أندلسي . ولد في بطليوس (بداخس) بالاندلس سنة ٤٤٤ هـ / ١٠٥٢ م ، ومات في طليطلة سنة ٢٦٥ هـ / ١١٢٧ م . اضطرته الأحداث إلى التنقل عبر مدن الأندلس ، ودارت بينه وبين ابن باجة مناظرة في سرقسطة حول بعض مسائل النحو والكلام المدينة اضطر إلى الهرب هو وابن باجة . ووقف المدينة اضطر إلى الهرب هو وابن باجة . ووقف السنوات الأخيرة من حياته على تحرير مصنفاته وتوجيه تلاميذه . وقد عرف أولًا كنصوي وشارح نصوص ، وترك أحد عشر كتاباً ، منها كتاب الحدائق ، و الاقتضاب في شرح أدب الكتّب . ويعود إلى الباحث الاسباني آسين بالاسينوس فضل التعريف به كفيلسوف أيضاً وكمؤلف لـ « كتاب المحتان المدائق الذي ضمنه عرضاً لمبادىء الفلسفة.

يعتقد البطليوسي أن الدين والفلسفة لا يختلفان لا بموضوعهما ولا بغايتهما ، فهما يطلبان ويعلمان حقيقة واحدة بطرائق متباينة وبمخاطبتهما ملكات متباينة في الإنسان . وفلسفته في كتاب الحدائق فيضية ، وإنما ذات صبغة فيثاغورية محدثة ؛ فالأعداد رموز الكون ، والواحد هو الماهية الحقة والغاية الأخيرة لكل شيء ، والعشرة هي ماهية كل عدد وهي التي تفسر الإيقاع العام لديمومة الاشياء ، ودوائر ثلاث ترمز إلى مراحل الفيض الثلاث ، الخ . ويبدو تأثر البطليوسي في كل ذلك بإخوان الصفا واضحاً .

#### بكهام ، يوحنا

#### Peckham, Jean Peckham, John

فيلسوف ولاهوتي انكليزي كتب باللاتينية ، توفي سنة ٢٩٢١م . درّس على القديس بونافنتورا في باريس حيث علم هو نفسه نحو عام ١٢٧٠ . ودرّس ايضاً في الكسفورد وروما . وفي ١٢٧٩ خلف روبرتوس كلواردبي على كرسي رئيس اساقفة كنتربري . ترك مصنفات في الرياضيات والفلك ( المنظور المشترك ، مصنفات في الرياضيات والفلك ( المنظور المشترك ، وفي الفلسفة ( مسائل مختلف عليها ، مسائل متقوقة ، مرآة النفس ) ، وشرح على الكتاب الأول من الاحكام ( ) . كان على الصعيد المذهبي خصماً عنيداً للتوماوية ، والمع إلى أن نظرية وحدة الصورة للتوماوية ، والمع إلى أن نظرية وحدة الصورة الجوهرية اتت من « الرشدي » سيجر البرابنتي . ولكنه خلافاً لكثرة من لاهوتيي عصره لم يكن معادياً للفلسفة ، بل شاء التوفيق بين مذاهب اوغوسطينوس وابن سينا وارسطو في اتجاه إشراقي .

### بلاتنر ، إرنست

#### Platner, Ernst

فيلسوف الماني ( ١٧٤٤ \_ ١٨١٨ ) . دكتور في الطب والفلسفة ، وتلميذ لايبنتز وفولف ، واخذ بموقف تأليهي طبيعي مصبوغ بصبغة من الشكية . كان من ممثلي فلسفة التنوير الالمانية ، وربط السعادة وصلاح الاخلاق بتقدم العقل .

## بلارمينو ، القديس روبرتو

#### Bellarmin, Saint Robert

كاردينال ويسوعي إيطالي ولد في ٤ تشرين الأول ١٥٤٢ ، ومات في روما في ٧ ايلول ١٦٢١ . كانت أمه شقيقة البابا مارسيليوس الشاني . تعلم عند اليسوعيين ، وانتسب إلى جمعيتهم عام ١٥٦٠ ، ودرس في السنوات التالية الفلسفة واللاهوت في جامعتي بادوفا ولوفان . وشغل في المعهد الروماني بروما لمدة أحد عشر عاماً الكرسي الذي أنشىء

#### البغدادي، عبد القاهر

## Baghdâdî, 'Abd Al - Qâhir

متكلم ومؤرخ فرق، من أعيان فقهاء الشافعية (ت ٢٩ ٤هـ / ١٠٣٧م). برع في الحساب والعروض والنحو والأصول وعلم الكلام. نظر لحديث الفرقة الناجية في كتابه الفرق بين الفرق. ومن مؤلفاته الأخرى: أصول الدين، فضائح المعتزلة، الملل والنحل، التكملة في الحساب.

## بفيلاكوا، كلوفيس

#### Bevilaqua, Clovis

فيلسوف برازيلي (۱۸۰۹ - ۱۹۶٤). من خيرة ممثلي الفلسفة الوضعية. من مؤلفاته: مذهب كانط في البرازيل (۱۹۲٤).

## بك ، جاكوب سيغسموند

#### Beck, Jacob Sigismund

فيلسوف الماني (١٧٦١ ـ ١٨٤٢) . كان من المع تلاميذ كانط. شرح الفلسفة النقدية ، لكنه خلع على و الشيء في ذاته ، وجوداً ذاتياً خالصاً ، حوَّل معه فلسفة كانط إلى مذهب فينوميني خالص . طلب إليه كانط أن يعيد عرض النقدية الأصيلة ، ففعل ذلك في مجلدين ( ۱۷۹۳ ـ ۱۷۹۶ ) نالا رضى المعلم ، ولكن هذا الأخير فوجىء وخاب أمله عندما بادر التلميذ إلى إصدار جزء ثالث في عام ١٧٩٥ بعنوان وجهة النظر الوحيدة التي ينبغي أن تُحاكم منها الفلسفة النقدية . ومع أن بك انتقد في هذا الكتاب منتقدي كانط ، من أمثال شولتزه وجاكوبي ، إلَّا أنه أنضم إلى معسكر القائلين بوجوب تكميل نقد العقل النظري(\*) ، ورد المتعالى إلى فعل تركيبي ، وأكد على تناقض معنى الشيء في ذاته لأنه يفترض فيه ، وهو الموجود خارج الزمان والمكان ، وبدون أن يخضع لأية مقولة ، أن ينتج مادة حدوسنا الحسية ؛ والحال أن كانط لم يقل بمعنى من هذا القبيل .

خصيصاً للرد على المذاهب الجديدة التي كانت آخذة بالانتشار في سائر أرجاء أوروبا . وكانت نتيجة تعليمه هذا كتابه الكبير: مساجلات المسيحية بصدد هراطقة هذا الزمان<sup>(\*)</sup> . وكان يتمتع بثقة عدد من البابوات ، فوظفوا تبحره وحرارة إيمانه في الصراع ضد البروتستانتيين ، ويبدو انه كان شخصياً متجرداً عن الغرض ، ولكن يقينه بأنه يمثلك الحقيقة اضفى على كفاحه ضند الهراطقة طابعاً من الضبراوة . فهو الذي حرر ، مثلاً، مواد الاتهام الثمانية التي بموجبها احرق جيوردانو برونو حياً . وقد وجُّه ايضاً ضد غليليو المحاكمة الأولى التي تأدت في نهاية المطاف إلى إدانة ديوان التفتيش لمذهب كوبرنيكوس عام ١٦١٦ . وبعد يومين من ذلك أمر بلارمينو غليليو بترك المذهب الذي يقول إن ء الشمس مركز الكون ، وإنها ساكنة ، وإن الأرض هي التي تتحرك ، ، وحظر عليه الترويج لهذا المذهب وشفهياً أو كتابياً ، . وقد طوبت الكنيسة الرومانية روبرتو بلارمينو قديساً عام ١٩٣٠ ، واعلنته معلماً من معلمي الكنيسة . [جاكلين مارشان]

## بلاغا ، لوسيان

#### Blaga, Lucian

شاعر وكاتب مسرحي وفيلسوف روماني . ولد في لانكرام ( ترانسلفانيا ) في ٩ ايار ١٨٩٥ ، وتوفي في كلوج في ٦ أيار ١٩٦١ . نال الدبلوم من كلية اللاهوت في سيبيو ، والدكتوراه في الفلسفة من جامعة فيينا التحق بالسلك الدبلوماسي ، فأوفد إلى عدد من الاقطار الأوروبية . عين مدرّساً لفلسفة الثقافة في جامعة كلوج ، ثم سفيراً فوق العادة في لشبونة. لكن الحرب العالمية الثانية اعادته إلى كرسيه الجامعي . بعد الحرب أصبح استاذاً في معهد التاريخ والفلسفة في كلوج ، ثم باحثاً متواضعاً في فرع الأكاديمية الرومانية في هذه المدينة ، والمعين الذي نهل منه ، إن في شعره ومسرحه وإن في فلسفته ، هو معين المجهول والسر فالشاعر فيه يبحث ، والأبواب تُشرع أمامه ، فيغوص إلى اعماق المعرفة ، ويخلق عالماً جديداً يبلغ كل كائن فيه إلى حالة أبدية وكلية . ومن بين دواوينه الشعرية العديدة نخص بالذكر: قصائم النور (١٩١٩)، خطوات النبي (١٩٢١) و مديح النوم (١٩٢٩). ومن

بين اعماله المسرحية : المعلم مانول<sup>(\*)</sup> (۱۹۲۷) ، و جهاد الاطفال (۱۹۳۰) ، اما اعماله الفلسفية ، فيسترقفنا منها هذه السلاسل الاساسية الثلاث: ثلاثية المعرفة<sup>(\*)</sup> (۱۹۳۰ – ۱۹۳۷) ، و ثلاثية القيم الثقافة<sup>(\*)</sup> (۱۹۳۰ – ۱۹۳۷) ،،، و ثلاثية القيم (۱۹۲۱ – ۱۹۲۷) ، وقد صدر له بعد وفاته كتاب مذكرات بعنوان اخبار العصور ونشيدها (۱۹۳۰) و الفكر الروماني في ترانسلفانيا في القرن الثامن عشر (۱۹۲۱) . [نيقولا جيورجيو]

## بلافاتسكى ، هيلينا بتروفنا

#### Blavatsky, Helena Petrovna

ولدت هيلينا هاهن في ٢١ تموز ١٨٣١ في إيكاثرونيسلاف، وتوفيت في لندن في ٨ أيار ١٨٩١. ودللت هذه التيوصوفية الروسية ـ الألمانية منذ نعومة اظفارها على طباع أقل ما يمكن قوله فيها إنها غريبة وفي السابعة عشرة من عمرها تزوجت من مستشار الدولة بلافاتسكي الذي كان في الستين ، وانفصلت عنه بعد ثلاثة أشهر من زواجها ، وهربت إلى القسطنطينية ؛ ومكثت زهاء عشر سنوات خارج

لكن أوروبا لم تسعها ، ولا مصر ، فذهبت لزيارة الهنود الحمر والزنوج ومدينة نيو ـ اورليانز ؛ ومن المكسيك توجهت إلى الهند بهدف الدخول إلى التيبت. بيد انها لم تتمكن من زيارة التيبت إلا بعد محاولة ثانية في عام ١٨٥٥ . وكانت تنكب ، حيثما حطبها الرحال ، على دراسة الممارسات السحرية والعبادات السرية والمذاهب الروحانية . وقد اضطرتها حادثة وقعت لها إلى المكوث في روسيا فترة طويلة من الزمن ، غير أنها عاودت رحلاتها في عام ١٨٦٢ وعزمت على الاستقرار في الولايات المتحدة . وقد اقامت فيها أعواماً سنة ، وتعرفت إلى الكولونيل اولكوت فتبنت افكاره ، وأسست معه « الجمعية التيوصوفية » (١٨٧٥) . وبغية الدفاع عن آرائها اصدرت عام ۱۸۷٦ ايزيس بلا حجاب . وشرعت بعد ذلك بعدد من الرحلات بهدف نشر افكارها ونظرياتها ، ثم استقرت في لندن في عام ١٨٨٧ . وقد اسست في العاصمة البريطانية مجلة ، وأعدت كتابها الكبير المذهب السري(٠) الذي بدأ بالصدور عام

۱۸۸۸ . ونشسرت ، عسلاوة على ذلك ، مقتساح التيوصوفية (۱۸۸۹ ـ ۱۸۹۲) وبعض الكراسات المحدودة الأهمية .

#### بلانشارد، براند

#### Blanshard, Brand

فيلسوف أميركي (١٨٩٠ ـ ١٩٦٦). كان له تأثير عظيم ومستديم على طلبة جامعة يال التي تشكّل أهم مركز للفلسفة في الولايات المتحدة الأميركية. جمع، كأغلب معاصريه، بين اللاهوت والفلسفة، وترأس الجمعية الأميركية لللاهوت. تميز فكره بعقلانية صارمة، ونقد جميع أشكال اللاعقلانية، بدءاً باللاحتمية، والنزعة الإيمانية والتصوفية، وانتهاء بالكانطية والوجودية والوضعية المنطقية في نظرية المعرفة. وحامى عن الميتافيزيقا ضد الفلسفة التحليلية والوضعية المحدثة. ومن الممكن وصف ميافيزيقاه بأنها سبينوزية مجددة تتعقل الفهم على مافيزيقاه بأنها سبينوزية مجددة تتعقل الفهم على أنه «إدراك الضرورة». من مؤلفاته: طبيعة الفكر (١٩٣٢)، العقل والاعتقاد (١٩٧٢).

## بلانشيه ، روبير

## Blanché, Robert

فيلسوف ومنطيق فرنسي (۱۸۹۸ ـ ۱۹۷۰) . بدأ حياته الفكرية بتأملات وثيقة الصلة بالميتافيزيقا حول العلم الفيزيائي والـواقع (۱۹۶۱) و المسالك المثالية (۱۹۶۸) ، ثم تـوجه أكثـر نحو المنطق والابستمولوجيا ، فكتب على التوالي : الاكسيوماتيكا (۱۹۰۰) ، مدخل إلى علم المنطق المعاصر (۱۹۰۷) ، البنى المقلية (۱۹۲۱) ، العلم الراهن والعقلانية (۱۹۲۷) ، المعلل والخطاب (۱۹۲۷) ، المنطق وتاريخه : من ارسطو إلى راسل (۱۹۷۷) ،

## بلانكي، اوغست

### Blanqui, Auguste

فيلسوف سياسي قرنسي (١٨٠٥ ـ ١٨٨١).

شارك في الحركات الطلابية وخاب أمله بثورة ١٨٣٠، فانصرف إلى تنظيم جمعيات سرية تحت تأثير بيوناروتي وبابوف. تزعم حركة تمرد عام ١٨٣٩ فحكم عليه بالإعدام، ولم يخرج من السجن إلاً بعد ثورة ١٨٤٨. ولكنه اعتقل مرة ثانية بعد تأسيسه «الجمعية الجمهورية المركزية»، وقضى في السجن سنة أخرى، انتخبته عامية باريس واحداً من قادتها. عرَّف الثورة بأنها «حرب الفقراء ضد الأغنياء»، وقال بضرورة استيلاء أقلية منظمة على السلطة تمثل دكتاتوريتها مرحلة انتقالية نحو المجتمع الشيوعي. وقد رفض فكرة الانتخابات ما دامت الجماهير «معمى عليها»، بصدد عبوديتها، وتغنى بالإضراب بوصفه «السلاح الشعبي حقاً في مواجهة الرأسمال». انتصر للمادية والالحاد، وهجا الأديان ناعتاً إياها بـ «أفة العالم، ورجال الاكليروس العاملين في خدمتها بأنهم «جيش أسود». كما انتقد اصلاحيى زمانه من السانسيمونيين والفوريويين والوضعيين متهمأ إياهم بأنهم «تفاوضيون» و«خونة للثورة». ترك من المؤلفات النقد الاجتماعي (١٨٨٥).

## بلتزار، هائز اورس فون

### Balthasar, Hans Urs Von

لاهوتي سويسري (١٩٠٥ \_ ١٩٨٨). درس الفلسفة واللغات الجرمانية في فيينا وزوريخ وبرلين ومونيخ وليون، وسيم كاهناً ونشر في ثلاثة مجلدات أطروحته عن «المشكلة الاخروية في الادب الالماني» نحت عنوان نهاية العالم في النفس الألمانية (١٩٣٧ \_ ١٩٣٩). وقد اختص بنصوص آباء الكنيسة وتقدم بنظرية شخصية حول تجسد المسيح: الكلمة الذي صار صمتاً، والحب الذي استهلك نفسه في الموت. من مؤلفاته: في علم الجمال اللاهوتي الموت. من مؤلفاته: في علم الجمال اللاهوتي

البلخي ، ابو زيد احمد بن سهل

Balkhî, Abû Zayd Ahmad ibn Sahi Al-

جغرافي وفيلسوف عربي ( نحو ۸۵۰ ـ ۹۳۶ م ).

قرا على الكندي واخذ عنه ابو الحسن العامري . كان حر التفكير لا يخشى ان يرمى بالزندقة . ادعى ان اسماء الله في القرآن مأخوذة عن السريانية . ولكنه اشتهر كجغرافي ، وله في الجغرافية صور الاقاليم وتقويم البدان. وينسب إليه أبو حيان التوحيدي في المقابسات كتاب أقسام العلوم.

## البلخي ، ابو القاسم

#### Balkhî, Abû Qâssim Al-

معتزلي من القرن العاشر الميلادي . ولد في بلخ ( افغانستان ) وتوفي فيها . اقام في بغداد ، وينسب إليه كتاب المقالات .

#### البلخي ، محمد بن الفضل

#### Balkhî, Muhammad Ibn Fazi Al-

متصوف سلفي توفي سنة ٢١٩ هـ / ٢٩١ م. طرد من بلخ لأنه كان يجري آيات الصفات على ظاهرها بلا تأويل والعلوم عنده ثلاثة علم بالله ، وعلم من الله ، وعلم مع الله . فالأول معرفة صفات الله ، والثاني علم الظاهر والباطن والحلال والحرام ، والثالث علم الخوف والرجاء والمحبة والشوق . روى له السلمي في طبقات الصوفية والطوسي في المع

## بلفنغر ، جورج

## Bilfinger, Georg

فيلسوف الماني (١٦٩٣ ـ ١٧٥٠) من المدرسة الفولفية ومن شراح لايبنتز درّس في جامعتي سان بطرسبورغ وتوبنغن اشتهر بكتابه تاملات فلسفية في الله والنفس البشرية والعالم (١٧٢٥).

## بلُو ، اندریس

### Bello, Andrés

فيلسوف وشاعر ورجل قانون ونحوي اميركي جنوبي (فينزويلي ثم تشيلي ). ولد في كاراكاس سنة ١٧٨١ ، ومات في سانتياغو بتشيلي سنة ١٨٦٤ . كان وطنياً وصديقاً لبوليفار ، وساهم في التفتح الثقافي اللقيركية اللاتينية ، التي كان استاذاً من اساتذة

فكرها . اسس جامعة تشيلي (١٨٤٢) وظل رئيساً لها لحين وفاته .

## بلناپ، نویل

### Beinap, Nuel

فيلسوف ومنطيق أميركي معاصر (١٩٣٠ - ) مدرس الفلسفة وفلسفة العلوم في جامعة بتسبورغ. تمحورت دراساته حول المنطق الرمزي والتحليل اللغري المنطقي والمعلوماتية. من مؤلفاته: منطق الأسئلة والأجوبة (١٩٧٦)، «كيف يفكّر الحاسوب» في المؤلف الجماعي: مظاهر معاصرة من الفلسفة (١٩٧٧)

## بلوتارخوس الأثيبي

## Plutarque D'Athènes Plutarch Of Athens

فيلسوف يوناني توفي قبل ٤٢٥م. من ممثلي الأفلاطونية المحدثة في أثينا. قرأ عليه ابروقلوس

## بلوخ ، إرنست

### Bloch, Ernest

فيلسوف ومؤرخ الماني للفلسفة . ولد في ٨ تموز ١٨٨٥ في لودفيغشافن ، وتوفى في ٤ آب ١٩٧٧ في توبنغن كان ، مع لوكا وادورنو وبنجامن وماركوز ، واحداً من اولئك المفكرين الذين اقروا بدَيِّنهم لكارل ماركس ، ولكنهم تطلعوا في الوقت نفسه ، كلُّ من منظور أصبيل ، إلى تحرير الماركسية من كل طابع وثوقي ، دوغمائي ، ورد روحها النقدية اليها . وثبت مؤلفات إرنست بلوخ نموذجي في دلالته على هذا الموقف و الهامشي ، ، فبعد أن أصدر عدداً من المؤلفات المهمة ، ومنها روح اليوطوبيسا(\*) (١٩١٨) ، تبومياس منونيذر ، لاهبوتي الثبورة (١٩٢٤) ، آثار (١٩٣٠)، ايد عقب الحرب نظام الجمهورية الديموقراطية الألمانية ، وعلم في لايبتزغ حيث نشر كتابه المشهور **مبدأ الرجاء<sup>(\*)</sup> (١٩٥٤)** . لكن سرعان ما نشبت خلافات خطيرة بينه وبين السلطات الثقافية في جمهورية المانيا الديموقراطية ، ووجهت إلى إرنست بلوخ ، بمناسبة دراسته تمايزات

في مفهوم التقدم (١٩٥٧) تهمة إفساد الشبيبة . وعندئذ انفجرت و قضية بلوخ ، التي انتهت بطرد الفيلسوف . بدءاً من عام ١٩٦١ صار استاذاً في جامعة توبنغن ( جمهورية المانيا الاتحادية ) ، ووالى نشر مؤلفاته التي كانت تثير جدلاً وسجالاً في الشرق كما في الغرب ، ونخص منها بالذكر : اونطولوجيا الوجود في المستقبل (١٩٦١) ، و حول كارل ماركس (١٩٦٨) .

لئن كان إرنست بلوخ يتخذ من فكر كارل ماركس مرجعاً له ، فإنه يحرص بالمقابل على تقديم د نصوص الشباب ، على ما عداها ، لأنها تعود إلى فترة النزعة النبوية الثورية التي تمثل الاشتراكية فيها اليوطوبيا بامتياز . ويرى بلوخ أن الهدف النهائي للماركسية الاصيلة إلغاء كل شكل من أشكال الاستلاب ، وليس إنزال نفسها منزلة التصور الكلى للعالم . والثورة لا تتم فقط بموجب القوانين « القدسية ، للمادية الجدلية: فهي بحاجة إلى روح « مبدأ الرجاء ، . وبلوخ راسخ الاقتناع برسولية الفكر الماركسي : فهو في نظره ، وفي صورته الأكثر نقاء ، تفسير للفارق بين ما هو كائن وبين ما ليس بكائن بعد . وعلى صعيد الفلسفة السياسية ، يستخلص بلوخ من هذه المقدمات جميع نتائجها . فتحليله التاريخي للنازية ، مثلاً ، يكشف على نحو نموذجي عن اصالة فكره: فلئن كان د نجاح ، الهتارية يرتكز اساساً إلى دجهل ، الجماهير بالأواليات الاقتصادية ، فمن الواجب ، على ما يرى إ . بلوخ ، الا تُتجاهل مسؤولية ، الماركسية المبتذلة » التي جعلت من نفسها بطلة العقل وتركت للقوى الرجعية مضمار الوجدان والانفعال والاسطورة . والحلم القديم عن و عصر ذهبي ، يمكن أن يصير ، إذا طُهُر من شوائبه الرومانسية ، قوة ثورية لا تقاوم . وتلكم هي الطوباوية في نظر إرنست بلوخ . [جان - جاك بوليه] 🗖 و أن نتفلسف ، هذا معناه أن نمارس النشاط الأكثر انتاجية إطلاقاً . فالعالم قاطبة يراقبنا ليعرف كيف نتفلسف. وإن نكون مغالين مهما رفعنا من شأن الفلسفة . فدورها أن تسدي النصح حول « إينية » العالم ، أي أن تشير إلى أين يسير العالم ، وماذا سيخرج منه ، وما هو كامن فيه . ذلك أن العالم لما يُفهم بعد . لا بمعنى اننا لم نمتلك بعد المقدرة على فهمه لأنه اعمق مما ينبغي او اكثر سطحية مما ينبغي ، أو لأنه

حكيم أو مجنون أكثر مما ينبغي ، وإنما لأنه لما يوجد بعد في ذاته ولذاته » \_ [ إرنست بلوخ]

اً وإن فلسفة ارنست بلوخ الصوفية في الرجاء التنافى والماركسية ، [ر . 1 . غروب]

□ د بحجة النضال ضد إرنست بلوخ ، طالت التصفية فلسفة ماركس نفسه في التاريخ لصالح الذرائعية المعروفة ، . [م. مولمان]

□ د إن نتاج إرنست بلوخ اغنى موسوعة يمكن تصورها حول صبوات الانسانية، [برنار اولغارت] □ د شلينغ ماركسي ، [يورغن هابرماس]

## بلوكيت ، غوتفريد

#### **Ploucquet, Gottfried**

فيلسوف الماني (١٧١٦ ـ ١٧٩٠). درَّس في جامعة تربنغن ابتداء من ١٧٥٠ . طوَّر اللايبنتزية في الجاه لامادي ، وانتصر للمذهب الظرفي المالبرانشي . وساهم كذلك في تطوير المنطق الرمزي .

## بلومنبرغ، هانز

### Blumenberg, Hans

فيلسوف ومدرس ألماني معاصر للفلسفة، ولد عام ١٩٢٠، ودرًس الفلسفة في عدة جامعات المانية. تمحور فكره حول الحداثة بوصفها مجال التوكيد الناتي للإنسان في مواجهة النزعة الإطلاقية اللاهوتية للأسمية السكولائية في القرون الوسطى من مؤلفاته: مشروعية الأزمنة الحديثة (١٩٦٦)، منعطف الكوبرنيكية (١٩٨٥)، العمل والاسطورة

## بلوندل ، موریس

#### Blondei, Maurice

فيلسوف وأستاذ فرنسي . ولد في ديجون في ٢ تشرين الثاني ١٨٦١ ، من اسرة كاثوليكية التقاليد من مقاطعة بورغونيا ، وتوفي في اكس ـ ان ـ بروفانس في ٤ حزيران ١٩٤٩ . أتم المراحل الأولى من دراسته في مسقط رأسه ، حيث حصل على البكالوريا في العلوم والإجازة في الأداب والحقوق . بعد ذلك تقدم إلى

مسابقة دار المعلمين العليا وقبل فيها . وعندئذ وقم بلونديل، الذي كان قد تأثر بالفيلسوف 1. برتران ( تلميذ مين دي بيران وهم . جولي ) ، تحت ناثير إميل بوترو ، وبخاصة تحت تأثير ل . أوليه \_ لابرون . فقوة الإيمان المسيحي لدي هذا الأخير اجتذبت على الفور التلميذ الفتى الذي أصبح فيما بعد صديق استاذه . والأطروحتان اللتان تقدم بهما بلوندل لنيل شهادة الدكتوراه عام ١٨٩٣ ـ واحدة بالفرنسية حول: العمل ، دراسة في نقد الحياة ، وفي علم الممارسة ، وثانية باللاتينية حول: الرابط الجوهري عند لايبنتز - كانتا الثمرة الأولى لذلك الاقتناع المسيحي العميق الذي سيكون هو النسغ المغذى لبحث بلوندل الفلسفى برمته . لكن الوسط الأكاديمي ، الذي كان لا يزال مشبعاً بالتقاليد العقلانية ، لم يكن مستعداً لتقبّل اطروحات تجزم بالقيمة الحاسمة فلسفيأ للممارسة المسيحية . وقد تجلى ذلك واضحاً في المناقشة المحتدمة التي جرت في السابع من حزيران ١٨٩٣ . صحيح أن بلونديل لم يخرج من المساجلة مهزوماً ، غير أن نتائجها العملية ظهرت على الفور عندما فشل في الحصول على كرسى كأستاذ . وإنما في العام التالي ، وبفضل مداخلات بوترو الفعّالة ، استطاع ريمون بوانكاريه ، وكان وزيراً للتربية ، أن يرفع الفيتو المفروض على بلوندل ، فعين هذا الأخير استاذاً محاضراً في جامعة ليل ، ثم في جامعة اكس \_ ان \_ بروفانس حيث اقام حتى وفاته. بعد ذلك لم يعكر أي حدث خارجي صفو حياته ، المكرّسة بأكملها للدراسة والتعليم، والمتميزة بصراع دائم ضد الوهن والمرض ، وفي أيامه الأخيرة ، ضد العمي .

كانت المحطّات الوحيدة على درب حياته تتمثل في صدور مؤلفاته ، الواحد تلو الآخر . وقد جاءت الرسالة حول مقتضيات الفكر المعاصر في مجال المنافحة ، و الوهم المثالي ، و المبدأ الأولى لمنطق للحياة الإخلاقية ، و التاريخ والعقيدة لتستكمل إيضاح جوانب فكر الفيلسوف كافة . فقد أيد المذاهب التحديثية ، ودخل في مساجلات مع خصومها ، بدون أن ينخرط مع ذلك انخراطاً كلياً في المعمعة ؛ وعلى اثر صدور الرسالة الباباوية المعروفة باسم Pascendi استغرق بلوندل في مزيد من التأمل . لكن لئن اسهم في حياة عصره الثقافية والروحية بكتابات شتى ، فإنه لم

يكشف إلا في مرحلة متأخرة عن ثمرة تلك السنوات الطويلة في التأمل والخشوع . فهو لم يخرج من صمته إِلَّا في عام ١٩٣٤ لينشر ، في بحر ثلاث سنوات لا أكثر، كتابيه الفكر(\*) (١٩٣٤) والسوجود والموجودات(\*) (١٩٣٥) ، ( وهما يؤلفان مع العمل شلاثية ) ، وليتبعهما بكتاب الفلسفة والروح المسيحى في جزئين . وقد جاءت ثمرات مرحلة نضوجه هذه تثير بدورها مساجلات محتدمة، لم تستهدف هذه المرة عقيدة بلوندل القويمة . بل أخذ هذا الأخير ، على العكس من ذلك ، يحتل موقعه بالتدريج بين المفكرين المسيحيين الكلاسيكيين ، وراح عدد تلامذته ، المخلصين لتعاليمه بقدر اوبآخر ، يزداد يومأ بعد يوم . وقد وافته المنية فيما كان يعد الجزء الثالث من كتابه الفلسفة والروح المسيحي وفيما كان يصدر آخر مؤلفاته تحت عنوان المتطلبات الفلسفية للمسيحية . [ميشال مور]

□ • إنه اكثر شكية إزاء العلم حتى من برغسون نفسه ، . [إ . م . بوشنسكي]

□ « لن نكون إلا بعيدين كل البعد عن الصواب إذا ماثلنا فلسفة الفعل هذه ( بلونـدل ) بالـذرائعية : فالمقصود هنا هو الفعل من حيث هو وسيلة للبلوغ إلى الحقيقة ، وليس المقصود ، كما في الذرائعية ، المماهاة بين الحقيقة وبين موقف عملي » . [إميل بوهيه]

□ « لقد كان فضل بلوندل أنه كان أول من بحث ، فيما وراء المذاهب ذات الإسقاطات التسطيحية دوماً ، عن مذهب نقدي للفعل يرتبط بالكيفية التي يعاش بها هذا الفعل وبالكيفية التي يُتعقل بها على حد سواء . وفلسفة الحياة هذه تتجلبب بمقاومة عنيدة لمشاريع العقل وحده ، . [اندريه كانيفيز]

بليثون، جيورجيوس جميستوس

## Pléthon, Georges Gémiste Pietho, George Gemisthus

كاتب بيزنطي ، ولد في القسطنطينية (؟) نحو عام ١٣٥٥ ، ومات نحو عام ١٤٥٠ ، من الرواد الرئيسيين للنهضة الادبية الأوروبية ، وقد طبقت شهرته في حينه

الأفاق. شغل وظائف عامة عدة، ومثل الكنيسة الشرقية اليونانية في مجمع فلورنسا عام ١٤٣٨. كان فكره تجديداً للفكر الأفلاطوني، وقد سدد ضربة قاضية إلى الفلسفة المدرسية. ضاع اكثر كتبه، لكن وصلنا بعض تصانيفه: في الفارق بين ارسطو وافلاطون، في القوانين(\*)، في القدر، عرافات زرادشت السحرية. وندين له فضلاً عن ذلك بمقتطفات من آبيانس وثيوفراسطس وارسطو وكزينوفونس وديودورس الصقلي.

## بليخانوف ، جورجي فالنتينوفتش

## Plékhanov, Georges Valentinovitch Piekhanov, Georgi Valentinovich

كاتب روسى . ولد في ٢٩ تشرين الثاني ١٨٥٦ في قرية غودالوفكا ، ومات في ٣٠ أيار ١٩١٨ في فنلندا . شارك بقسط وفير في تنظيم الحركة الثورية الشعبوية المعروفة باسم « الأرض والحرية » ، واضطر إلى اللجوء إلى النشاط السري . وبعد انشقاق هذه الحركة ، تزعم بليخانوف الجناح المعادي للإرهاب ، لكنه اضطر في ١٥ كانون الثاني ١٨٨٠ إلى المهاجرة من روسيا . وفي اثناء مقامه الطويل الأمد في جنيف ، صار المنظر الروسي الأول للماركسية ، وأقام صلات مع الحركة الديموقراطية - الاشتراكية في أوروبا الغربية ، واسس حركة ، تحرير العمل ، ( ١٨٨٣ ) ، اول جماعة ماركسية في تاريخ الحركة الثورية الروسية ، وكتب عدداً كبيراً من المقالات والكراسات في تفنيد الايديولوجيا الشعبوية وفي عرض فلسفة الماركسية ، ومنها تطور النظرة الواحدية للتاريخ (\*) (١٨٩٥) ، مؤلفه الرئيسي ، و محاولات في تاريخ المادية(\*) (۱۸۹٦) ، و دور الفرد في القاريخ (۱۸۹۸) . وساهم بليخانوف في تطوير التصور المادي للتاريخ ، وفي تأسيس علم الجمال الماركسي ، وبخاصة في كتابه الفن والحياة الاجتماعية (\*) ، وفي دراساته الممتازة عن تشيرنيشفسكي وبلنسكي وغوركي ، وكذلك في مؤلف آخر له بعنوان كارل ماركس وتولستوي .

ابتداء من عام ۱۹۰۳ ابتعد بلیخانوف عن لینین ،

وانضم إلى الجناح المنشفي . ولما نشبت الحرب العالمية الأولى تحول إلى الوطنية ، مما تسبب في قطيعته مع الأوساط الماركسية . وبقيام ثورة اوكتوبر ١٩١٧ هاجر إلى فنلندا ، لكنه امتنع عن كل نشاط مناوىء للبلاشفة .

الاعضاء الشبان في الحزب بأنه من غير الممكن ال الأعضاء الشبان في الحزب بأنه من غير الممكن ال يصير الواحد منهم ماركسياً حقيقياً واعياً بدون ان يدرس كل ما كتبه بليخانوف حول الفلسفة ، لأنه خير ما هو موجود في الأدب الدولي للماركسية ، . [لينين] ا • إن الخطأ الجسيم لبلخانوف لا يكمن في تأويله لماضي روسيا ، بل في عجزه عن ان يصوغ ، بدءاً من خصوصيتها ، تحليلاً عينياً لحاضرها ولمنظورات مستقبلها ». [تروتسكي]

□ « بعد ماركس وانجلز كان بليخانوف واحداً من الهم منظري الماركسية المعترف بهم ؛ وصار ، بنتيجة السنوات التي امضاها في اوروبا،رجلاً من الغرب ذا تكوين عقلاني ونموذجاً لثوري كتبي اكثر منه لثوري عملي . والحق انه كان له أن يصير سفرجي الفكر الماركسي ، ولكن ليس سفرجي الثورة نفسها » . [نيقولا برديائيف]

□ ، باعتناق بليخانوف للماركسية ، تخلى عن الفكرة القائلة إن روسيا كتب عليها ان تسلك تطوراً تاريخياً اصيلاً . فبعد ان كان يعتقد ان روسيا الموسكوفية القديمة تتميز بطابعها الأسيوي التام ، وان حياتها الاجتماعية وإدارتها وسيكولوجية سكانها غريبة كلها عن اوروبا وقريبة جداً من الصين وفارس ومصر القديمة ، وبعد ان كان يتصور روسيا مجتمعاً شرقياً او استبدادية آسيوية ، صاريفترض ان اقتصاد روسيا وبنيتها الاجتماعية يتأوربان منذ ان سلكت طريق التطور الراسمالي ، . [صمويل بارون]

ان إفلاس بليخانوق المأساوي كرجل سياسة، كان في الوقت نفسه إفلاساً فلسفياً ، إفلاساً وللتصور الواحدي للتاريخ « الذي كان يؤوِّل الماركسية وفق تعاليم الجبرية التطورية ؛ إفلاساً للنزعة الموضوعية التي كانت تروج لاوهم العلموي القائل إنه من الممكن استنتاج القيم بدءاً من الوقائع . وبالمقابل كان انتصار لينين انتصاراً فلسفياً فضلاً عن كونه انتصاراً لرجل سياسة أبعد نظراً . [ادريه فاليكي] . انتصاراً لرجل سياسة أبعد نظراً . [ادريه فاليكي] . اعمكن أن نعد بليخانوف ، من حيث هو تأميذ

لإنجلز ، رائداً لـ « المادية الجدلية ، التي كانت الاداة التي تقفها في نضاله ضد الذاتوية الشعبوية أولاً ثم ضد كل ذاتوية أخرى : الذاتوية في نظرية المعرفة ، الذاتوية الأنائية للنقديين التجربيين ، الذاتوية الإرادوية للبلشفية بحسب تأويله لها ... ففي قلب بليخانوف كانت تحيا نفس متوحدة يتسلط عليها مبدا الموضوعية ، [فيتوريو سترادا]

## بنتام ، جيريمي

#### Bentham, Jeremy

فيلسوف وفقيه قانوني إنكليزي . ولد في ١٥ شباط ١٧٤٨ في إحدى ضواحي لندن ، وتوفي في لندن في ٦ حزيران ١٨٣٢ . كان طفلًا خارق الذكاء ، حتى إنه اقتدر على تعلم اليونانية واللاتينية وهو في الثالثة او الرابعة من عمره ؛ ولم يبلغ الخامسة من عمره حتى لقّب ب « الفيلسوف » ؛ وكان لا يزال في السابعة عندما درس مغامرات تلماك (\*) لفينلون في نصها الأصلى (الفرنسي) . وقد خلّفت مطالعته لهذا العمل تأثيراً عميقاً في نفسه ، فكتب بعد سنوات عديدة يقول : « هذه الرواية كونت شخصيتي : لقد كانت نقطة انطلاق لحياتي المهنية برمتها » . وبعد أن أمضى خمس سنوات في معهد وستمنستر، قُبل في ٢٨ حزيران ١٧٦٠ في أوكسفورد ، مع أن تصوراته الدينية جعلته يتردد طويلاً قبل أن يعلن عن انتمائه إلى الكنيسة الانغليكانية ، ذلك الانتماء الذي كان يعتبر شرطاً لا غنى عنه للدخول إلى معهد الصفوة ذاك . وبعد ثلاث سنوات ، أي في عام ١٧٦٣ ، منع شهادة البكالوريوس ، ثم حاز على شهادة الماجستير عام ١٧٦٦ ، فكان ، كما يقول أحد كتّاب سيرته ، « أصغر متخرج عرفته الجامعات الانكليزية » . وقد اشرعت هذه الشهادة أمامه أبواب مهنة المحاماة التي ما استطاع يوماً إيلاءها اهتماماً فعلياً . فقد صعب على صاحب ذلك العقل الواضح والمنطقى دراسة القانون العرفى الانكليزي،ذلك المزيع المعقد من القرارات والمراسيم المتناقضة في كثير من الأحيان وغير المدونة اطلاقاً ؛ وبالمقابل ، أعار الكيمياء أهمية فائقة ، وبدأ بإرساء أسس المذهب الفلسفى الذى عرف بعد بضع سنوات بـ « النفعية » .

إن أول عمل أصدره بنتام ، مع إغفال الإشارة إلى اسم المؤلف ، هن شذرة حول الحكم (١٧٧٦) ؛ وقد دحض فيه بقسوة لاذعة كتاب السير وليم بلاكستون (١٧٢٣ ـ ١٧٨٠) شرح للقوانين الانكليزية (أربعة مجلدات ، ١٧٦٥ ـ ١٧٦٩) . وقد أخذ بنتام بصرامة على بلاكستون ميوله الاستبدادية والتيوقراطية . وفند ، للمرة الأولى في تاريخ القانون ، وهم العقد الأصلى ، مؤكداً أن الحكم لا تبرره إلا منفعته . ولام ايضاً بلاكستون على نفوره من كل إصلاح ، حتى ولو كان ضرورياً وملحاً . وقد تجاوزت انتقادات بنتام الهدف الأولى الذي حدده لها صائغها ، ومارست تأثيراً حاسماً على الإصلاحات اللاحقة للتشريع الانكليزي. وفي تلك الفترة الزمنية عينها ، أي حوالي عام ١٧٧٥ ، انشغل بنتام بوضع دراسة لم تر النور إلَّا في عام ١٨١١ ، ومن خلال ترجمة اتبين دومون الفرنسية لها : نظرية العقوبات والمكافآت (لم تنشر مخطوطة بنتام بالانكليزية إلَّا في عام ١٨٢٥ ) . وبما أن كتاب بنتام شدرة حول الحكم خلّف عميق الأثر لدى اللورد شلبورن (۱۷۳۷ ــ ۱۸۰۵) ، الوزير في حكومة ــتَ الثانية ، فقد دعاه للإقامة عنده ، وهكذا أمسى بنتام نديم هذا السياسي النافذ . ودان بنتام بالكثير لهذه الصداقة التي جعلته يشعر ، للمرة الأولى في حياته ، بانه «شخص له مكانته» على حد تعبيره، وعند اللورد شلبورن ايضاً تعرّف بنتام إلى أمين مكتبته ، مواطن مدينة جنيف بيير إتيين لوى دومون ( ولد دومون في جنيف في ١٨ تموز ١٧٥٩ ، وتوفي في ميلانو في ٢٩ أيلول ١٨٢٩ ) . ولم يجد بنتام في شخص دومون تلميذاً متحمساً فحسب ، بل وجد فيه أيضاً مترجماً أميناً كان لجهده المتجرد الفضل في صدور معظم أعمال بنتام بالفرنسية قبل صدورها بالانكليزية . فقد شهد عام ۱۷۸۷ صدور الدفاع عن الربا ، كما شهد عام ١٧٨٩ صدور مدخل إلى مبادىء الأخلاق والتشريع الذي كان بنتام وضعه في عام ١٧٨٠ . وبعد ثلاثة اعوام ، أي في عام ١٧٩٢ ، فقد بنتام والده وورث عنه ثروة كفلت له استقلالًا مالياً تاماً . وفي ٢٣ آب ١٧٩٢ ، منحت الجمعية التشريعية الفرنسية بنتام ، بناء على اقتراح تقدم به المواطن بريسو ، لقب مواطن فرنسى ، مكافأة له على كتاباته حول الإدارة الكولونيالية والإصلاحات التي يتعين إجراؤها في إدارة

السجون . وبالفعل كانت مسألة إصلاح السجون استقطبت اهتمام بنتام الذي لم يتردد لحظة في القيام برحلات إلى الخارج ( ذهب حتى روسيا ) للحصول على المزيد من المعلومات . وقد لخص نظرياته في هذا المضمار الخاص في كتابه: المشتمل The Pantopticon مذكرة حول مبدأ جديد لبناء المفتشيات والسجون ؛ وقد نشر هذا الكتاب في باريس في عام ١٧٩١ ، وتبنته بلدية باريس التي كانت ستضعه موضع التطبيق لولا انتفاضة ١٧٩٢ المسلحة . وفي عام ١٨٠٢ ، وبفضل جهود إتبين دومون عينه ، صدرت في باريس المجلدات الثلاثة من مؤلفات في التشريع المدنى والجزائي ؛ وفي عام ١٨١٦ ، صدر في جنيف تكتيبك الجمعيات التشريعية ، واعقبه كتاب الأغاليط(\*) الذي ترجم على الفور إلى معظم اللغات الأوروبية. ولنشر أيضاً إلى الواجبات او علم الأخلاق.

توفى بنتام في ٦ حزيران ١٨٣٢ ؛ ورغبة منه في أن يكون نافعاً حتى بعد وفاته ، أوصى رسول النفعية هذا بأن يصار إلى تشريح جثته بعد موته ؛ وقد نفُذت وصبيته مع أنها كانت تتعارض كلياً مع عادات عصره. ولا يزال هيكله العظمى ، الذي خلعت عليه الثياب التي كان من عادته ان يلبسها ، يرقد في مدفن كنيسة جامعة أوكسفورد الكبرى . وأفضل طبعة لأعمال بنتام الكاملة هى التي أصدرها بورينغ (ادنبره، ١٨٣٨ ـ ١٨٤٣ ) ، إذ تتضمن مجلداتها الأحد عشر مذكرات بنتام ومراسلاته . اما مخطوطات بنتام ـ وكثير منها لم ينشر بعد \_ فموجودة في مكتبة يونيفرسيتي كوليج ، وقد جمعت في ثمانين صندوقاً. ولئن لم يمارس بنتام ، في حياته تأثيراً ملحوظاً على مجرى الأحداث في بلاده ، فقد الهم بالمقابل ، إلى حد بعيد ، الحركة اللبيرالية الانكليـزية التي جسـدها ، على الأخص ، ستيوارت مل وكوبدن . [الكسندر لابزين ] □ ، إن المكانة التي يحتلها بنتام بين الغلاسفة مماثلة تمامأ للمكانة التي يحتلها مواطنه مارتن توبربين الشعراء . فالمماحكة فيما هو معاد مكرر من الكلام هي الفلسفة عند الأول والشعر عند الثاني ... ومبدأ النفعية الشهير ليس من اختراعه . فكل ما فعله أنه نسخ بلا روح روح هلفسيوس وغيره من كتاب القرن الثامن عشر الفرنسين ، . [كارل ماركس]

□ « إن مواطن الكون هذا ، كما كان يحلولبعضهم تسميته ، كان بسيطاً ، لطيف المعشر ، متزمت الخلق ، متجرداً كل التجرد عن الغرض ، . [ليون سانيه]

□ « لقد فعل فعله عن طريق غير مباشر ، لكن إشعاع نفوذه كان بالغ الحيوية حتى إن إنكلترا الديمقراطية في القرن التاسع عشر تحمل دمفته التي لا يعسر تعرفها والتي يمكن أن نتتبع أثرها بعيداً في الإقطار الاجنبية أيضاً ، . [ل . كازاميان]

□ \* عند بنتام كانت الحتمية هامة في علم النفس لأنه كان يرغب في إنشاء مدونة من القوانين \_ وعلى نحو اعم ، نسق اجتماعي \_ تجعل الناس بصورة آلية فضلاء . وعند هذه النقطة صار مبدؤه الثاني ، مبدأ السعادة العظمى ، ضرورياً لتعريف الفضيلة .. فحالة بعينها من الحالات تكون أفضل إذا انطوت على قدر من اللذة أعظم من الألم ، أو قدر من الألم أقل من اللذة . وهذه النظرية التي جرت تسميتها بـ « مذهب المنفعة الاجتماعية » لا جديد فيها . فلقد قال بها هاتشيسون منذ عام ١٩٧٥ . وينسبها بنتام إلى بريستلي الذي ليس له مع ذلك فضل خاص فيها . وهي متضمنة بالفعل في فلسفة لوك . وفضل بنتام لا يتمثل في النظرية ، بل في تطبيقه إياها تطبيقاً إيجابياً على مشكلات عملية شتى » . [برترافد راسل]

بنجامن، كورنيليوس

## Benjamin, Cornelius

فيلسوف أميركي (١٨٩٧ ـ ١٩٦٨). اهتم بفلسفة العلوم والابستمولوجيا. عرف الشهرة مع كتابه البنية المنطقية للعلم (١٩٣٧). ومن مؤلفاته الأخرى مدخل إلى فلسفة العلم (١٩٣٧)، العملانية (١٩٣٧).

بنيامن، والتر

## Benjamin, Walter

فيلسوف الماني (١٨٩٢ ـ ١٩٤٠). تعاطف في

بهاء الله ١٩٢

مطلع حياته مع الحركات اليهودية وصادق الفيلسوف جرشوم شولم، ثم ارتحل إلى موسكو منجذباً إلى الماركسية التي سعى إلى تطبيقها في مجال علم الجمال. التجأ عام ١٩٣٣ إلى فرنسا واقترب من مدرسة فرانكفورت، ثم هاجر إلى فلسطين حيث اكتشف كبار ممثلي التصوف اليهودي. انتحر عند الحدود الاسبانية عام ١٩٤٠، وهو في طريقه إلى الولايات المتحدة، عندما هددته قوات الأمن بتسليمه إلى الجستابو. بالإضافة إلى كتاباته في علم الجمال كتب اطروحات حول تصور التاريخ.

## بهاء الله ، ميرزا حسين علي نوري

#### Bahâ'U'llah, Mirzâ Hussayn'Alî Nûrî

مؤسس البهائية . ولد في طهران عام ١٨١٧ ، ومات في عكا عام ١٨٩٧ . كان في شبابه من مريدي الباب . واصبح بعد بضعة أعوام من تنفيذ حكم الإعدام بالباب زعيم أحد أجنحة البابية . وفي عام ١٨٦٧ أعلن رسميا أنه هو د من يظهره الله ، ، أي المهدي المنتظر الذي بشر به البباب . ومن كتبه الأقدس و الأيقان . والشخصيات الثلاث الكبرى للبهائية هم الباب وبهاء الله وابنه عبد البهاء (١٨٤٤ ـ ١٩٢١) . وتدعو البهائية ظاهرياً على الأقل إلى إيمان عالمي مبني على البهائية والاجتماعية ، وترفض كل الشعائر الطقوسية . وقد امتد تأثيرها من إيران إلى الولايات المتحدة واليابان ، وترجمت كتبها إيران إلى الولايات المتحدة واليابان ، وترجمت كتبها إلى ٧٣ لغة .

## بهاتاشاریا ، کرشنا شندرا

### Bhattacharryya, Krishna Chandra

فيلسوف هندي (١٨٧٥ - ؟). من رواد حركة الحوار بين الفكر الهندوسي والفلسفة الغربية . كتب بالانكليزية دراسات في الفيدانتية . احس ، مثله مثل الكثيرين من مفكري الهند ، بالطابع الحاسم للنقد الكانطي وبحتمية مواجهته إذا كان المطلوب الحفاظ على جوهر تعاليم الاوبانيشد (\*) والفيدانتا : اي

مفهوم الد اتمان ، أو والذات ، . فد والاتمان ، يمثل في الفلسفة الهندية الداخلية الشخصية والداخلية الكلية ، الذاتية المتعالية والذاتية المفارقة معاً ، ولا يُعبر عنه إلا بالسلب ، وتمكن معرفته بدون تعقله ، وهو في التحليل الأخير البراهمان ، أي الوعي المتعالي الذي هو المصدر المطلق لكل الحقائق الانسانية .

وفي مواجهة اللاادرية الكانطية خاض بهاتاشاريا السجال ايضاً ضد الوضعية المنطقية ، مؤكداً على الهوة الفاصلة بين العلم والمنطق ، وعلى أن المنطق ليس علماً ، كما يؤكد أنصار الوضعية المنطقية ، بل فرع من فلسفة الموضوع ، وموضوعه ليس الوقائع ، بل المسلمات .

## بهارتريهاري

#### **Bh**ârtrihari

شاعر وفيلسوف هندي من القرن السابع الميلادي . له ثلاث مئويات منظومة شعراً ، ورسالة في فلسفة اللغة . كتب بالسنسكريتية ، وتنم لغته عن مطابقة تامة بين الشكل والفكر . وقد ذكر الحاج الصيني ايشينغ أنه توفي سنة ١٥١ .

## بهاسكرا

#### Bhåskara

فيلسوف هندوسي من القرن العاشر الميلادي . استند إلى الفشنوية ليدافع ضد شنكرا عن مذهب معتدل في اللامثنوية . جعل من البراهمان ( وهو عنده اسم آخر للصورة العليا للإله فشنو ) مطلقاً موصوفاً ، صفاته لا تفترق عن جوهره ، وهي الوجود والمعرفة . والغيطة .

## بَهَدْرَبِاهو

#### Bhadrabâhu

فيلسوف هندي من المذهب الجايني من القرن

السادس الميلادي . وضع مذهباً نسبياً في الحمل يشبه من بعض الوجوه جدل ناغارجونا . ولكن على حين انتهى الفيلسوف البوذي الى عدم جوهرية الأشياء ، انتهى الفيلسوف الجايني إلى القول بأن كل حكم نسبي ويمكن أن تصاحبه أحكام متباينة تؤخذ من وجهات نظر متباينة . وذلك هو ما يعرف بـ « نظرية ربما » وصيغتها كما يلي : « ربما كان ذلك موجوداً ، وربما كان ذلك غير موجود ؛ وربما كان ذلك موجوداً وغير موجود » . وربما كان الغرض من هذا المذهب تعليل الاحكام المتعددة الوجوه ، بل المتناقضة ، للتعاليم الدينية للجاينية .

#### البهروجي ، حسن بن نوح

#### Bahrûgî, Hassan Ibn Nûh Al-

من اعلام الاسماعيلية الهنود . توفي سنة ١٩٣٩ هـ / ١٥٣٣ م . له الأزهار ومجموع الأنوار ، وفيه خلاصة التعاليم الاسماعيلية .

## بواریه ، بییر

#### Poiret, Pierre.

لاهوتى وفيلسوف صوفى فرنسى . ولد في منتز في ١٥ نيسان ١٦٤٦ ، وتوفي في راينسبورغ ( البلدان الواطئة ) في ٢١ أيار ١٧١٩ . تحدر من أسرة بروتستانتية ، وعمل لفترة مؤدباً للغة الفرنسية في اسرة احد النبلاء ، ثم دخل جامعة بال حيث درس الفلسفة وباشر بدراسة اللاهوت ؛ وأكمل هذه الدراسة في جامعة هايدلبرغ . سيم كاهناً في عام ١٦٧٠ ، وعين راعياً لمدينة إنفايلر في عام ١٦٧٢ ، فمكث فيها اربعة اعوام كرسها لدراسة الكتّاب الصوفيين ، من كثالكة وبروتستانتيين على حد سواء . ومع اندلاع حرب ١٦٧٦ اضطر إلى الذهاب إلى هامبورغ ، فتقرب من الصوفية الشهيرة انطوانيت بورينيون ، التي كان يكنّ لها إعجاباً شديداً والتي عمد ، في عام ١٦٧٩ ، إلى نشر اعمالها الكاملة بالفرنسية في تسعة عشر مجلداً . وبعد عام ١٦٨٠ اقام في هـولندا ، في امستردام اولاً ، ثم في راينسبورغ ، بالقرب من لايدن ؛ وفي المدينة الأخيرة أصدر ما يقارب من ثلاثين

مؤلّفاً ، بينها كتابه الاساسي : التدبير الإلهي ، أو النظام الكلي والمبرهن عليه لصنائع الله ومقاصده إزاء البشر (١٦٨٧ ، ٧ مجلدات ) . وما كان بواريه ، الصوفي الراسخ الاقتناع ، يعير المسائل العقائدية التي تفصل بين الكنائس القائمة اهمية تذكر : بيد أن تسامحه لم يكن ضرباً من اللامبالاة ، كما بيّن ذلك في رسالتيه ضد تعاليم سبينوزا ولوك وقد تولى نشر اعمال عدد من المتصوفين الكثالكة ، من بينهم كاترينا الجينوية ( في عام ١٩٦١ ) ومدام غويون ( في عام ١٩٠١ ) ، كما ترجم اللاهوت الواقعي ، المسمى ابتذالاً باللاهوت الجرماني (١٧٠٠) .

## بوانكاريه ، هنري جول

#### Poincaré, Henri Jules

عالم فرنسی . ولد فی نانسی فی ۲۹ نیسان ١٨٥٤ ، وتوفى في باريس في ١٧ تموز ١٩١٢ . كان ابن استاذ في اكاديمية الطب وابن عم السياسي الفرنسي المعروف ريمون بوانكاريه . دخل معهد البوليتكنيك عام ١٨٧٣ ، فكان الأول في دورته ؛ ثم دخل عام ١٨٧٥ معهد المناجم فحصل ، في الأول من نيسان ١٨٧٩ ، على شهادة مهندس في المناجم ، وتقدّم ، في العام عينه ، لنيل شهادة الدكتوراه في العلوم ( في الرياضيات ) . التحق بعد ذلك بالسلك التعليمي ، وكلف بإعطاء دروس في التحليل في كلية العلوم في كان . اذاعتُ مذكرته حول نظرية التوابع القوشية ، الصادرة عام ١٨٨١ ، صيته في الأوساط العلمية ، فاستدعي إلى باريس وعين استاذاً محاضراً في كلية العلوم ، وبعد ذلك استاذاً معيداً في معهد البوليتكنيك ، وكلُّف بتدريس الميكانيكا الفيزيائية والتجريبية في كلية العلوم، ثم عين، في ٢٢ آب ١٨٨٦ ، استاذاً لكرسى الفيزياء الرياضية ولحساب الاحتمالات . بعد عام ، أصبح عضواً في أكاديمية العلوم ، ثم انتخب ، في عام ١٩٠٨ ، عضواً في الأكاديمية الفرنسية . وكان اكتسب شهرة عالمية بفضل مذكرته حول مسألة الأجسام الثلاثة ومعادلات الديناميكا التي فازت ، في مسابقة شارك فيها علماء من الأقطار الأوروبية كافة ، بالجائزة الأولى

التي قدّمها ملك السويد بمناسبة ذكرى ميلاده الستين .

كتب هنري بوانكاريه في ميادين رئيسية ثلاثة: في الرياضيات الخالصة ، وفي علم الفلك ، وفي الفيزياء . وخصص كثرة من دراساته للمشكلات المنهجية العامة للعلم. وقد تميز عطاؤه بزخم ضاص في ميدان الرياضيات التحليلية ، ولا سيما منها المسائل المتعلقة بنظرية التوابع . ومن بين اعمال هذا العالم نخص بالذكر : دروس ملقاة في كلية العلوم في باريس خلال العام الدراسي ١٨٨٥ ـ ١٨٨٦ (جزءان) ، و دروس في الفيزياء الرياضية (٩ اجزاء)، و المناهج الجديدة للميكانيكا السماوية (١٨٩٢ ـ ١٨٩٩ ، ٢ أجزاء ) ، و نظرية الأعاصير (١٨٩٣) ، و العلم والفرضية (\* ) (١٩٠٢) ، وقيمة العلم <sup>(\*)</sup> (١٩٠٦) ، و العلم والمنهج (٩) . (١٩٠٨) . وثمة دراسات ومذكرات عديدة اخرى جمعت ونشرت في الأعمال الكاملة (١٩١٦ ـ ١٩٥٠ ، صدر منها ٥ أجزاء).

□ «رياضي كبير يرينا كيف تتميز الرياضيات ، بمبدئها الاستقرائي ، عن الاعتبارات المنطقية الخالصة ، ويلح على فاعلية الانسان في تكوين فكرة المكان ، ويبين لنا كيف أن القوانين لا تكون ذات صلاحة إلَّا سكونياً ، وكيف أن العالم يستخدم في آن مما عدة انماط للتفسير . ويعرض لنا ايضاً كيف أن العلم نسبي بالإضافة إلى وضع الإنسان . ويلح أخيراً على الطابع الجمالي الذي يمكن أن يسدد خطى العالم في اختيار فروضه ، وعلى دور اللاشعور في الاختراع العلمي ، . [جان فال]

## بوبّر ، کارل ریموند

### Popper, Karl Raimund

كاتب فلسفي نمساوي . ولد في فيينا في ٢٨ تموز ١٩٠٢ ، تردد على جامعة فيينا بدون أن يجني منها فأندة جلى ، إذ «دَرَس للذة الدرس » . واهتم بغير ما تمييز بآينشتاين وماركس وفرويد وآدلر ، وشرع منذ ذلك الحين بصياغة أفكاره حول الفارق بين « العلم الحقيقي والعلم الكاذب » (كالفلك والتنجيم ) . أصاب

بأطروحته للدكتوراه بعض الشهرة وانتسب إلى « حلقة فيينا « التي اسسها مناطقة الوضعية المحدثة . لكنه ما لبث أن اختلف مع منظري الوضعية المنطقية منذ أن نشر في عام ١٩٣٤ كتابه منطق الاكتشاف . وعُين مدرساً في جامعة كانتربري في نيوزيلندا الجديدة حيث القام إلى عام ١٩٤٥.

عندما احتلت الجيوش الهتلرية النمسا في عام ١٩٣٢ ، عزم بوبر على ان يكتب ما سيصبح كتابه الأكثر شهرة : المجتمع المفتوح واعداؤه الذي سينشر في لندن عام ١٩٤٥ ، والذي سيذيع صيته في اللهدان الانكلو ـ ساكسونية باعتباره مفكراً ليبرالياً بقوله إنه دفاع قوي وعميق عن الديموقراطية ، وفي بقوله إنه دفاع قوي وعميق عن الديموقراطية ، وفي وهيغل وماركس ، لانهم إذ اعتقدوا أن التاريخ يخضع لقوانين حديدية أرادوا أن يخضعوا الإنسانية ، وبالتالي الإفراد ، لهذه القوانين عينها . وقد كرس كتابه الثاني ، بؤس التاريخانية (١٩٥٧)، للمشكلات نفسها ، منتبذاً فيه فكرة الحتمية التاريخية ومبرهنا على أن مستقبل الانسان بين يديه .

غين بوبر مدرًساً في جامعاً لندن عام ١٩٤٥ ، ثم صار فيها استاذاً بكرسي ابتداء من عام ١٩٤٩ ، وتراس « الجمعية البريطانية لفلسفة العلوم » بين ١٩٥٩ و ١٩٦١ . وفي عام ١٩٦٣ اصدر « تخمينات ودحوض : نحو المعرفة العلمية » . وقد دعي عدة مرات إلى الولايات المتحدة حيث علم في عدد من جامعاتها . ولئن كانت مباحثه المنطقية والابستمولوجية تجعل منه ممثلاً بارزاً للمثالية الوضعية الحديثة ، فإنه يحتل موقعه في الفلسفة في خط الليبرالية المحافظة .

## بوبر، مارتن

### **Buber**, Martin

فيلسوف وكاتب يهودي ، نمساوي الأصل . ولد في ٨ شباط ١٩٦٥ في فيينا ، ومات في ١٩٦٠ حزيران ١٩٦٥ في القسم الغربي المحتا، من القدس . دُرَس في جامعات فيينا وبرلين ولايبتزغ ، واعتنق الصهيونية

وروج لدعاويها في العديد من المجلات التي رأس تحريرها . علم العلوم وتاريخ الاديان في جامعة فرانكفورت من ١٩٢٤ إلى ١٩٣٣ ، وهاجر إلى فلسطين مع صعود النازية ، وصار ابتداء من ١٩٣٨ استاذاً في الجامعة العبرية .

وقف بوبر حياته وفكره كلهما على خدمة الحركة الصهيونية ودعاويها ، ومثل في الفلسفة اليهودية الحديثة التيار المضاد للمأثور التحرري والإصلاحي الذي كان لا يزال يمثله ، في مطلع القرن العشرين ، هرمان كوهن مثلاً . وقد سعى بويسر إلى خدمة الصهيونية عن طريق جمع الحكايات والأخبار الشعبية وترجمتها ، فكانت حصيلة عمله الحكايا الحسيدية (١٩٥٠) . بل إن بوبر اتخذ من الحسيدية نفسها ، بعد تجريدها من طابعها الفولكلوري ، مذهباً ؛ ومن مؤلفاته فيها: اعترافات وجدية (١٩٠٩) ، و طريقي نحو الحسيدية (١٩١٨) ، و أنا وأنت (١٩٢٣) ، و رسالة الحسيدية (١٩٥٢) . والحسيدية كما فهمها بوبر ضرب من فلسفة وجودية محدثة ، موضوعتها الرئيسية هي العلاقة ، والوجه لـ وجه ، والتـ لاقي ( المرموز إليه بالامتياز الذي خُص به موسى عندما قيض له أن يعاين وجه الله ) . لكن الموقف الوجودي الأول عند بوبر هو الموقف الديني ، وهو الموقف الذي عبر عنه روائياً بصورة استثنائية في أجوج وملجوج (۹) (۱۹۶۱).. وقد غالی بوبر فی دعاویه الصهيونية، فادعى في كتابه دروب اليوطوبيا (١٩٥٠) أن ، الاشتراكية الاسرائيلية ، المزعومة هي مثال الاشتراكية الحقة والاجتماع الحقيقي .

## بوبوفتش ، ميروسلاف

## Popovitch, Miroslav Popovich, Miroslav

فيلسبوف مباركسي معناصبر من اوكرانينا. دكتور في الفلسفة . رئيس قسم في معهد الفلسفة التابع لأكاديمية العلوم الأوكرانية . من مؤلفاته : في التحليل الفلسفي للغة العلم (١٩٦٦) .

## بوبيو، نوربرتو

#### **Bobbio, Norberto**

فيلسوف وسياسي إيطالي معاصر (١٩٠٩ ـ ٢٠٠٤) استاذ فلسفة الحقوق في سيينا وبادوفا وتورينو، ثم استاذ الفلسفة السياسية في كلية العلوم السياسية بتورينو، ومدير مجلة الفلسفة، ونائب رئيس تحرير المجلة الدولية لفلسفة الحقوق، والرئيس الفخري للجمعية الايطالية للفلسفة القانونية والسياسية، وكان في فترة من الفترات عضو اللجنة المركزية للحزب الاشتراكي الايطالي.

تعاطف مع الوضعية المحدثة والفلسفة التحليلية لصرامتهما المفهرمية، ولكنه رفض الانتماء إلى أي مذهب حرصاً منه على حرية البحث والتسامح، الفكري والموقف النقدي. أكد على ضرورة العقل البرهاني في الالتزام الايديولوجي، وقلب عبارة ماركس المشهورة بقوله: «إن غير الفلاسفة قد حوّلوا حتى الآن العالم، وحوّلوه في الغالب نحو الأسوأ، والمطلوب الآن فهمه».

خاض بوبيو نقاشاً متصلاً منذ الخمسينات مع الكاثوليكيين حول ثنائية العالم، ومع الماركسيين الوثوقيين لعجزهم عن تطوير علم سياسي مطابق، واعطى الأولوية في تفكيره السياسي لتثبيت العلاقة بين الديموقراطية والاشتراكية، مؤكداً على أن التاريخ تحكمه جدلية اساسية: طلب الحرية وطلب المساواة، مما يجعل ثنائية اليمين واليسار غير قابلة للتجاوز.

تعد مؤلفات بوبيو بالعشرات، ومنها: علم القانون وتقنيته (۱۹۹۲)، نظرية العلم القانوني (۱۹۹۰)، السياسة والثقافة (۱۹۹۰)، الوضعية القانونية (۱۹۹۱)، من هوبز إلى ماركس (۱۹۹۰)، أية الشتراكية؟ (۱۹۷۰)، اليمين واليسار (۱۹۹۶).

## بوتان ، لوي

#### Bautain, Louis

فيلسوف ولاهوتي فرنسي (١٧٩٦ ـ ١٨٦٧) . كان أولًا تلميذاً لفكتور كوزان ، لكنه ارتد إلى الإيمان وسيم بوترفك

كامناً . كتب فلسفة المسيحية (١٨٣٣) تأكيداً على قيمة الايمان ضد العقل العاجز بنفسه عن معرفة الله . لكن روما ادانته مع ذلك على مذهبه الإيماني ، فتراجع وخضع .

## بوترفك ، فريدريش

#### **Bouterwek, Friedrich**

فيلسوف واديب الماني . ولد في ١٥ نيسان ١٧٦٥ في أوكير ، بالقرب من غوسلار ، وتوفي في ٩ آب ۱۸۲۸ فی غوتنغن (هانوفر) ، حیث اتم دراسته وحيث انقضت حياته الجامعية بتمامها . كان في البداية تلميذاً لكانط، لكنه تبع فيما بعد جاكوبي، ليتبنى اخيراً عقلانية معتدلة . مارس مذهبه « الإمكاني ، بعض التأثير على شوبنهاور . ويقع مؤلفه الرئيسي تاريخ الشعر والبلاغة الجديدة في اثنى عشر مجلداً صدرت بین ۱۸۰۱ و ۱۸۱۹ . وکرّس فیه عدداً كبيراً من الصفحات للأدب الاسباني ، فاعتبر ، من جراء ذلك ، رائد الرومانسيين الألمان . واهتم أيضاً بعلم الجمال: الاستطيقا (١٨٠٦)، ونظم قصائد باسم باجوكو رومانو المستعار ، وكتب روايات سلطت أضواء على عالمه العاطفي وعلى نظرياته الجمالية ؛ هذا بالإضافة إلى بعض المسرحيات والقصص القصيرة ، الضعيفة السوية بوجه عام . وفي النهاية لا بد لنا من الاشارة إلى كتابه تاريخ الشعر والبلاغة منذ نهائة القرن الثامن عشر.

## بوترو، إتيين إميل ماري

## Boutroux, Etienne Emile Marie

فيلسوف فرنسي . ولد في ٢٨ تموز ١٨٤٥ في مونروج وتوفي في ٢٣ تشرين الثاني ١٩٢١ في باريس. كان ، في فرنسا ، واحداً من ابرز ممثلي معارضة التيار الوضعي . فقد انتقد المسلمات الوضعية ذات الطابع العلمي ، وذكر بأن للوجود وقوانينه طابعاً احتمالياً غير قابل للاختزال . استهل دراسته في مونروج ، ثم انتقل إلى ثانوية هنري الرابع

في باريس ، والتحق بعد ذلك بدار المعلمين العليا . اجتذبته محاضرات جول لاشلبيه الذي كان لمذهبه الروحي ، المستوحى من تعاليم رافيسون ، تأثيره الجلى على توجه بوترو الفلسفى . حصل في عام ١٨٦٨ على شهادة التبريز في الفلسفة ، وقصد هايدلبرغ، في المانيا، لإكمال دراسته؛ وفي هايدلبرغ ، تابع باهتمام وثبات محاضرات زلّر . وقد ترجم جزئياً ، على كل حال ، في وقت لاحق فلسفة اليونانيين لزلّر . وبعد عودته إلى فرنسا ، اصبح مدرِّساً للفلسفة في ثانوية مدينة كان . وقد ساهمت الاطروحتان اللتان تقدم بهما إلى جامعة السوربون \_ الحقائق الأزلية لدى ديكارت باللاتينية ، و في جواز **قوانين الطبيعة (\*)** بالفرنسية ـ في صنع شهرته . اوفد بعد ذلك إلى جامعة مونبلييه ، ومنها إلى جامعة نانسى . وفي نانسي تعرّف إلى شقيقة هنري بوانكاريه وتزوجها . في عام ١٨٧٧ ، عين « استاذاً محاضراً » في دار المعلمين العليا ، وبعد ثماني سنوات ، كلُّف بإعطاء محاضرات في التاريخ والفلسفة الحديثة في جامعة السوربون ، حيث اصبح فيما بعد استاذأ بكرسي . من اهم المحاضرات التي أعطاها في السوريون ، تلك التي القاها في العام الدراسي ١٨٩٢ ـ ١٨٩٣ والتي جمعها وأصدرها فيما بعد تحت عنوان حول فكرة القانون الطبيعي في العلم والظسفة المعاصرة(٠). أما الدراسات في تاريخ الفلسفة ، الصادرة عام ١٨٩٧ ، فتتضمن أهم أبحاثه ومقالاته ، ومنها دراسة وافية حول بسكال، الذي كان بوترو شديد الشغف به . كما جمم بوترو المحاضرات التي القاها بين ١٨٨٨ و ١٨٩٥ في معهد فونتنه \_ او \_ روز في مسائل في الأخلاق والتربية . وقد أرغمته حالته الصحية المتردية على ترك التعليم في عام ١٩٠٢ ، غير انها لم توقفه عن مهمته ولم تقلُّص نشاطاته . فبالإضافة إلى العلم والدين في الفلسفة المعاصرة (۱۹۰۸) ، الذي بلغت فيه روحانية بوترو حدود الصوفية ، وبالإضافة ايضاً إلى مجموعة من الأبحاث والمقالات والدراسات والمحاضرات التي تم جمع جزء منها بعد وفاته وإصدارها في كتاب بعنوان الأخلاق والدين (١٩٢٥) ، كتب بوترو الطبيعة والروح (١٩٢٦) و دراسات جديدة في تاريخ الفلسفة (١٩٢٧) . وترأس بوترو أكاديمية العلوم

الأخلاقية والسياسية ، وقبل ، عام ١٩١٤ ، عضواً في الأكاديمية الفرنسية . كما منحته جامعة أوكسفورد شهادة دكتوراه فخرية . وكان لفكره تأثير حاسم على تطور الفلسفة الفرنسية المعاصرة .

□ • نجد لدى بوترو الفكرة عينها التي نجدها لدى رافيسون : فملاحظة العادة تبيّن لنا كيف يتولد الآلي بدءاً من الحي . وفيما وراء الآلي ، والعادة ، والكمي ، يتعين بالتالي أن نستعيد الدينامي ، الحر ، النوعي . وبالفعل ، إن هم بوترو سيكون صيانة الفردي ، الحر ، وكل العنصر اللدن من العالم . وهو لا يخطر له أنه بذلك يخون المذهب العقلاني والواقع أن جميع الفلاسفة الكبار وضعوا فوق العقل الاستدلالي ملكة أسمى ، الكبار وضعوا فوق العقل الاستدلالي ملكة أسمى ، ولدى بسكال ( وكان بوترو يحبه كثيراً ) قلباً ، ولدى ولدى سبياً كافياً ، ولدى كانط عقلاً عملياً ، ولدى صديقه وليم جيمس إرادة اعتقاد ، . [جان فال]

## بوخنر ، لودفيغ.

#### Büchner, Ludwig

فيلسوف الماني . ولد في دارمشتات في ٢٨ آذار ۱۸۲٤ ، وتوفى في المدينة عينها في ٣٠ نيسان ١٨٩٩ . كان شقيق الكاتب المسرحي جورج بوخنر . دَرُس الطب في عدد من المدن الألمانية وفي فيينا ، وأصبح استاذاً خاصاً في توبنغن . تسبب كتابه الأول القوة والمادة(\*) (١٨٥٥) في فصله من التعليم . فكرس نفسه لمزاولة الطب في مسقط رأسه ، ولتحرير عدد من المؤلفات الفلسفية ذات التوجه العلمي . ويُعد بوخنر واحداً من أبرز ممثلي تلك المادية المسرفة التي راجت في القرن الماضي ، والتي ادعت أنها ترد كل تظاهرات الانسان، بما فيها الوعي والفكر، إلى مضمار المادة والطاقة . علاوة على المؤلف الآنف الذكر، كتب بوخنر ايضاً: الطبيعة والروح (١٨٧٦) ؛ الإنسان ومكانه في الطبيعة (١٨٨٩) ؛ حياة الغد والعلم الحديث (١٨٨٩) ؛ العصر الندهبي ، او الحياة في التساريخ (١٨٩١) : الداروينية والاشتراكية (١٨٩٤). رغب رفاته، أصدر له شقيقه الكسندر بعض نصوص غير منشورة

وسبُقها بسيرة حياته ؛ وقد صدرت المجموعة تحت عنوان : في خدمة الحقيقة (١٩٠٠) .

 ا • في العقد المنصرم بين ١٨٥٠ و ١٨٦٠ روج بوخنر وفوغت وموليشوت لشكل مسطح ومبتذل من مادية القرن الثامن عشر » . [فريدريك انجلز]

الطبيعية ، المادية التي مثلها في العهد القديم الطبيعية ، المادية التي مثلها في العهد القديم الاغريقي ديموقريطس ومدرسته ، ثم في القرن الماضي الموسوعيون ، واليوم كارل فوغت ولودفيغ بوخنر ، الخ ، تمثل نظرية مغايرة تماماً لمادية ماركس وانجلز الاقتصادية . انهما مذهبان ينتميان إلى مضمارين متمايزين تماماً من مضامير الفكر . الأول يتضمن تفسير الطبيعة ، ولا سيما العلاقة بين المادة والروح ، بينما يقترح الثاني تفسيراً للتاريخ ، لمسيرة التاريخ واحداثه ، ليؤلف بالتالي نظرية سوسيولوجية » . [جاكوب شتيرن]

#### بوذا

#### Buddha

« اليقظ » ، « الملهم » ، « البصير » هي مكافِئات الكلمة السنسكريتية التي تسمى مؤسس البوذية . كلمة غنية بالدلالة الصوفية بقدر ما تشف عن بعث روحي وتنتبذ إلى لجة النسيان شبه الكامل الأسماء الأخرى لهذا المؤسس، المرتبطة بظروف حياته الأرضية السابقة . تاريخياً ، عاش بوذا نحو ٥٠٠ أو ٤٨٠ ق. م ، في شمال شرقي الهند . تحدر من أسرة من الأمراء، وسمى عند مولده سيذارتا . وقد دعى ايضاً غوتوما ، وهو من اسماء النبلاء . واحداث حياته معروفة جيداً : ومن ابرز معالمها تطليقه ، وهو في التاسعة والعشرين ، لخيرات الحياة الدنيا ولرغد الوسط الذي كان يعيش فيه ، وتكريسه نفسه لحياة الكفارة والتوبة ، والليلة الخالدة التي تكشّف له فيها. . بعد سبع سنوات من المداولات والمجاهدة والامتحان، لغز العالم ، وأخيراً وفاته \_ عن ثمانين حولًا \_ التي توجت هامه بمجد لا يفنى . والمسار الروحى الذي اجتازه ، ومراحل تطوره التدريجي ، والهدف الذي بلغ إليه ، كل ذلك يدخل وجه بوذا في إطار رؤيا تكاد تفصله

عن الزمن وتخلده في تصور « النيرفانا » الموجي . بيد ان بوذا عاش وفعل ، وتدلل شخصيته في المقام الأول على قدرة مستقلة وخارقة للمألوف في النظر العقلي ، إذ انطلق من الأسس الدينية التقليدية الموروثة وأعمل فيها تفكيكاً وتفتيتاً بقوة استدلاله ، وبالاعتماد على هذه القوة وحدها شاد مذهباً دينياً بلا الوهة : وهذا المذهب كان شذوذاً وهرطقة في وسط ، كالوسط الهندوسي ، مشبع بتمامه بالحس بالإلهى

عاش بوذا في مرحلة من تاريخ الفكر الهندوسي كانت فيها الديانة الفيدية القديمة ، بعبادتها للآلهة وباعتقادها بالتضحية بصفتها فعلأ استحقاقيأ منقطع النظير وكلى القدرة في أفاعيله ، قد فقدت كل قيمة غب انتشار مفترضات مذهبية جديدة ، وفي المقام الأول عقيدة تناسخ الأرواح : إذ صار الواقع الوحيد ، المحتوم والمرعب ، الذي يقض مضجع الانسان هو انبعاثه المتجدد أبدأ وزواله الأزلى عبر سلسلة متعاقبة ولا نهاية لها من الوجودات المتفاوتة في هنائها او شقائها تبعاً للاستحقاقات أو الملامات المكتسبة، فضلاً عن أنها وجودات عابرة وزائلة تنتهى كلها بالألم الذي يرافق لا محالة الموت . وقطع حلقة هذه الولادات المتباينة ، والابتعاد نهائياً عن الأوقيانوس اللامحدود لتلك الوجودات الفانية هو الغاية العليا التي يسمو إليها كل مخلوق حي ، والسعادة الفائقة والأزلية التي تختلف فى تصور طبيعتها النظريات المتباينة التي رأت النور وتطورت في تلك الفترة من البحث الفلسفي والديني النشيط والخصيب التي سبقت ولادة البوذية ومهدت

إن الوجه التاريخي والخرافي لبوذا ينتصب مشرقاً ، وضاء ، فوق كل الوجوه الأخرى ، بوذا الذي كرز ونشر مذهبه الخلاصي ـ انظر خطب بوذا (٥٠) ـ وانشأ اسرة من التلاميذ المتقيدين بقواعد استنها لهم ، وشجع حوارييه من البداية على القيام بنشأط تبشيري فعال ، واسس في نهاية المطاف ديانة يدين بها مئات الملايين في مناطق شاسعة من القارة الأسيوية . وبوذا شخصية استثنائية وخارقة للمألوف حتى في تاريخ الهند ، لا بوجوده التاريخي الواقعي ـ بالتضاد مع المظهر الاسطوري الخالص الذي يصور به المأثور الثقافي المحلي جميع المبدعين من رجال دين وفلاسفة ومؤلفين من جميع العصور ـ فحسب ، بل

كذلك بالسمات التي تسم طريقه إلى النور ( وتميزه عن الحركات الروحية الأخرى المعاصرة له ) . فقد كانت الكفارة ( تاباس ) ، مع ما تستتبعه من إماتات وأوجاع جسمانية ، محل تقدير عظيم منذ أقدم الأزمان لدى حكماء الهند ، وقد خبرها بوذا شخصياً ، ولكن بدون نتيجة ؛ فتركها بسرعة مدركاً ، بحدس عبقري وواقعي ، مدى متانة الروابط التي تربط القوة الروحية والقدرات الفكرية بصحة الجسم وحيويته المادية . وعندئذ ، وانطلاقاً من ضرورة التوازن الكامل والصحيح بين الطاقة العقلية والطاقة البدنية ، شرع بوذا بالبحث عن الحقيقة التي انكشفت له في نهاية المطاف في ليلة كان مستغرقاً فيها في التأمل تحت شجرة تين .

إن تصوراً اسبهاً ومتشائماً للحياة يكمن في اساس كل بناء المذهب البوذي : فزائلة وعابرة هي مباهج الشباب والصحة والحياة ، لأن الشيخوخة والأمراض والمنيَّة آتية لا محالة ؛ والألم يغلب على كل وجود ويحلق أزلًا فوق الارتحال الأزلى من حياة إلى حياة . ولا سبيل إلى الفوز بفناء الألم إلا بفناء الحياة ، مع انطفاء الحياة الفردية (النيرفانا). والجهل والحاجة إلى الملذات ، أي التعلق بالحياة ، هما علة الانبعاث. وحدس بوذا هذا بالسر الذي يغلف الانسان متضمن فى العبارات الخالدة التى يقال إنه تفوه بها ليلة الوحى : « لقد اجتزت حلقة من عدة حيوات ، بلا راحة ولا سكينة ، ابحث عن باني البيت ( او علة الانبعاث ) : فيا باني البيت ، لقد انكشف امرك ، وبعد اليوم لن تبني أي بيت ، فدعاماتك نخرت ، وسطح بيتك تهدم . والقلب ، منعتقاً ، خنق كل رغبة » . والوصية الروحية المتضمّنة في التوجيهات المقتضبة والمهيبة التي أعطاها بوذا لتلاميذه وهوفي النزع الأخير تؤلف تركيبا وضاحاً ، وان مشجياً ، لكل تعليمه . وقد كانت كلماته الأخيرة حضاً على انقياد هادىء، على التجرد ، على إيجابية مضطرمة على درب التحرر: « أوصيكم ، يا أيها التلاميذ ، بالتفكير بأن كل ما هو موجود عرضة للموت . فاطلبوا إذن خلاصكم » .

إن شخصه، الذي احبه تلاميذه كل الحب، ليس بشيء يذكر ؛ وقسماته البشرية ، التي تعلقوا بها أيما تعلق ، تحللت إلى الأبد ؛ وكانت طلبته الأخيرة من تلاميذه : الجهل والنسيان من قبل الأجيال الآتية .

## بوذيذرما

#### **Bodhidharma**

راهب بوذي هندي من القرن السادس الميلادي ، كرز في الصين وأسس شيعة الشان، أو زن باليابانية. تؤكد الأسطورة أنه بقي تسع سنين جالساً ووجهه ملتفت نحو صخرة ، مما أفقده استعمال قدميه وعينيه . وفلسفه الشان تشدد على المعرفة الحدسية ، وترفض النظرية البوذية حول التناسخ المتجدد ، وتضرب صفحاً عن المظاهر الطقوسية . كما ترفض أيضاً د الكتب » وتطلب بجهد شخصي « الطبيعة الخاصة لبوذا » الموجود في كل واحد منها . والواقع أنها فلسفة مستقلة عن البوذية .

#### بورتزيو ، سيمون

## Porzio, Simone Portius

فيلسوف وطبيب ايطالي من نابولي كتب باللاتينية ( ١٤٩٦ ـ ١٥٥٤) . له مؤلفات في الطبيعيات والتاريخ الطبيعي ( في مبادىء الاشياء الطبيعية ، الكتاب الثاني ، ١٥٥٣ ) . كان تلميذاً لبومبوناتزي ، واتى مثله بحجج نقدية ضد نظرية خلود النفس في كتابه الخصومة حول اكذوبة النفس (١٥٥١) .

## بورجوا، برنار

## Bourjeois, Bernard

كبير الاختصاصيين الفرنسيين المعاصرين في الفلسفة الهيغلية (١٩٢٩ ـ ). يعلَّم تاريخ الفلسفة في جامعة ليون منذ عام ١٩٦٣. من مؤلفاته هيغل في فرانكفورت، أو اليهودية والمسيحية والهيغلية (١٩٧٠)، هيغل والدين (١٩٨٢)، القانون الطبيعي عند هيغل (١٩٨٦)، الفلسفة وحقوق الإنسان (١٩٩٠)، أبدية الروح وتاريخيته لدى هيغل (١٩٩٠)، دراسات هيغلية: العقل والقرار (١٩٩٢).

## وكان إرثه الوحيد مذهبه في الخلاص . [ماريسو فالوري]

□ • لا وجود لبوذا خارج القلب . خارج واقع القلب كل شيء خيالي . القلب هو بوذا وبوذا هو القلب . أن نتصور بوذا خارج قلبه معناه أن نتخيل أننا نراه في مكان خارجي ، وهذا هذيان » . [بودهيهارما]

التأثير الخاص الذي كان لديانة الجوهر تلك على طبائع الأمم التي اعتنقتها هو انها ايقظت فيها حاجة واضحة إلى الارتفاع فوق الوعي الفردي، المباشر. إن الارتفاع فوق الرغبات، فوق الإرادة الفردية والمشتطة، والاستغراق في الحياة الداخلية، في الوحدة، هما النتيجة المباشرة لتصور الواحد بصفته جوهرياً. وصورة بوذا هي في تلك الجلسة التأملية التي تتراكب فيها البدان والقدمان بحيث تدخل إصبع من القدم في الفم. إنها صورة العودة إلى الذات، والاستغراق في الذات. والسمات المميزة اللامم التي تعتنق هذه الديانة هي الهدوء والدماثة والطاعة، وكلها امور ترفع فوق الشهوات، فوق خلجات النفس المشتطة». [هيغل]

□ « لو أردت أن أرى في فلسفتي معيار الحقيقة ، لكان علي أن أضع البوذية فوق الأموان طراً . وإني لمغتبط ، على أي حال ، إذ الاحظ توافقاً عميقاً للغاية بين مذهبي وبين ديانة تتمتع بالغالبية على الأرض ... إن أدياننا لا تثمر ولن تثمر في الهند ؛ والحكمة الإنسانية لن تحيد عن مجراها بسبب مغامرة جرت في بلاد الجليل . كلا ، بل ستندفق الحكمة الهندية على أوروبا وتقلب راساً على عقب معرفتنا وفكرنا » . [شوبنهاور]

□ « إن البوذية ، التي اسيء لحد الآن فهم معناها ، ليست حركة طهرانية ، ولا ديانة جديدة ، وإنما هي عقلية علمانية أخيرة ، عملية خالصة ، لسكان مدن كبار ومنهكين ، لم يعد وراءهم إلا ثقافة ناجزة ولم يعد أمامهم أي مستقبل » . [شبنغلر]

□ « البوذية اقل طموحاً من دين واكثر اتساعاً من فلسفة ... وبوذا لا يشغل نفسه إلا بالخلاص ؛ وهو يقنع بالإشارة إلى الطريق الذي يفضي إليه . وهذا الانحدار الإرادي هو مصدر قوتها وضعفها معاً » . [هنرى آرفون]

### بوردا ـ ديمولان ، جان

#### Bordas- Demoulin, Jean

فيلسوف فرنسي (١٧٩٨ - ١٨٥٩) . حاول إعتاق الفكر المسيحي من النزعة السلفية واللاعقلانية التي أرسى أسسها دي بونالد ولامنيه . سعى إلى التوفيق بين الثورة والكنيسة ، وكان على اقتناع بأن عهد الحريات السياسية الذي دشنته الثورة الفرنسية هو مرحلة في تاريخ المسيحية ، وركز جهده العملي على فصل الكاثوليكية عن الأحزاب الرجعية . وفي الفلسفة انطلق من نظرية ديكارت في الأفكار ، وقال إن الإنسان يرتبط ، من خلال التفكير ، بالعقل الإلهي . من مؤلفاته : الديكارتية (١٨٤٣) ، خلائط فلسفية ودينية (١٨٤٦) ، محاولات في الإصلاح الكاثوليكي ودينية (١٨٥٦) ، وقد رد في هذا الأخير على كتاب برودون : العدالة في الثورة وفي الكنيسة .

## بورلاي ، والتر

## Burleigh, Walter Burlaeus

فيلسوف انكليزي كتب باللاتينية ( ١٢٧٥ - بعد ١٣٤٧ م ). يقال إنه علم في اوكسفورد . عارض الاسمية في بعض نقادها ، وقال بواقعية الكليات ، ونقد بعض دعاوى ابن رشد . كان غزير الانتاج . ومن مؤلفاته : في حياة الفلاسفة و اخلاقهم ، وقد استلهم في ديوجانس اللايرتي ، في فن المنطق الخالص ، في المادة و الصورة ، في ملكات النفس ، بالإضافة إلى شروح على الاورغانون (\*) لارسطو .

## بورنهایم، جیرد

### Bornheim, Gerd

أحد أبرز ممثلي الوجودية السارترية في البرازيل (١٩٢٩ - )، ربط بين النظرية والممارسة وقرن بين الهيغلية والماركسية والوجودية. من مؤلفاته: سارتر: الميتاقيزيقا والوجودية (١٩٧١)، هايدغر:

التوجيود والتزميان (١٩٧٦)، الجيدل، النظريية، الممارسة (١٩٧٧).

### بوريدان ، يوحنا

### Burldan, Jean Burldanus, Joannes

فيلسـوف فرنسي مـدرسي (نحـو ١٢٩٥ ـ الريس، وكان من دعاة الاسمية عمل على تحرير الفكر من تجريد العلم الطبيعي الارسطوطاليسي، ومهد السبيل امام العلم الحديث. تعزى إليه مغالطة مشهورة تعرف بمغالطة حمار بوريدان . فقد افترض ان حماراً جائعاً وعطشاناً يقف على مسافة متساوية من سطل من الماء ومكيال من الشعير، وظل يتردد بين أيهما يبدا حتى نفق . ولكن هذه الحجة ، خلافاً لما هوشائع ، تنهض دليلاً بالخلف على ان الاختيار يتم دوماً وعلى ان للفعل دينامية مستقلة عن كل باعث موضوعي .

كان يوحنا بوريدان منطيقاً ، وله الخلاصة في المنطق . وكان يرى ، مثله مثل ارسطو ، ان كل علم يدين بوحدته لوحدة موضوعه ؛ وموضوع المنطق هو الكلي ، مثلما موضوع الهندسة والميتافيزيقا المقدار والوجود . وقد اهتم ايضاً بمسائل الفلسفة الطبيعية ، وقال إن الحركة ازلية وإننا لا نحتاج إلى شيء آخر غير الحركة ذاتها لنفسر استمرارها ؛ ووضع نظرية في المجهد قريبة من تلك التي سيقول بها غليليو ، وكذلك من نظرية ديكارت في مقدار الحركة . وكان من أبرز تلاميذ بوريدان البرتوس الساكسي .

## بوزانکت ، برنارد

## Bosanquet, Bernard

فيلسوف إنكليزي (١٨٤٨ ـ ١٩٢٣). تأثر في مثاليته بهيغل، وحاول أن يقيمها على أساس من التجربة. إذ لا وجود في نظره لفكر خالص أو لمنطق خالص: فالمنطق هو معرفة بنية الأشياء، وهو ما يجعلها قابلة لأن تُتعقل. وقد ارتبط اسم بوزانكت باسم

## بوزونيس، جورج

#### **Bozonis, Georges**

فيلسوف يوناني (١٩٢٩ - ). أستاذ الفلسفة في جامعة أثينا ونائب رئيس «الجمعية الهلّينية للدراسات الفلسفية». استلهم الفلسفة الافلاطونية وتمثّل نتائج العلوم الإنسانية المعاصرة وكتب في مضمار علم الجمال وعلم الأخلاق، ساعياً إلى تطروير انتروبولوجيا فلسفية قادرة على مساعدة الإنسان على تفتيح وجوده الأصيل. من مؤلفاته: ماهية الثقافة اليونانية، مفهوم الحقيقة في محاورة «فيلابوس»، البنية والشكل في المحاورة الإفلاطونية، الإنتروبولوجيا السقراطية، الإشكالية الجمالية.

### بوزيدونيوس الأفامي

### Posidonios D'Apamée Poseidonius Of Apamea

فيلسوف سورى كتب باليونانية، من المدرسة

الرواقية الوسطى . ولد في افاميا (سورية) سنة ١٣٥ ق . م ، ومات سنة ٥١ ق . م في رودس حيث أقام وافتتح مدرسته الشهيرة عام ٩٦ . لذلك يعرف أيضاً ببوزيدونيوس الرودسى . نذر نفسه في شبابه للتمارين الرياضية ، حتى لُقب به الرياضي ، ، ثم ارتحل إلى أثينا ، وتتلمذ على باناتيوس ، ووصل في أسفاره الدراسية إلى غاليا وإسبانيا ، وقصد روما لمرتين . وقد اجتذبت شهرته إلى مدرسة رودس تلاميذ يوناناً وروماناً . وقدم شيشرون وفارون ويومبايوس عدة مرات لسماعه ، وأقاموا معه على صلات ودية . إن التأمل الفلسفي الذي تأدى به إلى أن يعرض في مؤلفاته تصوراً انتقائياً للرواقية الموفّقة مع الأفلاطونية يختلط لديه باهتمامات اخرى عديدة: فقد اثبت بوزيدونيوس طول باعه كمؤرخ في مصنف من اثنين وخمسين مجلداً بعنوان التواريخ اكمل به مؤلّف بوليبوس ، وكجغرافي في كتابه في المحيط ، وكهاو للفلك والارمناد الجوية في الأثار العلوية ، وكرياضي وراصد للظاهرات الطبيعية والجيولوجية ، وبمختصر

برادلي لأن الفلسفة التي اراد إنشاءها كانت متماثلة ، ولأن بوزانكت انتقد في كتابه المعرفة والواقع (١٨٨٧) كتاب برادلي مبادىء المنطق (١٨٨٣) لنيله إلى إجراء تمييزات سهلة وقاطعة ، كما بين القضية الحملية والقضية الشرطية ، مؤكداً على ان واجب المنطيق الفيلسوف، على العكس من ذلك ، ان يسلم بوجود تدرجات وحالات وسيطة ، وأن يعترف بأن في كل قضية مظاهر حملية وشرطية . وقد اقر برادلي لاحقا بصحة انتقادات بوزانكت ، وأحال قراءه في الطبعة الثانية من مبادىء المنطق (١٩٢٢) إلى ، المذهب الحق ، لبوزانكت كما عرضه في المعرفة والواقع وفي المنطق او مورفولوجيا المعرفة (١٨٨٨) .

إن الفكرة المركزية في فلسفة بوزانكت هي فكرة مجاوزة الذات . فالحكم والاستدلال ، كما برهن ذلك برادلي ، لا يمكن أن يفيدانا شيئاً عن العالم إلا إذا كان هذا العالم مركباً من عناصر متشابكة متداخلة مع بعضها بعضاً ، ومترابطة مع مجمل المنظومة . ويترتب على ذلك أن كل عنصر ملزم بأن يكون قادراً على تجاوز نفسه ، أي حائزاً في ذاته على علامات ما هو موجود في أجزاء المنظومة الأخرى . فعلى كل عنصر أن يكون ما هو كائن عليه ، وفي الوقت نفسه ، أكثر مما هو كائن عليه. وقد عرض بوزانكت نتائج هذه الفكرة في مباديء الفردية والقيمة (١٩١٢) وقيمة الفرد ومصيره (١٩١٣) . وقد افترق في هذين المؤلِّفين أيضاً عن النتائج التي وصل إليها برادلي في فلسفة التاريخ ، وظل أقرب منه إلى هيغل ، إذ شاطر الفيلسوف الألماني برمه بالفردية الرومانسية ومعارضته للنرجسية الباكية التي تقول بعزلة الفرد ووحدته .

وقد انتقد بورانكت ايضاً ، في النظرية الفلسفية للدولة (١٨٩٩) فلسفة ستيوارت ملّ السياسية بالنظر إلى الميتافيزيقا التعددية التي تترتب عليها ، وأكد على تقوق و الأنا الاجتماعي و على تغرض و الأنا الفردي وانانيته . ولهذا عارض رأي اصحاب المذهب الحري الذين ينفرون من كل إكراه يكون مصدره الدولة ، ودعواهم القائلة إن الدول ينبغي أن تُحكم وفق المعايير عينها التي تحكم بها الكائنات البشرية فردياً . ونذكر اخيراً أن بوزانكت نشر ثلاث محاضرات في علم الجهال (١٩١٥) وما هو الدين (١٩٢٠) .

القول كواحد من الأدمغة الأكثر موسوعية في العالم القديم . ولم يصلنا أي من آثاره ، وإنما فقط شذرات نادرة مقتطفة من شواهد أوردها كتاب آخرون . ويسعى الدارسون منذ نحو قرن من الزمن إلى إعادة بناء فكر بوزيدونيوس ، في معالمه الكبرى على الأقل . وفلسفته هي تنقيح للرواقية الأصلية باتجاه صوفى ، قد يكون قابلًا للتفسير بالأصل السوري لبوزيدونيوس. وقد ادخلت إلهياته مراتب شتى من الموجودات الإلهية ، ومنها الكواكب الوسيطة بين الإله الأعلى (اللوغوس) وبين الإنسان: ومن هنا كانت أهمية العرافة والتنجيم . وفي الأخلاق ، تخلى بوزيدونيوس عن النزعة العقلية المتشددة للمدرسة ورأى في الانفعالات والأهواء لا أخطاء للعقل ، بل ميولًا لاعقلانية . ولعلاقة النافع بالواجب ، ولأهمية الخيور الخارجية لسعادتنا ، كرس كتابه في الواجب الذي اعتمد عليه فيما بعد شيشرون . اما كوسمولوجيا بوزيدونيوس فقد حفظتها لنا ، وإن في تعديل مشائي ، الرسالة الموجزة المنحولة على أرسطو بعنوان في العالم ؛ كذلك فإن شرح خلقيديوس لمحاورة تيماوس(\*) لأفلاطون،الذي أصاب شهرة واسعة في العصر الوسيط ، مشتق هو الآخر من بوزيدونيوس . ويُعد بوزيدونيوس ، في تطور الفكر الفلسفى ، المفكر الذي فتح الطريق ، خارج وسط الإكاديمية الضبق ، أمام الأفلاطونية المحدثة .

□ ، تصانيفه رفعته إلى مرتبة ارسطو من حيث الاحاطة بدائرة معارف عصره » . [إميل برهييه]

□ «خلاصة القول يخيل إلينا أن بوزيدونيوس ليس ذلك الفيلسوف الصوفي الذي كثيراً ما دار الكلام عنه . بل هو بالاحرى ، وطبقاً لماثور باناتيوس ، رواقي مجل لواحدية مذهب معلمه ، ولكن منفتح على زمانه ، واكثر اهتماماً بالتربية منه بالعقيدة . وهذا ما حدا به إلى أن يوسع مكاناً في فلسفته للتيارات الكبرى للفكر في عصره . ولكن في هذه التيارات تحديداً، وليس لديه ، نجد أكثر ما كان يتدفق بالحيوية عصرئذ واكثر ما كان يتدفق بالحيوية عصرئذ واكثر ما كان يتسم بالجدة » . [الان ميشيل]

## بوساي ، إدوارد بوفري

Pusey, Edward Bouverie لاهوتي انغليكاتي من اصل فلمنكي ينسب إلى

مسقط راسه بوساي قرب اوكسفورد (۱۸۸۰) . دُرَس اللاهوت في ايتون ثم في اوكسفورد ، حيث علم فيما بعد العبرية . بعد أن تأثر بالبروتستانتية الليبرالية الألمانية وبنزعتها العقلانية ، وجه إليها النقد في كتابه فحص تاريخي (۱۸۲۸) . وكان مع نيومان ، الذي ربطته وإياه آصرة صداقة ، من رواد حركة الوكسفورد ، التي تعرف أيضاً بالحركة الطقسية أو البوساينية ، والتي سعت إلى أن تدخل إلى كنيسة انكلترا المذاهب والطقوس الكاثوليكية العائدة إلى عهد ما قبل الإصلاح البروتستانتي . ولكن في الوقت الذي ما قبل الإصلاح البروتستانتي . ولكن في الوقت الذي بالانغليكانية ، وإن يكن اقترب في مواقفه اللاهوتية من العقائد الكاثوليكية بصدد العديد من النقاط ، وعلى الخص في تصوره لعقيدة القربان المقدس .

### بوست ، إميل ليون

#### Post, Emil Leon

رياضي ومنطيق اميركي (١٨٩٧ - ١٩٥٤). له تحليل ، من منظور وما بعد الرياضيات ، لكتاب راسل ووايتهد المبادىء الرياضية . وقد عُرف بوجه خاص بأنه بنى ، في آن واحد مع لوقاسييفتش ، نسقاً منطقياً ثلاثي التكافؤ ، ممهداً السبيل على هذا النحو امام انساق المنطق المتعدد التكافؤ . من مؤلفاته : مدخل إلى نظرية عامة في القضايا الاولية (١٩٢١) .

## بوستروم ، كرستوفر جاكوب

### Boström, Christopher Jacob

فيلسوف سويدي مثالي (١٧٩٧ - ١٨٦٦) ، تأثر بلايبنتز وبركلي ، وحاول الإفلات من إسار النزعة الرومانسية الطبيعية للفلاسفة بعد كانط . قال إن اساس جميع الطبيعات لا يمكن أن يكون إلا الله وأفكاره الأزلية التي لا تعدو جميع الطبيعات أن تكون ظاهرات لها .

### بوستل ، غليوم

#### Postel, Guillaume

كاتب ومستشرق فرنسي (١٥١٠ ـ ١٥٨١). من ممثلي التيار الافلاطوني في عصر النهضة علَّم اليونانية والعربية والعبرية في المعهد الملكي بباريس وار الشرق العربي مرتين ، ودعا إلى توافق المسلمين والنصارى ، فحامت حوله شبهات ديوان التفتيش ، فزج به في السجن . دعا في كتابه في وفاق اهل الارض (١٥٤٢) إلى ضرب من ديانة عقلانية ، الارض (١٥٤٢) إلى ضرب من ديانة عقلانية ، وفلا وذلك بالرجوع إلى الأصل المنسي للاديان جميعاً ، وهو العقل .

### بوسكوفتش ، روجيرو جيوزبي

## Boscovitch, Roudjer Yossif Boscovich, Ruggiero Gluseppe

عالم دلماسي كتب باللاتينية . ولد في ١٨ أيار ١٧١١ في راغوسا ، في دلماسيا ، وتوفى في ١٣ شباط ١٧٨٧ في ميلانو . رُسم ابأ يسوعياً في روما في ١٣ تشرين الأول ١٧٢٥، وكرّس نفسه للدراسات الأدبية والفلسفية واللاهوتية ، وللأبحاث الفيزيائية والرياضية بإشراف الأب بورغونديو . اكتسب بسرعة شهرة واسعة، وخلف عام ١٧٤٠ الأب بورغونديو في احتلال كرسى الرياضيات في المعهد الروماني. وقد شمل نشاطه ، الموسوعي بكل معنى الكلمة ، أكثر الحقول تنوعاً ، بدءاً بالهندسة المدنية وانتهاء بالهندسة المعمارية والهيدروغرافيا . وقد أوكلت إليه مهام دبلوماسية هامة في الخارج ، لحساب مدينة راغوسا والبابا ، فجال أوروبا من اقصاها إلى أقصاها . وفيما كان يستعد للذهاب إلى البرازيل ليجرى فيها الأبحاث الجيوديزية بناء على طلب البرتغال ، دعاه البابا بندكتس الرابع عشر إلى البقاء في روما وكلّفه بمهمة مماثلة: قياس مساحة ايطاليا، بالتعاون مع الأب مير، وإعادة رسم خرائط الدولة الباباوية . وقد أنجز هذه المهمة بين عامى ١٧٥٠ و ١٧٥٣ ، ونشر النتيجة التي توصل إليها في كتاب عنوانه: De Litterarias

Expeditione . وقد ساهم هذا الكتاب ، في عام ١٧٥٧ ، في إلغاء قرار ديوان الفهرس ضد مذهب كوبرنيكوس . وبعد أن اضطلع بمهمة دبلوماسية هامة في فيينا ، حيث دافع في عام ١٧٥٧ عن حقوق مدينة لوكيس ضد توسكانا في مسألة مياه بحيرة بيينتينو، وبعد أن أصدر الفلسفة الطبيعية (\*) (١٧٥٨) ، عين مدرَّساً للرياضيات في بافيا عام ١٧٦٣ ، ودعي ، في العام التالى ، من قبل الآباء اليسوعيين في بريرا إلى وضع مخططات مرصد ميلانو الجديد . وبالاعتماد على المعارف الفلكية التي كان استفادها في الخارج ، ولا سيما في غرينويش ، انجز بنجاح هذا العمل ، موظفاً فيه جزءاً من ثروته الشخصية ، ومستلهماً ما تم تحقيقه في هذا المضمار في كل من باريس ولندن ، ومتبعاً تعاليم غليليو التي كان كاسيني نقلها من فرنسا . وفي أعقاب خلاف نشب بينه وبين الأب لاغرانج ، من مرسيليا ، الذي كان يدير المعهد منذ بداية الأشغال ، ترك ميلانو ووافق على قبول منصب مدير البصريات في البحرية الفرنسية ، وهو منصب انشىء خصيصاً من اجله . وقد كرّس نفسه لإجراء أبحاث حول العدسات الأكروماتية . لكن خلافات جديدة ، مع علماء باريسيين هذه المرة ، حملته على ترك هذه المدينة أيضاً وعلى الاعتزال في باسًانو ، حيث انصرف إلى مباحثه الفلكية والبصرية الواسعة التي انجزها في عام ١٧٨٥ ؛ وقد نشر خلاصة هذه الأبحاث في مؤلف يقع في خمسة مجلدات بعنوان: مباحث جديدة في البصريات والفلكيات من وجهة جديدة تمامأ وغير مالوفة بالمرة. وقد أمضى سنوات حياته الأخيرة بجوار مرصد بريرا ، معاوداً اتصاله مع علماء الفلك ، إلى أن اودت به نزلة صدرية . وقد وُضع في مرتبة أعظم علماء عصره ، وأقر له بفضله في المساهمة في نشر نظريات نبوتن في إيطاليا وضمان انتصارها .

[ جيوفاني أندريسي ]

## بوسويه ، جاك بينينيي

## Bossuet, Jacques Bénigne

لاهوتي وواعظ وكاتب فرنسي . ولد في ديجون في ٢٧ أيلول ١٦٢٧ ، ومات في باريس في ١٢ نيسان ١٧٠٤ . سيم كاهناً عام ١٦٥٢ ، ورئيساً لشمامسة

متز في عام ١٦٥٨ . تأثر بمواعظ القديس فنسان دى بول ، وأصاب بدوره شهرة في باريس بمواعظه و بتآبینه التی القاها بین ۱۹۹۷ و ۱۹۸۷ . سمی استقفاً على كوندوم سنة ١٦٦٩ ، ولكنه علق نشاطاته كرجل كنيسة ليتفزغ لوظيفته كمؤدب لولى العهد بين ١٦٧٠ و ١٦٨٠ ؛ وحرصاً منه على فائدة تلميذه ، تحول إلى فيلسوف ومؤرخ وكتب المقال في التاريخ الكلى (\*) (١٦٨١) الذي حاول فيه التركيب بين النظام الإلهي والفاعلية الانسانية . وابتداء من ١٦٨١ عُين أسقفاً على مدينة مو ، واستأنف مساجلاته اللاهوتية ضد البروتستانتيين ، واصاب نفوذاً كبيراً ، وآلت إليه زعامة كنيسة فرنسا ، وحرر بيان إكليروس فرنسا (١٦٨٢) الذي وفق فيه ، بناء على طلب من الملك لويس الرابع عشر ، بين السلطة البابوية والحريات الغاليكانية . وقد أظهر في مساجلاته ضد البروتستانتيين (تاريخ تغيرات الكنائس المروتستانتية (\*) ، ١٦٨٨ ) قدراً كبيراً من التغرض . وبعد أن تبادل الرسائل مع لايبنتز حول إعادة توحيد الكنائس ( ١٦٩٠ ـ ١٦٩٣ ) خاض غمار الكفاح ضد المذهب التقوي ، ودارت بصدده بينه وبين تلميذه فنيلون مناظرة ( رواية حول التقوية<sup>(ه)</sup> ، ١٦٩٨ ) انتهت بإدانة روما لمذهب المتصوفة السيدة غويون . وقد حضرته الوفاة في أثناء مساجلة جديدة له ضد سيمون ريشار . ومن أهم كتبه الأخرى ، من وجهة نظر فلسفة الأخلاق، رسالة في النهم إلى الملذات(\*) (١٦٧٠) ، ومن وجهة نظر الفلسفة بصفة عامة ، رسالة في معرفة الله والذات(\*) ، وقد نشرت بعد وفاته . ولم تكن الأصالة من أبرز مميزاته ؛ وفي الوقت الذي حرص فيه على التمسك بأهداب العقيدة القويمة ، نزع إلى التوفيق بقدر الإمكان بين المطلب الديني والمطلب العقلى ، اعتقاداً منه بأن « الميزان نَصَف ، والتوازن كامل ، في نظام العالم ، على اعتبار أن العلل الثانية ، أى التاريخية ، ، خاضعة لسر العناية الإلهية .

 اكثر من وطأ البلاط قط اصولية واستقامة ونعومة وصراحة ، . [مدام دي الفاييت]

إنك لتشعر أن عبقريته بحاجة إلى أكبر قدر من الحرية لتنبسط بكل عنفوانها ». [دالمبير]
 ميكلانجلو اللغة الفرنسية ». [لامرتين]

□ « بوسويه هو الروح الذي يعانق على أفضل نحو وأضوئه وأكثره جلالة جسم جملة من المذاهب الخلقية والسياسية والدينية ، ويبدع في عرضه بوضوح والق ... ولكنه في الوقت نفسه روح لا يغادر هذا اللحن ، هذه الدائرة التي من امتلائها لا تحوج المره إلى الخروج منها ، فلا يبتكر شيئاً في نهاية المطاف ولا يجدد أبداً : بل هو يكره الجدة والقلق والتغير ؛ وبكلمة واحدة ، إنه أعظم ترجمان واسمى ناطق بلسان ما هو مؤسئس من قبل » . [سانت ـ بوف]

□ • ما كان بوسويه إلا ليزار لو رأى الكنيسة اليوم وهي تبدي تساهلاً ولا تنفر من الكلام عن تطورها . فهو يريدها ثابتة ، وجميع • التغيرات » إنما تعود إلى الهرطقة » . [اندريه جيد]

### بوشلر، جوستوس

#### **Buchler, Justus**

فيلسوف أميركي معاصر (١٩١٤ ). تنبع أصالته من كونه أراد إعادة تصنيف الفنون والمسالك البشرية في نسق واحد، مقدِّماً على التجربة إدراكها. من مؤلفاته: تجربة تشارلز بيرس (١٩٣٩)، الطبيعة والحكم (١٩٥٥)، ميتافيزيقا العقد الطبيعية (١٩٦٦).

### بوشنسكى ، إينوشنتى ماريا

### Bochenski, innocenty Maria

فيلسوف ومنطبق بولوني . ولد في ٢٠ تشرين الأول ١٩٠٧ في كزوسوف . دخل رهبانية الآباء الدومينيكيين عام ١٩٠٧ ، وأمضى الشطر الأكبر من حياته خارج بولونيا : في المعهد الملائكي في روما ، حيث درّس الفلسفة من ١٩٣٤ إلى ١٩٤٠ ، وفي ايطاليا كمرشد روحي للقوات البولونية في إبان الحرب ، وفي سويسرا منذ عام ١٩٤٥ ، حيث شغل كرسي الفلسفة في جامعة فرايبورغ . يتضمن كتابه الرئيسي ، التيارات الفلسفية لاوروبا المعاصرة (٩٠ (١٩٤٨) ، تحليلاً

جدالياً لاهم الاعمال الفلسفية التي صدرت بعد الحرب العالمية الاولى . بيد أن الاب بوشنسكي ، التوماوي المحدث ، كرّس نفسه على الاخص لدراسة تاريخ المنطق ، القديم والحديث على حد سواء . وقد طبق في تصانيفه : الوجيز في المنطق الرياضي (١٩٤٨) ، و المنطق الصوري القديم (١٩٥١) و تاريخ المنطق الصوري (١٩٥٦) ، على نظرية الاستدلال المبادىء المنهجية المقترحة من قبل ج . لوكاسييفتش ومدرسة وارسو ، مع إلحاحه بقوة على ثبات قواعد الفكر المنطقى .

## بوشيه ، فيليب جوزيف بنجامان

## Buchez, Philippe Joseph Benjamin

فيلسوف وسياسي فرنسي (١٧٩٦ - ١٨٦٥). كان في البداية نصيراً لنظريات سان ـ سيمون ، ثم صار من مؤسسي الاشتراكية المسيحية . تراس لحين من الـزمن (١٨٤٨) الجمعية التأسيسية . من مؤلفاته : المدخل إلى علم التاريخ (١٩٣٣) ، ورسالة تامة في الفلسفة (١٨٣٩ ـ ١٨٤٠).

## بوغدانوف ، الكسندر الكسندروفتش

## Bogdanov, Alexandre Alexandrovitch Bogdanov, Alexander Alexandrovich

الاسم الذي عرف به الغيلسوف والاقتصادي والسوسيولوجي الروسي الكسندر مالينوفسكي . ولد سنة ١٩٧٨ ، ومات في موسكو سنة ١٩٢٨ . انضم إلى البلاشفة عام ١٩٠٣ كطبيب تحت التمرين ، وفي اعقاب هزيمة ١٩٠٥ ، صار ابتداء من ١٩٠٨ ممثلاً رئيسياً لحركة مراجعة المادية الجدلية والتاريخية ، وأسس مدرسة خاصة به تعرف باسم الواحدية التجربية ، وهي نسخة معدلة عن النقدية التجربية التي كان يرفع لواءها ماخ وأفيناريوس . وقد انتقد لينين بقوة مواقفه المثالية المنزع في كتابه المادية والنقدية

التجربية (٩). وقد طرد بوغدانوب س الحزب البلشفي عام ١٩٠٩ . وفي عام ١٩٢٦ صار مديراً لمعهد فصل الدم ؛ ومات وهو يجري تجربة على نفسه . مؤلفاته الرئيسية : الوجيز في علم الاقتصاد (١٨٩٧) ، العناصر الإساسية للنظرة التاريخية الى الطبيعة العناصر الإساسية للنظرة التاريخية الى الطبيعة النظر التاريخية الماريخية التجربة الحية (١٩٩٣) ، العلم التنظيمي الكلي او التكنولوجيا (١٩١٣) - ١٩١١) ؛ وفي مؤلفه الأخير هذا حاول أن يرسي علماً كلياً جديداً اسماه « التكنولوجيا » ، وهو علم تنظيمي هدفه توحيد جميع العلوم وتصنيف جميع أنواع المعارف والخبرات ، ولكنه بقي عند التطبيق علماً مجرداً وغير تاريخي .

 □ « إن المحاولة التي قام بها بوغدانوف لتصحيح ماركس وتطويره ، « وفق أسس ، فكر ماركس بالذات ، هي تشويه سافر لهذه الأسس المادية بروح مثالية ، . [لينين]

## بوغومولوف ، الكسي سرغييفتش

## Bogomolov, Aléxéi Serguèévitch Bogomolov, Aleksey Sergeevich

فيلسوف روسي معاصر. دكتور في العلوم الفلسفية، ومدرّس في جامعة موسكو. صدر له في موسكو عام ١٩٦٩ ، وبالمشاركة مع إيو ملفيل : التيارات الاساسية للفلسفة البورجوازية المعاصرة ، وعن منشورات جامعة موسكو دراسة في ١٤٤٨ صفحة بعنوان : الفلسفة البورجوازية الإلمانية بعد ١٨٦٩ (١٩٦٩) .

## بوفريس ، جاك

#### Bouveresse, Jacques

فيلسوف فرنسي ولد سنة ١٩٤٠ . متخصص في المنطق المتقدم والفلسفة التحليلية : شقاء الكلام (١٩٧١) . وله دراسة عن ميتافيزيقا فتغنشتاين : فتغنشتاين ، المعقولية والعقل (١٩٧٣) .

#### بوفريه ، جان

#### Beaufret, Jean

فیلسوف فرنسي (۱۹۰۷ ـ ۱۹۸۲). من أتباع وجودیة هایدغر . من مؤلفاته : مدخل إلی فلسفات الوجود ، من كییركفارد إلی هایدغر (۱۹۷۱) ، وحوار مع هایدغر فی أربعة مجلدات (۱۹۷۳ ـ ۱۹۷۳).

## بوفوار، سيمون دي

#### Beauvoir, Simone De

كاتبة وروائية وفيلسوفة فرنسية (١٩٨٨). كانت شريكة حياة سارتر ودرَّست الفلسفة في ثانويات باريس وروان ومرسيليا. أصابت شهرة كبيرة بكتابها الجنس الثاني (١٩٤٩) الذي أرسى الأسس النظرية لنسوية جديدة. ومن رواياتها: المثقفون (١٩٥٤) التي حازت جائزة غونكور. أما في الفلسفة فكانت مرجعيتها إلى وجودية سارتر. ولها فيها: بيروس وسينياس (١٩٤٤)، و من أجل أخلاق ملتبسة (١٩٤٧) التي حامت فيها عن الوجودية، كفلسفة حرية، ضد نقادها.

## يوفيلوس ، كارولوس

#### **Bovillus, Carolus**

فيلسوف ولاهوتي فرنسي ، ولد نحو ١٤٧٠ ومات في ١٥٥٣ . ظهرت عليه مخايل الذكاء مبكراً وصار في عام ١٤٩٥ من المعيد جاك لوفيفر ديتابل الذي لقنه حب الأداب الجميلة . في العشرين من العمر نشر باللاتينية كتاباً تعليمياً في الهندسة بعنوان المحدخل إلى كتاباً تعليمياً في الهندسة بعنوان المحدخل إلى كان باحثاً لا يعرف الكلل ، فقام برحلات طويلة ليزور الاديرة ويتزود بالمخطوطات ويستمع إلى العلماء . في سنة ١٥٠٣ قصد سويسرا وألمانيا ، وفي ١٥٠٥ بروكسيل ، وفي السنة التالية اسبانيا وروما ، حيث دارت مساجلة بينه وبين العالم اليهودي بونيه اللاطي

حول حقيقة النصرانية . وفي ١٥١٠ ـ ١٥١١ نشر له منري استيين سلسلة من التآليف العلمية والأخلاقية كانت عناوينها : كتاب العقل ، كتاب الحس ، كتاب العدم ، كتاب العالم (\*) ، وفيها يعرض بوفيلوس فلسفة عقلية وإشراقية ترتبط ، بنظريتها في المعرفة وبطابعها الميتافيزيقي والصوفي،بمذاهب نيقولاوس الكوزي والافلاطونيين المحدثين الفلورنسيين . ويجدر التنويه هنا بالمحاورات السبع التي يتألف منها كتاب المسائل اللاهوتية ، وقد أهداه في سنة ١٥١٢ إلى اسقف نويون الذي تخرج من أبرشيته كاهناً قانونياً . المخاورات الشيلاث في النفس ومهمة هي كذلك المحاورات الشيلاث في النفس الخالدة ، والبعث ، والعالم الساقط ، وقد نشرت سنة ١٥٥١ .

## بوفييه ، كلود

#### **Buffier, Claude**

فيلسوف ولاهوتي فرنسي (١٦٦١ - ١٧٣٧) . كان يسوعياً ، ودرَّس الفلسفة لدى اليسوعيين . له تآليف في التربية والدين، واشتهر برسالته في الحقائق الأولى وفي مصدر احكامنا (١٧٣٢) التي اراد فيها أن يطور فلسفة في الحس المشترك بالتوافق مع حقائق الدين ( ومن هنا كان تهجمه على بعض مظاهر الميتافيزيقا الديكارتية) .

## بوقبرين ، سيدي عبد الرحمن المرابط

### Bûkabrayn, Sîdî 'Abdorrahmân

صوفي ولي ولد في جرجرة بالجزائر وتوفي سنة . ١٢٠٨ هـ / ١٧٩٣ م . مؤسس الطريقة الرحمانية . سمي « بوقبرين » لأن قبرين منفصلين يضمان رفاته .

## بول ، جورج

### Boole, George

منطبق ورياضي انكليزي (١٨١٥ ـ ١٨٦٤) . مبدع المنطق الـرمزي الحـديث ( القحليل السرياضي

للمنطق ، ۱۸٤۷ ) . رد المنطق إلى ضرب من جبر بسيط وعملي ( الجبر البولي ) ، معهدا السبيل امام توحيد المنطق والرياضيات على ايدي باباج ودي مورغان وهانكل وجيفونز وبينو وبيرس .

## بولان ، اندرياس فلهلم

#### **Bolin, Andreas Vilheim**

فيلسوف سويدي - فنلندي (١٨٣٥ - ١٩٢٤). له مباحث عدة في الفلسفة الاجتماعية والسياسية ، ومنها تطور فكرة الاسرة حتى عهد الإصلاح البروتستانتي (١٨٦٠) ، الاسرة (١٨٦٤) ، الحياة السياسية في اوروبا والدروس السياسية للفلسفة المعرام ١٨٦٩) .

#### بولانتزاس، نيكوس

#### Poulantzas, Nicos

فيلسوف من أصل يوناني لجأ إلى فرنسا وكتب بالفرنسية (١٩٢٦ ـ ١٩٧٩). برز كمفكر ماركسي في كتابه: السلطة السياسية والطبقات الاجتماعية (١٩٦٨)، وانتصر لاحقاً لفكرة «الشيوعية الأوروبية اليسارية». رفض استعباد الميتافيزيقيات القديمة والحديثة للعلم ولعلم الاجتماع السياسي، وندد بما أسماه «الامبريالية الفلسفية». وأنهى حياته منتحراً في ذروة أزمة الايديولوجيا الماركسية. من مؤلفاته: أرمة الدكتاتوريات (١٩٧٥). الطبقات الاجتماعية في الرأسمالية المعاصرة (١٩٧٦)، الدولة، السلطة، الاشتراكية (١٩٧٨).

## بولتمان ، رودولف

## Buitmann, Rudolf

فيلسوف ولاهوتي الماني . ولد في ٢٠ آب ١٨٨٤ في فيفلشتيد ، في دوقية أولدنبورغ الكبرى القديمة ، ومات في ٣٠ تموز ١٩٧٦ في ماربورغ . كان رائد حركة

د نزع الطابع الميتولوجي ، عن المسيحية ، ويستلهم فكرّة اليوم أولئك الذين يُسمون بـ « الاهوتيي موت الله ، . كان ابناً لقس لوثري ، وقد درس في توينفن وبرلين وماربورغ . درّس تاريخ العهد الجديد في ماربورغ (۱۹۱۲) ، واللاهوت في غيسن (۱۹۲۰ ـ ۱۹۲۱) ولكن حياته الجامعية المثلى لم تمنعه ، في ساعات النازية الكالحة ، من معارضة النظام الهتلري جهاراً.

ترتكز خصوبة تحاليل ر. بولتمان على المقابلة التي يقيمها بين الفكر اليوناني - القائل إن السماء والأرض والآلهــة والبشـر تسـوسهم جميعاً كليـة قـدرة العلاقات العقلية - وبين فكر الكتاب المقدس الذي يفسح مجالاً لما يسميه بـ د غير القابل للتموضع ، والأنت الانساني والإلهي ، الحدث ، اللقاء مع الآخر) . وهذه الثنوية هي التي توجه قراءاته الأصيلة لكتاب العهد الجديد : انجيل يوحنا (١٩٤١) ، لاهوت العهد الجديد (١٩٥٣) ، يسوع المسيح والميتولوجيا (١٩٥٨) .

يرى ر. بولتمان أن الكتّاب الانجيليين سعوا ، كيما يحكوا مجىء يسوع الناصري ويكتبوا « ترجمة حياته الخارقة للطبيعة » ، إلى بناء لغة جديدة ، مباينة لفكر الإغريق العقلاني . غير أن لغتهم انتقلت إليها من طرف خفى احياناً عدوى مادة مفهومية غير مطابقة ، موروثة عن المأثور اليوناني ، جنجت إلى موضعة الوحي وعقلنته . هنا تبدأ ، على ما يرى بولتمان ، سيرورة صبغ المسيحية بالصبغة الميتولوجية : « إن الأسطورة تموضع الماوراء في ما قبل ، ومن ثم في واقع متاح » . وليس بيت القصيد اليوم ، كما اتهم بعضهم بولتمان ، فرز النصوص والتخير بينها أو شطب العنصر العجيب في الأناجيل. بل المطلوب على العكس الاهتداء إلى القصد النوعى للعهد الجديد ، والحفاظ على ما شاء قوله ، والحكم بصحو فكر على الكيفية التي قاله بها ، مع الأخذ بعين الاعتبار أن مقولات الفكر الدارجة في المجتمع الفلسطيني والمجتمع الهلنستي ما كان لها أن تكون مطابقة لتترجم بأصالة عن كلام الله . ان « نزع الصفة الميتولوجية هو أولًا مطلب للإيمان نفسه » .

من هذه المقاربة الأصيلة للاناجيل يستخلص بولتمان نقداً للمؤسسة الكهناوية : فالكنيسة ،

بتسلسلها الهرمي واسرارها المقدسة ، « تموضع » ، اي في التحليل الأخير تحط الإلهي إلى واقع دنيوي ، وهذا الانحطاط يبلغ ذروته في النظام البابوي ، ولكنه يطال أيضاً بعض أشكال البروتستانتية . وهذا الموقف عاد على بولتمان بالعداء من جانب الشرّاح الكاثوليكيين كما من جانب المحافظين اللوثريين . [جان جاك بوليه]

## بولزانو ، برنار

#### Bolzano, Bernhard

عالم رياضيات وفيلسوف تشيكي . ولد في براغ في ٥ تشرين الأول ١٧٨١ ، ومات في هذه المدينة نفسها في ١٨ كانون الأول ١٨٤٨ . كان من أصل إيطالي ، ودرس الفلسفة والرياضيات في جامعة براغ ، وبعدهما اللاهوت . ترهب وفاز ، في مسابقة ، بكرسي الدين في جامعة براغ ، حيث شرع بالتدريس في ١٩ نيسان ٥ ١٨٠ \_ وكان في إبان ذلك قد نال شهادة الدكتوراه في الفلسفة ، وهي ضرورية لممارسة الاستاذية . غير أن نزعته العقلانية سرعان ما ابتعثت انتقادات ومساجلات ، وفي نهاية الأمر أقيل سنة ١٨٢٠ من منصبه ، ثم صدر أمر بمنعه من التعليم . بل طولب ، تحت التهديد ، بأن يتنكر على رؤوس الأشهاد لدعاويه الدينية ، لكنه أبى أن يجحد ، الهرطقات ، التي درُّسها ، على الرغم من تحظير نشرها عليه ومنعه من تعريف تلامذته . وقد لاذ بحمى تلميذ سابق له ، في آذار ١٨٢٣ ، في تشوبوز قرب براغ ، ومكث هناك إلى عام ١٨٤١ . ثم رجع إلى براغ وعاش فيها سنواته السبع الأخيرة لدى شقيقه ، ووقف كل أيامه على الدراسة وعلى تحرير عدد من النصوص الهامة .

لقد عد هوسرل بولزانو واحداً من « اعظم المناطقة في الأزمنة قاطبة » . ومعلوم أن بولزانو كان يوافق على مونلاولوجيا لايبنتز في خطوطها العريضة ، وإن سعى إلى تطهيرها من عناصرها غير الحيوية . وقد عرض « منطقه الخالص » في مذهب العلم (\*) . وقد اتاحت له قوة استدلاله الخارقة للمالوف أن يتبوأ مكانة رفيعة في تاريخ العلم ؛ وقد تطرق في كتابه مفارقات اللامتناهي ، الذي نشر بعد وفاته ، إلى مشكلة اللامتناهي والحساب اللانهائي الصغر ، وتقدم بخطى

كبيرة نحو نظرية « المجاميع » التي باتت في ايامنا هذه ، وبعد مباحث كانتور وديدنكايد ، في اساس الحساب اللانهائي الصغر . ولنذكر في الختام بعضا من اهم مؤلفاته الأخرى : اتانازيا أو أدلة خلود النفس (١٨٢٧) ، ونظرية التوابع ، و نظرية الاعداد ، و في الدولة المثلى ، و مباحث هندسية ، وجميع هذه المؤلفات نشرتها جمعية علوم براغ نقلاً عن مخطوطات بولزانو ( ١٩٣٠ \_ ١٩٣٢ ) .

## بولس البندقي

## Paul De Venise Paul Of Venetia Paolo Nicoletti

فيلسوف ولاهوتي ايطالي كتب بالايطالية (نحو ١٣٦٨ - ١٤٢٩). ناسك في ديد القديس اوغوسطينوس، وممثل الرشدية اللاتينية في ايطاليا. له الخلاصة في الفلسفة الطبيعية.

## بولس الراهب

#### Bûlos Al- Râhib

راهب ولاهوتي عربي من الكنيسة الملكية من القرن الرابع عشر الميلادي . زار بلاد الروم والفرنجة ، وعين استفاً على صيدا . كان متمكناً من الفلسفة الأرسطية فاستخدمها في محاوراته مع العلماء المسلمين دفاعاً عن معتقدات النصرانية ، وفي مناقشاته مع النساطرة واليعاقبة والموارنة دفاعاً عن معتقدات الكنيسة الملكية . له شرح العقيدة المنصرانية ورسالة في الخير والشر واخرى في اختيار الله للابرار وحرية الإنسان .

## بولستراطس الأبيقوري

## Polystrate L'Épicurien Polystrates The Epicurean

فيلسوف يوناني من القرن الثالث ق. م. آخر تلامذة أبيقور المباشرين خلف هرماخوس على رأس المدرسة

الأبيقورية ، ودافع عن وثوقيتها ضد الشكيين . وصلتنا فقرات مطولة من مؤلف له في تفنيد الازدراء اللامبرد للاعتقادات والأراء الدارجة .

### بولفاكوف ، سيرج

## Boulgakov, Serge Bulgakov, Sergei

فيلسوف ولاهوتي روسي . ولد في ١٦ تموز ١٨٧١ في بلدة صغيرة في مقاطعة أورلوف ( روسيا ) ، وتوفي في باريس في ١٣ تموز ١٩٤٤ . كان سيرج بولغاكوف ابن كاهن اورثوذكسى : وقد التحق بإحدى المدارس الإكليركية بعد أن أنهى دراسته الابتدائية . لكنه مرّ بأزمة دينية حملته على ترك دراسة اللاهوت ؛ فانتسب إلى كلية الحقوق في جامعة موسكو ، وكرَّس نفسه كلياً لدراسة المسائل الاقتصادية والاجتماعية . وانطلاقاً من إيمانه الراسخ بالماركسية تقدم ، في عام ١٩٠٠ ، بأطروحة عنوانها الراسمالية والزراعة في مجلدين ضخمين لإثبات إمكانية تطبيق المبادىء السوسيولوجية والاقتصادية التي صاغها ماركس في ميدان الزراعة . لكنه ، بفعل تطور روحى جديد ، عاد إلى طريق المثالية وتصالح مع الدين . وقد سجل مراحل هذا التطور في كتابه من الماركسية إلى المثالية (سان \_ بطرسبورغ ، ١٩٠٣ ) ، وأعطاها شكلها النهائي في النور غير الغسقي (موسكو، ١٩١٧ ) الذي يُعد أهم عمل أنجزه بولغاكوف في تلك الحقبة من حياته . وفي عام ١٩١٨ ، ومع بداية حملات الاضطهاد الديني ، سيم كاهناً ؛ وفي عام ١٩٢٣ أبعد عن روسيا السوفياتية ، فقدم إلى براغ حيث عهد إليه بكرسى اللاهوت والقانون الكنسى . وفي عام ١٩٢٥ أسس في باريس ، بالتعاون مع غيره من الاساتذة المهاجرين او المنفيين، معهد اللهوت الأورثوذكسي، وعين عميداً له مدى الحياة . وفي باريس ، اعطى خيرة اعماله اللاهوتية : ثلاثيتان ، تألفت أولاهما من العوسجة الملتهبة ، وقد كرسها بولغاكوف لعلم الزواج ، ومن صديق الزوج ، وهوكتاب يتمحور حول شخصية القديس يوحنا المعمدان ودوره، ومن سلم يعقوب الذي عرض فيه مذهبه حول

الملائكة . أما ثلاثيته الثانية ـ أثره الاساسي ـ فعنوانها المام : الحكمة الإلهية والبشرية المتالهة(\*) وقد أثار الجزء الأول من هذه الثلاثية ، حول الكلمة المتجسد أو حَمَل الله مساجلات محتدمة في بعض الأوساط الأورثوذكسية التي ذهبت ـ عن غير حق في مطلق الأحوال ـ إلى حد أتهام الأب بولهاكوف بالهرطقة ، وإلى إدانته في المجمعين السينوديين المنعقدين في ١٩٣٥ و ١٩٣٦ . وقد أعطى بولهاكوف أخيراً تأويلاً لرؤيا يوحنا يمكن اعتباره وصيته الروحية . وقد أصيب بسرطان الحنجرة عام ١٩٣٩ ، وحرم من حباله الصوتية ؛ لكنه استطاع رغم ذلك إعادة تدريب صوته ، وتوصل إلى تلاوة صلواته من جديد ، بل إلى إلقاء المحاضرات أمام جمهور صغير .

## بولن، فلهلم

#### Bolin, Wilhelm

فيلسوف فنلندي (١٨٣٥ ـ ١٩٣٤). كان في الفلسفة مادياً، على مسحة من السبينوزية. وقد التقى لودفيغ فيورباخ في عام ١٨٥٧ وصادقه وطبع رسائله ونشر عنه أكثر من دراسة.

## بولنوف ، اوثو فريدريش

#### **Bollnow, Otto Friedrich**

فيلسوف الماني . ولد في ١٤ آذار ١٩٠٣ في شتيتن . درّس في جامعات غايسن (١٩٢٩) وماينتز شتيتن . درّس في جامعات غايسن (١٩٢٩) وماينتز الادعا) وتوبنغن (١٩٥٣) . من مؤلفاته : الانطباعات الوجودية (١٩٤١) ، ريلكه (١٩٤١) ، الفريعة الوجودية (١٩٥١) ، النرعة النفس الجديد: مسالة تخطي الوجودية (١٩٥١) ، امن الفلسفة الوجودية والعلم التربوي (١٩٥٩) ، حد الانسان وغلوه (١٩٦١) ، و الإنسان والمكان (١٩٦٦) . وتؤلف جميع اعمال بولنوف بنوع ما ضربأ من المساجلة المتصلة ضد الوجودية الحديثة . فبولنوف يرفض أن يرفع القلق إلى مقام المقولة الوجودية العليا . والعلاقة بالواقع تفرض في نظره معطى اساسياً آخر ، يسميه «أمن النفس»، ويترجم عن تفاؤله التربوي.

## بوليانوس

## Polyen Polyaenus

فيلسوف يوناني ، مات نحو ٢٧٠ ق.م. اولم اولاً بالهندسة ، ثم ترك هذا العلم ليصير صديق الفيلسوف ابيقور وتلميذه ، وليشيخ وإياه في دراسة الحكمة .

## بوليتزر ، جورج

#### Politzer, Georges Politzer, George

فيلسوف فرنسى . ولد عام ١٩٠٣ في ناغيفاراد ( النمسا ـ المجر ) ، وأعدم في أيار ١٩٤٢ رمياً بالرصاص على أيدي النازيين مع عدد من رفاقه من المثقفين والمناضلين العماليين. وقد وضعت ميتته المأساوية حداً لتفكير كان خليقاً بأن يفضى إلى واحد من أكثر أشكال الفكر الماركسي أصالة في هذا القرن. استهل بوليتزر نشاطه الفكري بترجمة كتاب الحرية الانسانية(٥) لشلينغ،ثم اتجه نحو الماركسية ووجُّه نقداً حاداً وعنيفاً ليرغسون في نهاية استعراض فلسفى: البرغسونية (١٩٢٩) ولعلم النفس الرسمي . وفي نقد أسس علم النفس (١٩٢٨) ، فنَّد السلوكية والاستبطان والتحليل النفسى على حد سواء ، ودعا إلى دراسة « الدراما البشرية » ، أي إلى دراسة سلوك الافراد العيني . وتنم المبادىء الاولية للقلسقة(\*) (صدر بعد وفاته ، في عام ١٩٤٦) و الثورة والثورة المضادة في القرن العشسرين ( صدر بعد وفاته ايضاً ، في عام ١٩٤٧) عن شيء من الإفقار في تفكيره ، ناجم على الأرجح عن الضغوط التى كان يمارسها عليه التزامه النضالي السياسي ورغبته في أن يجعل الماركسية في متناول أكبر عدد ممكن من الناس. ومع أنه يستحيل علينا الجزم بصدد المنحى الذي كان سيأخذه تطوره الفكري ، يحق لنا الافتراض انه كان سيساهم مساهمة فعالة في تطوير الفكر الماركسي على نحو ما فرضته أزمة الستالينية بعد الحرب .

□ « بولیتزر هو من اولئك الأموات الذین انتصروا »
 حتى وإن لم یتح لنتاجهم العلمي الوقت لیتفتح، حتى
 وإن لم یعط سوی بواكیره » . [جورج كونیو]

□ « إن فكر بوليتزر يقدم شاهداً اخاذاً على ان الفلسفة الماركسية تتميز بإيقاع الانطواء على الذات في التأمل النقدي والرجوع إلى العالم الموضوعي الذي هو ، بدلالاته ونداءاته وتناقضاته ومشكلاته ، غذاء الذاتية الإنسانية وحياتها » . [روجيه غارودي]

## بوليمون

#### **Polemon**

فيلسوف يوناني أفلاطوني (نصو ٣٤٠ ـ ٢٧٠ ق. م) . تولى زعامة الأكاديمية بعد كزينوقراطس بنة ٢٧٠ ق. م) . تولى زعامة الأكاديمية بعد كزينوقراطس سنة ٣١٥ ، وهوفي الخامسة والعشرين ، واستمرفيها إلى حين وفاته . ولم يصلنا من مذهبه إلا إشارات أوردها أرسطو . تروى عنه نوادر كثيرة تؤكد على ازدرائه للألم . وقد اتخذ من شعار الرواقيين : « الحياة وفاقاً للطبيعة ، شعاراً له .

بومبوناتزي ، بييترو

## Pomponace, Pierre Pomponazzi, Pietro.

فيلسوف ايطالي كتب باللاتينية . ولد في مانتو (لومبارديا) في ١٦ ايلول ١٤٦٢ ، وتوفي في مدينة بولونيا (مقاطعة اميليا) في ١٨ ايار ١٥٢٥ . اتم دراسته الجامعية في «ستوديو ، بادوفا حيث كان اكيليني معلمه في الفلسفة حاز على شهادة الدكتوراه في الطب عام ١٤٨٧ ، وبدأ ، في العام التالي ، بالتعليم في الحامعة عينها إلى أن حصل على كرسي الفلسفة في الجامعة عينها إلى أن حصل على كرسي الفلسفة الطبيعية في كلية الطب . كانت مادة الفلسفة الطبيعية تتلخص ، عملياً ، في مطالعة اعمال ارسطو وشارحيه في الطبيعيات ، وفي شرحها والتعليق عليها . وقد لاقت دروس بومبوناتزي رواجاً عظيماً لدى طلابه،مما ادى الصمارمة المهيمنة في الكلية . لكن حدرب وابطة الممارمة المهيمنة في الكلية . لكن حدرب وابطة

بومغارتن ، الكسندر غوتليب

### Baumgarten, Alexander Gottlieb

فيلسوف الماني ، ولد في برلين في ١٧ حزيران ١٧١٤ ، وتوفى في فرنكفورت \_على \_ الأودر في ٢ أيار ١٧٦٢ . درس في هال حيث أصبح من تلامذة فولف المتحمسين . وفي عام ١٧٣٥ تقدم بأطروحة لنيل شهادة الدكتوراه ، كاشفاً عن تبكير فلسفى خارق نظراً إلى حداثة سنه . وقد صدرت هذه الأطروحة في كراسات متفرقة ، ثم أعيد طبعها عام ١٩١٠ من قبل كروتشه. أما عنوانها فكان تأملات فلسفية من لا مكان . وفي هذه الأطروحة ، على وجه التحديد ، استخدمت كلمة استطيقا للمرة الأولى للإشارة إلى علم خاص . وقف بومغارتن نفسه في البداية على المنطق ، والقي سلسلة من المحاضرات في معهد أورباهن في هال ، عارضاً فلسفة فولف على نحو واضبح ومتساوق. وهذا العرض لنظريات فولف متضمّن في كتابه الميتافيزيقا (١٧٣٩) بفقراته الألف. وفي عام ١٧٤١ ، أصدر مجلة آليثيوفيلوس (صديق الفضيلة ) بهدف نشر فلسفة فولف بين الفتيات . وفي عام ١٧٤٢، قصد بومغارتن فرنكفورت \_ على \_ الأودر للتدريس ، وألقى بعض المحاضرات في علم الجمال . كان يحلم بالتعريف بهذا العلم في سفّر ضخم متعدد الأجزاء . وفي عام ١٧٥٠ اصدر جزءاً اول بعنوان الاستطيقا ، واتبعه في عام ١٧٥٨ بجزء ثان مقتضب . بيد أنه لم يتمكن من أنجاز مشروعه إذ وافته المنية في سن مبكرة . وقد أصدر ، إلى جانب الأعمال المشار إليها ، الفلسفة العامة (١٧٣٠) ، و فلسفة الأخلاق (١٧٤٠) ؛ أما كتابه القانون الطبيعي (١٧٦٥) فقد صدر بعد وفاته .

## بوناتلي ، فرانشسكو

### Bonatelli, Francesco

فيلسوف ايطالي (١٨٣٠ ـ ١٩٩١). من معثلي التيار الروحي . حاجج ضد تجربية هربارت الذي كان نافذ التأثير في بعض الأوساط الفلسفية في ايطاليا ، ودافع في كتابيه الفكر والمعرفة (١٨٦٤) و الوعي

كامبريه ادخلت العساكر الفرنسيين إلى بادوفا ، فعاثوا فيها فساداً بعد سلبها ونهبها ، مما أرغم بومبوناتزي وغيره من سكان بادوفا على الفرار من المدينة والتوجه إلى أماكن أكثر أماناً . وهكذا درّس عام ١٥١٠ في فراري ، وفي مدينة بولونيا من ١٥١٢ حتى تاريخ وفاته . لكن في بولونيا أيضاً لم يقابل بالترحاب من قبل الوسط الجامعي بسبب موقفه المتحفظ من ابن رشد . وقد تعرّض فيها ، علاوة على ذلك ، لاضطهاد رجال الدين بسبب نشره ، في عام ١٥١٦ ، كراسه الشهير رسالة في خلود النفس(\*) التي اثارت مساجلة محتدمة ؛ وفي هذه الرسالة ، فند بومبوناتزي الدعوى التوماوية حول العقل الفعّال ، وخلص إلى القول بأن الخلود لا يحتمل البرهان عليه فلسفياً . وقد أحرق الكتاب في إحدى ساحات البندقية العامة ، بأمر من اسقف المدينة . وهوجم أيضاً من قبل عدد من الكتاب ، من بينهم استاذان بارزان في ذلك العصر هما كونتاريني ونوفو . ورد بومبوناتزي عليهم في المنافحة(\*) (١٥١٧) و الدفاع (١٥١٩) . على ان هذه المتاعب لم ترهب بومبوناتزي؛ كل ما في الأمر أنها حدت به إلى أخذ الحيطة والحذر في نشره لأعماله . فآخر تصانيفه ، في التغذية ، وفي القدر ، و علل روائع الطبيعة أو الافتتانات(\*) ( الفها بعد عام ١٥٢٠ ، ولم تنشر إلا بعد وفاته ) تمثل بالفعل تطويراً لفكره باتجاه مادية الاسكندر الافروديسي ، في حين ازدادت حدة مساجلته ضد ابن رشد في دروسه .

□ « لقد اعطتنا النهضة فيلسوفاً جعل وكده ان يجدد الفكر الارسطوطاليسي باتجاه التأويل الذي أعطاه عنه الاسكندر الافروديسي ؛ هذا الفيلسوف ، بييترو بومبونانتزي ، يشغل ، إذا ضربنا صفحاً عن بيكر ديلا ميراندولا ، مكانة أهم من جميع الفلاسفة الأخرين في عصره بسبب نضاله ضد تصور خلود النفس ... هذا النضال الذي كان بعثابة ضربة ايديولوجية مضادة قاصمة مسددة إلى سلطان الكنيسة الذي كان يقوم على مصادرة الأخرة بجحيمها ونعيمها » . [إرنست بلوخ]

والاوالية الداخلية (١٨٧٢) عن ضرورة الحفاظ على وحدة الانا وحريته كما على الآلية النفسية ، مؤكداً ان مضمار هذه الأخيرة هو الاحساس بينما الفكر الخالص حر وغير متعين على الإطلاق .

## بونافنتورا ، يوحنا فيدانزا

### Bonaventure, Jean Fidanza Bonaventura, Giovanni Fidanza

لاهوتي إيطالي ناطق باللاتينية . ولد في بانيوريا ، بالقرب من فيتربو في توسكانا عام ١٢٢١ أو ١٢٢٢ ، وتوفي في ليون في ١٥ تموز ١٢٧٤ . تحدر من أسرة نبيلة \_ أما لقب بونافنتورا الذي عُرف به ، فقد أطلقه عليه القديس فرانشسكو الأسيزى عندما كان لا يزال طفلًا . وفي حوالي عام ١٢٤٠ انتسب إلى رهبانية الآباء الفرنسيكانيين ، وأجرى بين عامى ١٢٤٣ و ١٢٤٥ دراسات لاهوتية في جامعة السوربون ، حيث برز كواحد من خير تلامذة الإسكندر الهالي . وفي عام ١٢٤٥ نال شهادة البكالوريوس ؛ وكان لا يزال في السابعة والعشرين عندما أصبح استاذاً في باريس ، فيما كان توما الأكويني يعلم فيها . وقد كتب آنذاك الشروح على كتب الأحكام الأربعة ، ثم لخص هذه الشروح ، بنوع ما ، في الوجيز(\*) ١٢٥٧) . بيد ان الكهنة ، من قانونيين وغير قانونيين ، لم يرحبوا بتغلغل ممثلي رهبانيات الصدقة في حقل التعليم . وكان لا بد من صدور فتوى باباوية كيما تفتح أبواب جامعة باريس الفتية في ٢٣ تشرين الأول ١٢٥٧ أمام الصديقين والندين . لكن ثمة مسؤوليات اعظم شاناً كانت تنتظر بونافنتورا. ففي عام ١٢٥٧ عينه انتخب ، وهو لا يزال في السادسة والثلاثين ، رئيساً عاماً لرهبانية الآباء الفرنسيسكانيين . وكان عليه أن ينهض بعبء هذه المسؤولية الجسيمة في وقت تواجهت فيه نزعتان متضاربتان: نزعة الأنصار المخلصين للمثل الأعلى الذي رسمه فرانشسكو الأسيزي، ونزعة الرهبان الذين أخذوا يبتعدون عن هذا المثل الأعلى في محاولة للتكيف مع متطلبات عصرهم . وقد عرف بونافنتورا كيف يهدىء الخواطر، ويوفق بين المتخاصمين، ويعيد الأمور إلى نصابها . ولم يمض وقت طويل حتى

كان كتاب الشهير حياة القديس فرانشسكو الأسيري، قد أمسى بين أيدي الرهبان الفرنسيسكانيين كافة . وفي عام ١٢٥٩ ، اعتزل في مقاطعة أوفرنيا ليعكف على كتابة رائعته: مسار النفس إلى الله(\*) ، التي أتبعها على الفور بمؤلف آخر بعنوان : رد الفنون إلى اللاهوت. وبعد صدور هذين المؤلفين ذاعت شهرة بونافنتورا . وعينه البابا غريغوريوس العاشر كاردينالا ، على الرغم من تواضعه الشديد. وأنفق آخر قواه في مجمع ليون الذي نوقشت فيه قضايا بالغة الأهمية ، ومنها مسألة إجراء مصالحة فيه قضايا بالغة الأهمية ، ومنها مسألة إجراء مصالحة الأمبراطورية الرومانية الجرمانية . وطوب البابا الأمبراطورية الرومانية الجرمانية . وطوب البابا سكستوس الخامس في عام ١٥٨٧ أباً من آباء الكنيسة وفقيها ملائكياً .

النزول إلى الفلسفة هو الخطر الأكبر » .
 [بونافنتورا]

□ • إن نزعة بونافنتورا المحافظة لا تجعل منه عبداً للماضي . فقد كشف عن مواقع الخطأ عند ارسطو والعرب ، بل وعند معلمه بطرس اللومباردي بالذات ... لكن على الرغم من دفاعه، حتى النهاية ، عن المذاهب العضوية للمدرسة القديمة ، فاننا لا نقع في اعماله على اثر لاي معارضة مباشرة للتجديدات التوماوية ، . [م . دى فولف]

□ د إن القديس بونافنتورا صوفي في المقام الأول ، لكنه في الوقت نفسه فيلسوف لأنه صمم مشروع مذهبة المعرفة والأشياء بدالة الروحانية ؛ بل إنه فيلسوف عظيم لأنه ، على غرار الفلاسفة العظماء ، ذهب حتى النهاية في التجربة التي حاولها حول فكرة » . [إتبين جلسون]

□ « لقد احصى في شرحه لكتاب الأحكام اكثر من الف شاهد من ارسطو . وقد كانت له فكرة واضحة دقيقة عن الطريقة التي يتعين على معلم في العلم المقدس أن يسوق بها برهنته حتى تكون عينية ومقنعة : فعليه أن يجري استدلاله بالتعاقب « وفق الايمان ، ووفق العقل ، ووفق التجربة الحسية » . ولكنه يقيم في الوقت نفسه تراتباً صارماً بين مختلف انواع العلم : فمن عدم التبصر ألا يكون إلا فيلسوفاً . والتجربة تدل أن الفلاسفة قد تاهوا ، وإن بعضهم بدرجة أقل من

بعضهم الآخر. فبين افلاطون وارسطو مثلاً نجد أن الأول أولى اهتماماً أكبر لعالم الغيب ، بينما لم يهتم الثاني إلا بالأمور الطبيعية ... ولكن لئن كانت فلسفة أرسطو تنائي بينا وبين الألهي ، ولئن كانت فلسفة أفلاطون عاجزة عن استياقنا إليه ، فليس عن طريق الفلسفة نستطيع أن نصل إلى تلك المعرفة بوجود الله ، وإن تكن طبيعية : فلا مناص من التسليم بأن الإيمان هو وحده الذي يجعلنا حساسين بها » . [جان جوليفيه]

## بونالد ، لوي غبريال أمبروازدي

## Bonald, Louis Gabriel Ambroise De

كاتب وفيلسوف فرنسي . ولد وتوفي في قصر مونًا ، بالقرب من مييو ( ٢ تشرين الأول ١٧٥٤ ـ ٢٣ تشرين الثاني ١٨٤٠). انشأت أمه تنشئة كاثوليكية صارمة ، والتحق بعد أن أنهى دراسة الفلسفة بسلك حرّاس الملك ، وبقي يعمل فيه حتى عام ١٧٧٦ . وعند نشوب ثورة ١٧٨٩ كان يشغل منصب العمدة في مسقط رأسه . لكنه سرعان ما اضطر إلى سلبوك طريق الهجرة ، واستقر في هايدلبرغ حيث كتب، من قبيل معارضة روح القوانين(\*) لمونتسكيو و العقد الاجتماعي(\*) لروسو، باكورة أعماله : نظرية السلطة السياسية والدينية في المجتمع المدنى، مبرهناً عليها بالاستبدلال والتاريخ . وعند عودته إلى فرنسا ، حيث صودرت ممتلكاته ، وجد نفسه عرضة للملاحقة بعد انقلاب فروكتيدور ، حتى انه اضطر إلى الاختباء في باريس لمدة عامين . وفي تلك الفترة على وجه التحديد كتب في الطلاق منظورا إليه بالإضافة إلى الوضع العائلي ووضع المجتمع العام في القرن التاسع عشر ، وقد أدان فيه الطلاق، ومحاولة تحليلية في القوانين الطبيعية للنظام الاجتماعي والتشريع البدائي منظوراً إليه في الأونة الأخيرة على ضوء العقل وحده (۹) (۱۸۰۲). وقد عارض فی جمیع هذه الأعمال عقلانية القرن المنصرم والروح الثورية، مساهماً بالتالي في تكوين التيار التقليدي السلفي

النزعة الذي مثله أيضاً جوزيف دي مستر ، وفي وقت لاحق لامنيه . وقد أنكر بوناله الحالة الطبيعية المنزعومة ، والأصل الدنيوي للسلطة ، والعقد الاجتماعي كما تصوره روسو ، ونادى بوحدة سلطة مطلقة قائمة على أساس الدين. وقد عزا أضاليل القرن المنصيرم ببرمتها إلى منا أسمناه بالهبرطقية البروتستانتية . وقد عرض الأساس الفلسفي لهذا الفكر الاجتماعي في ابحاث فلسفية (١٨١٨) على الأخص . فالواقعة الأولية التي يستطيع فكرنا أن يرتكز عليها هي هبة اللغة التي أعطيت للإنسان الأول . فاللغة ليست من ابتكار الإنسان، وهذا ما يقطع الدليل لا على وجود الله، صانع اللغة، فحسب، بل كذلك على ضرورة المجتمع البشري الذي يحافظ على اللغة ويديم على هذا النحو التنزيل الأول للقوانين التي وهبها اللَّه للإنسان . وكما أن اللغة هي الوسيط بين الأفكار وعقلنا ، فإن السلطة الشرعية هي الوسيط بين الله والإنسان : هذا ما يجعل من السلطة المطلقة بالضرورة في نظر بونالد والعسف خيار سند للشعب ضد الاضطهاد . وقد أعجب بونابرت بنظرية السلطة هذه وعيّن بونالد ، في عام ١٨١٠ ، مستشاراً في الجامعة . بيد أن هذا الأخير رحب بعودة الملكية وإن استهجن صدور الميثاق الملكى . وقد عينه الملك لويس الثامن عشر وزير دولة ، ثم عضواً في الأكاديمية الفرنسية . أما الملك شارل العاشر ، فقد عهد إليه برئاسة لجنة الرقابة ، التي تم تشكيلها في عام ١٨٢٧ ، والتي كانت موضع انتقادات حادة ، ولا سيما من قبل شاتوبريان . ويومئذ كتب بونالد في معارضة الحكم وحرية الصحافة بهدف تبرير الرقابة . وبعد عام ١٨٣٠ استقال من مناصبه وعاد ليقيم في قصر أجداده ، وقد طبعت أعمال بونالد الكاملة في ١٨١٧ ـ ١٨٣٠ ، ثم في ۱۸۵۷ \_ ۱۸۷۰ ( فی سبعة مجلدات ) .

ا «لم أفكر بشيء إلا وسبق لك أن كتبته ، ولم اكتب شيئاً إلا وسبق لك أن فكرت به » . [جوزيف دي ميستر] ( في رسالة منه إلى الفيكونت دي بونالد) القد سخر من الايديولوجيا ، ولكن ما كان أحد الادراد حدة منه » . [مسعد عده]

اكثر ايديولوجية منه ، [مرسيل بريلو]

□ « كان دي بونالد يتصور أن المجتمع هو الطبيعة الحقة والوحيدة للإنسان وأنه من أصل إلهي . وضد الفلاسفة الثوريين زعم أن الواقعة الأولى ليست هي

العقد ، بل السلطة التي تأتي من الله . وعلى هذا النحو تمت على يديه مذهبة السلفية : فالحقيقة هي في البدء ، والجدّة هي دوماً خطأ ، . [اندريه كانيفيز]

## بونجه، كارلوس اوكتافيو

#### **Bunge, Carlos Octavio**

فيلسوف اسباني (۱۸۷۸ ـ ۱۹۱۸). انتهى إلى ميتافيزيقا وضعية، وأكد على أن تطور الفرد تكرار تركيبي لتطور النوع. من مؤلفاته: تطور التطور (۱۹۰۸).

## بونهوفر ، دیتریش

#### Bonhoeffer, Dietrich

لاهوتي بروتستانتي الماني (١٩٠٦ ـ ١٩٤٥). تأثر بهيغل وبلاهوت كارل بارث وبعلم الاجتماع الديني لترولتش . مع صعود هتلر إلى سدة السلطة خاض الكفاح ضد « المسيحية الايجابية » للايديول وجيا النازية ، ونشر آننذ ثمن النعمة (١٩٣٧) و الحياة التشاركية (١٩٣٧) حيث اكد على مسؤولية الكنيسة في العالم . اعتقل في نيسان ١٩٤٣ لمعارضته متلر وشنق بعد سنتين تاركاً كتاباً غير مكتمل في الاخلاق ورسائل من السجن بعنوان المقاومة والخضوع وسائل من السجن بعنوان المقاومة والخضوع هجره الله .

## بونوا ، جان ماري

#### Benoist, Jean- Marie

فيلسوف فرنسي معاصر (١٩٤٢ ـ ١٩٩٠). متخرج من دار المعلمين العليا ، وحاصل على شهادة التبريز في الفلسفة ، واستاذ في الكوليج دي فرانس ، ومساعد كلود ـ ليفي ستراوس ، ومن رواد البنيوية في الفلسفة ، اشتهر بمؤلفه الصادر عام ١٩٧٠ : ماركس مات : حول اهتراء اللغة الماركسية ، وفيه وجّه نقداً جذرياً إلى حركة التمرد الطالبي في ايار ١٩٦٨ . وفي

رايه أن ما ميز هذه الانتفاضة هو الانبثاق المتجدد لجهاز من العلامات يضرب جذوره في تربة إبستمولوجية تم تجاوزها . وهو ، إذ يقرأ لينين و من فوق كتف آلتوسير ، ، يكشف النقاب عما تدين به اللينينية للميتافيزيقا الغربية . ويذهب إلى تأويل مماثل في تقييمه لكتابات ماوتسى تونغ . فمع أن الكتابة الصينية تتيح إمكانية ثقافة غير خاضعة لمنطق الثقافة الغربية ، فإن الثقافة الصينية تُطعّم في النصوص الماوية بمقولات ماركسية \_ لينينية هي بالإضافة إليها خارجية . وبذلك تتحول بدورها إلى نتاج فرعى لثقافة الغرب. ويعود بونوا في خاتمة المطاف إلى ماركس لينكر الصفة العلمية التي عزاها آلتوسير إلى النصوص الماركسية بعد «القطيعة». فمعظم تحاليل الراسعال(\*) تستقى في تقديره من المعين غير المنظور لكليات ميتافيزيقية . وما ثورة ماركس الإبستمولوجية إلا لحظة بائدة في تاريخ العلوم،ولا تنتج سوى علموية أثرية وخطاب وضعى وشيئي يحتل مكانه على نحو لا برء له في عقلية القرن التاسع عشر ويسبح في المياه الأسنة للميتافيزيقا الغربية . و « تمويت » هذه الميتافيزيقا هو ما يتابعه جان ـ ماري بونوا في طغيان اللوغوس ٥٩٧٥) و الثورة البنيانية (١٩٧٥) . ومن مؤلفاته أيضاً: رقصة لأوروبا متوفاة (١٩٧٦) و البدائيون الجدد (۱۹۷۷) .

## بونيتز ، هرمان

#### Bonitz, Hermann

فيلسوف ومؤرخ الماني للفلسفة (١٨١٤-١٨٨٨). له دراسات عن افلاطون وأرسطو، وعلى الأخص نظرياتهما في علم النفس، وكان من أتباع مدرسة هربارت.

## البوني ، أحمد بن علي

#### Bônî, Ahmad Ibn 'Alî

متصوف مغربي الأصل توفي في القاهرة سنة 177 هـ / 177 م . كتبه في العلوم الخفية لا تزال تستعمل إلى اليوم . له سر الحكم و شمس المعارف الكبرى.

## بونيتي ، أوغستان

#### Bonnety, Augustin

لاهوتي فرنسي (١٧٩٨ - ١٨٧٩) .مؤسس حوليات الفلسفة المسيحية (١٨٣٠) ، وحرر في مجلة الجامعة المسيحية (١٨٣٦) ، لكن روما أدانت أفكاره .

## بونّبه ، شارل

#### **Bonnet, Charles**

عالم بالطبيعيات وفيلسوف سويسري ، كتب بالفرنسية . ولد في جينيف في ١٣ آذار ١٧٢٠ ، وتوفي فيها في ۲۰ ايار ۱۷۹۳ . تحدر من أسرة بروتستانتية كانت هاجرت عام ١٥٧٢ إلى جينيف هرباً من ويلات حرب اهلية فجُرها التعصب الطائفي . ومع أن ذويه ارادوه على مهنة القضاء ، فإنه لم يمل ، منذ نعومة اظفاره ، إلا إلى دراسة الطبيعة . وكان لا يزال في العشرين عندما توصل إلى أول اكتشافاته ـ حول توالد الأرقة \_ وأتبعه بمباحث حول الجهاز التنفسي للسرفات والفراشات ، فاستأهل عليها لقب عضو مراسل لاكاديمية العلوم في باريس (١٧٤١) ولجمعية لندن الملكية . وقد أدرج هذه المباحث في كتابه رسالة في علم الحشرات ، الذي صدر في باريس عام ١٧٤٥ . غير أن العلوم الطبيعية سرعان ما تأدت به إلى الاهتمام بمسائل أوسع أفقاً: ففي عام ١٧٥٤ أصدر محاولة في علم النفس ، وفي عام ١٧٦٠ ، في كوبنهاغن ، محاولة تحليلية في ملكات النفس(\*). وقد انطلق بونيه من مسلمة تأثير المادى على المعنوى ليخلص إلى القول بوجود عضو مادي عند الانسان يوجّه عمل العقل من خلال سيرورة متصلة من تداعيات الأفكار يتعين البحث عن مصدرها في الحواس. وفي كتابه تامل الطبيعة ، الصادر في أمستردام في ١٧٦٤ \_ ١٧٦٥ ، دُرَس بونيه تدرج المراتب المختلفة التي تمكن ملاحظتها في الطبيعة . بيد أن إيمانه الذي لا يتزعزع بمبدأ خلود النفس ولا ماديتها \_ وهو مبدأ لا يقبل الجدل أو النقاش في نظره \_ حدا به إلى أن يعد الحيوانات بحياة أخرى ؛ وقد أطلق هذا الوعد في الولادة الثانية

الفلسفية أو أفكار حول الحالة الماضية والحالة المستقبلة للكائنات الحية ؛ وقد صدر جزءا هذا الكتاب في جينيف بين ١٧٦٩ و ١٧٧٠ . وقد اجترا بونيه أيضاً - وهذا ما لا يُعرف بما فيه الكفاية عنه على إخصاب كلبة إخصاباً اصطناعياً، كما تشهد على ذلك رسالته إلى مالزيرب المؤرخة في ٥ آذار ١٧٨٢ . إن ما تحلى به شارل بونيه من صدق وتواضع وبساطة لم يحل دون تعرضه لهجوم بعض العلماء الفرنسيين الذين لم يغفروا له نجاحه في مكافحة بعض افكار بوفون المقرّرة .

## بومه ، جاكوب

#### Böhme, Jakob

متصوف الماني . ولـد سنة ١٥٧٥ في آلت ـ سايدنبرغ (في سيليزيا بالمانيا)، وتوفى في ١٧ تشرين الثاني ١٦٢٤ في غورليتز . كان أبواه من ميسوري الفلاحين ، وأنشآه على روح الديانة اللوثرية وصدرامتها . درس لفترة من الزمن في مدرسة سايدنبرغ ، ثم عمل صانعاً متدرباً لدى إسكافي في المدينة . ويبدو أن جلافة هذا الوسط جرحته في حساسيته الدينية المبكرة ، فطفق يتنقل عبر انحاء المانيا،ويقرا مؤلفات باراقلسوس وكتبأ اخرى في التصوف والخيمياء والتنجيم، ويدرس الكتساب المقدس بكل ما أوتيت ملكة حكمه من استقلال . وفي عام ١٥٩٤ استقر به المقام في غورليتز ، حيث صار معلماً إسكافياً في عام ١٥٩٩ ، وتزوج من ابنة جزار . وفي سنة ١٦٠٠ وقع بصره على آنية من القصدير اللماع وقد انعكست عليها أشعة الشمس، فأخذه الوجد، وداخله الاعتقاد بأنها شذرة من النور الإلهى الذي شعر وكأن نفسه تحترق به . بيد أنه ظل مع ذلك يحيا حياة الحرفيين الهادئة والجاهلة ، في البيت الذي ابتاعه من مدخراته والذي ربى فيه أولاده الأربعة . وما كان ليخطر في بال أحد من سكان غورليتز أن ذلك الرجل المنهمك في ضم المخرز وترقيع النعال مشغول الذهن بفكرة الله والغايات الأخيرة ، إلى أن صدر له في عام ١٦١٢ القجر الوليد أو أصل القلسفة(\*) منسوخاً بخط اليد ومتداولًا بين اصدقائه . وسرعان ما رأت السلطات اللوثرية في بوهمه هرطوقياً خطراً . وبعد أن

أمرت بحبسه عادت فأمرت بإطلاق سراحه ، محظرة عليه الكتابة مستقبلاً . وطوال سنوات خمس اكتفى بتطوير نظرياته تأملياً ، ثم عاد يمسك بالقلم ويحرر عشرين رسالة تعاقبت واحدتها تلو الأخرى على مر السنين حتى وفاته ، ولكن بدون أن يطلع عليها أحداً . ومن أهمها : علم النفس الحق (١٦٢٠) ، و ست نقاط ثيوصوفية (١٦٢٠) ، في توقيع الأشياء (١٦٢٢) .

في عام ١٦٢٤ اخيراً صمم بومه على نشر الطريق إلى المسيح (\*) ، فعادت السلطات الدينية إلى اضطهاده وإلى إجباره على مغادرة المدينة . فالتجأ إلى درسدن حيث وجد وسطاً اكثر ترحاباً، لكنه ما عتم أن سقط طريح الفراش ، فأعيد إلى غورليتز حيث توفي في العام نفسه . وأبى راعي ابرشيته أن يحضر جنازته ، فناب عنه الشماس .

لقد حطم بومه تساوق التصور الافلاطوني المحدث الذي كان أعطى الرؤية المسيحية للعالم وحدتها العميقة ، وادخل في أفكاره حركة القوى النقيضة الكبرى الناهدة إلى التوازن. وانطلاقاً من الماهية الالهية ، وهي « الهاوية » و « اللاشي» » ـ بمعنى انها تند عن كل تعيين ـ مضى يتقصى اثر النقائض الكبرى ، وصولاً إلى الطبيعة الحسية التي وصفها برموز باراقلسية . ومثنوية نظرية بومه وإرادته في التوفيق حملتا فلاسفة المثالية الجرمانية ( هيفل ، شلينغ ) على اعتباره رائداً ، بينما راح انجلوس سيليزيوس والتقويون في المانيا ، ولوي كلود دي سان مارتن في فرنسا ( وهو من ترجم مؤلفاته ) يمتحون من معين علمه الروحاني . وقد دعاه الألمان « الفيلسوف معين علمه الروحاني . وقد دعاه الألمان « الفيلسوف التوتوني » . [جيوفاني مييجه]

□ « في الماء يحيا السمك ، وعلى الأرض النبات ،
 وفي الهواء الطير ، وفي كبد السماء الشمس ، لكن
 المنصر الحيوي عند بومه هو القلب الإلهي » .
 [انجلوس سيليزيوس]

ديمكننا أن نرى في فكر بومه واحداً من المناصر المكونة لحركة الفلسفة الكبرى بعد كانظ،
 وأن نقر بتأثيره لا على شلينغ والرومانسيين فحسب،
 بل كذلك على هيفل وفخته » . [1. كويره]

□ « ينبغي أن نعد جاكوب برمه وأحداً من أكبر الفنوميين المسيحيين » . [نيقولا برديائيف]

□ «يدلف بنا باراقلسوس وبومه إلى عالم ما يسمى اليوم بالثيوصوفية والانتروبوصوفية والكوسموصوفية ، ذلك العالم الذي لا يقل غنى بالدلالة الداخلية عنه بالخرافة ، وبنفاذ البصيرة عنه بالخلط الأعمى . انهما يوقظان الخيال ، وعالمهما ملي، بالصور ، وإلى متاهة يقوداننا . ولا بد من التنويه بالبنية العقلانية لكتاباتهما ، التي تتلبس جزئياً طابعاً من الغرابة العقلانية النزعة ، والتي تسطع جزئياً ايضاً ، وبخاصة لدى بومه ، بالعمق الجدلي » .

## بويثيوس

#### Boèce Boethius

أنيقيبوس مانليبوس طوقبواتوس سافارينوس بويثيوس ، رجل دولة وفيلسوف وشاعر لاتيني . ولد في روما نحو ٤٨٠ ب . م ، وتوفى عام ٢٤٥ . ترك لنا خلاصة مقتضبة عن حياته في الباب الأول من مصنفه المشهور في عزاء الفلسفة (\*) . كان سليل اسرة عريقة من آل آنيقيوس ، تنصرت قبل نحو قرن من الزمن وادت خدمات جلى للامبراطورية . مات ابوه ، وكان قنصلاً سنة ٤٨٧ ، في وقت مبكر ، فوجد بويثيوس الفتي معلماً له وصديقاً في شخص كوانتوس أوراليوس سيماقس الذي ساوره إزاءه طوال حياته توقير عميق ، والذي تزوج في وقت لاحق من ابنته روستسيينا . كان ذا ثقافة واسعة ، ضليعاً باليونانية ، وقد صمم في البداية \_وهو مشروع لم يحققه إلا جزئياً \_ أن ينقل إلى اللاتينية جميع مؤلفات افلاطون وارسطو ، بهدف بيان أن ما بين مذهبيهما الفلسفيين من فروق ظاهري ليس إلا . ثم دخل إلى سلك الخدمة العامة وحاز بسرعة نجاحاً باهراً: فقد عين أولًا مفتشاً للمالية ، ثم قنصلًا (٥١٠ ـ ٥١١ ) ، ولما يجاوز الثلاثين من العمر . وكانت سعادته حتى ذلك الحين كاملة ، باعترافه هو نفسه . فقد كان يحظى بتقدير ثيودوريكس ، ملك القوط الغربيين ، وبإجلال أشهر رجالات عصره ، ومنهم كاسيودورس وإنوديوس ، وبحب أسرة مثالية ، كما كان يحسد على ثقافته وقدرته ، حتى لاح وكأنه لم يبق لنفسه ما

تشتهيه . والحال أن الدهر ما لبث أن قلب له ظهر المجن ؛ فكان سقوطه سريعاً ، بل أسرع من صعوده . فبعد أن دافع في فيرونا ، بحضرة ثيودوريكس نفسه ، عن البانس العضو في مجلس الشيوخ ، المتهم بالخيانة لصالح الامبراطور البيزنطي يوستانوس الأول ، وجد نفسه متورطاً في التهمة ، فحبس في بافيا ، وحكم عليه بالموت ، ونفذ فيه حكم الاعدام سنة ٢٤ بعد تعذيب وتنكيل تقشعر لهما الأبدان . وكانت إدانته بلا ريب سياسية ، لكنها سرعان ما تلبست دلالة دينية . فقد اعتبر المدان قديساً وكُرَّم تكريم الشهداء .

يستأهل بويثيوس ، بصفته رجل سياسة ، مكانة مميزة في تاريخ ايطاليا لأنه سعى بكل الوسائل المتاحة له إلى التوفيق بين الرومان والقوط وتوحيد صفوفهم. وانقلاب ثيودوريكس المباغت نحو الروح الهمجية هو وحده الذي أحبط محاولته ، فدفع حياته ثمناً لإخفاقها . غير أن بويثيوس يشغل مكانة أهم بعد في تاريخ الثقافة والحضارة الأوروبيتين: في تاريخ الثقافة لأنه جعل مصادر المعرفة اليونانية في متناول العالم الغربي بفضل ترجمته لبعض التصانيف الأساسية في الفلسفة (المقولات(\*) ، في العبارة(\*) ، وكتابات أخرى لأرسطو في المنطق ، و إيساغوجي (\*) لفورفوريوس ) ولفنون المجموعة الرباعية ( انظر التاسيسات<sup>(ه)</sup> ) ، مزوداً العلماء على هذا النحو بأدوات لا غنى عنها للبحث ؛ وفي تاريخ الحضارة لأنه أعطى الأجيال المقبلة موضوعاً للتأمل، هو عزاء الفلسفة الذي كتبه في السجن والذي كان ، مع الكتاب المقدس و دستور الترهب للقديس بندكتس، أكثر الكتب قراءة في العصر الوسيط . وحتى لو جردنا وجه بويثيوس من العناصر الخرافية التي أحاطه بها أهل عصره والعصور التالية ، فإنه يظل من أبلغ الوجوه دلالة في نهاية الحقبة اللاتينية . ولهذا وقع عليه الاختيار بحق ليكون رمزاً لأقول حضارة ولبداية عصر جديد ، هو العصر الذي وُلِدت منه \_ بعد انصهار مضن وخصب للعناصر القديمة والجديدة - الحضارة الحديثة . [إيزيو فرانشيسيني]

□ « لم يكن نجاح بويثيوس من فعل المصادفة .
 فهو من قلد نفسه دور الوسيط بين الفلسفة اليونانية والعالم اللاتيني ... وكان عمله الترجمة ، والشرح ، والنقل، وكان متساوقاً مع حاجات ذلك القرن

السادس الذي كان وكأنه يتمخض عن عالم جديد ، . [تيين جلسون]

□ « المثال الفلسفي عند بويثيوس هو المثال الفلسفي للخير الحق الذي يجعل الإنسان مستقلاً ، إذ يعطيه القدرة الحقيقية والمجد الحقيقي والفرح الحقيقي... ولئن لم تكن الأصالة من صفات بويثيوس ، فلا بد أن نذكر له أنه كان ينهل من المصادر والأمهات ويعالج المسائل معالجة وافية وفي العمق » . [إميل برهيه]

## بويثيوس الداقي

#### Boèce De Dacie Boethius Of Dacia

فيلسوف ونحوي كتب باللاتينية . تاريخ حياته وميلاده ووفاته مجهول . لكنه علم في كلية الفنون في باريس ، وعاش في البلاط البابوي سنة ١٢٨٣ م . يعد من ممثلي الرشدية اللاتينية . اراد في كتابه في ازلية العالم أن يثبت أن الفلسفة والايمان لا يختلفان . وله شروح على أرسطو (في الكون والفسلا(\*)، السماع الطبيعي(\*)) ، ورسائل في الاخلاق : في الخير الاعظم ، في المنامات . وقد ادينت بعض قضاياه عام ١٢٧٧ .

## بويثوس الصيدوني

#### Boethos De Sidon Boethos Of Sidon

فيلسوف مشائي كتب باليونانية من القرن الأول ق. م. خلف معلمه اندرونيقوس في رئاسة اللقيون، واقترح دراسة كتابات المعلم الأول، أرسطو، بدءاً من طبيعياته، لا من منطقياته، وتأول النظرية الأرسطية في الجوهر على نحو يعطي الأولوية للفرد على الصورة. ومعه مالت المشائية نحو الرواقية. وقد خلط بعض الباحثين بينه وبين بويثوس الصيدوني من القرن الثاني ق. م المعروف بـ «الرواقي».

#### بويل ، روبرت

#### Boyle, Robert

عالم وفيلسوف إرلندي . ولد في ٢٥ كانون الثاني ١٦٢٧ في لسمور كاسل بإرلندة ، وتوفي في لندن في ٣٠ كانون الأول ١٦٩١ . أبوه ريتشارد ، كونت أوف كورك . وترعرع في ايتون ، حيث ابدى مبكراً جداً عن استعدادات فنية كبيرة وعن حميا دينية وسمت بميسمها حياته كلها حتى إنه لقُب « العالم القديس ». وقد أمضى شتاء ١٦٤١ في فلورنسا حيث اتصل بتلاميذ غليليو الذين مارسوا عليه نأثيراً عميقاً ، ووجهوه نحو دراسة العلوم التجريبية ، تلك « الفلسفة الجديدة ، التي وقف عليها جهوده ذلك « المعهد اللامنظور ، الذي بات يعرف في عام ١٦٦٣ بالجمعية الملكية والذي كان بويل مؤسسه (١٦٤٤) وراسه المدبر . وقد استقر المقام بهذا الأخير في اوكسفورد سنة ١٦٥٤ ، ونظم فيها مختبراً علمياً حيث شرع ، بمؤازرة مساعده روبرت هوك (١٦٣٥ \_ ١٧٠٣) ، بدراسة الأجسام الغازية.

نشر اول مبحث له بعنوان تجارب فيزيائية -ميكانيكية جديدة بخصوص مرونة الهواء وافاعيلها (١٦٦٠) ، وقد عزا فيه الظاهرات التي يحدثها المشفاط إلى مرونة الهواء، مطبقاً في ذلك نظرية توريشلي حول الضغط الجوي . وفي عام ١٦٦١ أصدر كتاب الكيمياوي الشكى، وقد وقفه على الكيمياء، علمه المفضل . وفي العام نفسه نُشر نقد لهذا الكتاب بقلم الأب فرانسوا لينوس، وهو يسوعي من لييج . وكان لزاماً على بويل ، كيما يرد عليه ، ان يقوم بتجارب جديدة وصفها في كتابه دفاع ضد لينوس (١٦٦٢) ، وبفضلها اكتشف أن ضغط كتلة غازية معينة وثابتة الحرارة يتناسب عكساً وحجمها ( قانون بويل ) . وفي سنة ١٦٦٨ قصد لندن حيث واصل ، على الرغم من وهن صحته وضعف ذاكرته ، دراسته العلمية ، وعمَّق معارفه اللاهوتية ، وتعلم العبرية والعربية واليونانية ، كيما يتمكن من قراءة الكتب المقدسة بنصوصها الأصلية . وقد موَّل عدة ترجمات للتوراة ( وعلى الأخص إلى الغالية والإرسية ) ووضع عدة تآليف في اللاهوت والفلسفة ، ومنها : في الطبيعة كما هي(\*) ،

و بحث في العلل الفائية للأشياء الطبيعية (١٦٨٨) ، وفي بواعث حب الله ومبتكراته (١٦٦٥) . وقد تولى توماس بيرش نشر اعماله الكاملة في خمسة مجلدات ، وقدَّم لها بترجمة لحياته (لندن ١٧٤٤) .

□ « لقد اعتنق بويل ، بصفته تلميذ ديكارت وغاسندي ، المذهب الذري الديكارتي ؛ ولئن اعتقد أنه من الضروري أن يواصل التعلل بعلة أولى وأن يستمر على عقيدة التأليه الطبيعي ، فقد ظل رائداً عظيم النجع لميلاد العلم الوضعي ... وضرب صفحاً عن كل الهذر الخيميائي الرائج منذ العصور القديمة ، وعن عناصر السطو الأربعة، وعن مبادىء باراقلسوس الثلاثة ، وعن اساطير التحول الجوهري للحجر الفلسفي . وإذ لم يطلق اسم « الأجسام البسيطة » إلاً على الأجسام التي يثبت عدم قابليتها للتحليل ، وإذ فسر الاستجابات بثاهرات آلية ، أعطى الدليل على أنه رائد مهد الطريق أمام لافوازييه ، وحتى أمام دالتون » . [بيير روسو]

## بوينو مرتينز، غوستافو

#### **Bueno Martinez, Gustavo**

فيلسوف ماركسي اسباني غير «قويم العقيدة» (۱۹۲٤ - ). شغل كرسي أسس الفلسفة في جامعة أوفييدو وعاش حياة منعزلة تقطعها مساهمة فى مساجلات عادت عليه بسمعة «محطم أيقونات». اتجـه بعـد عــام ١٩٧٠ إلــي التــأمــل الفلسفــي الميتافيزيقي في ذور الفلسفة في الثقافة الغربية رداً على من شككوا فيها كمؤسسة من أمثال فرانسوا شاتليه. ونقد «الوهم الاتنولوجي» لدى ليفى -ستروس، مؤكداً على دور المجتمع المديني والتاريخ والكتابة في تطور الحضارة. وانطلاقاً من فكرة ابن حزم عن «علوم كل أمة» اقترح تصنيفاً ثنائياً للعلوم الطبيعية والإنسانية على ضوء ما أسماه بنظرية «الإغلاق التصنيفي». من مؤلفاته. دور الفلسفة في جملة المعرفة (١٩٧١)، الاتنولوجيا واليوطوبيا (١٩٧٢)، الميتافيزيقا قبل سقراط (١٩٧٥)، فكرة العلم من منظور نظرية الإغلاق التصنيفي (١٩٧٦)، النصباب المعرفي للعلوم الإنسبانية

(۱۹۸۰)، الفرد في التاريخ: تعليق على نصص لأرسطو (۱۹۸۱)، مدخل إلى مونادولوجيا لايبنتز (۱۹۸۱).

## بوييه ، فرانسيسك

#### Bouillier, Françisque

فيلسوف فرنسي (١٨١٣ ـ ١٨٩٩) . مدير دار المعلمين العليا . من أتباع المذهب الروحي المنبثق عن فكتور كوزان . من مؤلفاته : تاريخ الديكارتية (١٨٤٣) .

## بيانو ، جيوزيبه

#### Peano, Giuseppe

منطيق وريساضي الطالي (١٨٥٨ - ١٩٣٢). استحدث نسقاً مبتكراً من العلامات يتيح إمكانية عرض مبادىء المنطق ونتائج مختلف فروع الرياضيات بلغة يقال لها اللغة المقعدة (تقعيد الرياضيات ، ١٨٩٥ - ١٩٠٥). وبهذه الصورة قدم الحساب والهندسة الإسقاطية ، ونظرية المجاميع ، وحساب اللامتناهي الصغر . وقد حاول على كل حال أن يخترع لغة عالمية . وقد تأثر به برتراند راسل في مذهبه المنطقي الرمزي في مبادىء الرياضيات .

## بيتي ، جيمس

## Beattle, James

فيلسوف وشاعر اسكتلندي (١٧٣٥ ـ ١٨٠٣). يدين بشهرته كفيلسوف لمؤلف وضعه ضد هيوم بعنوان محاولة في الحقيقة (١٧٧٠).

## بيث ، إفرت فيلُم

#### Beth, Evert Willem

منطيق وفيلسوف هولندي (١٩٠٨ ـ ١٩٦٦) . له مباحث حول الأسس المنطقية للرياضيات (١٩٥٠) ، وكتاب بعنوان الابستمولوجيا الرياضية

والسيكولوجية (بالتعاون مع جان بياجيه) . يظهر فيه الممية التحليل النقدي ـ التاريخي ، إلى جانب التحليل المقعّد للاستنباط ، في دراسة بناء الانساق المنطقية .

## بيدرمان ، الويس عمانوئيل

#### Biedermann, Aloys Emmanuel

فيلسوف ولاهوتي بسروتستانتي سسويسسري ( ۱۸۱۹ ـ ۱۸۸۰ ) . حاول التوفيق بين الهيفلية والمسيحية . من مؤلفاته العقيدة المسيحية (۱۸۲۹) .

## بيدرمان، غوستاف

#### Biedermann, Gustav

فيلسوف وطبيب الماني من أصل تشيكي فيلسوف وطبيب الماني من أصل تشيكي (١٨٩٠ ـ ١٨٩٠). انتمى إلى التيار الهيغلي. ثم نقده في كتابه نظرية العلم (١٨٥٠ ـ ١٨٦٠). اتجه بعدئذ نحو المنطق وفلسفة الطبيعة والتاريخ. حاول الحفاظ على المفهوم المسيحي عن الشخصية الفردية. من مؤلفاته: نقد كانط للعقل المحض والمنطق الهيغلي (١٨٦٩)، فلسفة التاريخ

## بيده الموقر

## Bède Le Vénérable Bede The Venerable

موسوعي ومؤرخ انكليزي . ولد بالقرب من ويرموث في عام ٢٧٢ م على الأرجح ، وتوفي في ٢٦ أيار ٢٥ م على الأرجح ، وتوفي في ٢٦ أيار ٢٥ م على الأرجح ، وتوفي في الكلترا). منح لقب و الموقر ، الموقوف عادة على رؤساء الأديرة ، منذ القرن التاسع . كان بيده من مواليد مقاطعة دورهام حيث كان الأباتي بندكتس بيسكرب قد أسس ، في عامي ٤٧٤ و ١٨٦ ، ديري ويرموث وجازو . وقد تيتم وهو لا يزال صفيراً ، فامضى طفولته ومراهقته في

ذينك الديرين ، متتلمداً على بندكتس بيسكوب اولاً ، ثم على الاباتي سيولفرد . اصبح شماساً انجيلياً في السابعة عشرة ، وسيم كاهناً في الثلاثين . استقر بصورة نهائية في جارو ، موزعاً اوقاته بين الدرس والتدريس والكتابة . نسخ نصوصاً وترجمها ، عاد إلى المصادر الاصلية ، شرح وعلق ، ووضع برامج مدرسية بروح من الموضوعية شبيهة بالتي تتحلى بها المناهج المصرية. كان تلامذته عديدين ومرموقين ، ونخص من بينهم بالذكر هياتبرت وكوثبرت ، اللذين توليا من بعد سيولفرد رئاسة الدير الذي عاش فيه ، ووزيام الذي اصبح اسقف كنتربري . اشهر اعمال بيده على الإطلاق : تاريخ الزوايا الكنسي ، الذي عمل فيه حتى آخر ايامه . اراد أن يترجم إلى اللغة العامية إنجيل بيوحنا ، لكن المنية وافته وه ولا يزال في الفصل السادس .

يحتل بيده مكانة مرموقة ومميزة في تاريخ ثقافة العصر الوسيط ومع أن كتاباته لم تأت بعناصر جديدة تذكر ، فأن ثقافته التاريخية والعلمية الواسعة - أنظر في تقسيم الزمن(\*) ، في طبيعة الاشياء(\*) - وتكوينه الفلسفي المتشبع بتعاليم آباء الكنيسة ، مكناه من أن ينقل إلى الأجيال اللاحقة مبادىء المعرفة التقليدية التي كأن ممثلوها ، في عصره ، يشكلون اقلية ضئيلة للغاية .

اول ممثل كبير للأنسية الديرية ، [جان جوليفيه]

## بيرانجيه التوري

## Bèrenger De Tours Berengar Of Tours

لاهوتي فرنسي (نحو ٩٩٨ - ١٠٨٨ م). ادار مدرسة سان مارتن في مدينة تور ، وتراس شمامسة انجيه . شارك في المناظرة المشهورة التي دارت في اواسط القرن الحادي عشر حول « القربان المقدس » ، وجلب على نفسه ، بسبب نفيه للحضور الواقعي للمسيح في القربان ، إدانة المجامع الكنسية وردوداً كثيرة من اللاهوتيين الذين اخذوا عليه « تخليه عن الشيات المقدسين ولجوئة إلى الجدل وحده » .

وبالفعل، مثل بيرانجيه التوري، في قبالة التيار الوسيطي الرافض لاستخدام الفنون الحرة، التيار الداعي إلى ربط الايمان بالجدل. وفي رسالته في القربان المقدس وداً على لانفرانك، قال بضرورة استعمال العقل، لانه يتأدى إلى رؤية أوضح للاشياء. ودافع عن منهجه بحجة لاهوتية: فاللجوء إلى الجدل لجوء إلى العقل؛ والحال أن الإنسان إنما لعقله يدين بكونه على صورة الله؛ فإذا امتنع عن استخدامه حال بين نفسه وبين التجدد يوماً بعد يوم على صورة الله. وتوكيداً منه على عدم رفضه منهج السلطة استشهد بالقديس أوغوسطينوس الذي كان كتب يقول: « إن الجدل هو فن الفنون وعلم العلوم، وهو يريد أن يجعل الناس حكماء، وإنه لفاعل ذلك ».

## بيرس ، تشارلز (سانتياغو) ساندرز

# Peirce, Charles (Santiago) Sanders.

فيلسوف أميركي شمالي . ولد في كامبردج ( مساشوستس ) في ۱۰ ايلول ۱۸۳۹ ، وتوفي في ملفورد ( بنسلفانیا ) فی ۱۶ نیسان ۱۹۱۶ . کان والده هو العالم الفلكي والرياضي بنيامين بيرس ، فوفَّر له تنشئة علمية من الطراز الأول . نال شهادة « البكالوريوس في الفنون ، من جامعة هارفارد عام ١٨٥٩ ، ثم شهادة « استاذ في الفنون ، عام ١٨٦٢ ، واخيراً شهادة « البكالوريوس في العلوم ، عام ١٨٦٣ ؛ وبين عامي ١٨٦٩ و ١٨٧٥ عمل مساعداً في مرصد هارفارد . وبدءاً من عام ۱۸۷۲ ، باشر بسلسلة من التجارب حول النوّاس لتحديد كثافة الأرض وشكلها . وإلى التاريخ عينه تعود الدراسات التي أجراها حول طول الموجات الضوئية بالتعاون مع ل . م . روذرفورد . انتخب في عام ١٨٧٦ عضواً في الاكاديمية الوطنية للعلوم وكرس نفسه لسلسلة من الدراسات تتصل بمسائل رياضية وفيزيائية وفلكية وبصرية وكيمياوية ، وبمسائل تخص مهنة المهندس . وقد أصدر حينذاك أبحاث مضوائية (١٨٧٨) . لكن تشارلز بيرس فرض نفسه كفيلسوف على الوجه الأخص . فقد درِّس الفلسفة في جامعة هارفارد خلال ۱۸ ، درس المنطق بیرو، هنري

#### Birault, Henri

فيلسوف فرنسي معاصر (١٩١٨ ـ ١٩٨٩)، شغل كرسبي تباريخ الفلسفة الألمبانية الحديثة في السوربون. وحامى عن أصالة فكر هايدغر، ورفض التبأويل الوجودي والسبارتري لفلسفته، وكتب: هايدغر وتجربة الفكر (١٩٧٨)، قارناً بين هذا الأخير وبين كانط وهيغل ونيتشه. له أيضاً: نيتشه وبسكال (١٩٨٤).

#### بيرول ، بيير دي

#### Bérulle, Pierre De

لاهوتي وكاردينال فرنسي (١٥٧٥ ـ ١٦٢٩) . دافع عن الكاثوليكية ضد البروتستانتيين ، وأسس رهبانية الاوراتوريين بفية محاربة الطابع الدنيوي الذي تطبع به السلك الكهنوتي . تداخل في مذهب تأثير الافلاطونية المحدثة وفلسفة بيكر ديلا ميراندولا وتصوف القديس برنار والقديس اغناطيوس . شجع ديكارت على مواصلة أبحاثه . وطبعت أعماله الكاملة لاول مرة عام ١٦٤٤ .

البيروني ، أبو الريحان محمد بن أحمد

# Birûnî, Abû Rayhan Muhammad ibn Ahmad Ai-

عالم وفيلسوف عربي من اصل فارسي . ولد في خوارزم في ١٩٧٣ هـ ، ومات في غزنة في خوارزم في ١٩٧٣ هـ ، ومات في غزنة في كانت سنة ١٠٤٨ م ، لا ١٩٤٣ هـ ، وفي مصادر اخرى ان وفاته كانت سنة ١٠٤٨ م . له تأليف في التاريخ والجغرافية والفلك والتنجيم والصيدلة والرياضيات . وكان يتقن التركية والفارسية والسنسكريتية والعبرية والسريانية ، بالإضافة إلى العربية التي كتب بها . وقد ضاعت تصانيفه في الفلسفة ، لكن مراسلاته مع ابن سينا تدل على انه كان فيلسوفاً ميالاً إلى الملاحظة والاستقراء وإلى معارضة الفلسفة المشائية في عدد من دعاويها ، ومؤلفه الضخم الإثار الباقية عن القرون الخالية ، الذي يعد فريداً في نوعه ، ينم ايضاً عن انه كان صاحب « فلسفة في التاريخ » . كما ان كتابه

عامى ١٨٦٤ و ١٨٦٩ ، ثم خلال عامى ١٨٦٩ ـ ١٨٧٠ ؛ وبين عامي ١٨٧٩ و ١٨٨٤ ، درَّس المنطق في جامعة جون هوبكنز . وساهم ، في الوقت نفسه ، في تحرير عدد من المجلات المختصة . أول محاولة فلسفية هامة له ، كيف نوضح افكارنا<sup>(ه)</sup> ، صدرت في شهرية العلم الشعبي ( بوبيلار ساينس مانثلي ) في كانون الثاني ١٨٧٨ ؛ وقد ترجمت إلى الفرنسية ونشرت ، في العام التالي ، في المجلة الفلسفية . وارسى بيرس دعائم الذرائعية في هذه الدراسة التي تركت أصداء واسعة . ومن أعمال بيرس الأخرى : دراسات في المنطق (١٨٨٢) و الهندسة المعمارية للنظريات (١٨٩٠)، وما الذرائعية ؟ (١٩٠٥) و نشاة الذرائعية (١٩٠٥) . بيرس ، الذي كان اعتزل في ملفورد في عام ١٨٩١، دعى إلى المشاركة في لجان تحرير قاموس القرن (۱۸۸۹ ـ ۱۸۹۱) و قاموس الفلسفة وعلم النفس (١٩٠١ ـ ١٩٠٥) . وقد كتب عدداً من المقالات في مواضيع شتى تتعلق بالعلم والسيكولوجيا وعلم الاصوات وعلم الفهارس والخرائطية . وكان بيرس عديم الخبرة بالوقائع العملية ، وقد قضى سنى حياته الأخيرة في ضائقة شديدة ، وعاش شبه مغمور ، وظل يعمل حتى النفس الأخير إلى أن افترسه الداء.

□ « ذهن فذ وقوي ، دفع إلى الأمام بعلوم العقل كافة وبالفلسفة الخالصة أيضاً » . [وليم جيمس]

بيرس، كارلوس

#### Baires, Carlos

كاتب فلسفي ارجنتيني (۱۸٦۸ ـ ۱۹۲۰). شغل منصباً رفيعاً في وزارة الخارجية ودرًس المنطق في كلية الفلسفة. اتسم اثنان من مؤلفاته العديدة بطابع فلسفي مميز. التشاؤم العملي (۱۸۹۰)، وزعم فيه أن العالم محض ظاهر، ونظرية الحب (۱۹۹۱)، وقد نحا فيه نحواً وضعياً وبرر حرية الحب على اعتبار أن الغريزة الجنسية لدى الإنسان ليس لها موضوع محدد.

## بيساريف ، دمتري ايفانوفتش

#### Pissarev, Dmitri ivanovitch Pisarev, Dmitri ivanovich

فيلسوف وناقد روسي ( ١٨٤٠ - ١٨٦٨ ) . تحدر من أسرة من ملاك الأراضي ، وتخرج من جامعة بطرسبورغ ، وحرد صحيفة الكلمة الروسية عام ١٨٦١ ، وزج به ، بسبب دفاعه عن هرزن ، في حبس قلعة بطرس وبولس من عام ١٨٦٧ إلى عام ١٨٦٧ ، وحرد بين ١٨٦٧ و ١٨٦٨ في مجلتي القضية و مفكرات الوطن . وقد ادى الانهيار السريع لموجة حركة التحرد الثوري التي نهضت في روسيا في والاشتراكية، فرسخ لديه الاقتناع بأن روسيا تفتقر إلى الشروط الضرورية للثورة ، وأن الفلاحين عاجزون عن الشروط الضرورية للثورة ، وأن الفلاحين عاجزون عن الكيميائي ، ، ويعني به المتغيرات الاجتماعية التدرجية التي من شانها أن تنشر التعليم العام وتنمي انتاجية العمل وتحسن ظروف معيشة الجماهير .

ومن وجهة نظر فلسفية ، عارض بيساريف المثالية ، واعتبر أن ازدراء الحسي ينطوي ضمنياً على تبرير لجميع الدكتاتوريات ، وانتقد السلافوفيلية باعتبارها و دونكيشوتية روسية ، ، وقال بالالتزام ، ودخل في مجادلات حادة مع انصار الفن الخالص ، وغالى إلى حد اعلان ، النفعية التامة ، في الفن واعتبار الجمالية واحدة من العقبات في طريق التقدم العلمي ، ونادى بالتالي ب ، تحطيم علم الجمال ، ( عنوان مقال له عام المرالي ويفترض بموجبها ب ، الواقعيين ، ، اي المثقفين أو ويفترض بموجبها ب ، الواقعيين ، ، اي المثقفين أو البروليتاريين أن ينذروا أنفسهم لعلوم الطبيعة والتعليم العام .

إن حياة بيساريف القصيرة لم تتع له أن يؤلف سوى مقالات لا كتباً ، ومن أهمها : مثالية افلاطون المرا) ، مدرسيو القرن التاسع عشر (١٨٦١) ، الأفكار أخطاء التفكير غير الناضيج (١٨٦٤) ، الإفكار التاريخية لاوغست كونت (١٨٦٠) ، البروليتاريا المفكرة (١٨٦٥) ، مبسطو المنذاهب السلبية (١٨٦٠) ، بوشكين وبيلنسكي (١٨٦٥) ، هاينريخ هايني (١٨٦٧) .

العظيم تحقيق ما للهند من مقولة مقبولة في العفسل أم مسرذولسة يعدد أهم مساكتب في تاريخ الحضارة العربية الإسلامية عن أديان الهند وفلسفاتها، وقد أكد فيه البيروني على التوافق الذي لاحظه بين الفلسفة الافلاطونية ـ الفيثاغورية والحكم الهندية وبعض التصورات الصوفية الإسلامية . ونذكر من كتبه الأخرى : كتاب التفهيم الذي حرره في أواخر حياته بالعربية والفارسية معاً في الرياضيات والفلك والتنجيم ، وكتاب الجعاهر وهو أقدم ما كتب بالعربية في علم المعادن ، وكتاب التعديد في الجغرافية ، وكتاب الصيدلة ، وكتاب القانون المسعودي في الهيئة والنجوم الذي يعادل في الأهمية في هذين العلمين قانون (٥) ابن سينا في الطب .

## بيريرا ، غوميز

#### Pereira, Gomez

طبيب وفيلسوف اسباني من القرن السادس عشر . عرض قبل ديكارت نظرية الانسان ـ الآلة في كتاب ما هو نافع وضروري في الطبيعيات والطب والإلهيات (١٥٥٤) .

## بيز ، تيودور دي

## Bèze, Théodore De Beza, Theodore

لاهوتي فرنسي (١٥١٩ - ١٦٠٥) . تخرج دكتوراً في اللاهوت في العشرين من العمر . اعتنق قضية الاصلاح البروتستانتي ، وخلف كالفن ، وتراس مجمع لاروشيل (١٥٧١) الذي نظم أنصوال الكنيسة البروتستانتية . احتج بقوة على مذبحة سان برتليمي ، ولكن ذلك لم يمنعه ، بعد تعذيب سرفيتو ودفاعه عن كالفن ضد كاستيليون ، من الدعوة إلى عدم التسامح الديني ، من مؤلفاته : حياة كالفن ، و التاريخ الكهنوتي للكنائس البروتستانتية في مملكة فرنسا .

۲۲۳ بيغانسكى

#### بيكو ديلا ميراندولا ، يوحنا

#### Pic De La Mirandole, Jean Pico Della Mirandola, Giovanni

عالم ايطالي كتب باللاتينية. ولد في ٢٤ شباط ١٤٦٣ في قصر ميراندولا ( دوقية فيراري )، وتوفي فى ١٧ تشرين الثبانى ١٤٩٤ فى فيينسزولا ( توسكانا ) . كان وجهاً من الوجوه المعبرة عن القرن الخامس عشر ، عصر التحولات والانقلابيات . كانت حياته قصيرة ، وإنما زاخرة ومضطربة . تميزت طفولته بنضوج مبكر وبذاكرة خارقة . جال في ايطاليا وفي الخارج ، واتصل باكاديمية فلورنسا ، وعرض على بوليزيانو ، بهدف تقييمها ، اعمالًا شعرية من وحى بترارك . دُرَس فلسفة افسلاطون وارسطو ، وتعلم اليونانية والعربية والعبرية والكلدانية كيما يتمكن من مطالعة القبالة والقرآن ومصاورات افلاطون والعرافات الكلدانية في نصوصها الأصلية . وفي باریس ، عام ۱٤٨٥ ، وعلى اثر اطلاعه على مذهب ابن رشد الطبيعي ، خطط لمشروع عمل ضخم لجمع سائر المأثورات الثقافية المتوارثة حتى عمده ولترتيبها وتصنيفها . وبعد عودته إلى ايطاليا ، خطف عام ١٤٨٦ في أرتزو زوجة جيوليانو ماريوتي دي مديشي ، فهوجم وجرح . وفي كانون الأول ١٤٨٦ أصندر ، في روما ، كتابه ٩٠٠ نتيجة (\*) . وهذا الكتاب ، الأصدق تعبيراً عن ذلك المفكر القلق ، ينطوي على ما لا يقل عن تسعمئة قضية مأخوذة من مصادر ثقافية متباينة أشد التباين ( من فلاسفة ولاهوتيين لاتين وعرب ، افلاطونيين وفيثاغوريين ، كلدانيين وأتباع لهرمس المثلث العظمة وقباليين) ، أو موضوعة من قبل بيكو ديلا ميراندولا نفسه ، بغية إدخال حقائق فلسفية جديدة أو البرهان على صحة المسيحية ، بوصفها نقطة تلاقى المأثور الثقافى والدينى والفلسفى والثيوصوفي للاقطار كافة . وكان من المفروض أن يصار إلى مناقشة الـ ٩٠٠ نتيجة في روما ، بعد عيد الغطاس لعام ١٤٨٧ ، من قبل علماء العالم قاطبة ؛ وذلك بغية التوصل إلى إقرار سلام فلسفى كوني بين المثقفين والعلماء على اختلاف مذاهبهم وبين المؤمنين على اختلاف دياناتهم وطوائفهم . لكنه لم يقدر لهذا السلام الفلسفي أن يتحقق . فقد علَّقت الإدارة البابوية -

اهم ممثل للعدمية الروسية ... واكثر ابناء جيله نزوعاً إلى الفردية .. ومنظم مجزرة حقيقية للقيم الجمالية » . [فيقولا برديائيف]

## بيغانسكى، فلادسلاف

#### Bieganski, Wladislaw

فيلسوف ومنطيق بولوني (١٨٥٧ - ١٩١٧). تأثر بوضعية ارنست ماخ وتمحور تفكيره حول مشكلات نظرية المعرفة والأخلاق. وحدد الحقيقة بأنها قدرة على التوقع، وإن نصابها بالتالي عملي أكثر منه نظرياً وضداً على التيار السائد في الفلسفة البولونية والمعادي للوضعية، ذاد عن تصور شكلاني للمنطق. وربط الأخلاق بتصور حتمي النزعة للكون. من مؤلفاته: منطق الطب (١٩٨٢)، مشكلات المنطق العام (١٩١٢)، رسالة في المعرفة والواقع

## بيكافيه ، فرانسوا جوزيف

#### Picavet, François Joseph

فيلسوف ومؤرخ فرنسي للفلسفة ( ١٨٥١ ـ ١٩٢١ ). من تصانيفه الإيديولوجيون الفرنسيون (١٨٩٠)، التاريخ العام والمقارن للفلسفات الوسيطية (١٩٠٠)، روسلان لاهوتياً وفيلسوفاً (١٩١١).

## بيكر ، بالتازار

#### Bekker, Balthasar

فيلسوف ولاهوتي هولندي (١٦٣٤ ـ ١٦٩٨). اضطر إلى ترك القسوسية بسبب الدعاوى الديكارتية الاستلهام التي قال بها في كتابه العالم المسحور ( وقد أكد فيه أن الممسوسين هم مجرد مرضى عقليين ) .

المساجلة ، بعد أن انتابتها الشكوك بصدد سلامة موقف بيكو ديلا ميراندولا ، من منظور العقيدة القويمة ، وطلبت إخضاع النتائج التسعمئة للفحص والتدقيق .

لم يجد القضاة المكلفون بهذه المهمة في البداية سوى ثلاث عشر قضية تفوح منها رائحة الهرطقة ؛ لكن بعد أن كتب بيكر كتابه المنافحة ، الذي أتسم في رأي هؤلاء القضاة بالعجرفة والتعنت ، أدينت القضايا كافة ( ٥ آب ١٤٨٧ ) . وعندئذ حاول الكونت الشاب اللجوء إلى باريس ، لكن ما ان وصلها حتى القي القبض عليه وسجن في فنسين . ولم يطلق سراحه إلا بعد تدخل الملك شارل الثامن. وبعد خروجه من السجن قبل دعوة لورنـزو العظيم وأقام في فلورنسا ، حيث تبحّر في الدراسات التوراتية والكلدانية والقبالية ، واصدر كتاباً جديداً بعنوان السباعيات<sup>(ه)</sup> حاول فيه إماطة اللثام عن المدلول الخفي لسفر التكوين . وفي عام ١٤٩١ ، وبعد أن تخلى عن ممتلكاته الشخصية وعن حصته في ميراث ذويه ، راودته رغبة جامحة في اعتناق الحياة الكهنوتية . وزار عدداً من المدن الايطالية ، ونجح ، في عام ١٤٩٣ ، في أن يدخل إلى حظيرة الكنيسة ، بدون أن يتراجع عن آرائه المعلنة ، وذلك بفضل تدخل البابا اسكندر السادس . وانضم إلى رهبانية الآباء الدومينيكانيين ، وارتدى الثوب في ١٧ تشرين الثاني ١٤٩٤ ، وهـو على فراش الموت . وقد ترك أمواله وممتلكاته جميعاً لمستشفى سانتا ماريا، ولكنه وهب مكتبته ، الغنية بالمجلدات الثمينة ، لأنطون ماريا مشترطاً الا يتنازل عنها لأي دير.

كان بيكو ديلا ميراندولا مفكراً وإنساناً قلقاً ، عميق التدين ، ولكنه ما كان يريد أن ينحني أمام سلطة الكنيسة أو أمام العقيدة الكاثوليكية ، فطرق في إبان حياته القصيرة طرق المعرفة كافة ، واندفع في تجارب عقلية بالغة الجراة وقد عاش في زمن تفتح المذهب الأنسي ، واعطى هذه الحركة دلالة محددة ونظرية في أن معاً . إذ وضع الإنسان في قلب الوجود بصفته «كوناً أصغر» أو «حرباء» إلهية تملك حربة السقوط إلى منزلة العجماوات أو الارتقاء إلى مرتبة ابن الله وعديله . وبهذا الخصوص ، يجدر بنا أن ننوه بفضل في كرامة الإنسان(\*) الذي جعله بيكو ديلا ميراندولا مدخلاً لس ١٠٠٠ نتيجة . وقد اهتم أيضاً بالطبيعة كما

تشهد على ذلك المساجلة ضد التنجيم<sup>(\*)</sup> ، وهو سفر ضخم قال فيه بإمكانية علم للكواكب يتيح للإنسان أن يتحرى عن قوانين الأحداث السماوية ، ولنذكر أخيراً لبيكو ديلا ميراندولا كتاباً آخر بعنوان في الوجود وفي الوحدة<sup>(\*)</sup> . [كليتو كاربونارا]

□ ، ينبغي أن يُدرج في عداد معجزات الله والطبيعة بسبب سمو فكره ومذهبه ، [سافونارولا]

🗆 ، معجزة بلا عيوب ، . [سكاليجر]

□ « رجل فريد في عصره في فروع العلمكافة » .
 [لاون العاشر]

□ « كان إنساناً شبه إلهي » [ ميكافلي]

□ « ما قصة الأمير ديلا ميراندولا إلا قصة تلميذ نبيه اجتاز كالأعمى درباً طويلة مزروعة بالأضاليل بقيادة معلمين عميان » . [فولتير]

□ « إنه الوحيد الذي وانته الشجاعة ليذود بقوة عن العلم والحقيقة الأزلية ضد العقول الضيقة التي كانت تقدم العصور القديمة الكلاسيكية على كل ما عداها ... » . [جاكوب بوركهارت]

## بيكولوميني ، فرانشسكو

#### Piccolomini, Francesco

فيلسوف ايطالي (١٥٢٠ ـ ١٦٠٤) . حاول ، مثله مثل بيكو ديلا ميراندولا ، التوفيق بين فلسفتي أفلاطون وارسطو . من مؤلفاته باللاتينية : فلسفة شاملة في الأخلاق (١٥٩٤) ، و كتاب العلم الطبيعي (١٥٩٦).

بيكون ، روجر

## Bacon, Roger

راهب انكليزي ، لقب بالفقيه الرائع . ولد في جوار الشستر ( سومرست ) حوالي عام ١٢١٤ ، وتوفي في اوكسفورد في ١١ حزيران ١٢٩٤ . دخل رهبانية الآباء الفرنسيسكانيين ، ودرس في اوكسفورد على اساتذة الامعين من أمثال آدم دى مارش وروبرت غروستست،

فأكنّ لهذا الأخير إعجاباً على مدى الحياة واستوحى منه بعض تصوراته الجريئة حول الطابع الرياضى لعلوم الطبيعة . كان ذا فكر واسع وروح مجدد وعميق -واحداً من أعظم علماء عصره بكل تأكيد ـ وقد شغف بالعلوم الطبيعية ، ودرس اللغات والرياضيات : مرآة الربياضيات ، كما درس علم الفلك ، والفلسفة والطب : في وسائل تأخير ظهور عاهات الشيخوخة والحفاظ على حواسنا ، بالإضافة إلى الغيزياء والكيمياء : فقد اكتشف أن التقويم الجولياني مغلوط. وتوصل إلى اكتشافات مثيرة للاهتمام في مجال البصريات: فقد أوضحت رسالته في المنظور والبصريات نقاط الضعف في نظام بطليموس ، وكان السباق إلى هز سلطة ارسطو . كان طويل الباع في الخيمياء : مرآة الخيمياء ، ولكنه كان يعادي السحر : في الاعمال السرية للطبيعة وللفن وفي لاجدوى السحر ؛ لكن على الرغم من هذا العداء حامت حوله شبهة تعاطى السحر والتعامل مع الشيطان. كان من محبى السجال، وقد هاجم أشهر شخصيات عصره ، ومنها البرتوس الأكبر ؛ وغالى في ممارسة السجال حتى ثارت الشبهات من خوله في الجامعة، بل داخل رهبانيته بالذات . وعندئذ غادر جامعة أوكسفورد ، وقصد جامعة باريس حيث تابع تحصيله من عام ١٢٤٢ إلى عام ١٢٥٠ تقريباً ؛ بيد أنه لم يجن فائدة إلَّا من تعليم المنطيق غليوم الشيرسوودى . وعاد إلى أوكسفورد ثانية وظل يعلُّم فيها حتى عام ١٢٥٧ ، على الرغم مما احاط به من ربية وكراهية وما عانى من اضطهاد . ولما خُظُر عليه التعليم والنشر، التحق مجدداً بمركز رهبانيته في باريس ، حيث أخضع لرقابة مشددة . لكن أحد أصدقائه والمعجبين به ، غي فولك ، صار بابا في عام ١٢٦٥ باسم كليمنضوس الرابع ، فوضعه البابا الجديد تحت حمايته ، وطلب إليه وضع مؤلف قمين بأن يُتخذ اساساً لإصلاح التعليم الكهنوتي للعلوم . فكان أن كتب ، بين عامي ١٢٦٧ و ١٢٦٨ ، أعماله الشهيرة الثلاثة : السفر الأكبر<sup>(ه)</sup> ، والسفر الأصغر<sup>(ه) .</sup> و السفر الثالث(\*) ؛ وقد عادت عليه هذه التصانيف بشهرة واسعة ، واكسبته ايضاً عداوات جديدة: ولم تسفر هذه عن وجهها على نحو جاد إلا في عام ١٢٧٧ ( كان كليمنضوس الرابع توفي منذ عام ١٢٦٩ ) ،

عندما أدان الرئيس العام لرهبانية الآباء

الفرنسيسكانيين، جيرولامو دي اسكولي، واسقف باريس، إتيين تامبيه، بعض اطروحاته، وربما في اعقاب هذه الادانة دخل السجن؛ وربما اطلق سراحه في عام ١٢٩٢. في ذلك العام، على كل حال، وضع آخر مؤلفاته: المختصر في الدراسات اللاهوتية.

□ « من بين الأمور التي تجعله أهلًا للثقة دخوله السجن أولًا ، ثم الشجاعة الشهمة التي أعلن بها أن كتب أرسطو جميعها لا تصلح إلا للحرق ؛ وذلك في زمن كان فيه إجلال السكولائيين لأرسطو يفوق بكثير احترام الجانسينيين للقديس أوغوسطينوس » . [فولتير]

 □ • رجل عظیم كان یمكن أن یعطي الثقافة العلمیة برمتها وجهاً جدیداً واتجاهاً جدیداً فیما لو أمكن لعصره أن یفهم عمق تفكیره » [فلهلم تینمان]

□ « إن بيكون ، ذاك الذي اخضع الرياضيات نفسها للتجربة ، وسخر من السلطة ، وبشر بالعقلانية المعاصرة ، هو نفسه الذي يؤكد جازماً قاطعاً أن والحكمة كلها محتواة في الكتاب المقدس ، وأن الفلسفة لزام عليها بالتالي أن تضع نفسها في خدمة واللاهوت ! » . [الفريد باييه]

□ • كان رائداً عبقرياً للعلم التجريبي ، وقد تخلص من سلطة أرسطو، ودعا جازماً إلى إخضاع الاستدلال للوقائع ، وسلط ضوءاً باهراً على دور الرياضيات في العلم ، . [بيير روسو]

□ « مهما أمكن أن تبدو لنا شخصية روجر بيكون باعثة على الدهشة عندما نقارنها بأبرز شخصيات عصره ، فلا يجوز لنا أن ننسى أنها تحمل بعمق سمة عصره . فبيكون هو أولاً وقبل كل شيء سكولائي ، ولكنه رجل تصور السكولائية تصوراً مغايراً لتصور البرتوس الاكبر أو توما الاكويني . فهو لم يفلت من هيمنة اللاهوت التي تميز العصر الوسيط بأسره ، وتلك سمة يجدر بنا التوقف عندها إذا لم نشأ أن نتصور بيكون في صورة كاذبة . فعنده أن ثمة حكمة كاملة واحدة وعلماً واحداً يهيمن على كل العلوم الاخرى ، ألا وهو اللاهوت، بينما ثمة علمان ضروريان لتفسيره : وهو اللاهوت، بينما ثمة علمان ضروريان لتفسيره :

بيكون فرنسيس بيكون فرنسيس

## بيكون فرنسيس ، بارون اوف فيرولام

#### Bacon Francois, Baron De Verulam.

#### **Bacon Francis, Baron Of Verulam**

ولد في ستراند ، على مقربة من لندن ، في ٢٢ كانون الثاني ١٥٦١ ، وتوفى في لندن في ٩ نيسان ١٦٢٦ . وضع دائرة معارف واسعة ، بنيت على أساس الملاحظة التجريبية والمنهج الاستقرائي، ورمت في التحليل الأخير إلى وضع الطبيعة في خدمة الإنسان . عارض بثقافته المعرفة السكولائية للعصر الوسيط، وأعمل فيها يد الهدم قبل أن يضع الجزء البناء من نتاجه . كان والده ، نيقولا بيكون ، حامل اختام الملكة اليزابيت ، وكانت أمه ، آنا كوك ، امراة مثقفة للغاية وتقية أيضاً للغاية . وقد أخذ عنها ، على الأرجح، حبّه الفطرى للمعرفة ، وعلى كل حال فإن أمه هي التي غذت في نفسه ميله إلى الدراسة . وقد مكّنه منصب والده بالمقابل من المشاركة في حياة بلاده السياسية ، كما فتح له ابواب البلاط الملكي في سن مبكرة ، ونمّى في نفسه حب الجاه والعظمة ؛ وقد لعبت هذه الظروف كافة دورها في شحذ طموحه ورغبته في السلطة والقدرة والواقع أن حياة بيكون بأكملها انطبعت بطابع هاتين العاطفتين الجامحتين: حب المعرفة والتعطش إلى السلطة ؛ وقد طغتا على كيانه وجعلتا منه واحدأ من اكثر وجوه التاريخ الحديث تعقيداً ، ومثالاً على تقلبات الحظ الذي لم يبخل عليه لا بالنعم ولا بالخزى . فخلال حياته كرجل سياسة وعين من أعيان البلاط ، نعم بيكون بالعز والثروة ، لكنه عرف أيضماً ويلات الهزيمة ، وعار الاتهامات والافتراءات الحقيرة ، وهول البؤس والشقاء . وقد وجد في البحث والدرس سنداً له وملاذاً من العداوة التي استهدفته ، كما وجد في الحكم الإجماعي للتاريخ الفكري مصدر شهرة دائمة . هذه الازدواجية ، التي تسلط الأضواء على صروف حياة بيكون ، هي ايضاً بمثابة مفتاح لفكره : فإذا كان حب المعرفة والطموح قد تنازعا نفسه ، فإن هاتين العاطفتين الجامحتين انصهرتا في تصوره الفلسفي في توازن اسمى تجد البشرية بمقتضاه في العلم اداة للظفر بالقوة والقدرة .

في عام ١٥٧٣ ، أرسل بيكون إلى جامعة كامبردج ليتمم فيها دراسته ، فتردد على ترينيتي كوليج طيلة أعوام ثلاثة : لم يحصل على أي دبلوم ، لكنه اكتشف بالمقابل فلسفة أرسطو، وأدرك ثغراتها بالنسبة إلى مقتضيات الثقافة الجديدة . وفي عام ١٥٧٦ ذهب إلى فرنسا مكلفاً بمهمة لدى سفارة انكلترا في باريس . ومكث فيها حتى عام ١٥٧٩ ، وتأثر بالأراء الرائجة في الأوساط الثقافية الباريسية . واستدعى إلى انكلترا عند وفاة والده واضطرته المتاعب المالية التي كانت تعانى منها أسرته إلى أن يدرس أصول المحاكمات ليمارس مهنة المحاماة . والتحق عام ١٥٨٠ بمعهد غريز إن ، المختص في تخريج القضاة والمحامين ، وبقى عضواً فيه إلى نهاية حياته . وبعد أن أصبح محامياً في عام ١٥٨٢ ، بذل جهوداً حثيثة للحصول على منصب يعود عليه بغنم مادى ، بدون أن يتخلى عن تطلعاته العلمية كما تشهد على ذلك كتابات مرحلة شبابه حيث ارتسمت منذ ذلك الحين ، كما في مخاض الزمن الأعظم المفقود ، الخطوط الرئيسية لتجديد المعرفة الجذرية التي كان يحلم بها .

في عام ١٥٨٤ دخل بيكون إلى مجلس العموم نائباً عن مقاطعة ميدلسيكس ؛ غير أن هذا المنصب لم يعد عليه بأي فائدة مادية إذ ان نشاطه في صفوف المعارضة ، وتصويته ضد طلب الإعانة المالية الذي تقدم به العرش أمام البرلمان بسبب الحرب ضد ملك إسبانيا فيليب الثاني، اكسباه عداء الملكة اليزابيت. حاول في البداية أن يضع نفسه في حماية خاله ، أمين بيت المال بورليه ، ثم في حماية روبرت دوفرو ، الكونت أوف اسكس وزير الملكة ومحظيّها . حصل على بعض المناصب ، لكنها لم تعد عليه بدخل يذكر . وتدهورت أوضاعه المادية إلى حد اضبطر معه عام ١٥٩٨ ، على الرغم من الشهرة التي اصابها بصدور كتابه المحاولات(\*) في العام السابق ، إلى اللجوء إلى المرابين ؛ وعندما تعذر عليه تسديد ديونه أدخل السجن . وفي عام ١٦٠١ رأى بيكون في النكبة التي حلّت على حين غرة بولى نعمته ، الكونت اوف إسكس ، المتهم بالتآمر على الملكة اليزابيت، فرصة لاسترداد حظوته لدى الملكة . فبصفته محامى العرش أبدى من الضراوة في اتهام اسكس ما أدى إلى الحكم عليه بالإعدام وإلى قطع رأسه في ٢٥ شباطمن العام عينه

ولم يتوان ، لما كلفته الملكة بتسجيل محضر الدفاع في هذه الدعوى ، عن تشويه ذكرى المحكوم عليه ؛ ففي الإعلان عن خيانات الكونت اوف إسكس اعطى بيكون عن الراحل صورة حالكة السواد . وتلك كانت واقعة مشؤومة في حياة بيكون : وقد حاول أن يبرر سلوكه ، في دفاع أصدره بعد عام من وفاة الملكة اليزابيت ، بأن عزاه إلى مقتضيات وظيفته وإلى اليزابيت ، بأن عزاه إلى مقتضيات وظيفته وإلى الذي الحقه بنفسه عندما سخر طاقاته الخطابية للقضاء على حياة ولي نعمته ثم على سمعته . مرة أخرى نرى العقل يتحول إلى أداة في خدمة القوة والسلطة ، وإنما لقاء نكران مخز للجميل .

لم يجن بيكون على كل حال ثمار فعلته السيئة. فالإعلان عن خيانات الكونت اوف إسكس لم يبد مارماً بما فيه الكفاية في نظر الملكة ؛ اما الجمهور فقد رأى في شخص منهم الكونت إنساناً مقيتاً جديراً بالاحتقار . ولم يبتسم الحظ لبيكون إلا مع تسنم الملك جاك الأول سدة العرش عام ١٦٠٣ . فقد حظي بدعم الملك ونديمه جورج فيلييه ، دوق أوف بوكنفهام ، ورقي إلى اعلى المناصب مكافأة له على الخدمات التي اداها للبرلمان وللعرش : فقد أجري له أولاً معاشان ، ثم منح لقب ه سير » ، وعين مستشاراً عادياً للعرش عام منح لقب ه سير » ، وعين مستشاراً عادياً للعرش عام المالا ، ثم مدعياً عاماً عام ١٦١٢ ، فصلتشاراً خاصاً للعرش في عام ١٦١٢ ، فحاملاً للاختام عام ١٦١٧ ، فقاضياً للقضاة وبارون أوف فيرولام عام ١٦١٨ .

تابع بيكون خلال كل تلك السنوات أبحاثه العلمية كما تشهد على ذلك تصانيفه العديدة . فقد خرج إلى النور كتابه التجديد الأكبر<sup>(\*)</sup> ، الرامي إلى تحطيم الماضي وإلى إرساء دعائم علم جذيد ، وهو مشروع كان راوده منذ أيام دراسته في كامبردج . ويتألف الجزآن الأول والثاني منه من رسالة في كرامة العلوم وتنميتها<sup>(\*)</sup> ، التي صدرت عام ١٦٠٥ بالانكليزية ثم ترجمت إلى اللاتينية مع بعض الإضافات ، ومن كتاب الأورغانون الجديد أو علامات صادقة لتاويل الطبيعة . وفي تلك الفترة الزمنية عينها حرَّد بيكون عداً كبيراً من المؤلفات ، بعضها اندرج في إطار مخطط ، التجديد الأكبر » ، وبعضها الأخر خرج عن

نطاقه . من هذه المؤلفات : في حكمة الأقدمين (١٦٠٩) ؛ مقدمات للتاريخ الطبيعي والتجريبي (١٦٢٠) ؛ تاريخ عهد الملك هنري السابع (١٦٢٢) . أما الأعمال التالية فقد صدرت بعد وفاته : مطالعة علمية في وضع الأعراف (١٦٠٠) ، النهاية الباسلة (١٦٠٣) ، خواطر ونظرات في تاويل الطبيعة (\*) (١٦٠٧) ، التفنيد الفلسفي (١٦٠٩) ، في المبادىء وعلى الأخص في الأصول (١٦١١ ـ ١٦٢٠) ، وصف دائرة العقل ١٦١٢)، الخ . وما كانت طريق المجد طويلة جداً بالنسبة إلى بيكون . فقد حدا به ولاؤه للعرش وصلاته الوثيقة بالأرستقراطيين إلى دعم مرامى الملك الاستبدادية بلا تحفظ ، وإلى الدفاع عن انتهاكات العرش التدريجية لصلاحيات البرلمان واغتصابه لها . وقد خلق هذا النهج تذمراً مكبوتاً ، وراحت المعارضة تخطط لعملية ثأر . وعندما واتتها الفرصة وجهت اتهاماتها إلى بيكون ، إذ تعذر عليها مهاجمة الملك شخصياً أو مهاجمة نديمه ورجل ثقته الدوق أوف بوكنفهام . ورفعت القضية امام مجلس اللوردات ، وحُركت ضد بيكون دعوى بالرشوة والاختلاس . ونزولًا عند رغبات الملك والدوق ، على الأرجح ، لم يحاول الفيلسوف ، اثناء محاكمته ، تبرئة نفسه وتحميل رؤسائه وزر ما فعل ، بل اعترف جزئياً بأخطائه وطلب من المجلس أن يعامله برافة وحلم . وفي ٣ أيار ١٦٢١ صدر الحكم بحقه : غرَّم بدفع مبلغ وقدره اربعون الف جنيه ، وحكم عليه بالسجن في برج لندن لمدة ترك أمر تحديدها للملك ، وبالنفى عن البلاط الملكي ، وبحرمانه من كل وظيفة أو منصب . ثم جاء العفو الملكي يخفف من صرامة هذا الحكم ، ويعيد إلى الفيلسوف حريته بعد شهر واحد ليس إلًّا ؛ وكان العزاء الوحيد لهذا الأخير عن المصائب التي حلَّت به استئنافه العمل في مباحثه .

خلال السنوات الأخيرة من حياته اصدر التاريخ الطبيعي والتجريبي ضد الفلسفة الواجب إبطالها أو الظاهرات الشاملة (١٦٢٢) و تاريخ الحياة والموت (١٦٢٣). وفيما كان يضع اللمسات الأخيرة على دائرة المعارف العلمية الواسعة تلك المعروفة باسم مجموعة من المواد<sup>(ه)</sup>، والتي صدرت بعد وفاته ، فاجأته المنية على حين غرة . فقد سقط فريسة للمرض بعد أن حاول ، في يوم قارس البرودة ، أن يتأكد من

## بيلاجيوس

## Pélage, Pelagius

راهب وكاتب لاتيني . ولد في بريطانيا بين ٢٥٠ و مصر بين ٢٢٤ و ٢٢٨ م ، ومات في فلسطين أو مصر بين ٢٢٤ و ٢٢٩ م ، ومن المحتمل أن يكون دُرَس اللاهوت في الشرق وأخذ في وقت مبكر بمذهب حرية الاختيار كما حدده أوريجانس . قدم إلى روما نحو ٢٠١ ليستكمل دراسته وليعيش حياة زهدية وورعة حظيت بتقدير الجميع . ونحو ٢٠٠ بدأ يذيع آراءه حول حرية الإنسان وكرامته الطبيعية وحول خُلف معنى الخطيئة الأصلية . وحول هذه الأفكار يدور موضوع كتابيه : في الثالوث ، وحول هذه الأفكار يدور موضوع كتابيه : في الثالوث ، و كتاب الشهادات ، وموضوع رسالته إلى دمتريادس . ووضع في روما ٢١٠ شرحاً على رسائل القديس بولس .

عارض بيلاجيوس مذهب كلية قدرة النعمة الذي كان يذيعه آنئذ القديس اوغوسطينوس ، فعمل هذا على إدانة تعليمه من قبل مجمع قرطاجة المحلى سنة ٢١٤. فغادر بيلاجيوس عندئذ إلى الشرق حيث لاقى حسن استقبال . لكن أوغوسطينوس وضعه ، بوساطة مبعوثه بولس أوروسيوس، في قفص الاتهام أمام مجمع أساقفة القدس عام ٤١٥ ، فتحزب هذا المجمع في غالبيته لبيلاجيوس ، وقرر الرجوع في أمره إلى روما ، وتولى ثيودورس المصيصى مهاجمة الأوغوسطينيين . بيد أن هؤلاء أفلحوا في التأثير على البابا إينوشنسيوس الأول ، فمنع تعليم بيلاجيوس بدون أن يدينه مع ذلك بالهرطقة وإنما بفضل ضعف خلفه ، البابا زوسيموس ، اصدر مجمع قرطاجة الكبير ، في ١٤ أيار ٤١٨ ، إدانة رسمية للمذهب البيلاجي . وشرع الأمبراطور هونوريوس ، بناء على طلب من أوغوسطينوس . بحملة اضطهاد ضد البيلاحيين ، وطرد ثمانية عشر أسقفاً من إيطاليا، واشهرهم يوليانوس الاقلانومي الذي قام بتركيب البيلاجية . وابتداء من عام ٤١٨ يضيع أثر بيلاجيوس. فعالية الثلج في حماية اللحوم من التفسخ . وفي وصيته ، ناشد الأجيال القادمة أن تصون شرف اسمه . وقد تحققت امنيته فيما يتعلق بالعلم . [كليتو كاربونارا]

□ «لم يكن قاضي القضاة بيكون يعرف الطبيعة ؛ بيد أنه عرف وحدد جميع الدروب التي تقود إليها . لقد احتقر في سن مبكرة ما كان المجانين المعتمرون القبعات المربعة يعلمونه باسم الفلسفة في البيوت الصغيرة المسماة معاهد ؛ وقد بذل كل ما في وسعه كيلا تستمر تلك الجماعات ، التي نصبت نفسها مدافعة عن كمال العقل البشري ، في 'فساد هذا العقل بماهياتها ، وبهلعها من الفراغ واستقباحها له ، وبصورها الجوهرية ، أي بكل تلك الكلمات التي وبصورها الموقار بفعل الجهل ، والتي اصبحت فشبه مقدسة من جراء مزجها على نحو مثير للسخرية بالدين ، . [فولتير]

□ • بيكون هو نبي الحقائق التي تولى نيوتن فيما 
بعد كشفها للناس • . [هوراس والبول]

□ • لا أدري كيف انقدت إلى خوض صراع مميت مع قاضي القضاة الراحل ، بيكون . لقد تلاكمنا كاثنين من الرعاع ، ولئن نجح في انتزاع بعض الشعرات من راسي ، فإن • بروكته ، ، على ما اعتقد ، لم تبقَ بدورها ثابتة فوق راسه ، . [جوزيف دي ميستر]

□ • السلف الحقيقي للمادية الانكليزية هـو بيكون • . [لينين]

□ « مع أن فلسفة فرنسيس بيكون ليست في كثير من جوانبها وافية ، فإن له أهمية دائمة كمؤسس للمنهج الاستقرائي الحديث وكرائد لمحاولة تنظيم الإجراء العلمي تنظيماً دقيقاً » . [بوتراند راسل]

أ ب يُعتبر بيكون مؤسس التجربية الحديثة والعلوم . وهذا غير مبرر . فالعلم الحديث حقاً ، أي الطبيعيات الرياضية ، لم يلقَ منه فهماً في البداية ، وما كان له أن يتكون أبداً لوسار في الطرق التي فتحها له . ولكن بيكون ، المتحمس بحِدَّة على غرار سائر أهل عصر النهضة ، تصور المعرفة قوة وقدرة ، فتغنى بالامكانيات الهائلة للتقنية وسعى إلى حذف الأوهام لصالح تفهم عقلاني للواقم » . [كارل ياسبرز]

## بيلافال ، إيفون

## 

يقبل به غاية كلية ، بل أخيرة .

#### Beneke, Friedrich Eduard

فيلسوف وعالم نفس الماني (۱۷۹۸ ـ ۱۸۵۵) . اصاب في حينه شهرة كبيرة كمرب . تأثر بأفكار الفلسفة الانكليزية ، وبخاصة فلسفة شفتسبري وتوماس براون ، وانتقد ميتافيزيقا الكانطيين المتأخرين . من مؤلفاته : صور سيكولوجية (۱۸۲۵) ، المنطق منظوراً إلبه كاداة لفن التفكير (۱۸۵۲) ، علم النفس الذرائعي (۱۸۵۰) .

أنه ما دام المجتمع وسيلة غاياتنا كافة ، فعلى العقل أن

## بيُّون ، فرانسوا

#### Pilion, François

فيلسوف فرنسي (١٨٣٠ ــ ١٩١٤) . اسس مع استاذه رونوفييه مجلة السنة الفلسفية (١٨٦٨) . كان من الممثلين الرئيسيين للنقدية المحدثة في فرنسا .

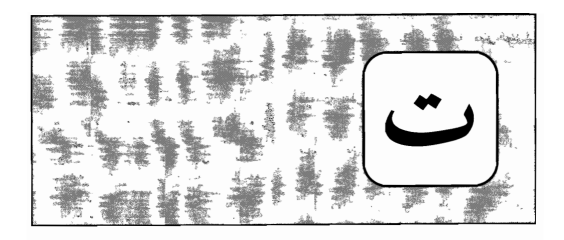
#### Belaval, Yvon

كاتب وفيلسوف فرنسي (١٩٠٨ ـ ١٩٨٨). له تحاليل في الفلسفة الأخلاقية (هم الصدق ، ١٩٤٥) وفي علم الجمال (البحث عن الشعر ، ١٩٤٧ ؛ استطيقا ديدرو ، ١٩٥٠) ، وفي علم النفس (المسالك الإحباطية ، ١٩٥٤) ، وفي الفلسفة وتاريخها (الفلاسفة ولغتهم ، ١٩٥٢ ؛ لايبنتز ناقد ديكارت ، (الفلاسفة ولغتهم ، ١٩٥٢ ؛ لايبنتز ناقد ديكارت ، (١٩٦١)، وهـو أطـروحتـه للـدكتـوراه، ودراسـات لايبنتزية (١٩٧٦).

## بيلو ، غوستاف

#### **Belot, Gustave**

فيلسوف فرنسي (١٨٥٤ ـ ١٩٢٩) . له دراسات في الأخلاق الوضعية (١٩٢٧ ـ ١٩٢١) . اكد ، ضد علماء الاجتماع ، على دور العقل في الأخلاق . وعنده



#### تاديو البارمي

## تامبلز، بلاسید

#### Temples, Placide

مبشر بلجيكي (١٩٠٦ ـ ١٩٧٧)، مؤلَف كتاب الفلسفة البائتوية (بالهولندية، ١٩٤٧)، وهو مرجع لا غنى عنه لكل من يتصدى لمشكلة الفلسفة في افريقيا السوداء

## تامبورینی ، بییترو

#### Tamburini, Pietro

لاهوتي ايطالي (١٧٣٧ ـ ١٨٢٧) . يعد من أبرز ممثلي الجانسينية في ايطاليا ، بسبب الدعاوى التي عرضها في كتابه الفكرة الحقة عن الكرسي الرسولي (١٧٨٤) . وله مؤلفات أخرى في الفلسفة الأخلاقية والطبيعية : دروس في الفلسفة الأخلاقية وتدبير الطبيعة ، اللاهوت المسيحى ، الخ .

## تانّري، بول

## Tannery, Paul

مؤرخ فرنسي للفلسفة (١٨٤٣ ـ ١٩٠٤). مختص بتاريخ العلوم لدى الاغريق وفى القرن السابع عشر،

#### Taddeo De Parme Taddeo Of Parma

فلكي وفيلسوف ايطالي كتب باللاتينية ، علَم في بادوفا نحو عام ١٣٢٠م . ممثل بارز للرشدية اللاتينية . له مسائل في النفس وشرح على نظرية الكواكب السيارة لجيراردو الكريموني . انكر أن تكون النفس العاقلة صورة جوهرية مباطنة للجسم ،وبنى نظريته في المعرفة على العقل بالملكة والعقل الفعال .

## تارسكي، ألفرد

## Tarski, Alfred

منطيق وفيلسوف أميركي معاصر من أصل بولوني (١٩٠٢ ـ ). أحد أبرز أعضاء «مدرسة وارسو» المنطقية. طوّر ابتداء من عام ١٩٣٠ فرعاً جديداً في المنطق أسماه السيمانطيقا المنطقية. كما أدخل مفهوم ما بعد المنطق. وأسهم في تطوير نظرية النماذج. من مؤلفاته: مدخل إلى المنطق الرياضي (١٩٤٧)، المنطق، الدلاليات، الرياضيات (١٩٤٤). توفي ألفرد تارسكي عام ١٩٨٣.

## نتاركييفتش ، لاديسلاف

#### Tatarkiewicz, Wiadyslaw

فيلسوف ومؤرخ للفن البولوني . ولد في ٣ نيسان ١٨٨٦ في وارسو. كون ثقافته في الخارج على الأخص ( زيوريخ وباريس ، وبرلين وماربورغ ) على غرار معظم المثقفين البولونيين من أبناء جيله ، وأمضى في التعليم الجامعي سنوات طويلة وزاخرة بالنجاحات . فبين عامي ١٩١٥ و ١٩٦٠ درّس الفلسفة في جامعات وارسو، فيلنو، بوزنان، ثم وارسو من جديد ؛ كما ترأس تحرير عدد من المجلات ، وأصبح عضواً في الأكاديمية البولونية للعلوم ، ونشر ما يقارب من مئتى مؤلف أو مقال: تاريخ الفلسفة (١٩٣١) ، الذي أعيد طبعه أكثر من مرة ، تصانيف في الأخلاق ، ومنها السعادة(\*) (١٩٤٧) ، وفي الاستطيقا ، ومنها الخشوع وحلم اليقظة (١٩٥١) ، الخ . بالإضافة إلى ذلك ، يُعتبر لاديسلاف تتاركييفتش واحداً من خيرة الاختصاصيين في الفن والهندسة المعمارية البولونيين في القرن الثامن عشر . ومؤلفاته حول د . مرليني (١٩٥٥) ، وحول قصر اللازينكي في وارسو (١٩٥٧) ، وحول الفن الكلاسيكي في بولونيا (١٩٦٦) ، نماذج يقتدى بها من حيث التوثيق والذوق . توفى عام ١٩٨١

## تتنز ، يوهان نيقولا

#### Tetens, Johann Nicolas

فيلسوف الماني (١٧٣٦ ـ ١٨٠٧). سعى إلى إصلاح الميتافيزيقا ضد شكية هيـوم والفلاسفة الفرنسيين، ودافع في الـوقت نفسه عن مـذهب فينوميني ضد مدرسة الحس المشترك. بنى علمه النفسي « التجربي ، على تحليل لملكات النفس وعلى ما يعرف بنظرية المعرفة. من مؤلفاته : محاولات فلسفية في الطبيعة الانسانية (١٧٧٧).

ولاسيما تاريخ الرياضيات. ومؤلفاته في تاريخ العلم القديم تعد من المراجع الكلاسيكية، ومنها: الهندسة الاغريقية (١٨٨٧)، مباحث في تاريخ الفلكيات القديمة (١٨٩٣). وقد شارك أيضاً مع شارل اَدم في طبع الأعمال الكاملة لديكارت.

#### تان سسو تونغ

#### T'An Sseu-T'Ong

فيلسوف وشاعر صيني (١٨٦٥ ـ ١٨٩٨). تلميذ للفيلسوف الكونفوشي الإصلاحي كانغ يو واي ، وشارح مذهبه ، ورفيقه في محاولته الاصلاحية . نفذت فيه الأمبراطورة الوصية على العرش المحافظة والمعادية للأفكار الغربية لسو هي حكم الاعدام مع خمسة من رفاقه . له كتاب علم الحب (١٨٩٥) ، وفيه يطور فلسفة معلمه في « الجين » ( الحب ) . وقد جعل فيه للحب معنى اونطولوجياً وتطبيقاً كلياً ، وراى فيه ماهية سامية عليا ليس لها ما يناظرها في الوجود ماهية سامية عليا ليس لها ما يناظرها في الوجود و الجين » واحد وازلي، وهو ينتشر في كل مكان وينفذ إلى كل شيء . وهو الف الوجود وياؤه ، وأصل وينفذ إلى كل شيء . وهو الف الوجود وياؤه ، وأصل الكون ومصدر العقول ، والوحدة النهائية التي ستذوب فيها جميع التمايزات والتفاوتات .

## التبريزي ، رجب علي

#### Tabrîzî, Rajab 'Alî Al-

متكلم وفيلسوف أصله من تبريز. توفي سنة فندرسكي . عارض دعاوى صدر الدين الشيرازي في فندرسكي . عارض دعاوى صدر الدين الشيرازي في الميتافيزيقا الوجودية ، وفي الحركة التصولية في الجواهر ، وفي الوجود الذهني . حاول أن يتقيد بالتعاليم في الإمامية ، ولكنه انتهى إلى مواقف تشابه مواقف الغنوصيين الاسماعيليين . وقد حرر عنه ، إذ طعن في السن ، تلميذه رفيع بير زاده كتاب المعارف الإلهية . وكان من أشهر تلاميذه القاضي سعيد القمي وعباس مولوي .

## تران دوك ثاو

#### Tran Duc Thao

فيلسوف فيتنامي كتب بالفرنسية (١٩١٣ \_ ). أصاب شهرة بكتابه: الفينومينولوجيا والمادية الجدلية (١٩٥١) الذي لعب دوراً مهماً في تكوين العديد من الفلاسفة الشبان في فرنسا. ثم أتبعه بكتابه: مباحث في أصل اللغة والوعي (١٩٧٣) الذي طبَّق فيه برنامجه المعلن عنه في كتابه الأول: البحث في الماركسية عن «الحل الوحيد الممكن تصوره للمشكلات التي تطرحها الفينومينولوجيا».

#### ترتوليانس

#### Tertullien Tertullian Tertullianus

كوانتوس سبتيميوس فلورنس ترتوليانس . لاهوتي ومنافح لاتيني عن العقيدة النصرانية . ولد بين ١٥٥ و ۱۹۰ م في قرطاجة ، ومات نحو عام ۲۳۰م . وهو واحد من أشهر الكتاب المسيحيين في عصره . معرفتنا بتفاصيل حياته أقل من معرفتنا بتطور فكره الذي يشف عنه زهاء أربعين نصاً في المنافحة والتنسك والأخلاق. كان إفريقياً من اسرة وثنية ، وتلقى في قرطاجة تأهيلًا البياً وقانونياً معاً . واندماج هذين العنصرين فيه هو الذي أتاح له أن يصيب الشهرة التي أصابها في ممارسة المنافحة التي كان المتقدمون عليه من الكاتبين باللغة اليونانية قد ارتقوا بها اصلاً إلى مستوى رفيع من الكمال . وتفيدنا بعض الاعترافات المتضمنة في مؤلفاته حول الخطايا التي اقترفها في شبابه . فهويتهم نفسه بأنه قارف الزنى وتردد على أماكن الفسق . وما نعرفه عن مجونه اكثر ، على كل حال ، مما نعرفه عن اعتناقه للنصرانية . ولا بد أن هذا الاعتناق كان في عام ١٩٠ م، وربما في اثناء مقام له في روما . وتحمل تلميحاته على الاعتقاد بأنه انفعل أشد الانفعال يومئذ لبطولة المسيحيين وهم يساقون إلى الشهادة ، وبأن قدرتهم الهائلة على الإقناع قد أدخلت في ذهنه أنهم يجسدون الحقيقة التي لا تقاوم.

كان ترتوليانس متزوجاً ، بل وصلتنا منه رسالة إلى زوجته . لكننا نعلم ايضاً أنه كان كامناً ، وهذا أمر لا يحوم حوله شك ، لأن مقاطع كثيرة من مؤلفاته تشهد على ذلك . وكتاباته في الفقه الكنسي والمحاجّة والاخلاق تضيء بالحميا والذكاء معاً ، وتنم عن قوة في الشخصية ، وإن كانت بلاغته لا تخلو من ثقل أحياناً . وهذان الجانبان من طبيعته تشف عنهما كتاباته الأولى بوضوح : إلى الامم (نحو/ ٢٠٠ م) ، أو كذلك بوضوح : إلى الامم (نحو/ ٢٠٠ م) ، أو كذلك وحرارة اقتناعه وقوة ردوده اللاهبة تنتزع الإعجاب ، فإن ترتوليانس لا يعرض عن ركوب مركب التحيز الذي يولده الهوى ، فإذا بالسخرية والتهكم والضغينة تتقدم مباين جداً لموقف المنافحين الكاتبين باليونانية من مباين جداً لموقف المنافحين الكاتبين باليونانية من أمثال يوستنيانس وأثيناغوراس.

إن مزاج ترتوليانس يغلب ايضاً على النظر العقلى الخالص في مؤلفات من قبيل رسالة التعليمات ضد الأمم (نحبو ٢٠٠)، والرد على مرقيون(٠) (۲۰۰) ، وفي أصل النفس (نحو ۲۰۳) . الرد على هرموجانس (۲۰۲ ـ ۲۰۳) . واکثر ما تتجلی شخصيته بتمامها في رسائله في الأخلاق: فمن يقرأها يفهم كيف انضم ترتوليانس ، من شدة غلوه وإسرافه ، إلى شيعة مونتانوس . وهذا التشدد يتجلى أيضاً في نصوصه ذات النزعة الأخلاقية ؛ فهو لا يتردد ، في تصانيفه : ضد المسارح (١٩٧ ـ ٢٠٢)، وفي التوبة (٢٠٣ ـ ٢٠٤) وفي الأخلاق (٢٠٠ ـ ٢٠٦) ، في إبداء آراء تتناقض تناقضاً فاضحاً مع مذهب الكنيسة . فهو يدين إدانة قاطعة ، مثلاً ، في كتابه الحض على العقة (٢٠٧) ؛ الزواج الثاني ، ويعتبره ضرباً من الزنى . كذلك فإنه يستبعد ، في كتابه تاج الجندي (٢١١ ـ ٢١٢ ) ، النصراني من الخدمة العسكرية . وأخيراً ، لا يعترف للنصراني ، في رسالته التي تحمل عنوان في الهرب من الاضطهاد (٢١٢)، بالحق في الهرب من الاضطهاد ، متقيداً في ذلك بالمذهب المونتانونسي ، مع أنه كان ذهب من قبل إلى العكس من ذلك باسم الانجيل والكنيسة . وضياع كتابه في الوجد لا يتيح لنا أن نقرر على وجه الدقة ما الظروف وما الأسباب التي حملت ترتوليانس على الانضواء تحت لواء المونتانوسية . بيد أنه يسعنا

التوكيد أن ما أغراه في المقام الأول هو التشدد الأخلاقي للشيعة الفريجية . وهذا التشدد الذي البعده نحو عام ٢١٣ عن الكنيسة ، اقتاده فيما بعد إلى أن يؤسس ، داخل البدعة بالذات ، هرطقة جديدة تحمل اسمه ، الترتوليانية ، لم يرتد عنها آخر اتباعها إلا على يد القديس أوغوسطينوس . ومن المستحيل أن نفترض أن ترتوليانس ، على نحو ما المع بعضهم ، قد عاد إلى حضن الكنيسة . وقد مات ، حسب ما يروي عاد إلى حضن الكنيسة . وقد مات ، حسب ما يروي القديس ييرونيموس ، في عام ٢٣٠ ، وبقي حتى النهاية ، وبعد أن طعن في السن ، « مثالًا لا ينتسى في العصر القديم المسيحي على تلك السقطات المؤلمة التي يتعرض لها بوجه خاص صفوة الانكياء » .

لنذكر أيضاً في عداد مؤلفاته الأخرى: الرد على اليهود (١٩٧)، في الصبر (٢٠٠ ـ ٢٠٠) ـ في النفس<sup>(٩)</sup> (٢٠٨ ـ ٢٠١)، رسالة إلى سقابولا (٢١٢)، الرد على براكسياس (٢١٧ ـ ٢٢٢)، في الزواج الأحادي (٢١٧). [غييسبي لاتزاتي]

□ « كان القديس كبريانوس من اكثر المعجبين به
 حماسة ؛ وكان يتخذ من كتبه قوته شبه اليومي » .

#### [القديس ييرونيموس]

 □ « ترتولیانس ، ذلك الافریقی المندفع الذي كان لديه من الأفكار اكثر مما لديه من الألفاظ ، . [ديدرو] □ « جاء ترتوليانس إلى المسيحية في الثلاثين من العمر ، بعد أن خيبت آماله المذاهب الوثنية؛ ومن ثم فقد قدر أنه بلغ أخيراً إلى الحكمة ، وبات لزاماً عليه بالتالى ، بعد أن امتحن الفلاسفة ، أن يدينهم جميعاً لأنهم لم يفلحوا في رأيه أن يصلوا إلى أن يعرفوا ولو نزراً يسيراً مما يعرفه ابسط مسيحي . وهكذا عارض اثينا بأورشليم ، والاكاديمية بالكنيسة . ولئن رفض مبدأ الغنوصية بالذات : تركيز الجهد على دمج الفلسفة والنصرانية معاً ، فلأن الغنوصية تدل بوضوح على أن الهراطقة يولدون من الفلاسفة : ففالانتينوس ولد من الافلاطونيين ، ومرقبون من الرواقيين ، والأبيقوريون ينفون خلود النفس ، والشيع جميعاً تنفى البعث ، وزينون يؤله المادة ، وهراقليطس يؤله النار ، وأرسطو اخترع قواعد الجدل ، أي أدوات الهرطقة بالذات ، وهذا مع أن قاعدة الايمان تستكفى بنفسها : فالعلم الحقيقي والتام هو أن يجهل المرء كل ما بنقض

الايمان، ولا مجال لحل وسط مع الفلسفة». [جان جوليفيه]

## ترینی ، غویدو

#### Terreni, Guido

فيلسوف ولاهوتي قتلوني كتب باللاتينية ، توفي سنة المدعد الهب كرملي وضع شروحاً على ارسطو (السماع الطبيعي(\*)، في النفس(\*)، ما بعد الطبيعة(\*)، الاخلاق(\*)، السياسة(\*)) وعلى كتاب الاحكام(\*) لبطرس اللومباردي، وله مسائل مختلف عليها . انكر ، بالاستناد إلى نص ليوحنا الدمشقي (في الايمان القويم(\*))،كل وجود واقعي على الطبيعة المشتركة : فلكل من سقراط وافلاطون ، لا فروقهما الفردية فحسب ، بل كذلك انسانيتهما الخاصة ؛ وعندما نحكم بأن سقراط انسان ، أو سقراط حيوان ، أو سقراط جوهر ، فهذا معناه فقط أن سقراط .

تركة ، افضل الدين محمد صدر الأصفهاني

## Torkeh, Afzaloddîn Muhammad Sadr Ispahânî

فيلسوف ومترجم من أسرة شيعية أصلها من تركستان واستقرت في اصفهان . ابن عم الفيلسوف صائن الدين علي تركة الأصفهاني . اعدم بأمر من شاه رخ ، ابن تيمورلنك سنة ١٥٠ هـ / ١٤٤٧ م . نقل إلى الفارسية كتاب الملل والنحل للشهرستاني ، ووضع له تذييلاً شخصياً لم يرق لشاه رخ ، فأمر بقتله .

## تركة ، صائن الدين على اصفهاني

## Torkeh, Sâ'Inoddîn 'Alî Ispahânî

فيلسوف من اسرة شيعية اصلها من تركستان واستقرت في اصفهان . حفيد الفيلسوف صدر الدين ابي حميد محمد تركة الاصفهاني . توفي ما بين

٨٣٠ هـ / ١٤٢٦ م ، و ٨٣٦ هـ / ١٤٢٦ م . له مؤلفات كثيرة بالعربية والفارسية ، يبلغ تعدادها زهاء الأربعين مؤلَّفاً ، أكثرها في علم الوجود وما بعد الطبيعة . ومنها شرح على فصوصالحكم (\*)لابن عربي ، وعلى قصيدة لابن الفارض ، وعلى قواعد التوحيد لجده بعنوان تمهيد القواعد في الوجود المطلق .

تركة ، صدر الدين أبو حميد محمد الأصفهاني

## Torkeh, Sadroddîn Abû Hamîd Muhammad Ispahânî

فيلسوف من القرن السابع / الثامن الهجري من اسرة شيعية أصلها من تركستان واستقرت في أصفهان . يذكر حيدر أملي أنه تحول عن العلم والفلسفة إلى الصوفية وعلمها . له في الوجود المطلق . قواعد التوحيد .

## الترمذي ، بهاء الدين سيد حسين

## Tirmidhî, Bâha'oddîn Sayyed Hossayn

متصوف ومعلم جلال الدين الرومي . كان في قيصرية لما اجتاحها المغول ( ١٣٤٢ م ) . كان دوره كبيراً في تطور المولوية

الترمذي الحكيم ، ابو عبد الله محمد بن علي

#### Tirmidhî Al- Hâkîm, Abû Abdillah Muhammad ibn Alî Al-

فیلسوف ومتصوف وفقیه ولد فی ترمد علی نهر جیحون بخراسان، توفی نحو ۲۸۵هـ / ۸۹۸م. ولا یعرف من احداث حیاته سوی قصة نفیه من ترمد علی

اثر اتهامه بالزندقة . وبالمقابل ، ترك لنا الترمذي بعض معلومات ثمينة عن سيرة حياته الداخلية وتطوره الروحي . من كتبه ختم الأولياء و الرياضة والب النفس. والفرق بين الصدر والقلب والفؤاد واللب. ويدور قطب مذهبه الروحي حول معنى والله ، . وقد ميز بين الولاية العامة والولاية الخاصة . فمعنى الأولى يشمل جملة المسلمين ، اما الثانية فوقف على نخبة روحية ، وهي بهذا المعنى في الثانية فوقف على نخبة روحية ، وهي بهذا المعنى في الما لملامة ، واخذ عليهم « دوام انشغالهم بمعرفة المل الملامة ، واخذ عليهم « دوام انشغالهم بمعرفة من الوقت للاشتغال بمعرفة الله » . وبالإجمال ، يعد الترمذي من أعلام التصوف المؤسسين، ولن يضاهيه سوى الحلاج عاجلاً، وابن عربي اَجلاً.

## تروبتسكوي ، سيرجى نيقولائيفتش

#### Troubetzkoï, Serge Nicolaïvitch Trubetskoï, Sergei Nikolayevich

فيلسوف روسي ( ١٩٦٧ ـ ١٩٠٥). تخرج من جامعة موسكو، ودرَّس فيها، وتراس من ١٩٠٠ إلى ١٩٠٥ مجلة مشكلات الفلسفة وعلم النفس. وفي عام ١٩٠٥ عيِّن عميداً لجامعة موسكو. وقد تشكلت رؤية ترويتسكوي المثالية والدينية للعالم تحت تأثير الفلسفة الكلاسيكية الألمانية ومذاهب سولوفييف. وقد حدد هو نفسه مذهبه بأنه « مثالية متعينة » على اعتبار أن المطلق لا يمكن فهمه إلا من حيث أنه « وجود متعين » . وترتبط مثالية ترويتسكوي المتعينة ارتباطأ وثيقاً بمعرفة الله بوصفه « حباً لامتناهياً » . ومن ثم وثينا الايمان أيضاً مصدر للمعرفة إلى جانب التجريب والنظر العقلي . من مؤلفاته: طبيعة الوعي الإنساني والنظر العقلي . من مؤلفاته: طبيعة الوعي الإنساني ( ١٨٩٠) ، مبادىء المثالية ( ١٨٩٠) ، نظرية اللوغوس وتاريخها ( ١٩٠٠) .

## ترولتش ، إرنست

#### Troeltsch, Ernst

فيلسوف الماني (١٨٦٥ ـ ١٩٢٢). تأويله

للمسيحية (إطلاقية المسيحية وتاريخ الدين، العرب المرب التي تحاول تفسير وحدة الصيرورة عبر كل ثقافة وقيمها (التاريخانية ومشكلاتها (١٩٢٢) يربطانه بمدرسة بادن الكانطية المحدثة وبتاريخانية ديلتي .

## تزيرتلى ، سافيلى

#### Tzereteli, Saveli

منطيــق مــاركسـي مــن جـورجيـا (١٩٠٧ ـ ١٩٦٧) . دكتور في العلوم الفلسفية، مدير معهد الفلسفة التابع لاكاديمية العلوم الجيـورجية . من مؤلفاته بالجيورجية : المنطق الجدلي (٨٠٠ صفحة ، ١٩٦٥ ) .

## التُستري ، سبهل

#### Tustarî, Sahi Ai-

متكلم ومتصوف ، ولد في تستر بالأهواز ومات منفياً في البصرة سنة ٢٨٣ هـ ك ٢٩٦ م . كان معلم أبي عبد الله بن منصور الحلاج . قال إن لكل آية في القرآن اربعة معان : الظاهر والباطن والحد والمطلع . له تفسير القرآن العظيم . و مجموعة أجوبة . نقل تعاليمه أبو عبد الله محمد بن سالم ، فنشا عنها مذهب السالمية الذين يقولون إن في الله مشيئة غير مخلوقة وإرادة تعمل في الخلائق عملاً منزهاً عن الخطأ وضعه السهروردي،مع نصير الدين الطوسي،في عداد الحكماء المتألهين . لكنه حرص هو شخصياً على عدم الخرج عن المركب السني ، إذ أكد أن مقام الوجد إذا خرج بشطحاته عن حدود الله وسنة رسوله كان باطلاً خرج بشطحاته عن حدود الله وسنة رسوله كان باطلاً كل البطلان . ونظراته في التصوف تدور على قطبين:المحبة والتوكل وقد روى شطحاته الطوسي في كتاب اللمع .

## تشادائيف ، بيوتر إياكوفلفتش

#### Tchaadaev, Piotr iakoviévitch Chaadaev, Petr Yakovievich

فیلسوف روسی . ولد وتوفی فی موسکو : ۲۷ آیار

المبينة كبار النبلاء ، ودرس في جامعة موسكو (١٨٠٨ عليقة كبار النبلاء ، ودرس في جامعة موسكو (١٨٠٨ عمركة كبار النبلاء ، ودرس في جامعة موسكو (١٨٠٨ عمركة موسكر ضد نابليون وفي عدد من الحملات العسكرية في اوروبا . في عام ١٨٢٠ ، تقاعد من الجيش على حين غرة ، وانطلق في رحلة اوروبية طويلة دامت إلى عام ١٨٢٠ ؛ ولدى عودته إلى روسيا عاش ، لمدة اعوام خمسة ، في حال من العزلة التامة . وبين عامي ١٨٢٩ و ١٨٢١ كتب الرسائل الفلسفية (٩) عامي ١٨٢٩ و نشرت اولى هذه الرسائل في مجلة تلسكوب (العدد ١٥) عام ١٨٢٦ . وبسبب هذه الرسالة ، اعلن رسمياً عن أنه مصاب بمرض عقلي ، وفرضت عليه الإقامة الجبرية في داره ، وحظر عليه نشر اعماله ، بل الكتابة ايضاً .

أجرى تشادائيف نقداً شاملاً لروسيا عصره انطلاقاً من مثل عليا مسيحية (كان يحلم باتحاد الكنيستين الكاثوليكية والأورثوذكسية) ؛ فروسيا ، في نظره ، كانت لا تزال بلا تاريخ وبلا حضارة . والغرب بدوره لم يكن ، في رأيه ، سوى سديم من المصالح والمطامح الخاصة ؛ وإن كانت روسيا لا تزال قادرة على إنقاذ البشرية ، فإنما بفضل « بكارتها التاريخية والاجتماعية ، ؛ والشرط الذي لا غنى عنه لهذه النزعة الرسولية هو انفتاح روسيا على أوروبا ، ودراسة التجربة الغربية دراسة معمقة واتحاد الكنيستين .

مارس تشادائيف ، وهو أول فيلسوف قومي، تأثيراً عميقاً على الفكر الروسي في القرن التاسع عشر ؛ فصورته ماثلة في مسرحية غريبوئيدوف الهزلية شر الافراط في الذكاء(\*) ، وفي رائعة بوشكين يوجين أونيغين(\*) ، وفي قصائد لرمونتوف وروايتي دوستويفسكي الممسوسون(\*) و المراهق ، الخ . [أفيم إتكيند]

□ « إن فلسفته احتجاج على التاريخ الروسي ، على ماضي روسيا وحاضرها ... روسيا تلك التي بدا له تاريخها متجرداً من المعنى ومن الرباط ، متردداً بين الشرق والغرب ، بدون أن ينتمي إلى أي منهما » . [نيقولا برديائيف]

□ « كان خصماً للاقطاعية ، ويعتبر الكاثوليكية
 تقدمية بالمقارنة مع الأورثوذكسية بسبب إلغائها للرق .

وقد خلط بين المادية والتجربية ، واتهمها بأنها فلسفة سطحية وعمياء وضيقة ، . [برنار جو]

 □ • لقد حال الشكل الديني الذي اتخذته آراؤه بينه وبين مسايرة التقدم العام للحركة الديموقراطية الثورية الروسية . وكانت ايديولوجيته تميل نحو التشاؤمية التاريخية » . [يودين ـ روزنتال]

#### تشانغ تسى

## Tchang Tsai Chang Tsai

( الاسم الفخرى : تسوهو ؛ اللقب : هنغ كيو ، وهو اسم البلد الذي تحدر منه ) . فيلسوف صينى . ولذ في تا \_ ليانغ ( مقاطعة هو \_ نان ) سنة ١٠٢٠ م ، ومات سنة ١٠٧٦ . هو ثالث أشهر خمسة فلاسفة مهدوا السبيل امام واحد من أعظم فلاسفة الصبين وهو تشو هي ، والأربعة الآخرون هم تشيو توين \_ يي ، شاو يونغ ، والأخوان تشينغ مينغ - كاو وتشنيغ يي -تشوان . تیُّتم تشانغ تسی قبل آن یبدا دراسته ، واضطر إلى أن يتغلب على صعوبات الحياة ويشق طريقه إلى الفلسفة بمفرده . بعد أن اهتم بالمسائل العسكرية ، كرس نفسه لدراسة تشونغ يونغ أو كتاب الوسط الصحيح ؛ ومنه انتقل إلى المذاهب البوذية ؛ واخيراً ، وبناء على إلحاح الأخوين تشينغ اللذين كانت تجمعه وإياهما وشائج متينة ، عاد إلى الكلاسيكيين . بعد أن حصل على لقب دكتور ، شغل مناصب رسمية عدة ، لكنه اضطر ، وقد الم به المرض ، أن يختلي في الريف . واستدعاه الأمبراطور لاحقاً ، وعهد إليه بمهام جديدة : ولكنه سرعان ما برم بها وقدم استقالته من جديد . وكان العصر الذي يعيش فيه يجنح نحو تجديد اجتماعي وفكري . فقد راحت تغزو الصبين افكار جديدة آتية من كل صقع ، ابتداء من عهد سلالة هان ( ۲۰۸ ق . م - ۲۲۰ ب. م)، لتصل إلى أوجها في عهد سلالة تانغ ( ١١٨ - ٩٠٧ ) . وقد بقى تشانغ تسى ، مثله مثل الفلاسفة الأربعة من الجماعة التي كان ينتمي إليها ، وفياً للتقاليد ، لكنه ظل متأثراً بالبوذية . وفي الأثر الرئيسي الذي تركه ، تشبينغ مونع ، أي دليل التجار(\*) ، طرّر ، من وجهة نظر

مغايرة ، النظريات الكوسمولوجية التي تحتوي عليها ملحقات يي كينغ ، أي كتاب التحولات .

## تشانغ تشون ماي

#### Tchang Tchun- Mei Ch'Ang Ch'Un- Mei

ويعرف أيضاً بكارسون تشانغ Carsun Chang فيلسوف صيني (١٩٦٨ - ١٩٦٨). تأثر بفلسفة هانز دريش ، الذي كان علّم في الصين، وعارض تحت تأثير مذهبه الحيوي ، التيار العلموي الذي يرد الحياة إلى قوانين آلية . وقد ذاد هو واتباعه عن الحرية والغائية وشخصية الانسان ، ونشروا أيضاً في الصين النظرية البرغسونية بالنظر إلى ما لها من وشائج بالحدسية البوذية والطاوية والكونفوشية المحدثة . وقد نشر بالانكليزية عام ١٩٥٧ تطور الفكر الكونفوشي

## تشانغ تونغ سوين

# Tchang Tong- Souen Ch'ang Tong- Suen

فيلسوف صيني (١٨٨٦ - ؟). زعيم المثالية الصينية المحدثة التي تنسب نفسها إلى كانط. خلافاً لمعظم الفلاسفة الصينيين المعاصرين الذين شغلتهم في المقام الأول المسائل الأخلاقية ، وضع تشانغ ، ابتداء من عام ١٩٣٤ ، و نظرية تعددية في المعرفة ». وقد قبل بفكر كانط بصفة عامة ، لكنه رفض المقابلة الكانطية بين الواحد والمتعدد ، بين الشكل والمادة . وفي نظره أنه لا وجود في المعرفة لا لأنا متعال ولا لمادة عادمة الشكل . كذلك فإن الإحساسات ليست بفيزيقية أو ذهنية : فليس لها من ماهية واقعية . وبدلاً من د مقولات » كانط ، قال فقط بـ « مسلمات » من إنتاج الثقافة والمجتمع . وذهب إلى أن المعرفة تنطوي على أربعة « عوالم » : عالم البنى التحتية ، أي عالم الطبيعة التشكيلي ، وعالم الحواس الوهمي ،وعالم الإنشاءات العقلية ، وعالم التأويلات . وهذا العالم

الأخير يحتوي العلم والفلسفة والاستطيقا والأخلاق والدين . وهذه العوالم الأربعة غير منفصلة ، بل هي تتلاقى لتؤلف العوامل المتعددة للمعرفة .

إن هذه النظرية التعددية في المعرفة التي يطلق عليها تشانغ اسم و البنيوية الكلية ، هي تركيب اصيل لعدة تيارات من الفلسفة الغربية . على أن ما يلفت النظر هو أن هذا المثالي ، الضاري في عداوت للماركسية ، صار هو نفسه ماركسياً بعد الصرب العالمية الثانية . ولا شك أن مما هيأه لهذا التحول هو أن نظريته في المفاهيم والتصورات باعتبارها منتجات مجتمعية جعلته يقبل بتأويل تاريخي \_ مادي للمعرفة .

## تشرينهاوس، اهرنفريد

#### Tschirnhaus, Ehrenfried

فيلسوف هولندي (١٦٥١ - ١٧٠٨). تأثر بديكارت، وتعرّف إلى سبينوزا ووقع تحت عميق تأثيره كما صادف لايبنتز وهويغنس ومالبرانش. كرَّس دراساته الأولى للرياضيات والفلسفة، ثم انحصر تفكيره بالمشكلات التقنية وأنجز في مختبره كشوفا هامة في مجال صقل الزجاج والمرايا. كان عقلاني المنزع، ولكنه أعطى التجربة حقها، متميزاً بذلك عن العقلانيين الخلص. من مؤلفاته: طب الروح أو محاولة في منطق أصيل تعالج فيه الطريقة لاكتشاف حقائق مجهولة (١٦٩٥).

## تشوانغ تشيو

## Tchouang Tcheou Chuang Tze

(تشوانغ كنيته ، وتشيو اسمه ، ويلقب عادة بتشوانغ تسو ، أو المعلم تشوانغ ) . فيلسوف صيني ، أصله من مونغ في الإقليم الذي يعرف حالياً باسم كي \_ فونغ جنوب غربي شان \_ تونغ . عاش في النصف الثاني من القرن الرابع ق. م ، وربما في مفتتع القرن الثالث . ونعلم أنه اعتزل في سونغ ، على مقربة من جبل نان \_ هوا الذي أعطى نتاجه اسمه . وهناك في ارجع الظن مات . وعلى هذا ، كان معاصراً لمونغ كو

( منشيوس ) . وموقعه بالإضافة إلى لاو تسو في الطاوية يشابه الموقع الذي يشغله منشيوس بالإضافة إلى كونفوشيوس في الكونفوشية . وتأثيره في الطاوية يذكر أيضاً بتأثير بولس الرسول في مصائر الكنيسة . كان بلا مراء المع كتاب حقبة تشيو . وقد جعل من نفسه ترجمان المذاهب الطبيعية ، فشن الذع الهجمات على كونفوشيوس وعلى المدرسة التي أسسها ، بأسلوب جمع بين حيوية السخرية وجمال التعبير . وقد عادت عليه مثل هذه الصفات بإعجاب جميع المتأدبين الصينيين ، بمن فيهم أولئك الذين ما كانوا يحبذون أفكاره . وكان غنياً ومستقلاً ، ولم يتصل قط بالمفكرين المعاصرين ، من امثال منشيوس ، ولا يذكر اي من الاثنين اسم الآخر في مؤلفاته . وقد عرض عليه مرة ملك تشيير أن يدخل في خدمته، لكن تشوانغ تشيير طفق يضحك وأخبر الرسول الملكى أنه يؤثر أن يبقى خِنُوصِاً قذراً ، سعيداً في حماته ، على ان يصبير عجلًا مسمَّناً برسم الذبيحة . وكما حدث بالنسبة إلى لاو تسو ، زعم بعض المتأدبين ، ممن لا يعتد برايهم ، أن المقالة الأولى من المقالات السبع التي كتبها الفيلسوف الكبير \_ انظر تشوانغ تسو او كتاب المعلم تشوانغ(\*) \_ هي وحدها الأصبيلة ، بينما المقالات الست الباقية منحولة عليه . [لين يوتانغ]

## تشورش ، الونزو

#### Church, Alonzo

منطيق وفيلسوف أميركي ، ولد سنة ١٩٠٣ . له دراسات في المنطق الرياضي وفي التحليل المنطقي . وقد ساهم أيضاً في تطوير علم الدلالة ، ونحا فيه منحى واقعياً محدثاً أو ، افلاطونياً ، انتقده عليه غودمان وكواين . من مؤلفاته : مسالة غير محلولة في نظرية العدد الأولى (١٩٣٧) ، و مدخل إلى المنطق الرياضي (١٩٥٦) .

## تشو ـ هي او تشو تسو

#### Tchou- Hi Ou Tchou Tseu Chu- Hsi Or Chu Tzu

( التسمية الفخرية : يوان هوي ، تشونغ هوي ؛

تشينغ مينغ ـ طاو

القابه : يون كو لاو جن ، هو ونغ ، تساو تشو ، بينغ سو ، توین ونغ ) . ولد فی یو \_ کی ( فوکیین ) سنة ١١٣٠ م ، ومات سنة ١٢٠٠ . واحد من أعظم الفلاسفة الصينيين ، وترتيبه يأتى مباشرة بعد كبار معلمي العهد ما قبل المسيحي . عاش في الحقبة التي كانت تسود فيها سلالة سونغ الجنوبية (١١٢٧ ـ ١٢٧٩ )، وولد بعد عشرين سنة من وفاة آخر الفلاسفة الرائدين له ، تشينغ يي ـ تشوان . وكانت ، التغيرات السياسية التي طرات في إبان تلك السنوات العشرين عينها هائلة . فعلى الصعيد الثقافي مهدت المدارس الفلسفية الشمالية للشقيقين تشينغ الميدان امام نظريات تشو تسو ، الذي تولى تحديد الكونفوشية المحدثة العقلانية التى انتزعت لواء الغلبة بعد موته وبقيت على قيد الحياة حتى عام ١٩٠٥ . وقد تبع تشو تسو تعاليم « مدرسة القاعدة » أو دلي سبو ، التي كانت تروج لمذهب تشينغ بي في الواحدية الواقعية . وصار صديقاً للوكيو ـ يوان ( ١١٣٩ ـ ١١٩٣ ) الذي افترق عنه فيما بعد وطور « مدرسة الروح » أو « سن سيوء التي ارسى اسسها تشينغ هاو والتي كانت تقول بالواحدية الحدسية وتقدم الإشراق والحدس على ما

كان تشو تسو ابناً لمستخدم، ودلل على ذكاء مبكر ، وحصل على لقب دكتور وهو في التاسعة عشرة من العمر. وبعد أن فاز بمنصب رسمي ـ عمل أيضاً والياً لاقليم كيانغ سمى - درس البوذية والطاوية ، ويقال إنه صار لأجل من الزمن راهباً بوذياً ، لكنه ما لبث أن تحول ، بإرشاد من الفيلسوف لي تونغ ( ١٠٩٣ ـ ١١٦٣ ) ، إلى نصير متحمس للكونفوشية وعمل على وضع نظريات المعلم موضع التطبيق العملى . وكان من عادته أن يكثر من خلواته في د مغارة الظبي الأبيض ۽ أو « بي لو تونغ » بمحاذاة جبال كولينغ ، وقد صارت هذه المغارة فيما بعد مقرأ لحلقة من الطلبة . بيد أن مذاهبه لم تلق قبولًا ، بل كان عليه أن يواجه تهجمات وأن يرد عليها . ومات في عام ١٢٠٠ مثبط العزيمة . لكن بعد واحد وعشرين عاماً قبلت مسلته في معبد كونفوشيوس ، وطُوِّب باسم ون لي : « العقل الأدبي » . لم يكن مجدداً فحسب ، بل كان ايضاً رجلاً استطاع أن يوفق في مذهب واحد نظريات السابقين ، وأن يدخل عليها مساهمته الشخصية بفكره

الكلاسيكي ومحاجِّته البارعة وثقافته الواسعة. وإنتاجه الأدبي عظيم - انظر تشيو تسو كييوان شو اي المجموعة الكاملة للمعلم تشيو(\*) . وقد أصاب أيضاً شهرة بمراجعته لتاريخ سو - ما كوانغ المعنون : تسو تشى تونغ كيين اي المرآة التاريخية لإدارة الحكنومة ، وبشنروجه على سسنو شنو (اي الخلاصة الكبرى للكتب الأربعة (٩) ) ، تلك الشروح التى صارت إلزامية في عهد سلالة يوان ( الأمبراطور جن تسونغ في عام ١١١٣ ) ، والتي اعيد التوكيد على اهميتها في عهد سلالة مينغ ( ١٣٦٨ ـ ١٦٤٣ ) وسلالة تسينغ ( ١٦٤٤ \_ ١٩١٢ ) إلى أن الغيت امتحانات الدولة في عام ١٩٠٥ . وفي عهد سلالة تسينغ عارضت مدرسة سلالة هان مدرسة سلالة سونغ كما أرسى أسسها تشو تسو . وكانت مساجلة تاريخية واسعة النطاق ، لكن الظروف انتصرت مرة اخرى لرأى تشو تسو ، وهذا إلى أن أدخلت الفلسفة الغربية إلى الصبين .

## تشينغ مينغ ـ طاو

## Tcheng Ming- Tao Che'ng Ming- T'ao

ولد في لو \_ يانغ ( اقليم هونان ) سنة ١٠٨٧ ، ومات سنة ١٠٨٥ . كان بكر ابنين مشهورين لتشينغ سيانغ . وكان مبكراً في ذكائه ، فحصل على لقب دكتور عام وكان مبكراً في القصياً في هو ، في إقليم شنسي ، وطار صيته في الآفاق في أمد قصير من الزمن ، وبخاصة بعد أن هدم في معبد بوذي تمثالاً من الحجر زعم الناس انهم راوا أشعة مضيئة تخرج منه . وكانت هذه الظاهرة الخارقة للمألوف قد استقطبت اعداداً غفيرة من الرجال كان تشينغ مينغ \_ طاو خصماً مبيناً للمصلح الشهير وانغ آنشي ، فآثر أن يبتعد عن مركز الحكومة وقبل منصباً في الاقاليم . وقد عين في شنسي ثم في هونان ؛ وبعدئذ اعتزل في لو \_ يانغ ، وعمل حصراً في هونان ؛ وبعدئذ اعتزل في لو \_ يانغ ، وعمل حصراً في مقويش تونغ سن شو وفي تحرير مصنفه الخاص في

(الاسم المستعار لتشينغ هاو) . فيلسوف صيني .

الفلسفة : أول تشيينغ كييوان شو ، أي الأثار الكاملة للأخوين تشييغ (°) .

كان أشهر تلامذته الناقد والفيلسوف تشو ـ هي . وبعد وفاته رقي إلى رتبة مقام النبلاء ، وفي عام ١٣٤١ قُبل في معبد كونفوشيوس ، وهو تكريم لا يحظى بمثله إلاً ندرة من المصطفين .

## تشينغ يى ـ تشوان

## Tcheng Yi- Tchouan Che'ng Yi- Cho'an

( الاسم المستعار لتشينغ يي ) . فيلسوف صيني . ولد في لو \_ يانغ ( هونان ) عام ١٠٣٣ ، ومات في عام ۱۱۰۷ . كان أصغر ابنى تشينغ سيانغ وصار اشهرهما . ويؤلف هذا الابنان مع تشانغ تسى وتسيو توين \_ يي وشاو يونغ مجموعة الفلاسفة الخمسة الذين مهدوا لظهور فلسفة تشو ـ هي الكونفوشية المحدثة . أتم تشينغ يي ـ تشوان دراسته في الرابعة والعشرين من العمر وفاز بلقب دكتور ، ورفض المنصب الذي عرضته عليه الحكومة ، وعاش معتزلًا في منزله حيث وقف نفسه بكليتها على شرح يى كيفغ او كتاب التحولات (٥) . ويفضل حماية سسو \_ ما كوانغ ، صار وصعياً على الأمبراطور الفتى تشى .. تسونغ (١٠٨٥ ... ١١٠٠) . وتكاثر في البلاط عدد أعداء تشينغ بي ـ تشوان ، ومنهم الشاعر سو تونغ ـ بو ، فأقصى في عام ١٠٩٧ إلى اقليم سسو ـ تشوان النائي . وبعد بضع سنوات استدعى مرة ثانية إلى العاصمة ، وصار من جديداً عضواً في الأكاديمية الأمبراطورية . سئم تقلبات السياسة ، فاعتزل نهائياً عام ١١٠٣ ، ووزع وقته بين الدرس وتحرير مؤلفاته . انظر : الأثار الكامنة للأخوين تشينغ(\*) .

## تشيو توين ـ يي

#### Tcheou Touen- Yl Chu Tu'en- Yi

( التسمية الفخرية : ماو شو ؛ اللقب : ليان كيو ،

أي السيل الخفي ) . فيلسوف صيني . ولد في ليان - كي ( هونان ) في عام ١٠١٧ م ، ومات في عام ١٠٧٠ . كان معاصر تشانغ تسي وشاو يونغ ، ومعلم الشقيقين تشينغ مينغ - طاو وتشينغ يي - تشوان . عاش في الحقبة التي سادت فيها سلالة سونغ الشمالية ( ٢٠٩ - ١١٢٧ ) ؛ ويلوح أنه كان ، من وجهة النظر العقلية ، رجلًا فذاً : فقد ركّب بين فكر كونفوشيوس وفكر لاو تسو والبوذية - انظر المجموعة الكاملة للمعلم تشيو (\*) - وقرن هذا التركيب بالأفكار الواردة من شبه الجزيرة العربية والهند عن نشاة الكون ، تلك الأفكار التي ذاعت في الصين في عهد سلالة تانغ ( ١٦٠٨ - ٢٠٠ ) .

حصل وهو فتى يافع على منصب في الجيش في نان \_ آن (كيانغ ـ سى ) حيث تعرف إلى والـد الشقيقين تشينغ . وحصل بعد ذلك على وظيفة في القضاء في اقليم كوانغ \_ تونغ ، وأوفى بكل اندفاع بمهام وظيفته ، فتردت صحته . كان شاعراً يطفح حساسية ، وكانت الأزهار مصدر إلهامه الأثير . وبصفته فيلسوفاً ، مزج في مذهبه عن « الـذروة العليا » ، أو تى كى ، بين مذهب كونفوشيوس ومذهب تشانغ تسى ، مؤلف **دليل التجار<sup>(\*)</sup>. وقد كتب بغزارة** ، لكن لم يصلنا من آثاره إلّا كتابان : الرسم البياني للذروة العليا ( تي كي تو شو ) ، و التصنيف العام ( تونغ شو ) ـ انظر تشيو تسو كييوان شو ار المجموعة الكاملة للمعلم تشيو (\*) \_ وهذان المؤلِّفان الأخيران ، وكذلك المؤلفات التي وضعها معاصرو تشيو من أنصار مذهبه ، أتاحت لتشو ـ هي أن ينجز على أكمل وجه وضع مذهب الكونفوشية المحدثة ( القرن الثاني عشر ) . وقد طُوب تشيو توين ـ يي بعد وفاته باسم يوان تسونغ أو « النبع الأول » .

## التفتازاني ، سعد الدين

## Taftâzânî, Sa'doddîn Al-

تلميذ الإيجي وشارحه . ولد في تفتازان بخراسان سنة ٧٢٢ هجرية / ١٣٢٢ ميلادية ، ومات في سمرقند سنة ٧٩٢ هجرية / ١٣٩٠ ميلادية . كان حجة في المنطق والكلام وما وراء الطبيعة والفقه والبلاغة .

شرح الرسالة الشمسية للخطيب القزويني ، و كتاب المواقف للإيجي . كان سنياً اشعرياً ، ولكن كانت له مناقشات في مسائل حرية الاختيار والجبر كان اقرب فيها إلى الماتريدي منه إلى الاشعري .

## تليش، بول

#### Tillich, Paul

لاهوتي ألماني (۱۸۸٦ ـ ۱۹۲۰). جعلته قراءة الأنبياء التوراتيين ونيتشه وماركس يعي أن اللغة الدينية لم تعد صالحة لاستيعاب مشكلات العالم الحديث. كان من أوائل من نقدوا الاشتراكية ـ القومية النازية، فاضطر إلى الهجرة إلى الولايات المتحدة مع كثيرين غيره من ممثلي مدرسة فرانكفورت. ذهب، في فلسفته حول الدين، إلى أن أكبر خطر يتهدد هذا الأخير هو النزوع إلى تحويل مأثوره إلى مطلق. وبدون أن ينكر الفروق بين الاديان قال بإمكانية قيام دين كوني عن طريق تعميق من الداخل. من مؤلفاته: فلسفة الدين (۱۹۲۰)، تأويل التاريخ (۱۹۲۳)، فلسفة الدين (۱۹۲۸)، الوجود الجديد (۱۹۶۰).

## تمبلر ، كليمنس

## **Timpler, Clemens**

فيلسوف الماني بروتستانتي كتب باللاتينية (١٥٦٧ - ١٩٦٤) . خُلف اوتو كاسمان في جامعة شتاينفورت . أكد أن موضوع الميتافيزيقا ليس فقط الوجود من حيث هو وجود ، بل المعقول كله ، وبالتالي لا الشيء فحسب ، بل كذلك تتمته أي العدم . وقد اصطدم بمعارضات حادة من جانب اللوثريين . من مؤلفاته : منهج المذهب الميتافيزيقي .

#### تندال ، ماتيو

#### Tindal, Matthew

فيلسوف ولاهوتي إنكليزي ( ١٦٥٦ ـ ١٧٣٢ ) .

دافع عن مذهب التأليه الطبيعي المقلاني. مؤلفه الرئيسي المسيحية القديمة قدم الخليقة أو الإنجيل كتجديد للديانة الطبيعية (١٧٣٠).

## تُنْكَبُني ، حسين

#### Tonkaboni, Hossayn

فيلسوف إشراقي من تلاميذ ملا صدرا الشيرازي . توفي سنة ١١٠٤ هـ / ١٦٩٢ م بين مكة والمدينة في اثناء حجة له . كان ترجماناً أميناً لفكر ملا صدرا . له عدة رسائل في مجيء العالم ووحدة الوجود المتعالية ، وحواش على الشفاء لابن سينا ، وعلى تجريد العقائد (\*) للطوسي .

> التوحيدي ، ابو حيان علي بن محمد

#### Tawhîdî, Abû Hayyân 'Alî Ibn Muhammad Al-

حكيم وفيلسوف صوفي واديب كتب في علوم شتى . ولد في شيراز أو نيسابور ومات سنة ٢٩٩ هـ / م. صرف الجزء الأكبر من حياته في بغداد شبه مضطهد ، ثم انتقل إلى الري ، وعمل عند ابن العميد والصاحب ابن عباد فلم يحمدهما . اخذ عن ابي سليمان السجستاني ، تلميذ يحيى بن عدي ، وعن ابي حسن العامري . لكن أصالته تبرز في الأدب أكثر منها في الفلسفة . من مؤلفاته : المقابسات ، الحج منها في الفلسفة . من مؤلفاته : المقابسات ، الحج الشرعي ، الإشارات الإلهية ، الإمتناع والمؤانسة ، البصائر والذخائر ، الصداقة والصديق ، مثالب الوزيرين .

تولاند، جون

#### Toland, John

فيلسوف إرلندي ( ١٦٧٠ ـ ١٧٢٢ ) . اعتنق

الكالفنية ، وترك وطنه بعد الفضيحة التي اثارها كتابه المسيحية بلا سر . وله أيضاً السوسينية (١٧٠٥) و رسائل فلسفية صدرت عام ١٧٦٨ .

## التولاوي ، بطرس

#### Tûlâwi, Butros

فيلسوف عربي من قرية تولا من أعمال البترون في لبنان . ولد سنة ١٦٥٥ ( أو ١٦٥٧ ) ، وتوفى سنة ٥ ١٧٤ . أرسل إلى مدرسة الموارنة بروما في الحادية عشرة من عمره لاقتباس العلوم . فدرَس السريانية والعبرانية واليونانية واللاتينية والايطالية ، بالإضافة إلى علوم اللسان والبيان. وعاد إلى لبنان بعد أربعة عشر عاماً (١٦٨٢) محرزاً شهادة الملفنة في اللاهوت. والفلسفة . وفي العام نفسه سيم كاهناً ، وارسل بعد ثلاثة أعوام إلى حلب واعظاً ومدرَّساً ، فتتلمذ عليه عدد من مشاهير الرجال امثال جرمانوس فرحات وعبد الله زاخر. وبلغ هناك من شهرته أنه لقب بـ « الفيلسوف الكامل . . وبالفعل ، الف في المنطق واللاهوت النظري والفلسفة الأدبية والطبيعيات . واكثر مصنفاته لا يزال مخطوطاً ومتفرقاً في مكتبات الأديرة ، ومنها : كتاب علم ما بعد الطبيعة ، كتاب الفلسفة الأدبية ، كتاب الإلهيات في ثماني مقالات ، كتاب المنطق ( ويعرف ايضاً باسم الايساغوجي والمنطق الكبير) ، كتاب الطبيعيات (في ثلاثة مجلدات) ، كتاب اللاهوت ( في خمسة مجلدات ) .

## توما الأكويني ، القديس

## Thomas D'Aquin, Saint Thomas Aquinas, Saint Tommaso D'Aquino, San

فيلسوف ولاهوتي من أصبل إيطالي ، كتب باللاتينية . ولد بين نهاية عام ١٢٢٥ وبداية عام ١٢٢٥ في قصر روكازيكا على مقربة من آكوينو ( ايطاليا المجنوبية ) ، ومات في فوسانوفا ، على مقربة من تراشينا ، في ٧ آذار ١٢٧٤ . لقب بد المعلم الجامع ، الكنيسة ، وكذلك بد « المعلم الملائكي » .

والأحداث التي تتألف منها سيرة حياته لا تعدو أز تكون بعض تنقلات في مسار حياة دينية دومينيكانية شغلها بتمامها التدريس الجامعي للاهوت . نذره والداه لاندولفو الأكويني وثيودورا، اللومباردية الأصل، للخدمة في دير مونتي - كاسينو (١٢٣٠) ، ثم درس في مدارس نابولي (١٢٣٩) . وعلى الرغم من معارضة ذويه الشديدة انتسب توما في عام ١٢٤٤ إلى رهبانية الإخوة الوعاظ التي كان أسسها حديثاً القديس دومینیکو (۱۲۱٦) . وفی عام ۱۲٤٥ ارسله رؤساؤه إلى باريس ، إلى دير القديس يعقوب ، أكبر مركز عقلي للرهبانية يومذاك ، حيث درس على معلم شهير ، هو القديس البرتوس الأكبر . وفي عام ١٢٤٨ ذهب إلى كولونيا مع معلمه الذي كلفته رهبانيته بتأسيس مركز جديد للدراسة ؛ ومكث فيها إلى نهاية تأهيله المدرسي عام ١٢٥٢ . وفي ذلك التاريخ عاد إلى باريس ليبدأ بالتعليم : وكان له من العمر يومئذ سبعة وعشرون عاماً. وتدرج في المراحل الإلزامية للحياة الجامعية في زمانه ، ومُنح درجة الأستاذية في اللاهوت عام ١٢٥٦ ، وشغل رسميا احد الكرسيين الممنوحين للإخوة الدومينيكانيين في جامعة باريس . ومنذئذ انصرف إلى التعليم إلى نهاية حياته . في باريس أولًا ، من ١٢٥٦ إلى ١٢٥٩ ، ثم في مدارس الإدارة البابوية ( اناني ، اورفییتو ، فیتربا ) ، وفی دیر سانت ـ سابینا بروما من ١٢٥٩ إلى ١٢٦٨ ، ومن جديد في باريس من ١٢٦٩ إلى ١٢٧٢ ، وأخيراً في نابولي من ١٢٧٢ إلى يوم وفاته في ١٢٧٤ . فقد دعاه البابا غريغوريوس العاشر إلى حضور مجمع ليون بصفته لاهوتياً ، فمات في أثناء الطريق في ٧ آذار ١٢٧٤ ، في دير فوسانوفا ، عن تسعة وأربعين عاماً . ونقل رفاته في عام ١٣٦٩ إلى كنيسة اليعاقبة في تولوز حيث رقد إلى حين الثورة القرنسية .

لقد قيل بحق إن توما الأكويني ، بدخوله إلى رهبانية الوعاظ وبحياته كمعلم في خدمة الجامعة ، كان بمثابة علامة على القطيعة النهائية بين عالمين . فقد كان ينتمي بمولده إلى المجتمع الإقطاعي الرفيع ، وقد نذرته تقاليده العائلية للتخرج من أقوى الأديرة البندكتية ؛ بينما قادته دعوته الدينية الدومينيكانية ، ثم وظيفته التعليمية في الجامعة ، إلى طريق وضعه في قلب المجتمع الجديد ، مجتمع المدن ، ووسط اكثر

توما الأكويني ٢٤٢

مدارسه تمثيلًا وحيوية ، جامعة باريس . ولئن كرست هذه الجامعة نبوغ الأخ توما ، فإن حضور المعلم الطويل الأمد في باريس شهر بالمقابل جامعتها وأسهم بقسط وفير في توطيد صبيتها العالمي . وعلى هذا ، فإن تاريخ حياة القديس توما الأكويني هو بتمامه تاريخ تأليفه ، وهو رحب وعظيم . ومعلوم أن كل علم التربية فى العصور القديمة والوسطى كان يقوم على أساس قراءة النصوص، وقد عملت السكولائية الجامعية على تكريس هذا النمط من التعليم وعلى توسيعه . وكان الاستاذ في المقام الأول «قارئاً »، وكان درسه « قراءة » . وكان مكلفاً بأن يقرأ مع تلاميذه التوراة ، و كتاب الأحكام (\*) لبطرس اللومباردي ، الوجيز المقرر في اللاهوت في ذلك العصر ( عن طريق اللومباردي تلقى القبرن الثالث عشبر بأسبره تعليم القديس اوغوسطينوس ) . وكان يساعده في هذه المهمة وكلاء وفقهاء في التوراة والأحكام . وبين ١٢٥٢ و ١٢٥٦ قام الاخ توما بأداء وظيفته كوكيل ، قبل أن يصير هو نفسه معلماً في عام ١٢٥٦ . ومنذ أن صار معلماً ، كرس حياته كلها للوفاء بالتزامات التعليمية ، وشروحه التوراتية وعرضه المطول لأجزاء الأحكام الأربعة ... انظر الشروح على « أحكم » بطرس اللومباردي(\*) \_ هي ثمرة تعليمه العادي . وكانت « شروح النصوص » هذه من نوعين . أولاً قراءة إيجازية برسم الطلبة المبتدئين ، تتلوها ثانياً قراءة للنص ذاته برسم الطلبة المؤهلين ، مرفوقة بأسئلة كثيرة حول الغامض من الألفاظ والصعب من الأفكار، وكان الخلاف في التفسير مناسبة لبسط أفكار جديدة. ومن ثم كان من الطبيعي أن تنفصل « المسألة ، رويداً رويداً عن النص الذي ولدها وأن تؤلف نوعاً قائماً في ذاته . وهنا ايضاً كانت المؤسسة الجامعية تضطلع بدورها . فقد كانت تنظم لقاءات ومناقشات بين الأساتذة ، فكان الواحد منهم يعرض على زملائه دعوى بعينها ، فيتناولها هؤلاء بالاعتراض والتفنيد ، وفي النهاية يحسم المعلم المعنى النقاش ، ويقدم عنه محضراً كاملاً إلى الجامعة ، فتتولى هذه نشره . وعلى هذا المنوال كان على المعلم ، بالتوازي مع دروسه العادية ، أن يتقدم به « مسائل مختلف عليها ، أو أن يشارك في مناقشتها . وهكذا كانت هذه المسائل تضطلع بدور التمارين العملية أو الندوات كما تفهمها

الجامعة الحديثة . وكانت المشكلات التي تطرح فيها على بساط البحث هي مشكلات البحث العلمي عصربند . ولدينا من القديس توما عدة مجموعات من المسائل الخلافية (\*) تمثل ، إلى جانب شروحه على التوراة والأحكام ، مساهمته في حياة الجامعة . وعلاوة على « المسائل المختلف عليها » ، كانت هناك أيضاً المسائل التي يقال لها المسائل المختارة Quodlibet ، وهي تشبه كثيراً « المسائل المختلف عليها » سبوى أن موضوع الخلاف بدل الإعلان عنه مقدماً يُترك لمبادرة الجمهور . وكانت هذه المناظرات تعقد مرتين في السنة ، مرة في عيد الميلاد ، وثانية في عيد الفصح ؛ وعندئذ كانت « قضايا الساعة » تجد لها في المناقشات متنفساً ، فكان الصراع بين المذاهب أو الأشخاص يعكس بالتالي أهواء العصر أو اهتماماته. وكانت المناظرة برمتها تمثل امتحاناً مهيباً للمعلم . وقد خاض القديس توما بصورة منتظمة في غمار هذه التمارين ، مدللاً فيها على سمة رئيسية من سمات شخصيته : انفتاح الذهن والطلب الصادق للحقيقة بمعزل عن المنافسات الايديولوجية . والنجاح الذي لاقاه يثبت بالمقابل مدى التقدير الذي كان يحيطه به عالم الأساتذة والتلاميذ الشديد التطلب.

كان للمعلم مهمة رسمية أخيرة ، وهي الكرز في الطلبة . وقد أوفى القديس توما بهذه المهمة في كنيسة دير القديس يعقوب . ولا يزال لدينا بعض من عظاته ، لكن هذا الجزء من نتاجه كان أقل الأجزاء صموداً لمحنة الزمن .

علاوة على تلك الآثار ، ثمرة نشاطه المهني في الجامعة ، ترك لنا القديس توما عدداً من الرسائل القصار بصدد نقاط مذهبية طُلب فيها رأيه ، وكذلك بعض النصوص الجدالية حول الشكل الجديد للحياة الدينية كما دشنته رهبانيات الصدقة . وقد ترك لنا أيضاً واخيراً مجموعة من المؤلفات الاصيلة الكبرى ، تمثل بصورة رئيسية في الخلاصتين الخلاصة في الرد على الامم(\*) ، و الخلاصة اللاهوتية(\*) ، وفي الشروح على ارسطو(\*) وعلى محاكي ديونيسيوس الشروح على ارسطو(\*) وعلى محاكي ديونيسيوس وكتاب العلل(\*) . والترتيب الزمني لكتابات القديس توما نسبي ليس إلا : فما من اثر من اثاره أمكن تحديد تاريخ تأليفه بيقين . بيد أن النقد الداخلي وفحص المصادر المعتمدة يتيحان لنا أن نعين بقدر كاف من

الاحتمال تسلسل مؤلفاته الرئيسية على أربع مراحل كبرى تناظر الأماكن المختلفة التي أقام فيها .

المرحلة الأولى: المقام الأول في باريس (١٢٥٢ ـ ١٢٥٩) . وإلى هذه المرحلة تعود شروحه على التوراة وعلى الأحكام، ومجموعة المسائل الخلافية، والأجزاء ٧ ـ ١١ من المسائل المختارة (\*) ، والرسائل القصار في الحقيقة ، وفي مبادىء الطبيعة (\*) ، وفي الوجود والماهية (\*) ، والأخيرتان منها تتضمنان عرضاً لمبادىء الفلسفة المدرسية . أما شرحه الشهير لرسالة الثالوث المقدس لبويثيوس - انظر الكراسات اللاهوتية(\*) - فيرسم عرضاً ثاقباً للغاية للمنهج في اللاهوت ولاقسام الفلسفة ، وينم عن تحكم مبكر بقوانين العلم الـالاهوتى . وفي الرد على المتهجمين على عبادة الله وعباده يرد الأخ توما على هجمات غلیوم دی سانت ـ آمور علی رهبانیات الصدقة . وأخيراً ، وفي نهاية تلك المرحلة الأولى ، وضع القديس توما المسودة الأولى لمؤلفه الرئيسي الأول: الخلاصة في الرد على الأمم الذي لم ينجزه إلَّا فى المرحلة الثانية . وفي عام ١٢٥٩ ترك المعلم توما كرسيه في جامعة باريس لغليوم الأنطوني ورحل إلى ايطاليا .

المرحلة الثانية : المقام في الإدارة البابوية وفي روما (١٢٥٩ ـ ١٢٦٩) . وهناك عمل القديس توما في خدمة ثلاثة بابوات متتابعين : الإسكندر الرابع ، وأوربانوس الرابع ، وأخيراً كليمنضوس الرابع . ولا يبدو أن الأخ توما كان ملزماً في تلك الفترة بإعطاء تعليم من طراز جامعي . بل صار بنوع ما مستشاراً لاهوتياً للبابا أوربانوس الرابع . فهذا الأخير كان من قبل بطريركاً على القدس ، وكان لا يقل اهتماماً بالمشكلات اللاهوتية منه بالمنازعات العسكرية بين الشرق والغرب ، وقد طلب من الأخ توما نقداً لاهوتياً لمجموعة من النصوص اليونانية وصلت مؤخراً من الشرق، وحاشية على الاناجيل تؤخذ فيها بعين الاعتبار شهادات آباء الكنيسة اليونانية علاوة على السلطات اللاتينية . وكانت ثمرة ذلك الرد على اخطاء اليونانيين والشرح المتصل . وفي أثناء مقامه في الإدارة البابوية اطلع توما على عدد من الوثائق المهمة ، ومنها مثلاً مقررات مجامع أفسس وخلقيدونية والقسطنطينية . وهذا الاهتمام بالتوثيق العلمي يمثل

واحدة من سمات عمل القديس توما . وإلى تلك الفترة تعود رسالاته القصار: في مبدأ التوجيه ، في بنود الايمان ، في الشراء والبيع ، في الإيمان العاقل ، جواب إلى الأخ يوحنا . وفي عام ١٢٦٥ دعى توما إلى شغل منصب رئيس أساقفة نابولي ، فرفض . وفي العام نفسه عينه المدبر العام للرهبانية الدومينيكانية في دير القديسة سابينا بروما ، فعاد المعلم بالتالي إلى التعليم الجامعي . وشرح عندئذ سفر إرميا و رسائل بولس الرسول ، ووضع عشراً من المسائل الخلافية وكذلك رسالة في القدرة الإلهية .وفي عام ١٢٦٧ رجع الأخ توما إلى مقر الإدارة البابوية في فيتربو، وهناك وضع ، على ما يبدو ، شرحه على الاسماء الإلهية لديونيسيوس ، والقسم الأول من الخلاصة اللاهوتية . وفي نهاية عام ١٢٦٨ استدعى القديس توما على حين بغتة إلى باريس حيث كانت المساجلة الرشدية قد الهبت الجامعة .

المرحلة الثالثة: المقام الثاني في باريس (١٢٦٩ \_ ١٢٧٢) . انها الفترة الأثرى في نشاط القديس توما . ففى دروسه العادية شرح سفر يعقوب وانجيل يوحنا . واستأنف سلسلة المسائل الخلافية فقد بدأ بالمسألة المختلف عليها في النفس سنة ١٢٦٩ ، وأتبعها فوراً بمجموعة في الشر، وفي الغضائل في سبع عشرة مسألة تتناول مشكلة الخطيئة والردائل والفضائل على اختلافها . وفي الوقت نفسه تابع العمل في الخلاصة اللاهوتية بلا هوادة . بيد أن المناظرة مع الرشديين هي التي شغلت بوجه خاص فكر القديس توما . وللإجابة عن الصعوبات التي اثارها شرح ارسطو، شرع بوضع شروحه المعمقة على « الفيلسوف » . وفي الوقت نفسه الف برسم خصومه رسائل قصاراً أضفى فيها طابع التركيب المذهبي على شرحه المفصل للمسائل الملحة التي تتعلق بوحدة العقل (١٢٧٠) وأزلية العالم (١٢٧١) والجواهر المفارقة (١٢٧٢) . وتعد هذه الرسائل الثلاث بحق من الآيات . وما قنع بهذا النشاط الجبار ، بل وجد ايضاً الوقت ليرد على جيرار الابيغلى وليدافع عن حياة الترهب في رسالته في كمال الحياة الروحية ، وليضع المسائل الست الأولى من المسائل المختارة(\*). وفي ايلول ١٢٧١ بدأ بتحرير القسم الثالث من الخلاصة اللاهوتية الذي يعالج سر تجسد المسيع . ولما قررت

رهبانيته في عام ١٢٧٢ تأسيس مركز جديد للدراسات في نابولي ، انتدبته بطبيعة الحال لهذه المهمة التي اعادته إلى مسقط راسه .

المرحلة الرابعة: المقام في نابولي ( ١٢٧٢ - ١٢٧٤ ). بعد غزارة الانتاج في السنوات السابقة ، تسنى للأخ توما أن يستعيد في جو أميل إلى الهدوء نشاطه كاستاذ وأن ينصرف إلى وضع مؤلفاته الكبرى . فقد شرح سفر المزامير و انجيل متى . وواصل تحرير القسم الثالث من الخلاصة اللاهوتية ، الذي سيتركه ناقصاً عندما سيفادر نابولي إلى ليون . وفي الوقت نفسه والى شروحه الأرسطوطاليسية ومواعظه . وفيما كان توما على أهبة الرحيل إلى ليون لحضور مجمعها ، الذي كان يفترض فيه أن يناقش مسألة كان هو اختصاصياً فيها ، مسألة الانشقاق الشرقي والاتحاد مع الروم من المسيحيين ، ترك على مكتبة في نابولي الخلاصة شبه مكتملة ، وشروحه الإخيرة نصف محررة . ولم يقيض له أن يعود ليستكملها !

إن المرء ليقف معجباً أمام قصر تلك الحياة وأمام غزارة إنتاجها: ففي مدى اثنين وعشرين عاماً استوفى توما شرح ارسطو، عاملًا على دمج فكره بالمذهب المسيحى ، وحدد تحديداً دقيقاً العلاقات بين الفلسفة واللاهوت ، واسس اللاهوت نفسه كعلم ، واظهر تلاحم جميع أسرار الإيمان برده إياها إلى بضعة مبادىء بسيطة في ضرب من كاتدرائية روحية جعل عنوانها الخلاصة اللاهوتية . ولقد كان طلب الوجود وطلب الله هما نابضى تلك الحياة التي وقفها على التأمل في الحقيقة وإيصالها . وقد طوب البابا يوحنا الثاني والعشرون الأخ توما قديساً في ١٨ تموز ١٣٢٣، وسمته الكنيسة معلمها « الجامع » توكيداً منها على أن لاهوته يعبر عن فكر جماعة المؤمنين بتمامها. وما ونت سلطته منذئذ تتعاظم : ففي عام ١٥٦٧ أعلنه البابا بيوس الخامس فقيه الكنيسة ، وفي عام ١٨٨٠ أعلنه البابا لاون الثالث عشر شفيع الجامعات الكاثوليكية ، وحيا فيه البابا بيوس الحادي عشر في عام ١٩٢٣ قائداً للمثقفين . [هـ . د . سافري]

دلم يفهم قط فصلاً واحداً من الإنجيل او من الرسطو » . [ لوثر]

القديس توما الأكويني عبقري يضاهي اندر

العباقرة الفلسفيين في الأزمنة القديمة والحديثة : فهو سليل افلاطون ومالبرانش من حيث الروحية ، وسليل ارسطو وديكارت من حيث الوضوح والمنطق، . [شاتوبريان]

□ « لاهوت لا يزيد عبثاً عن غيره». [ستندال]
□ « يبدو أن مأثرته الجلى مزجه بمقادير مضبوطة
بين الصوفي والوضعي ، بين الميتافيزيقي والعيني ،
بين الروحي والمادي . فهو يرى الإنسان في منتصف
الطريق بين الله والمادة ، ولا يستسلم لا للإشراقية
اللاهوتية ولا لتجربية حسيرة وضيقة ». [سرتيانج]

□ « أما فيما يتصل بالطبيعيات أو الفسيولوجيا أو الآثار العلوية ، فإن القديس توما لا يعدو أن يكون تلميذاً لارسطو ؛ وأما فيما يتصل بالله ويتكوين الأشياء وبعودتها إلى الخالق ، فإن القديس توما هو القديس توما » . [إتيين جلسون]

ت داسة القديس توما هي قداسة العقل ، .
 [جاك ماريتان]

#### توما اليوركي

# Thomas D'york Thomas Of York

فيلسوف ولاهوتي انكليزي كتب باللاتينية ، توفي نصو ١٢٦٠ م . معلم فرنسيسكاني للاهوت في أوكسفورد . له كتاب الحكميات ، ويتضمن ميتافيزيقا للوجود والخلق ، ويكثر فيه من إيراد اسماء الفلاسفة العرب واليهود . ميز بين ثلاثة معان للمادة ، وعدد ثمانية عشر دليلاً على وجود الله ، وعلى الرغم من تأثره بغذاهب البرتوس الاكبر وتوما الاكويني ، بقي مخلصاً للاؤغوسطينية .

## توماسيوس ، جاكوب

#### Thomasius, Jacob

فيلسوف الماني لوثري كتب باللاتينية ( ١٦٢٢ ـ ١٦٨٤ ) . كان استاذاً للايبنتز في لايبتزيغ ، وأول من احتج على فصل اللاهوت الطبيعي عن الميتافيزيقا .

وله ايضاً نظريات في سيادة الشعب وحقه في مقاومة الأمير . من مؤلفاته : قضايا الميتافيزيقا.

#### توماسيوس ، كرستيان

#### Thomasius, Christian

فيلسوف ولاهوتي وفقيه قانوني الماني (١٦٥٥ ـ ١٧٢٨) . ابن الفيلسوف جاكوب توماسيوس. يمكن أن يعد بحق أبا التنوير الألماني . دعا إلى التسامح الديني ، وحرية الفكر والنقاش ، والصراع ضد السلطة والأحكام المسبقة ، وإلغاء التعذيب ومطاردة السلحرات .

كما كان متعدد النشاط: فلسفة ولاهوت وقانون وتربية ، كذلك كانت فلسفته انتقائية : فما من مدرسة تستطيع ان تدعي لنفسها احتكار الحقيقة . وهي على اية حال فلسفة فردية ، بل ذاتية النزعة : فكل عالم لا يرى الحقيقة إلا من وجهة نظره . وهي بسيطة وموجهة نحو المعرفة العملية وكارهة للتجريد النظري والميتافيزيقي .

تلك هي المباديء العامة التي عرضها توماسيوس في فلسفة انسان البلاط (١٦٨٨) وفي المنطق (١٦٩١) ، وفي الأخلاق (١٦٩٢) . وقد رسم في كتابه الأخير هذا مثالًا اخلاقياً قائماً على أساس رواقي -ابيقورى توفيقي : فالحب هو محرك الأفعال ، والعقل يقود الإرادة بمعونة النور الطبيعي ، والإرادة لا تميل إلى الرذيلة إلَّا متى وهنت . بيد ان الكتاب التالي الذي أصدره توماسيوس بعنوان الأخلاق العملية (١٦٩٤) شهد تحولًا انقلابياً في فكره : فقد اعتنق التقوية ، وفقد إيمانه بقوة العقل البشري. فبدون مساعدة الله لا يستطيع الانسان أن يبلغ إلى الحقيقة وإلى الفضيلة. وتحولت الذاتية القديمة إلى شكية حقية ، ومالت المعرفة إلى أن تصبير ضرباً من الإشراق الصوفي ( محاولة في ماهية الروح ، ١٦٩٩) . ولكن الأزمة التقوية لم يطل أمرها، ففي عام ١٧٠٥ عاد توماسيوس ، في رسالته عن القانون الطبيعي ، إلى توكيد إيمانه بالنور الطبيعي ، معلناً أن القانون والأخلاق ليسا منوطين باللاهوت .

مما يذكر لتوماسيوس أيضاً أنه كتب بالألمانية ، ودعا إلى ترك اللاتينية وإلى اعتماد اللغة القومية في التعليم الجامعي . وهو يعد ، فضلاً عن ذلك ، أبا الصحافة الألمانية . وكان له تلاميذ كثر ، ومنهم يواكيم لانغه واندرياس روديغر .

## توليا الأراغونية

#### Tullia D'aragona

غانية رائعة الجمال في عصر كان يعبد الجمال ولدت في نابولي نحو ١٥٥٦ وماتت في روما عام ١٥٥٦ ، وكتبت محاورة لاتناهي الحب<sup>(\*)</sup> ظهر فيها ، إلى جانب التأثير التقليدي بأفلاطون ، تأثرها بلاون العبرى .

## تونغ تشونغ ـ شو

#### Tong Tch'ong- Chou Tong Ch'ong- Chu

رجل دولة وفيلسوف صيني . لقبه الفخري كوي ين . ولد في كانتون ، في أقصى جنوبي الصين سنة ١٧٩، وتوفى سنة ١٠٤ ق . م . وقف جهوده كلها على تثبيت المذهب الكونفوشي الرسمي ، بفضل كتابه تشوين تسيو فان لو ، اي ندى الربيع والخريف(\*) ، وبما بذله من نشاط لنشر مذهب حكيم الصبين وتبسيطه . بيد أن تونغ تشونغ شو تأثر أيضاً بالمذاهب الطاوية ، وعالج في كتاباته بعض الظاهرات الخارقة للمألوف. وعلى هذا فقد أدين كتابه من قبل لجنة من المتأدبين ضمت واحداً من تلاميذه . وحكم عليه هو نفسه بالموت ، لكن جاءه العفو ، وأعيد انتخابه وزيراً للأمير كياو هسى . وفي عهد الامبراطور كينغ تي سمى فقيه أكاديمية المعرفة وتكاثر تلاميذه . وفي عهد ووتي سمى وزيراً للأميريي ، شقيق الامبراطور ، في مدينة كيانغ ـ تو ؛ لكنه لم يحتفظ بهذا المنصب إلا قليلًا . وبالإضافة إلى مؤلِّفه الأنف الذكر ، يرتبط اسمه بالحوليات التي شرحها من وجهة نظر المدرسة الكونفوشية ناذراً لهذه المهمة حياته كلها . وفي عام

١١٣٠ م ، وفي عهد سلالة سونغ ، قبلت مسلته في معبد كونفوشيوس .

□ وإن هذا الرجل النزيه والضليع في المعرفة لم يكن مفكراً أصيلاً . فقد اقتبس من عهد ما قبل كونفوشيوس بعض التصورات الدينية ، ومن الكونفوشية أخلاقاً ، ومن مدرسة الين واليانغ عناصر لكوسمولوجيا . والسماء هي حجر الزاوية في مذهبه الميتافيزيقي . وهو يقرن بينها وبين الأرض ليسمي الكون ، لكنه يجلها باعتبارها السلف الأكبر للجنس البشري ، ويعزو إلى الإنسان دوراً رفيعاً في الخلق . البشري ، ويعزو إلى الإنسان دوراً رفيعاً في الخلق . فقد جعلته السماء ، كما يقول ، على صورتها إذ حبته بملكة المعرفة ومعاناة مشاعر الحب وانكره . والانسان هو بين المخلوقات طراً أنبلها ، . [نيكول فاندييه يقولا]

## توينبي، أرنولد

#### Toynbee, Arnold

مؤرخ وفيلسوف تاريخ انكليزي (١٩٧٩ ـ ١٩٧٥). أكد، في مؤلَّفه الرئيسي، دراسة في التاريخ (١٢ جزءاً)، إرادته في بناء فلسفة في التاريخ انطلاقاً من دراسة إحدى وعشرين حضارة. قال بدورية الحضارات وبتوالدها من بعضها بعضاً، ولكنه لم يقل بحتمية انحطاطها، معارضاً بذلك فلسفة التاريخ السائدة في التقاليد الماركسية. من مؤلفاته الأخرى: الفكر التاريخي اليوناني (١٩٧٤)، الحضارة في محنة (١٩٥١)، الحرب والحضارة

## تيّار دي شاردان ، بيير

#### Teilhard De Chardin, Pierre

عالم إحاثة وفيلسوف وكاهن فرنسي ، ولد في أورستين ( بوي ـ دي ـ دوم ) في الأول من أيار ١٨٨٨ ، وتوفي في نيويورك في ١٠ نيسان ١٩٥٥ . تحدر من أسرة ارستقراطية عريقة تقيم منذ قرون في

مقاطعة اوفرنيا ، وأمضى طفولته بأكملها في الريف ، في دارة والديه ، مدللاً منذ ذلك الحين على شغف أكيد بمشهد الطبيعة . وحالما أتم دراسته الثانوية في معهد الأباء اليسوعيين في مونغره ، بالقرب من ليون ، التحق ببيت المترهبين لليسوعيين في أكس - أن - بروفانس . ومع صدور قوانين كومب حول الرهبانيات ، اضطر الراهب الشاب ، بدءاً من عام ١٩٠١ ، إلى الذهاب إلى جزيرة جرسى الانكليزية ليدرس اللاهوت ؛ وفي ماستینغن ، فی انکلترا ، سیم کامناً فی عام ۱۹۰۰ . إلى جانب هذه الدعوة الكهنوتية ، كانت الدعوة العلمية قد استیقظت فی نفس تیار دی شاردان منذ عهد مراهقته (انظر قلب المادة ، وهو نص غير منشور كتب عام ١٩٠٥ ) : ففي خلال إقامته في مصر ، من عام ١٩٠٥ إلى عام ١٩٠٨ ، اتبحت لتيّار فرصة إجراء دراساته الجيولوجية الاولى حول التكوينات الصدفية النمّية لجبل المقطّم . بيد أن أهتمامه أنصب بوجه خاص على علم الإحاثة : فلدى عودته إلى انكلترا ، شارك في تنقيبات جرت في مقاطعة ساسكس ؛ تنقيبات اسفرت في عام ١٩١٢ عن اكتشاف بيلتداون للإنسان الداوسوني ( مع الأسف ، يبدو أن العلماء قد ذهبوا ، في هذه المناسبة ، ضحية خدعة ) . ولدى وصوله إلى باريس في عام ١٩١٢ ، الحق تيّار بمختبر علم الإحاثة في متحف علوم الإنسان ، تحت إشراف مارسلان بول ؛ وقد تركزت اعماله اساساً ، حتى إعلان الحرب ، على تدييات العصر الثلثي الأوسط والأدنى في أوروبا . جُنُد عام ١٩١٤ في نيلق إفريقي شمالي برتبة عريف ، وأفرز لنقل الجرحى ؛ وقد أعطى في إبان هذه الحرب دليلًا ساطعاً على شجاعته ( منح الميدالية الحربية ووسام الشرف ) . وما فتىء ، حتى وهو فى خنادق مقاطعة شامبانيا ، يتابع أبحاثه وتنقيباته ، وأمدته كشوفه حول الحيوانات الصغرى في سرناي بمادة الاطروحة التي تقدم بها إلى جامعة السوربون كُلف ابتداء من عام ١٩١٩ بكرسى الجيولوجيا في المعهد الكاثوليكي ؛ واجتاز عام ١٩٢٢ امتحان شهادة الدكتوراه في العلوم . وبعد عام سافر إلى الصين ، وهناك أقام بصورة شبه متواصلة طيلة عشرين عاماً . وبعد جولة أولى ( ١٩٢٦ - ١٩٢٣ ) في مونغوليا الشرقية وهضبة أوردو وصحراء غوبى ، عين تيّار في عام ١٩٢٩ مستشاراً في دائرة الجغرافيا الوطنية في

الصبين . وشارك ، عام ١٩٣٠ ، في حملة التنقيب التي نظمها متحف نيويورك للعلوم الطبيعية في آسيا الوسطى ، وساهم مساهمة فعَّالة في اكتشاف ، إنسان الصبين ، ومن نيسان ١٩٣١ إلى شباط ١٩٣٢ ، رافق بعثة هاآرت ـ سيتروين عبر الأسيوية ( ، السرحلة الصغراء ، الشهيرة ) ، وتراس عام ١٩٣٢ حفريات شوكوتين ، بالقرب من بكين ، وتوجه في عام ١٩٣٥ إلى الهند الشمالية والوسطى برفقة بعثة يال ـ كامبردج ، وتردد ثلاث مرات على جاوة في الأعوام ١٩٣٦ و ١٩٣٧ و ١٩٣٨ (للتنقيب عن السرسوب الأولية لإنسان جاوة ) . وامضى تيّار فترة الحرب برمتها في بكين ، ولم يعد إلى فرنسا إلَّا في عام ١٩٤٥ . وفي عام ١٩٤٧ ، عين مديراً للتنقيبات في مركز البحث العلمي القومي ، وانتخب ، عام ١٩٥٠ ، عضواً في اكاديمية العلوم . اقام في اميركا عام ١٩٥١ ، بصفة ملحق بمؤسسة فنير ـ غرين ؛ وتمكن ، على الرغم من تجاوزه السبعين ، من القيام برحلتين إلى إفريقيا الجنوبية (في عام ١٩٥١ وعام ١٩٥٣). اهتم تيّار دي شاردان ، المسيحي الفلسفة ، بإدراج كشوفه في إطار منظور عام لـ « المسألة البشرية ، ، يتناسب مع العقيدة المسيحية ومقتضيات العلم الحديث في آن معاً . وقد رصد أفكاره وتأملاته في عدد كبير من الكتابات ظل معظمها بلا نشر حتى تاريخ وفاته . ومنذ عام ١٩٥٥ بدا إصدار الأعمال الكاملة في ثلاثة عشر مجلداً، بإشراف عدد من الشخصيات العلمية والفلسفية. ومن أهم العناوين التي صدرت: الظاهرة البشرية(\*) (١٩٥٥)، الزمرة الحيوانية البشرية(\*)(١٩٥٦)، ظهور الإنسان(\*) (١٩٥٦)، رؤيسة الماضي (\*) (١٩٥٧)، الوسط الإلهسى (\*) (١٩٥٧)؛ وقد أثارت هذه المجلدات مخاوف الفاتيكان وقلقه، وقوبلت بمعارضة شديدة فى بعض الأوساط اللاهوتية. ولنشر أخيراً إلى صدور رسائل السفر (۱۹۰۱ ـ ۱۹۰۷). [میشیل

□ « إنه ليرعبني الجذب الذي تمارسه الفاشيات على عقول لا ترى في تلك المذاهب سوى أمل في معاودة السقوط في العصر الحجري الجديد » .[تيار دي شاردان]

مؤز]

□ • إن كتب الأب تيار دي شاردان ، من رهبانية

اليسوعيين ، ينبغي أن تسحب من مكتبات المدارس الاكليريكية والمؤسسات الدينية ، ولا يجوز عرضها للبيع في المكتبات الكاثرليكية ، ولا تجوز ترجمتها إلى لفات أخرى ، . [قرار لديوان الفهرس في ٦ كانون الأول ١٩٥٧]

□ • إن وجهة النظر البيولوجية الخالصة تلك بصدد الظاهرات الاجتماعية ، إن ذلك التجاهل للطابع النوعي للاجتماعي وقوانينه ، هما نقطة الضعف الرئيسية في كتابات الاب تيار في هذا المضمار ، . [روجيه غارودي]

□ دلئن الح الأب تيار على الطبيعة البيولوجية للواقعات الاجتماعية ، فإنما من قبيل رد الفعل على مذهب انساني كرسمولوجي يحاول أن يبقي الانسان في عزلة رائعة حيال الطبيعة ، . [كلود كينو]

الفينومينولوجيا عند الأب تيار هي وصف وتفسير لمعنى تطور جميع الظاهرات الكونية ... وتيار يفعل بالنسبة إلى كلية هذه الصيرورة ما يفعله الفينومينولوجيون في علم النفس » . [كرستيان دارمانيك]

#### تيبون ، غوستاف

#### Thibon, Gustave

فيلسوف فرنسي ولد سنة ١٩٠٣ . حلل ازمة العائم المعاصر من وجهة نظر مسيحية ، وندد ب ، البدائل التي يحلها الانسان محل الله ، ( الطبيعة ، المجتمع ، التاريخ ، الخ ) ؛ واكد أن الانفتاح على القيم الروحية غير ممكن إلا من خلال التجذر في الوقائع الارضية . من مؤلفاته : مصير الإنسان (١٩٤١) ، و العودة إلى السواقع (١٩٤٢)، نظرنا الذي يفتقده الضوء (١٩٥٥).

## تي تشن

#### Tai Tchen Tai Chen

( التسمية الفخرية : شن سيو ؛ ومن القابه : تي ـ تونغ ـ يوان ، كاو سي ) . ولد في سيونينغ ( إقليم

بكين في ١ تموز ١٧٧٧ . واحد من القلائل من كبار الفلاسفة الذين أنجبتهم الصين في عهد سلالة تسينغ ( ١٩٤٤ ـ ١٩١١ ) . كان أخرس حتى سن العاشرة ، وحفظ الكلاسيكيين جميعاً عن ظهر قلب ، وسعى إلى النفاذ إلى المغزى العميق لمذاهبهم . كان ابناً لتاجر أقمشة ، وكان يقترض الكتب من الجيران . في عام الدما عبار تي تشن د سيو ـ تسي ، ، ثم التجا في

آن \_ هوى ) في ١٩ كانون الثاني ١٧٢٤ ، ومات في

عام ١٧٥٤ ، بسبب بعض المكائد ، إلى بكين ، ومن عام ١٧٥٤ ، إلى بكين ، ومن هناك انتقل ، في عام ١٧٥٧ ، إلى يانغ ـ تشيو حيث التقى عدداً من أدباء و مدرسة هان ، وفي عام ١٧٦٢ التقى عدداً من أدباء و مدرسة هان ، وفي عام ١٧٦٢ علم في بكين لعدة سنوات ، وحاول عدة مرات أن يجوز امتحان الدكتوراه في الفلسفة أو و كنش، ولكن بلا جدوى ؛ فارتحل عندئذ إلى تي ـ يوان حيث صار مفوضاً للمالية . وبعد أن صار في عام ١٧٧٣ عضوا في الاكاديمية المحلية في كن ـ هوا ، استدعاه

الامبراطور للمشاركة في تحرير المجموعة الكاملة

للمستودعات الأربعة(\*) . وفي عام ١٧٧٥ ، وعلى

الرغم من إخفاقه من جديد في الامتحان ، حصل

بموجب مرسوم خاص على رتبة الدكتور.

كتب تي تشن زهاء خمسين كتاباً في موضوعات شتى : تاريخية ، ورياضية ، ولغوية ، وفي المقام الأول فلسفية ( انظر تي تشن يي شو ، اي آثار تي تشن المنشورة بعد وفاته ( ) . وبصفته فيلسوفاً يبقى تي تشن مشهوراً برسالتيه يوان شان و مينغ تسو تسويي شو تشينغ ، وتؤلف هذه الأخيرة تأويلاً جديراً بالإعجاب لفكر منشيوس . وقد حظي تي تشن بتقدير عال في مطلع القرن العشرين ، بالنظر إلى قرب تأليفه من الفلسفة الغربية الحديثة .

## التجانى ، أبو العباس أحمد

#### Tijanî, Abû'i- Abbas Ahmad Ai-

صوفي ولد في عين ماضي بالجزائر ، وتوفي في فاس سنة ١٢٣٠ هـ / ١٨١٥ م . منشيء الطريقة التجانية المراكشية التي من أهم مراجعها كتاب جوهر المعاني وبلوغ الأماني في فيض الشيخ التجاني .

## تيدمان ، ديتريش

#### Tiedemann, Dietrich

فيلسوف الماني (١٧٤٨ ـ ١٨٠٣) . كان خصماً لفلسفة كانط ، وعلم أولًا عقلانية فولف ، وتجربية لوك وكوندياك .

## تيريزا الافيلاوية

## Thérèse De Avila Theresa Of Avila

متصوفة اسبانية وراهبة كرملية ( ١٥٨٠ . احدثت حركة إحسلاح في الاديرة النسائية ، وتعاونت مع يوحنا الصليبي على إحداث حركة مماثلة في اديرة الرجال . مرت بتجارب صوفية ، ووضعت عدداً من المؤلفات الروحية ، اشهرها إطلاقاً كتاب الحياة (٥٠) ، وهو سيرتها الذاتية ، و طريق الكمال (٥٠) ، والقصر الداخلي (٥٠) ، وتصف فيه مسار النعمة في مقامات النفس السنبعة ، ولها ايضاً اشعار تصوفية . طوبتها الكنيسة قديسة عام ١٦٢٢ .

□ • إن ما ترفضه تيريزا الافيلاوية هو ثنوية تقيم مقابلة بين النفس والجسم ، بين الآخرة والدنيا ، بين الحب الإلهي والحب الإنساني أنها ترفضها باسم ملاء الحياة ، . [روجيه غارودي]

## تيريل ، جورج

## Tyreli, George

لاهوتي ومفكر إرلندي ( ١٨٦١ ـ ١٩٠٩ ) . كالفني اعتنق الكاثرليكية وصار يسوعياً . وكان من أبرز ممثلي تيار د الحداثة ، في الكنيسة الكاثوليكية، وهو التيار الذي دشنه فلسفياً لابرتونيير ولوروا وبلوندل اتجه نحو الذرائعية وقال بضرورة استخلاص الميتافيزيقا من دالحياة والفعل ، لا من المعاني والتصورات . انتقد رسالة البابا بيوس العاشر المعروفة باسم Pascendi رسالة البابا بيوس العاشر المعروفة باسم المنائل به الحرم الكنسي . من مؤلفاته المسيحية على مفترق العلوق (١٩٠٩) .

## تيمينيكا، أنا ـ تيريزا

#### Tymieniecka, Anna - Teresa

فيلسوفة بولونية معاصرة (۱۹۲۳ \_ ). انتمت إلى التيار الفينومينولوجي الذي أسسه إدموند هوسرل، ومن بعده تلميذه رومان إنغاردن. حاولت إعادة بناء الفينومينولوجيا وادخلت عليها مفهوم «التلقائية الابتدائية، و«الخيال الخلاق، أسست عدة جمعيات ومعاهد للدراسات الفينومينولوجية بهدف إنشاء صيغة رياضية فينومينولوجية كلية، على نحو ما كان يتمنى هوسرل. من مؤلفاتها: الماهية والوجود (۱۹۷۷)، الفكرة والمشاركة (۱۹۲۰)، لماذا هناك شيء ما أكثر مما هناك لا شيء لماذا هناولوجيا التجربة الخلاقة (۱۹۲۲)، فينومينولوجيا التجربة الخلاقة (۱۹۷۲)،

## تين ، هيبوليت ادولف

#### Taine, Hippolyte Adolphe

فيلسوف ومؤرخ وناقد أدبى فرنسى . ولد في ٢١ نیسان ۱۸۲۸ فی فوزییه ، ومات فی ٥ آذار ۱۸۹۳ فی باريس . درس في دار المعلمين العليا ، وعاني من عداء حكومة الأمبراطور نابليون الثالث للمثقفين المستقلين. عمل أولًا مدرساً للفلسفة وللبيان ، وحصل على شهادة الدكتوراه في الآداب في ٣٠ أيار ١٨٥٣ ، وكان عنوان أطروحته بالفرنسية محاولة في حكايات لافونتين، واطروحته الإضافية باللاتينية في الأفراد الافلاطونية . استوحى من رحلته إلى الجنوب الغربي من فرنسا كتاباً بعنوان رحلة إلى جبال البيرينه (١٨٥٥) . وفي العام التالي اشترك في مسابقة نظمتها الأكاديمية الفرنسية وكتب محاولة حول تيتوس ليفيوس ، فقوبلت بنقد لاذع من بعض الأكاديميين . على أن سلسلة المقالات التي نشرها في أهم مجلات ذلك العصر،ثم المحاولات في النقد والتاريخ (\*) (١٨٥٧) ، جاءت شاهداً مبكراً على سلامة حكمه . لكن انجذابه إلى الفلسفة حدا به ، في العام التالي ، إلى

#### تيلس، باسيليو

#### Teles, Basilio

فيلسوف عقلاني برتغالي ملحد (١٨٥٦ ـ ١٩٢٣)، حامى عن فكرة استحالة التوفيق بين وجود الله ووجود الشر في العالم. من مؤلفاته: سفر يعقوب (١٩١٢).

## تيليزيو ، برناردينو

#### Telesio Bernardino

فيلسوف إيطالي . ولد في كوسنزا سنة ١٥٠٨ أو ١٥٠٩ ، ومات فيها في تشرين الأول ١٥٨٨ . رباه عمه انطونيو تيليزيو، وثقفه بالآداب اليونانية واللاتينية. ويعد هريه من وجه عدالة روماً ، غداة فتنة ١٥٢٧ ، ارتحل برناردينو إلى بادوفا ، وهناك طفق يدرس الطبيعيات والرياضيات . وكنان تحصيل المعارف العلمية ضرورياً للعمل الذي ابتغى إنجازه ، عندما جعل هدفه أن يحرر الأذهان من السلطان الذي كان للنظريات الأرسطوطاليسية آنذاك على الثقافة كلها وعلى التعليم كله . وحتى يخوض غمار هذه المعركة الشائكة على احسن وجه ، اعتزل في كوسنزا ؛ وهناك تزوج في عام ١٥٥٣ ، وإنى أن يصبير أسقفاً \_ بعد ترمله في عام ١٥٦١ \_ وعمل حتى آخر أيام حياته في المصنف الذي يحتوى مذهبه كله ، وإن بقى ناقصاً مع الأسف : في طبيعة الأشياء وفق ميادئها(\*) ( ١٥٦٥ - ١٥٨٧ ) . وعنده أن الوقائم هي وحدها للتي يعتد بها ، والحواس مصدر المعرفة. وطبيعياته استقرائية خالصة ومنقطعة الصلة بالتجريدات السابقة . وعلى الرغم من إدراج كتابه في ثبت المؤلفات المحرمة ، مارس تيليزيو تأثيراً كبيراً جداً ، واسهم فعلياً في تحرير الأذهان من سلطة فات أوإنها .

يعد تيليزيو بحق مجدد الفلسفة في إيطاليا ، في زمن نهضة الأداب الكبرى .

إصدار القلاسفة القرنسيون في القرن التاسع عشس . وفي عام ١٨٦٣ ، ومع انتهاج حكومة الامبراطورية لخط يتصف بقدر من الليبرالية ، عين فاحصناً للتاريخ واللغة الالمانية في المدرسة العسكرية في سان ـ سير ، لكنه أقيل عام ١٨٦٥ . بيد أن احتجاجات الرأي العام أجبرت الحكومة على اهادته إلى منصبه . وكان مقامه في انكلترا عام ١٨٥٨ قد وجهه نهائياً نحو فكر ذلك البلد الذي كانت تجذبه إليه ليبراليته . وهكذا نشر على التوالى : المثالية الانكليزية: دراسة حول كارلابل، و الوضعية الإنكليازية: ستيوارت ملّ ، وتاريخ الأدب الإنكليزي(\*)(١٨٦٤). لكن ها هي رحلته إلى إيطاليا في ذلك العام نفسه تكشف له عن عالم مغاير تماماً، فأصدر على التوالي ، وبعد الرحلة إلى إيطالها الذي سجل فيه انطباعاته عن نابـولى وروما وفلـورنسا والبندقية ، فلسفة الفن في إيطاليا ، و في مثال الفن في البلدان الواطئة ، و فلسفة الفن في البلدان الواطئة ، وقلسفة الفن في اليونان ؛ ثم لخص افكاره في الموضوع في المثال في القن . ( انظر فلسفة الفن<sup>(\*)</sup> ) ولم تشغله هذه الاهتمامات المستجدة عن النقد الأدبى ، فأصدر في عام ١٨٦٥ محاولات جديدة في النقد و التاريخ . وعمل في الوقت نفسه في رواية بقيت ناقصة : إتيين مايرو . وعاد في عام ١٨٧٠ ليعالج في مجلدين ، بعنوان في العقل<sup>(ه)</sup> ، التصورات الفلسفية الأثيرة لدى الانكليز من أصحاب المذهب الحسى ومذهب التداعى . وفي ذلك الكتاب دافع عن دعواه الشهيرة حول « العرق والبيئة والعصر » ، وهي الدعوى التي شككت في الحرية ولم تقبل إلّا بالمسؤولية الاجتماعية ، والتي سيتبناها أميل زولا بحماسة ابتداء من روايته تيريز راكان<sup>(\*)</sup>.أما مصنفه الرئيسي في التاريخ فكان أصول فرنسا المعاصرة (\*)، الذي أصدر منه المجلد الأول عام ١٨٧٦ بعنوان النظام القديم ، والمجلد الثاني في ثلاثة أجزاء بعنوان الفوضى ، الفتح اليعقوبي ، الحكومة الثورية

(١٨٧٨ - ١٨٧٨) ؛ أما المجلد الثالث ، الذي لم يكتمل ، فقد أصدر جزءه الأول عام ١٨٩١ بعنوان النظام العصري ، كما تولى سوريل نشر جزئه الثاني بعنوان الأمبراطورية . وفي ٤ تشرين الثاني ، انتخب تين عضواً في الأكاديمية الفرنسية . وسيكون متابعه في الفلسفة ثيودول ريبو ، وفي الأدب إميل زولا وبول بورجيه ، وفي التاريخ فوستل دي كولانج (قبل اطلاع هذا الأخير على نظرية فيكو ) . [ج . شي - روي] دا الصعوبة بالنسبة إلي هي الاهتداء إلى سمة مميزة وغالبة يمكن استخلاص كل شيء منها هندسياً ؛ وبكلمة واحدة ، الحصول على صيغة الشيء ، . [ه. . ثين]

□ « لقد تأثر تين بكونت . لكنه شاء على الأخص أن يجمع بين تجربية كوندياك وواحدية سبينوزا وهيفل المثالية . فقد أراد في آن معاً أن ينطلق من وقائع صغيرة وأن يعمل بوساطة التحليل صنيع كوندياك ، وأن يصل مع ذلك إلى تركيب واسع أخذ فكرته عن هيغل » . [جان فال]

## تي ھيو

#### T'ai Hiu

راهب بوذي وفيلسوف صيني (١٨٨٩ ـ ١٩٤٧) مثل خطأ وسطاً في الدعوة إلى تجديد البوذية ، وحاول التوفيق بين الايمان التقليدي وأفكار الفيلسوف البوذي المجدد نجويانغ كينغ وو . وقد وازن تي هيو مثالية نجو يانغ بمثالية بركلي الذاتية ، ووازن المثالية الواحدية التقليدية بمثالية هيغل الموضوعية ، ولم يجد بين المثاليتين البوذيتين من تناقض اكثر مما وجد بين المثاليتين الغربيتين . وفي الوقت الذي ارتأى فيه أن المثالية الذاتية محقة في تعسيرها للظاهرات من وجهة نظر سيكولوجية ، اكد أن المثالية الموضوعية لا تجانب الصواب إذ تعود إلى المبدأ المطلق ، أصل العالم الخارجي والأرواح الجزئية .



## ثابت بن قرة

#### Thâbit Ibn Qorra

رياضي وفيلسوف وطبيب من مدرسة حران الصابئية ( ٨٣٦ - ٨٠١ م ) . عاش في ظل الخليفة المعتضد ، ونقل إلى العربية وشرح مؤلفات اليونان في الرياضيات والفلك . وله الذخيرة في علم الطب .

## ثامسطيوس

#### **Themistius**

فيلسوف ومدرس بيان يوناني ( ٣١٧ ـ ٣٨٨ م ) . مدير جامعة القسطنطينية، وصديق يوليانوس، ومؤدب الكاديوس . لعب دوراً سياسياً هاماً . له حواش على السطو . استطاع بعض الدارسين أن يميز مرحلتين في تطوره الفكري : مرحلة سفسطائية ، وأخرى كلبية .

## ثاون الإزميري

## Théon De Smyrne Theon Of Smyrna

رياضي وفيلسوف يبوناني من القرن الثاني الميلادي . تأثر بالفيثاغورية المحدثة ، ووضع مؤلّفاً في المعارف الرياضية النافعة لقراءة افلاطون لم

تصلنًا منه سوى الأجزاء التي تتصل بالفلك والحساب والموسيقى .

## ثيودوراكوبولوس، إيوانيس

## Theodoracopoulos, loannis

فيلسوف يوناني معاصر (١٩٠٠\_ ) كتب باليونانية والالمانية. أسس «المدرسة الحرة المفلسفة» قرب اسبرطة. وقد يكون أشهر الفلاسفة اليونانيين في القرن العشرين. خاض صراعاً نقدياً ضد التراث اليوناني المتمثّل بالمسيحية الأورثوذكسية. تمحور تفكيره الفلسفي حول أفلاطون. وكان من دعاة تحديث الأمة اليونانية. وعارض دكتاتورية الجنرالات. من مؤلفاته: مدخل إلى أفلاطون (١٩٤٩)، الفلسفة والدين (١٩٤١)، المشكلة المركزية في الفلسفة الأفلاطونية (١٩٦١).

## ثيودوروس المصيصي

## Théodore De Mopsueste Teodorus Of Mopsuesta

لاهوتي ولد في انطاكية نحو ٣٥٠ م، وتوفي في مصيصة (موبسوستا) بقيليقية ، بعد أن صار أسقفها ، سنة ٢٨٨ . أصر مجمع القسطنطينية

( ٥٥٣ م ) بإتلاف كتبه لما اتضح للعيان أنه يمكن أن يعد أبا النسطورية .

## ثيودورس القورينائي

## Théodore De Cyrène Theodorus Of Cyrene

فيلسوف من المدرسة القورينائية الليبية من القرن الرابع ـ الثالث ق.م. أنكر قيمة الصداقة، لأن الجاهل يجهلها والحكيم لا يحتاج إليها. وسخَف فكرة الموت من أجل الوطن. فليس للحكيم من وطن آخر غير العالم. كما نفى وجود الآلهة وفكرة الخلود. وقد عدّل مذهب أرستبوس في اللذة، إذ وضع الخير في استعدادات النفس وفي راحة العقل، لا في الملذات الحسية.

## ثيودوروس ميتوشيتا

## Théodore Métochite Theodore Metochites Theodorus Metochita

فيلسوف بيزنطي (١٢٦٠ ـ ١٣٣٢ م). من رواد اليقظة العلمية في بيزنطة . أعاد الاعتبار إلى الفلسفة مؤكداً أنها ليست خادمة اللاهوت ، بل هي شاملة له كما لسائر العلوم . أعطى دوراً أول للعلوم الطبيعية والرياضيات في معرفة الواقع ، ولكنه قال بتفوق الرياضيات على العلوم الطبيعية ، نظراً إلى أن العدد هو في رأيه ، وبموجب التقليد الفيثاغوري ، الطبيعة الأولية للموجودات كلها وأساس كل شيء متعين في العادة .

## ثيودوريتس القورشي

## Théodoret De Cyr Theodoret Of Cyrrhus

لاهوتي ومنافح مسيحي . ولد في انطاكية بين ٣٨٦ و ٣٩٣ م . وتوفي في قورش بين ٤٥٣ و ٤٥٨ . ورث ،

وهو في الثالثة والعشرين ، ثروة هائلة عن أهله ، فوزعها على الفقراء واختلى في أحد الأديرة . استدعي لشغل الكرسى الأسقفي في انطاكية ، ثم في قورش . وأتاح له تسامحه ، وهو نادر جداً في زمانه ، أن يحقق الوبام بين مختلف البدع الهرطوقية في أبرشيته وأن يضع حداً للاضطهادات التي كانت ترزح تحت نيرها. انتصر لنسطور في مجمع أفسس الشهير عام ٤٣١ ، والف يومئذ دحض لعنات كيريلس. وقد حمل هذا الموقف مجمع أفسس على خلعه عام ٤٤٩ ، لكن مجمع خلقيدونية اعاده إلى كرسيه عام ٤٥١ ، وانما بعد أن اجبره على إنكار نسطور وكل من لا يسمى العذراء والدة الرب وكل من يقسم الابن إلى اثنين . يتألف نتاجه الضخم من التاريخ الكنسى، وقد تابع فيه تاريخ أوسابيوس من عام ٣٢٤ إلى عام ٤٢٩ ، ومن شروح على اسفار العهد القديم وعلى رسائل القديس بولس ، ومن رسالات في المنافحة والمساجلة ، وأشهرها الشفاء من الأحكام المسبقة للاغريق(\*). وتشغل أثاره الكاملة خمسة مجلدات من تراث أباء الكنيسة اليونانية .

## ثيوفراسطس

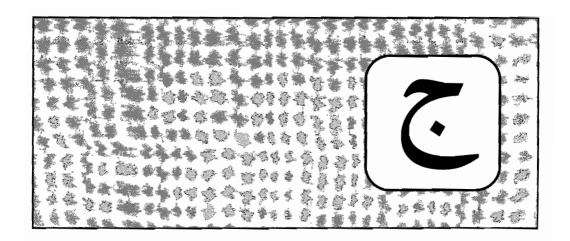
# Théophraste Theophrastus

(اسمه الحقيقي طيرطامس). كاتب وفيلسوف يوناني. ولد بين ٣٧٨ و ٣٦٨ ق. م في إرازوس ( جزيرة لسبوس)، ومات بين ٢٨٨ و ٢٨٨ و ٢٨٨ كان ( جزيرة لسبوس)، ومات بين ٢٨٨ و ٢٨٨ و ٢٨٨. كان ينتمي إلى الجيل الأول من المشاشين، الجيل الذي عاش في ركاب ارسطو وتحلق من بعد وفاته حول ذلك التلميذ المتحمس الذي اخذ على عاتقه أن يثبت الفعالية المعجزة لمنهج المعلم الأول في جميع الميادين، بينما لم يكن من دور للجيل الثاني سوى وضع الشروح. وقد بلغ من فصاحة ثيوفراسطس أن وضع الشروح. وقد بلغ من فصاحة ثيوفراسطس أن وتولى ثيوفراسطس مكانه قيادة اللقيون، في عام ٢٢٢، وتولى ثيوفراسطس مكانه قيادة اللقيون، في عام ٢٢٢، مصنفين كاملين: تاريخ النبات (\*) ( في تسبع مقالات ) و رسالة في علل النبات (\*) ( في ستمقالات ) ، فضلًا عن شذرات من مصنف له اثار

مناقشات عديدة ، الطبائع (\*) . بيد انه كتب كثرة من مؤلفات اخرى . وليس من المستحيل أن يتبدى ثيوفراسطس لمؤرخي الفكر اليوناني في الغد شخصية عظيمة الأهمية ، إذا ما اخذنا بالفرضية التي صاغها جوزف زورخر والتي مؤداها أن المدونسة الأرسطوطاليسية ، في شكلها المعروف لنا اليوم ، لم يكتبها أرسطو ، وإنما ثيوفراسطس الذي عمل على تنقيحها مضموناً وشكلاً خلال الثلاثين سنة التي دام فيها نشاطه على رأس اللقيون . ومهما يكن لنا من رأي فيها مثل هذه الفرضيات الثورية ، فمن المحقق أن

مدرسة المشائين ، من حيث هي جمعية شرعية معترف بها من قبل المدينة ، لم يؤسسها ارسطو ، الذي كان دخيلاً ، ، وإنما ثيوفراسطس الذي امضى حياته كلها في اثينا ، خلا فترة قصيرة نفاه فيها ديمتريوس آخذ المدن ، والذي ترك له ارسطو املاكه بموجب وصية حفظها لنا الزمن .

 □ « إن لثيوفراسطس من حيوية الذهن وثقوبه ونفاذه ما يتيح له أن يفهم من الوهلة الأولى من الشيء
 كل ما يمكن أن يُفهم منه » . [ارسطو] .



## جابر بن حيًان

## Jâbir Ibn Hayyân

كيميائي وفيلسوف عربي ، عاش في الكوفة في القرن الثاني الهجري / الثامن الميلادي، وتوفى نحــو ۲۰۰ هـ / ۸۱۰ م. نسجــت حــولــه الأساطيس، فقيل إنه كان من تلاميذ الإمام السادس ، الإمام جعفر ، ووضع على ما يروى ثلاثة آلاف رسالة وكتاب ومنها كتاب اسوار الكيمياء، وكتاب ميدان العقل وكتاب الماجد . وقد ترجمت مؤلفاته إلى اللاتينية حيث عرف باسم Geber . وهو صاحب مذهب « علم الميزان ، الذي يطال مختلف معطيات المعرفة الإنسانية ، وغايته أن يكشف في كل جسم الظاهر والباطن . وتلك هي عنده مهمة الكيمياء باعتبارها فن التأويل بامتياز، أي فن تبطين الظاهر وتظهير الباطن . وعلى هذا فإن العام الجابري ليس مجرد فصل في التاريخ الأولى للعلوم ، بالمعنى الذي تُفهم به « العلوم » في أيامنا هذه ، بل هو رؤية تامة للعالم . وكثرة الأرقام التي يلجأ إليها جابر ومقاييسه البالغة التعقيد ليس لها من معنى بالنسبة إلى المختبرات في أيامنا . فمبدأ علم الميزان وغايته قياس اشتهاء نفس العالم المباطن لكل جوهر ، ومن الصعب أن نرى فيه استباقاً للعلم الكمى الحديث . وبالمقابل ، يمكن أن نرى فيه استباقاً لـ « علم طاقة النفس ، الذي

تتعدد البحوث في مجاله في ايامنا هذه ، وقد كان الميزان الجابري في ذلك الزمان هو « الجبر » الوحيد الذي يستطيع أن يقيس درجة « الطاقة الروحية » وأن يحرر النفس بتحريرها من الطبائع .

كان جابر بن حيان يعد « ميزان الحروف » اكمل الميازين كافة ، وهو بذلك يواصل المأثور الغنوصي الذي يجعل حروف الابجدية في اساس الخلق باعتبارها رموزاً للتجوهر المادي للكلمة الإلهية . و « ميزان الحروف » هو موضوع كتاب الماجد الذي يكشف ، من اكثر من وجه ، عن صلة المذهب الكيمياوي الجابري بالغنوصية الاسماعيلية. هذا وتجدر الإشارة إلى ان بعض الدارسين، ومنهم برتوليه، شككوا في الوجود التاريخي لجابر بن حيان . لكن المستشرق الألماني بول كراوس ، وهو اعظم من درس جابر بن حيان ، ذهب بالاحرى إلى إثبات وجوده التاريخي ، وإنما من خلال تعدد في الشخصيات .

## جاكوب ، لودفيغ هاينريخ

## Jakob, Ludwig Heinrich

فيلسوف الماني (١٧٥٩ ـ ١٨٢٧) من تلامذة كانط . نقد من وجهة نظر كانطية ادلة وجود الله لدى مندلسون . من مؤلفاته : مقدمات للفلسفة العملية

(۱۷۸۷) ، و مبادىء المنطق العام (۱۷۸۸) . وله المضاف ألم الاقتصاد : مبادىء الاقتصاد الاجتماعي (۱۸۲۱) ، علم المالية العامة (۱۸۲۱) .

## جاكوبى ، فريدريش هاينريخ

#### Jacobi, Friedrich Heinrich

فيلسوف الماني . ولد في دوسلدورف في ٢٥ كانون الثاني ١٧٤٣ ، ومات في ميونيخ في ١٠ آذار ١٨١٩ . أبدى منذ نعومة أظفاره ميلاً إلى التقوى وإلى الاستبطان وإلى البوح بمشاعر القلب التأملية . وقد عاش منفرداً ، وكان يؤثر على العاب زملائه مطالعة الكتاب المقدس . وبعد تثبيته صار عضواً في جمعية كانت غايتها مناقشة المسائل الدينية . ولم يرشحه سلوكه لاستكمال دراسته الجامعية ، خلافاً لحال أخيه البكر الشاعر يوهان جورج . وقد أراده أبوه - وكان تاجراً \_ على أن يساعده ثم يخلفه في عمله ؛ فأرسله من ثم إلى جنيف ليتعلم التجارة ، فالتقى هناك عالم الرياضيات لوساج ، فأخذ بيده إلى الفلسفة . وهناك أيضأ حقق جاكوبي الوفاق بين ميوله كولد متوحد وبين روح العصر، ووجد في إمديل(\*) لروسو مثالًا مطابقاً لصبواته، وسيكون يقين الخوري السافواني، معلم أميل، بأن الإنسان موجود لأنه يحس، وبأن الإحساس هو آمن شاهد على واقعية العالم الخارجي ، سيكون هذا اليقين هو المنطلق لمذهبه الواقعي . وعندما عاد إلى وطنه عكف على قراءة سبينوزا، واسترعت انتباهه بوجه خاص الحلول التي وجدها كانط ومندلسون للموضوع الذي اقترحته في عام ١٧٦٣ اكاديمية بسرلين: حنول البنداهة في العلنوم الميتافيزيقية . وفي عام ١٧٦٤ تولى إدارة تجارة أبيه ، وتزوج من بيتى دي كليرمون ، وهي امراة غنية وذكية كانت رفيقة حادبة عليه طوال عشرين سنة . وفي سنة ١٧٧٢ ترك التجارة ليتولى منصب مدير للمالية .

في اثناء ذلك تعرف إلى فيلاند ، ونشر معه مجلة عطارد الالماني الناطقة بلسان الحركة الرومانسية المساعدة، وغدا منزله الريفي في دوسلدورف موثل المثقفين الالمان . وبإلحاح من غوته ، صاغ جاكوبي أفكاره في روايتين فلسفيتين هما : رسائل الفيل ،

و **فولدمار<sup>(ه)</sup> ، ت**عبر شخصياتهما عن تجاوز حركة « الاندفاع والعاصفة » ، وعن «العبقرية الأصبيلة » في البحث الداخلي عن الإيمان والمطلق. وفي كانون الثاني ١٧٧٩ استدعى جاكوبي إلى ميونيخ من قبل الأمير الناخب ليكون مستشارأ سريأ ومقررأ وزارياً لشؤون الجمارك والتجارة . لكن سرعان ما عاد إلى دوسلدورف لأن أفكاره « الليبرالية » لم تلق قبولاً . وفي ١٧٨٠ ساعدته محادثة أجراها مع لسينغ حول السبينوزية وقراءته لكتاب كانط نقد العقل الخالص(\*) على تحديد موقفه الفلسفي وتوضيحه . وفي ١٧٨٤ تبادل ، وقد هده موت زوجته وأحد أولاده ، رسائل مع موسى مندلسون حول السبينوزية ؛ وعندما صدرت في العام التالي الساعات الصباهية لمندلسون ، نشر هو حول فلسفة سبينوزا: رسائل إلى مندلسون ؛ وفي الطبعة الثانية (١٧٨٩) اضاف إلى الكتاب خلاصة لمحاورة برونو العلة ، المبدأ ، الوحدة (\*) .

لقد باتت النواة المركزية لفكر جاكوبي في ذلك الكتاب بحكم المتكونة : ضرورة تخطى المعرفة التي تحتمل البرهان، أي المعرفة العقلية التي تمثل السبينوزية في نظره اقوى تعبير وامتنه عنها ، للاستقاء من معين معرفة مباشرة بالمطلق . وقد توالت بعد ذلك المؤلفات ، التي ما كانت ترمي إلى تحديد مراحل التطور المعقد لمذهبه بقدر ماكانت تلبى ضرورة الرد على المنتقدين او إيضاح الموقف الصوفي والمناهض للعقلانية للرسائل إلى مندلسون . ومن تلك المؤلفات: ديفيد هيوم والإيمان، او المشالية والواقعية (١٧٧٩)، مع ملحق حول النواقعية المتعالية : رسائل إلى فريدريش نيقولاي (۱۷۸۸) ؛ رسالة إلى فيخته ؛ حول مشروع المذهب النقدي لرد العقل إلى الفهم (١٨٠١) ، وكلها مؤلفات املتها الظروف . وفي عام ١٨٠٤ ، وعلى إثر ضائقة مالية ، قبل جاكوبي عرضاً بالذهاب إلى ميونيخ لإنشاء اكاديمية العلوم التي صار رئيسها ؛ وفي تلك المدينة ايضاً نشر آخر مؤلف اساسى له بعنوان في الاشبياء الإلهية وفي وحيها(\*) (١٨١١) .

لقد كان لجاكوبي أهمية كبرى في تاريخ المثالية الألمانية ؛ وإليه يعود الفضل في إعادة تسليط الضوء على فلسفة سبينوزا ، كما كانت نقداته لكانط

جالينوس جالينوس

ومساجلاته مع « الموسوعيين » البرلينيين ومع فيخته وشلينغ ، بالغة الخصوبة . وقد كتب هيغل ، وكان اصرم نقاد فكره ، يقول إن كل الفلسفة الألمانية الجديدة تبدأ به وبكانط . [ماريو سبانيول]

□ « بدون أنت لا وجود لأنا ، [جاكوبي] □ « لقد كنت على حق إذ وضعت جاكوبي في المرحلة الانتقالية بين العقلانية والتجربية ، فبالذهن كان ينتمي بتمامه ، وبلا منازع ، إلى العقلانية ، وبالعاطفة كان يجاهد ، وإنما عبثاً ، لتجاوزها ، . [شلينغ]

□ « لقد بلغت الأزمة الدينية ذروتها لدى قارى» بسكال هذا الذي بنى فلسفته على ضرورة الايمان : فقد وضع إيمانه على أنه « فلسفة في اللامعرفة » تبدأ حيث تنتهي السبينوزية ، وكان أول من رفع يد» متطاولاً على فلسفة الانوار » . [جان بيير ديشيير]

## جالينوس ، كلاوديوس

## Gallen, Claude Galen, Claudius

طبيب وفيلسوف يوناني . ولد في برغاما عام ١٩٩ او ١٩٩ م المهندس المعمار نيكون ، فرباه تربية ممتازة . درّس الرياضيات والفلسفة ، ثم الطب في إزمير والاسكندرية ، حيث عاش عدة سنوات. ولما عاد إلى برغاما سنة ١٩٩ ، تخصص في تطبيب المصارعين إلى عام ١٩٢ ، يوم ارتحل إلى روما . وسرعان ما ذاعت شهرته في العاصمة ، وتقاظر الطلاب والهواة على دروسه ، وقصده الارستقراطيون طلباً للاستشفاء .

كان غزير الانتاج ككاتب، وقد كتب في المنطق واللاهوت والفلسفة وجميع فروع الطب. ولكنه ما لبث أن عاد إلى برغاما ، ربما على أشر ظهور طاعون في روما . ولكن الامبراطور مرقس .. أوراليوس استدعاه من جديد عام ١٦٩ ليعينه طبيباً لبلاطه . وأقام في روما ، تحيط به هالة الشهرة ، إلى يوم وفاته . وكما كان ينزع في الفلسفة إلى نوع من انتقائية دينية ، متوسطة بين الرواقية والافلاطونية ، كذلك سعى في الطب إلى التركيب بين مختلف الاتجاهات السائدة يومذاك ؛ بيد

أن محاولة التوفيق هذه ترتكز على مبادىء متفاوتة القيمة : فمن جهة أولى عودة صديحة إلى مأثور ابقراط التجربي ، ومن الجهة الثانية خلط الطب بأحكام الدين المسبقة وببعض مفاهيم السحر . ومن أهم كتبه في الطب : منهج الطب ، وفن الطب(\*) ، وفي نفع الطب : منهج الطب ، وفن الطب(\*) ، وفي نفع اعضاء الجسم البشري (\*) ، وهو سفر ضخم في التشريح والفسيولوجيا ذو منطلقات نمائية . وله أيضاً الشفاء في أربعة عشر مجلداً ، وكتاب الفصد ، وشهروح على أبقراط . أما أشهر كتبه في الفلسفة في : التعليم المنطقي ، و التاريخ الفلسفي ،

وكان جالينوس اكبر مرجع لدى الأطباء العرب.

## الجامى ، ملا نور الدين عبد الرحمن

#### Jâmî, Mollâ Nûroddin 'Abdorrah mân Al -

شاعر ومتصوف ولد في جام بخراسان سنة ٨١٧ هـ / ١٤١٤ م . حج إلى مكة ومشهد ، وأقام في دمشق وبغداد وتبريز ، وأنهى حياته في هراة حيث كانت وفاته سنة ٨٩٨ هـ / ١٤٩٢ م . انتمى إلى الطريقة النقشبندية . له بالفارسية سبع مثنويات شعرية قصصية بعنوان هفت أورانك ، وشروح على ابن عربي وصدر الدين القونوي ، وسفر كبير في تراجم الصوفيين بعنوان نقصات الإنس .

## جانسينيوس ، كورنيليوس

## Jansenius, Cornellus

( الاسم اللاتيني لكورنيليس جانسن ) . لاهوتي هولندي ، الاسقف السابع لإيبر ، ولد في ٢٨ تشرين الاول ١٩٨٥ في اكري ، قرب ليردام بهولندا ، ومات في ٢ أيار ١٩٨٨ في إيبر . وقد ترك جانسينيوس اسمه لتيار فكري كان له ، من خلال بور \_روايال ، تأثير عميق في الكاثوليكية الفرنسية ، وحتى في الاعراف . كان أبوه حرفياً فقيراً يدعى بالفلمنكية \_ لغته الام \_ جان أوت . لكن الطفل دلل على موهبة عقلية مبكرة ، فارسل

إلى معهد القديس بيرونيموس ليتضرج كاهناً. وبالفعل ، أجاد الغلام في دراسة اللاتينية والأداب القديمة ، لكن ميله كان يتجه إلى الفلسفة . وبعد سبع سنوات من الدراسة في معهد فوكون بلوفان حصل على الدبلوم ، وشرع عام ١٦٠٨ بدراسة اللاهوت تحت إشراف يعقوب جانسون ، وبلغ من اجتهاده أن سقط طريح الفراش . وبناء على نصيحة اطبائه قصد باريس ، حيث تعرف إلى الأباتي سان سيران ، موجه الضمائر في دير بور \_ روايال . ومن تبادل الأفكار بين الرجلين ولدت الجانسينية . وطلباً للهدوء اللازم للمناقشات ولمناخ مناسب ، قصد الصديقان بلدة بايون حيث عكفا على إيجاد حلول ، وفق روح آباء الكنيسة الأوائل ، لأدق المسائل اللاهوتية ، ولا سيما مسألة العلاقة بين النعمة الإلهية والحرية الإنسانية . وأقام جانسينيوس خمسة أعوام في بايون . ولما عاد إلى لوقان ، رفض كرسياً للفلسفة في جامعتها ، تواضعاً منه ورغبة في تكريس وقته كله لدراسة الكتاب المقدس . وفي ٢٤ تشرين الأول ١٦١٩ ، حصل على رتبة دكتور في اللاهوت . وعكف على دراسة مؤلفات القديس أوغوسطينوس ، وكتب إلى سان ـ سيران يقول : « إننى أقرؤه وسأعيد قرامته طوال حياتى . ولست مستطيعاً أن أعبر لك كم غيرت رأيي وحكمي عليه وعلى الآخرين، وإنى لأزداد دهشة يوماً بعد يوم من سمو تفكيره وعمقه، ومن كون مذهبه شبه مجهول لا من علماء هذا العصر فحسب، بل من علماء عدة قرون خلت ، . وقد ارهص منذ ذلك الزمن بخطورة موقفه : « لا أجرق أن أخبر أحداً بما أشعره [طبقاً لمبادىء القديس أوغوسطينوس] حيال شطر واسع من الآراء الدارجة في هذا الزمان ، وبخاصة ما يتصل منها بالنعمة والجبر ، خوفاً من أن أقع في روما في المقلب الذي وقع فيه كثيرون غيري ، . وبالفعل سرعان ما تدهورت علاقاته باليسوعيين ؛ بيد أنه ثابر على تعليم اللاهوت ، وكاد أن يُعين اسقفاً على بروج لما كانت تلقاه دروسه وشروحه من إقبال واستحسان.

في عام ١٦٣٤ اصدر بيزيان \_ آروا كتاباً في باريس بعنوان : مسائل مفصولة في عدالة سلاح ملوك فرنسا والتحالف مع الهراطقة والكفار ، فاستعار جانسينيوس ، ليرد على هذا المديح للسياسة الفرنسية ، اسم الكسندر \_ باتريس أرماكان ، وجاء

كتابه يتضمن هجاء مرهفاً لسياسات الكاردينال ريشيليو ودفاعاً عن الملكية الإسبانية . واعترافاً من بلاط إسبانيا بالجميل ، وافق فيليب الرابع على تعيينه في أسقفية ايبر عام ١٦٣٦ . فاقسم قسم الطاعة والوفاء للحبر الاعظم ، ولكنه لم يتمتع بهذا المنصب اكثر من عام ونصف عام : فقد أنهك مرض معد قواه ، ومات في 7 أيار ١٦٣٨ .

ما كان لاحد أن يتوقع حينذاك الضبجة التي سيثيرها الكتاب الذي كان جانسينيوس يعمل فيه منذ زهاء عشرين سنة عن القديس اوغوسطينوس، والذي سيصندر في عام ١٦٤٠ بعنوان اوغوسطينوس<sup>(ه)</sup> . وكان جانسينيوس قد عهد قبيل وفاته بالمخطوط الضخم إلى صديق له وإلى زميل في جامعة لوفان ليتوليا نشره . فهل كان يتوقع الدوى الذي سيحدثه هذا الكتاب ، وما كان سيكون موقفه حيال المساجلات التي دارت حوله ؟ لقد كان دافع دواماً عن معصومية البابا ( نظير ما سيفعل بسكال ) ، وقد أكد على طاعته هذه في الصفحات الأخيرة من اوغوسطينوس: «أما بصدد كل ما أقوله هنا حول هذه النقاط المختلفة والصعبة فليس حكمي هو ما أتبعه ، بل أنا أتقيد بحكم فقيه قديس جداً [ارغوسطينوس] . ومع ذلك فإننى أخضعه لحكم الكنيسة الرومانية ، أمي ، وإني لمستعد للتمسك بما أقوله إذا حكمت بأن التمسك واجب ، لكن متهيىء أيضاً للتراجع عنه إذا كانت هذه هي رغبتها ؛ وإذا ارتأت أن تدان مثل هذه الأراء وأن تُحرُّم ، فإنى لراض سلفاً وتماماً بما ترتئيه . ذلك أننى أعتقد ، منذ نعومة الظفارى ، بمذاهب هذه الكنيسة ؛ وفيما كنت أرضع لبن أمى ، كنت أقوِّي نفسى بدروسها ؛ فما من شيء يمكن بالتالي أن يحفر بينها وبيني هوة ، لا الكتابات ، ولا الأقوال ، ولا التعليم ؛ وإنى لمزمع أن أختفظ بهذا الإيمان حتى مماتى ، وهو ما سيكون ردائى عندما سأمثل أمام دينونة الله ، ومعلوم أنه ، بعد مناقشات طويلة ومضنية ، صدرت في ٨ أيلول ١٧١٣ فتوى بابوية تدين ثلاث وثلاثين قضية مستخرجة من 

□ « بدلاً من أن يفكر جانسينوس بأن يكون زعيم نطة ، كان يتردد في نشر كتابه عن مذهب القديس أوغوسطينوس ، [فولتير]

## جربرت الأورياكي

#### Gerbert D'aurillac Gerbert Of Aurillac

ويعرف أيضا باسم جربرت الأكويتاني وجربرت الأوفرنيي . لاهوتي وعالم فرنسي كتب باللاتينية . ولد في أوفرنيا نحو ٩٣٨م ، ومات في روما عام ١٠٠٣م . تلقى تعليمه الأول في دير أورياك ، ثم درس في الاندلس لمدة ثلاث سنوات ، حيث اتصل بالعلماء العرب ، ثم أدار مدرسة في مدينة رانس حيث علم الجدل والمنطق وشرح إيساغوجي (\*) لفرفوريوس، وصار رئيساً لأساقفة رانس عام ٩٩١ ، وتم انتخابه للبابوية سنة ٩٩٩ باسم سلفستروس الثاني. وكان، خلافاً لاكثر معاصريه ، طويل الباع لا في علوم المجموعة الثلاثية فحسب، بل كذلك في علوم المجموعة الرباعية . وقد استخدم في تعليمه شروح بويثيوس على المنطق . وتنم رسائله عن اهتمام بعلوم الفلك والحساب والموسيقى . وله رسالة في الاسطرلاب ، وأخرى في الهندسة ، وثالثة عن العاقل واستعمال العقل . وفي الوقت الذي تشهد فيه رسائله هذه على تأثر ملموس بالعلم العربي ، فإن نتاجه بجملته ينم عن يقظة الثقافة الموسوعية الكلاسيكية في غربي أوروبا في العقدين الأخيرين من القرن العاشر الميلادي ، أي قبل زمن قليل مما يقال في العادة . وعندما تسنم سدة البابوية ، بعث برسل كُثُر على نفقته لجمع المخطوطات من ايطاليا والمانيا وبلجيكا وفرنسا . وكان كبابا ، يحلم ، بإحياء أمبراط ورية قسطنطين . وقد اضطر إلى مغادرة روما تحت ضغط ثورة شعبية . وترى فيه الاسطورة خيمائياً وساحراً .

## الجرجاني ، علي بن محمد

## Gorgânî, 'Alî ibn Muhammad Al-

متكلم وفيلسوف سني ولد في تاجو بجرجان سنة ٧٤٠ هجرية / ١٣٣٩ ميلادية ، ومات في شيراز سنة ٨١٦ هجرية / ١٤١٣ ميلادية . لقب بالسيد الشريف ، وكان من تلاميذ قطب الدين الرازي ، ومن معلمي جلال

□ « عندما ندرس مراسلات جانسينيوس في جملتها ، يمكن أن نقع فيها أحياناً على رغبة في تسليط أضواء على مسائل دقيقة ... لكنا لا نقع على أي أثر لمقاصد مبيتة أو لتآمر على الكرسي الرسولي » . . [الفونس فندنبيربوم]

□ ء مات كاثوليكياً بالاسم ، وهرطوقياً بالفعل ء .
 [فوزيه]

## جانيه ، بول

#### Janet, Paul

فيلسوف فرنسي (١٨٢٣ ـ ١٨٩٩). سار على تقليد الانتقائية الروحية لفكتور كوزان وجعل من التأمل في الذات وسيلة البلوغ إلى الحقائق الميتافيزيقية. من مؤلفاته: الأخلاق (١٨٧٤) و علم النفس والميتافيزيقا (١٨٩٧).

الجبائي ، أبو على محمد بن عبد الوهاب

# Jobbâ'î, Abû 'Alî Muhammad Ibn 'Abdilwahhâb

من اثمة المعتزلة ورئيس علماء الكلام في عصره . مات سنة ٣٠٣ هـ / ٩١٥ م . ولد في جُبًا بخوزستان ، ودرُّس في البصرة حيث اشتهر وتوفي . تنسب إليه فرقة الجبائية . كان أبرز معلم للاشعري . وله تفسير رد عليه الاشعري بعد أن تحول عن المعتزلة .

## الجُبَّائي ، ابو هاشم عبد السلام

## Jobbâ'î, Abû Hâshim 'Abd- Ossalâm Al-

متكلم معتزلي توفي في بغداد سنة ٣٢١ هـ / ٩٣٣ م . أخذ عن والده أبي علي الجبائي . تنتمي إليه فرقة البهشمية . قال إن صفات الله هي عين ذاته .

الدين الدواني . كان كثير التسفار ، وترك زهاء خمسة وعشرين مصنفاً وشرحاً ، ومنها شرح كتاب المواقف (\*) الذي يعد ، إلى يومنا هذا ، مرجعاً ثميناً للغاية للمصطلحات الفلسفية العربية .

## جرديل ، هياسانث سيجسمون

#### Gerdil, Hyacinthe Sigismond

كاردينال وفيلسوف ولاهوتي ايطالي كتب بالفرنسية (١٧١٨ - ١٨٠٢) . مثّل ردة الفعل الأوغوسطينية إزاء نجاح التجربية ، فكتب ضد لوك : لامادية النفس مبرهناً عليها ضد السيد لوك (١٧٤٧) ، وكذلك : الدفاع عن شعور الأب مالبرائش حول طبيعة الافكار واصلها ضد فحص السيد لوك (١٧٤٨) .

## جرسون ، جان شارلييه دي

#### Gerson, Jean Charlier De

لاهوتي وخطيب فرنسي ، ولد في جرسون في الأردين سنة ١٣٦٣ م، ومات على الأرجح في دير السيليستانيين في ليون سنة ١٤٢٩ . نال الدكتوراه في اللاهوت ، وخلف بطرس الآيي سنة ١٣٩٥ في عمادة جامعة باريس . لعب دوراً هاماً في البلاط بما القاه فيه من خطب تنم عن شجاعة مدنية كبيرة حذر فيها العرش من الاخطار التي تتهدد المملكة نتيجة للخلاف بين شارل السادس وأعمامه . كما كان يتكلم في الخطب التى كان يلقيها في الجامعة وفي أبرشيته عن ضرورة الوحدة داخل المملكة التي كانت تتناهشها الأحزاب وداخل الكنيسة التي كان يتهددها الانشقاق الغربي الكبير ، ولا سيما بعد انتخاب بابوين : أوربانوس السادس في روما وكليمنضوس السابع في أفينيون . ووقوف جامعة باريس إلى جانب الأول جلب على جرسون غضب دوق أورليان الذي كان يناصر البابا الفرنسى . بيد أن ذلك لم يمنع جرسون ، عندما لقي خصمه مصرعه غيلة ، من التنديد بقوة بقتلته من جماعة دوق بورغونيا ومن إدانة هذه الجريمة السياسية

امام مجمع بيزا . وعلى اثر هذه المواقف وجد جرسون ان دواعي الفطنة تقتضيه عدم البقاء في فرنسا ، فأقام عدة سنوات في بافاريا حيث الف العزاء اللاهوتي ، ولم يضع قدميه ثانية في وطنه إلا بعد وفاة دوق بورغونيا (١٤١٩) . لكن يبدو أنه آثر ، بعد عودته ، أن يعتـزل السياسـة ، فاختلى في ديـر الآباء السيليستانيين \_ وكان رئيسه أخاه \_ وأمضى فيه سنواته الأخيرة يؤلف في اللاهوت ويتعهد بالتربية أولاد الفقراء .

علاوة على الخطب والمواعظ، ترك جرسون عدداً كبيراً من الرسالات ؛ ولئن كان بعضها ظرفياً ويتصل بأوضاع الكنيسة والديار المسيحية ، فإن بعضها الآخر \_ وهو الفلسفي \_ كان له اثر بعيد في إصلاح التعليم الجامعي . ففي رسالتين له حول موضوع واحد، ضد الفضول الباطل في موضوع الإيمان، وجُّه عميد جامعة باريس نقدأ صارماً وسديداً إلى اللاهوت السكولائي كما كان يُدرِّس في زمانه وندد بكبرياء اهل العلم من رجال الإكليروس. وفي رسالته شوفيق الميتافيزيقا مع المنطق استفاد من تجربته في التعليم الجامعي ليحاول حل ازمة الدراسات الجامعية التي تعود في أصلها إلى خلط المدرسين الذين يتعاملون مع المنطق ميتافيزيقياً ومع الميتافيزيقا منطقياً . وقد الح جرسون في رسالته تلك على أن هناك ، فوق دروس البشر ، تعليم المسيح ، وفوق الفلسفات الإيمان والرجاء . وعلاوة على رسالاته في اللاهوت الصوفي باللاتينية، وضع جرسون عدداً من الرسالات<sup>(ه)</sup> القصار بالفرنسية برسم الشعب البسيط ، أبدى فيها عن سمو في الفكر وعن بساطة إنجيلية . فلا غرو بالتالي أن يكون بعض النقاد والرهبان عزوا إليه أبؤة كتاب الاقتداء بيسوع المسيح (\*) التي عاد النقد الحديث فسحبها منه . [جاك بروس]

□ « لقد تعرض اكثر مما ينبغي لتأثير وليم الاوكامي ، اسوا قدوات القرن الرابع عشر . وقد كان مسلكه العملي ، بصفة عامة ، اكثر اعتدالاً وصحة من نظرياته » . [سالانبيه]

## جرفانيون، لوسيان

## عربي. وبعد الاستقلال نقلت رفاته إلى مقبرة الشهداء بالجزائر.

## Jerphagnon, Lucien الجزولي، أبو عبد الله

# محمد بن سليمان

فيلسوف فرنسي معاصر (۱۹۲۱ - ). مختص بتاريخ الفلسفة القديمة وبفكر بسكال. نال جائزة الاكاديمية الفرنسية على كتابه: الحياة والتفلسف في ظل القياصرة الرومان (۱۹۸۰). اهتم بمشكلة الالم والشر، وأشرف على موسوعة تاريخ الفلسفات الكبرى. من مؤلفاته: الشر والوجود (۱۹۰۰)، بسكال والألم (۱۹۰۱)، عبودية الحرية (۱۹۰۸)، الإنساني؛ الإنسان وأسئلته (۱۹۸۸)، ما الشخص الإنساني؛ والفلسفات (۱۹۲۸)، الفلسفة والفلسفات (۱۹۲۸)، يوليانوس الملقب بالجاحد (۱۹۸۸)، تاريخ الفكر (۱۹۸۸).

## Juzûlî, Abû 'Abdillâh Muhammad Ibn Solaymân

متصوف من قبيلة جزولة في السوس بالمغرب.

درس في مدرسة الصفارين في فاس ، وحج إلى مكة

والمدينة والقدس حيث اقام اربعين سنة . ولما عاد إلى

فاس أسس الطريقة الجزولية وهم فئة من الشاذلية .

توفى نحو ٨٧٠هـ / ١٤٦٥م . لـه في التصوف

## الجشتى ، معين الدين حسن

دلائل الخيرات وشوارق الأنوار.

## الجزائري، عبد القادر بن محيي الدين

## Jishtî, Mo'înoddîn Hassan Al-

## Jazaïrî, Abdelkader

المعروف بخواجة (أي المعلم) غريب نواز. متصوف ولد في سجستان وتوفي في أجمير (١١٤١ ـ ١٢٣٦ م) . نشر في الهند الطريقة الجشتية التي أسسها في جش من قرى هراة خواجة أبو إسحق دمشقى . قبره محجة للمسلمين والهندوس معاً .

عُرف الأمير عبد القادر الجزائري (١٨٠٨ \_ ١٨٨٣) كمناضل وطنى. ولكنه كان أيضاً مثقفاً إسلامياً من الطراز الأول. قاد الحرب ضد المستعمرين الفرنسيين بعد تسميته أميراً في ٢٢ تشرين الثاني ١٨٣٢، ولكنه حاول في الوقت نفسه أن يعطى الحرب وجهاً إنسانياً، كان شاعراً وصوفياً ومتكلماً، فضلاً عن مسؤولياته كرجل دولة وحرب، وترك تراثاً غنياً يشف عن همومه الفكرية كمصلح إسلامي منفتح على الحداثة وعلى تقدم العلم ورقى الإنسان. وكتلميذ لابن عربي في التصوف وضع كتابين: ذكرى العاقل وتنبيه الغافل، والمقامات. وقد كرَّس فصولاً بكاملها للتأكيد على وحدة الوجود ووحدة الأديان وكرامة الإنسان والتسامح والكمال الأخلاقى وضرورة ارتقاء البشرية نحو وضع أفضل وأليق بها. وقد قرن كمتسامح القول بالفعل، وعمل أثناء مذابح دمشق عام ١٨٦٠ على إنقاذ إثني عشر ألف مسيحى. وقد دُفن في دمشق قرب ضريح ابن

## جلبير دي لابوريه

#### Gilbert De La Porrée

لاهوتي وفيلسوف فرنسي كتب باللاتينية . ولد في بواتييه سنة ١٠٧٦ م ، ومات في هذه المدينة عينها سنة ١١٥٤ . دُرَس على برنار الشارتري ، وخلفه في منصبه كمشرف على مدارس شارتر ، ثم علم الجدل واللاهوت في باريس سنة ١١٤١ . في رسالته في المبادىء الستة (٥٠) وفي شروحه العديدة على بويثيوس ، ولا سيما في رسالة في الثالوث المقدس ، اثبت جلبير دي لابوريه طول باعه كواحد من كبار الافلاطونيين في العصر الوسيط ـ كانت الافلاطونية

موضع تقدير ورواج في المدارس الشارترية ـ وكواحد من كبار ممثلي التيار الواقعي الذي سيعمل على تطويره تلاميذه . وكان تعداد هؤلاء كبيراً حتى إنهم الغوا في فلسفة القرن الثاني عشر مدرسة على حدة هي مدرسة البوريين ، واشهرهم راؤول آردان ويـوحنا بيليث وينيقولاوس الأمياني . بيد ان مواقفه جلبت عليه عداوة بعض الأشخاص النافذين ، ومنهم القديس برنار الذي وضمه في قفص الاتهام في مجمع رانس سنة ١١٤٨ . وحال دفاع جلبير دي لابوريه دون إدانة مذهبه . لكن يبدو انه آثر ، بعد ذلك المجمع ، ان يقف كل جهوده على إدارة أبرشية بواتييه التي كان مكلفاً بها منذ عدة سنوات .

□ • جلبير هو ، مع أبيلار ، صاحب أقوى فكر نظري في القرن الثاني عشر ؛ ولئن رجحت كفة أبيلار في مضمار المنطق ، فإن جلبير يتخطأه من بعيد كميتأفيزيقي ، . [إتيين جلسون]

الجلدكي ، عز الدين علي ابن محمد

## Jaldakî, 'Izzoddîn 'Alî Ibn Muhammad Al-

كيميائي من جلدك في شمال مشهد بخراسان . عاش في دمشق ، ثم في القاهرة حيث توفي بين ٧٥٠ هـ / ١٣٦٠ م . ترك زهاء خمسة عشر مصنفاً في الكيمياء والتنجيم ، منها : المصباح في اسرار علم المفتاح ، و نتائج الفكر في احوال الحجر . وفي الفلسفة ، حاول التوفيق بين علم العرفان النبوي ، في صورته الامامية الاثني عشرية ، وبين الكيمياء بوصفها علماً روحياً شقيقاً للحكمة . وله في ذلك كتاب البرهان في اسرار علم الميزان .

جلسون ، إتيين

#### Glison, Etienne.

مؤرخ وفيلسوف فرنسي . ولد في باريس في ١٣

حزيران ١٨٨٤ ، وتوفي في غرافان في ٢٠ ايلول ١٩٧٨ . دُرُس في معهد سيدة الحقول وثانوية هنري الرابع في باريس ، ثم دخل السوربون حيث نال شهادة التبريز في الفلسفة . وقد درَّس الفلسفة في مدينة ليل من ١٩١٣ إلى ١٩١٩ ، ثم في ستراسبورغ لغاية عام ١٩٢١ ، وعين بعد ذلك استاذاً لفلسفة العصر الوسيط في السوربون . وفي عام ١٩٢٩ اعطى محاضرات في جامعة تورونتو في كندا، وعين عام ١٩٣٢ استاذاً في الكوليج دي فرانس،ثم اعطى محاضرات فى جامعة هارفارد الأميركية . كانت فلسفته ، على غرار فلسفة جاك ماريتان ، تطمح إلى التوفيق بين العقل والإيمان . وقد حاولت أن تثبت أن أعمال القديس توما الأكويني لا تزال تواكب العصر ، وأنها قادرة على أن تجنب حضارتنا الفوضى والضياع . هذه الفلسفة كانت ، علاوة على ذلك ، نضالية ، مما قاد جلسون إلى نشاط ثقافي وسياسي ، ولا سيما بصفته عضواً في الوفد الفرنسى إلى مؤتمر سان فرانسيسكو وإلى مؤتمر الأونيسكو في عام ١٩٤٥ . كما عين مستشاراً للجمهورية الفرنسية بين عامي ١٩٤٧ و ١٩٤٨ . وفي عام ١٩٤٦ انتخب لعضوية الأكاديمية الفرنسية، ونادی فی عام ۱۹۵۰ بحیاد اوروبا ، وبالتالی بحیاد فرنسا امام اخطار الحرب بين الاتحاد السوفياتي والولايات المتحدة . وقد انتقد التحالف الفرنسى ـ الأميركي ، الموجُّه علناً ضد الاتحاد السوفياتي . ورغبة منه في التأكيد على معارضته لسياسة فرنسا في تلك المرحلة ، قدّم استقالته من الكوليج دي فرانس وارتحل إلى تورونتوحيث درَّس ، حتى وفاته ، في معهد الدراسات الوسيطية.

كرس إتيين جلسون اعماله للتوماوية التي كتب حولها دراستين اساسيتين: التوماوية ، مدخل إلى مذهب القديس توما الاكويني (١٩١٩) و القديس توما الاكويني (١٩١٥) و القديس أطروحة صدرت في عام ١٩١٣ تحت عنوان: اللاهوت والمذهب الديكارتي حول الحرية . ومن اعمال اتيين جلسون الأخرى: الفلسفة في العصر الوسيط(٩) جلسون الأخرى: الفلسفة في العصر الوسيط(٩) مدخل إلى دراسة القديس بونافنتورا (١٩٢٤) ، موح الفلسفة الوسيطية (١٩٢٢) إيلوئيز وابيلار (١٩٢٨) الوجود والماهية(٩) (١٩٢٨)

مدخل إلى الفلسفة المسيحية ، وأخيراً الألسنية والفلسفة (١٩٦٩) . [جوئيل شميث]

□ \* يلح السيد جلسون في تأملاته التي لا تخلومن مفارقة أحياناً ، وإنما الغنية والجديدة دواماً ، حول فكر العصر الوسيط، يلح على فكرة أن تاريخ الفلسفة الوسيطية ، منظوراً إليه في مظهره الحقيقي ، هو تاريخ حركة عقلانية . ويؤكد أن الفكر الحديث يعتقد أنه يدين بأصوله لثورة ويحلو أن يعرّف نفسه بالتعارض مع العصر الوسيط ، ولكنه يجد في الواقع في ذلك العصر أصله ، وهو نفسه لا يعدو أن يكون ، من العديد من النواحي ، عقبي طبيعية له ومجرد استطالة ، . [الفريد باييه

 □ « ليس العقل ، خلافاً لما يؤكد السيد جلسون ، وريث اللاهوت . وإنما اللاهوت شكل تلبسه وتركه العقل . ومن الممكن أن يكون الفكر الحديث وريث العصير الوسيط، وإنما بقدر ما كان العصير الوسيط يتحرك نحو الأزمنة الحديثة التي تخطته ، [جورج بوليتزر

## جنتيله ، جيوفاني

## Gentile, Glovanni

كاتب إيطالي . ولد في كاستلفترانو بصقلية في ٣ أيار ١٨٧٥ ، ومات في فلورنسا في ١٥ نيسان ١٩٤٤ . أتم دراسته للفلسفة سنة ١٨٩٧ ، ودخل مباشرة إلى ميدان التعليم. وابتداء من ١٩٠٦ صـار استاذاً جامعياً . وهذا تاريخ مهم في حياة جنتيله ، لأنه في ذلك العام ايضاً بدأ تعاونه مع بنديتو كروتشه الذي كان أسس مجلة النقد ( كريتيكا ) . والتاريخ المهم الثاني في حياته هو ١٩١٧ ، عام انتقاله للإقامة في روما وتطعيمه نشاطه العلمي والتدريسي بهوى جديد: السياسة . وبالفعل ، وابتداء من ١٩٢٠ ــ ١٩٢١ ، استعان موسوليني بكفاءة جنتيله ، فأنجز ، بانتقاله إلى وزارة التعليم العام (١٩٢٢) ، إصلاحاً جذرياً عماده اتجاه جديد في الدروس ، لا تعديل الأنظمة الإدارية . وعين جنتيله في مجلس الشيوخ سنة ١٩٢٥، وأنشأ عدة هيئات ثقافية تولى توجيهها أورئاستها. وبقي وفياً للعهد الفاشي عند سقوطه ، ولكنه انحاز إلى الحكومة

الجمهورية لدى عودة موسوليني إلى الحكم . بيد أنه القي في ٢٤ حزيران ١٩٤٣ خطاباً إلى الإيطاليين جلب عليه عداوة خصوم كثيرين ، حتى في معسكره ؛ وبعد أقل من عام واحد اغتاله مجهول عند عتبة بيته .

كان جنتيله مؤلفاً خصباً ، وكان في المقام الأول فيلسوفاً . انطلق من إصلاح الجدل الهيغلى الذي كان يعنى ، على حد تعبيره بالذات ، القبول بهذا التصور الأساسي: إن التاريخ يتماهى مع الفكر الفاعل أو مع الفلسفة ، لينتهي إلى مذهبه في « الفعلية » ، وقد عرضه في كتابه الروح ، فعل خالص (١٩١٦) الذي اهداه إلى بنديتو كروتشه . وكانت خلافات جسيمة قد فرُّقت منذ ذلك العهد بين ذينك الصديقين على الصعيد الفلسفي ، على الرغم من نفورهما المشترك من الوضعية والتجربية . وكان جنتيله ينزع إلى الاقتراب من ج . ب . فیکو ـ ( دراسات فیکویة ، ۱۹۱۵ ) ــ ووصل تدريجياً إلى منتهى تطوره عندما كتب رسالة في المنطق بعنوان : مذهب المنطق من حيث هو نظرية للمعرفة (مجلدان ، ۱۹۱۷ ـ ۱۹۲۳) ، ثم رسالة في علم الجمال بعنوان: فلسفة الفن (١٩٣١). [الفريدو

 □ « أشهر ممثل ، مع كروتشه ، للهيغلية المحدثة. الايطالية . ولكنه اكد ، ضد كروتشه الذي كان يقول بجدل التمايزات ، أن ما نسميه بالفكر يتضمن حرية وتعييناً للذات، وبالتالي وحدة في الفعل. ويعبر جنتيله عن الوحدة بين الفكر والفعل بتعريفه الفكر أنه فكر بالفعل ... والفاعل هو خالق الحقيقة » . [نعقولا بادالوني

## جنوفيزي ، انطونيو

## Genovesi, Antonio

كاتب فلسفي إيطالي . ولد في الأول من تشرين الثاني ١٧١٢ في كاستيليون ، ومات في نابولي في ٢٣ أيلول ١٧٦٩ . أراده أبوه ، وكان فلاحاً فقيراً ، على القسوسية ، فدرس القانون الكنسى واللاهوت . وسيم كاهناً سنة ١٧٣٦ ، وقصد في العالم التالي نابولي حيث كان لا يزال يعيش جيانباتيستا فيكو، فتبع دروسه ابتداء من عام ۱۷۳۸ . شغل كرسى الميتافيزيقا في

جامعة نابولى ابتداء من ١٧٤١ ، ونشر في ١٧٤٣ الجزء الأول من عناصر الميتافيزيقا ، وأتبعه في ١٧٤٧ بتذييل للميتافيزيقا . وجلب عليه هذا الكتاب عداوة عدد من الخصوم في الأوساط الأدبية والكنسية . وبما أنه هاجم فيه بوجه خاص الكاردينال سبينلى ، فقد نجح هذا الأخير في استصدار إدانة بالهرطقة ضد أربع عشرة قضية من كتابه مبادىء اللاهوت . وكان من نتيجة هـذه الإدانة حـرمان جنوفيزي من كرسى اللاهوت الذي كان يطمح فيه ، فحملته خيبة أمله على ترك الفلسفة، ووقف نفسه مـذَّاك فصاعداً على دراسة المسائل الاقتصادية،ونشر سنة ١٧٥٣ رسائل في الزراعة لاقت رواجاً كبيراً حتى إن شارل الثالث البوربوني أنشأ أول كرسي أوروبي للتجارة والميكانيكا وعهد به إلى جنوفيزى على الرغم من مكائد خصومه . وتوكيدا على روحه المناوئة للأكاديميين كتب المقال في الغامات الحقة للآداب والعلوم داعياً فيه إلى اعتماد اللغة الإيطالية في التعليم . ثم وضع في عام ١٧٥٥ سيرة ذاتية ، وفي عام ١٧٥٨ التاملات الفلسفية التي اتمها في العام التالي بالرسائل الفلسفية ، وفي عام ١٧٦٤ مالرسائل الإكاديمية. وتتالت بعد ذلك أعماله الأكثر أهمية: المنطق برسم الشبيبة (١٧٦٦)، ديكيوسينا (١٧٦٦)، وأخيراً في تعليم التجارة الذي ضمَّنه زبدة دروسه والذي يعد من خيرة المؤلفات التي وضعت في الموضوع في القرن الثامن عشر. وبعد طرد اليسوعيين من نابولي سنة ١٧٦٧، كُلف جنوفيزى بوضع مشروع لإصلاح التعليم في المملكة .

> الجنيد ، ابو القاسم بن محمد بن الخزاز

#### Jonayd, Abû'i- Qâsim Ibn Muhammad Ibn Al- Khazzâz Al-

متصوف من الكبار ولد في نهوند وأقام حياته كلها في العراق ، وبالتحديد في بغداد ، حيث توفي سنة ٢٩٧ هـ ك ٩٠٩ م . أخذ العلوم الفقهية عن سفيان الثوري ، والعلوم الصوفية عن خاله السري السقطي والحارث المحاسبي . حج ثلاثين حجة إلى مكة ماشياً

على الاقدام . يعرف بسيد الطريقة الجنيدية ، ومن القابه « شيخ الطائفة » و « طاووس العلماء » . ترك زها خمسة عشر كتاباً ، ويتألف جزء منها من الرسائل التي تبادلها مع كبار متصوفة عصره ، ومنها : كتاب التوحيد ، كتاب الفناء ، و آداب المفتقر إلى الله ، البسطامي إلى العربية وشرحها وعلق عليها ( وقد حفظ لنا السراج جزءاً من هذا الشرح في كتاب اللمع ) . وقد دارت فلسفته الروحية حول قطبين : الشريعة والحقيقة ، فعارض تطرف بعض الصوفيين الذين ما اكتفوا بتقديم الحقيقة على الشريعة ، بل قالوا أيضاً ببطلان هذه الأخيرة وعدم الحاجة إلبها . والنقطة الثانية في مذهب الجنيد هي التوحيد واعتباره إياه أساس تجربة الاتحاد الصوفي .

## جهم بن صفوان الراسبي السمرقندي

## Jahm Ibn Safwân Râsibî Samarkandî Al-

رأس الفرقة التي عرفت باسمه: الجهمية أو الجبرية . توفي سنة ١٢٨ هـ / ٧٤٥ م . كان مولى الجبرية . توفي سنة ١٢٨ هـ / ٧٤٥ م . كان مولى لبني راسب من الأزد . أثار فتنة على الأمويين ، فقتل بمرو عارض على شط نهر بلخ . كان منزهاً ينفي الصفات . عارض أتباعه ( الجهمية ) القدرية ، وقالوا إن الإنسان مسير ولا قدرة له على أن يفعل الشيء أو يتركه بإرادته ، بل هو مجبر على أحد الأمرين . ومن اقوالهم أن « العبد ليس بقادر البتة » وأنه « لا فعل لاحد في الحقيقة إلا لله وحده ، وأنه هو الفاعل ، وأن الناس إنما تنسب إليهم أفعالهم على المجاز » .

## جو، برنار

## Jeu, Bernard

مختص فرنسي بالفلسفة السوفياتية ( ۱۹۲۹ - ). حاز على شهادة دكتوراه دولة في الفلسفة على أطروحته: الفلسفة السوفياتية والغرب ( ۱۹۲۹ ). واهتم أيضاً بفلسفة الرياضة البدنية، وكتب: الرياضة والموت والعنف ( ۱۹۷۲ ).

جوريو ، بيير

# نهاية حياته بدا على وشك العودة ثانية إلى الكاثوليكية ، الصحيحة ، بنسبة خمسة وسبعين بالمئة ، على حد تعبيره .

## جوفروا سانت \_ هیلیر ، إتیین

## Geoffroy Saint- Hilaire, Etienne

عالم طبيعي فرنسي . ولد في إيتامب في ١٥ نيسان ۱۷۷۲ ، ومات في باريس في ۱۹ حزيران ۱۸۳۳ . أراده أبوه على القسوسية ، لكن ميله كان إلى العلوم . درس القانون والطب معاً ، واشرف على تنظيم حديقة النبات باسم متحف التاريخ الطبيعي ، وتولى كرسي علم الحيوان فيه ، مع أنه لم تكن له به خبرة من قبل . تصادق وتعاون مع كوفييه قبل أن يصير خصمه العلمي . في مقال بعنوان تاريخ قرود مدغشقر (١٧٩٥) صاغ جوفروا لأول مرة نظريته في وحدة التركيب العضوي ، وهي النظرية التي سيطورها في جميع مباحثه اللاحقة . فالطبيعة تقدم لنا ، في رأيه ، خطة بناء واحدة لا تتنوع إلا في اجزائها الثانوية . وفي عام ١٧٩٨ اختير عضواً في البعثة التي رافقت نابليون بونابرت في حملته على مصر . وفي ١٨٠٨ منحه الأمبراطور وسام الشرف ، وكلفه بمهمة علمية في إسبانية والبرتغال . وفي ١٨٠٩ عُيِّن مدرساً لعلم الحيوان في السوربون . وفي ١٨١٨ نشر الجزء الأول من كتابه الشهير الفلسفة التشريحية (\*) . ولما تهيأ ، في عام ١٨٣٠ ، لتطبيق نظرياته في وحدة البنية الحيوانية على اللافقاريات ، وجد في كوفييه خصماً عنيداً . وتلك كانت بداية خصومة جذبت إليها انتباه أوروبا قاطبة ، وما ختمت فصولها إلا بموت كوفييه عام ١٨٣٢ . وقد انتصر غوته في هذه الخصومة الفكار جوفروا التي سيطورها فيما بعد داروين وولاس.

## جونسون، صمويل

## Johnson, Samuel

أول فيلسوف في القارة الأميركية الفتية يستحق هذا الاسم (١٦٨٦ ـ ١٧٧٢). تتلمذ على بركلي، وكان

#### Jurieu, Pierre

لاموتي كالفني فرنسي (١٦٣٧ - ١٧٧٣). درُس في الاكاديمية البروتستانتية في سيدان ، وبعد إغلاقها درُس في روتردام . دخل في مساجلات ضد آرنو (الدفاع عن اخلاق البروتستانتيين ، ١٦٧٥) ، وضد بوسويه (الواقي من تغيير الدين ، ١٦٧٧) ، وضد بيير بايل وغيرهم ، دفاعاً عن الكالفنية التي حصر بها وحدها تمثيل الحقيقة الدينية . تزعم ، بعد إلغاء مرسوم نانت (الذي كان أباح حرية العبادة للبروتستانتيين ) ، حركة المقاومة الكالفنية ضد لويس الرابع عشر (رسائل رعوية إلى المؤمنين الذين يئنون تحت نير الاسر البابلي ، ١٦٨٦ ـ ١٦٨٩) .

## جوفروا ، تيودور سيمون.

#### Jouffroy, Théodore Simon

فيلسوف فرنسي ، ولد في قرية بونتيه في ٧ تموز ١٧٩٦ ، وتوفى في باريس في ٤ شباط ١٨٤٢ . نشأ نشأة دينية صارمة ، لكن إيمانه بدأ يتزعزع منذ دخوله إلى المعهد الثانوي ، نتيجة لمطالعته اعمال فولتير وروسو . وفي دار المعلمين لاحقاً مرّ بأزمة روحية حادة رواها فيما بعد على نحو مؤثر . وقد انقلب على معتقداته السابقة ، ونشر في مجلة لوغلوب Le Globe مقاله الشهير كيف تنتهي العقائد . درَّس في كلية الآداب ، ثم في الكوليج دي فرانس ، وحاول عبثاً طول حياته الاهتداء إلى اليقينيات العقلانية الخليقة بأن تعزيه عن فقدانه إيمانه . كان روحي المذهب على طريقة كوزان ، وقد تأثر أيضاً بالفلاسفة الاسكتلنديين الذين ترجم لهم العديد من مؤلفاتهم ، ومنها الأعمال الكاملة لتوماس ريد : وقد نزع مثلهم إلى اختزال الفلسفة إلى علم النفس . لكن في كتابه دروس في علم الجمال بدأ تأثير كانط هو الغالب . انتخب عام ١٨٣١ نائباً عن بونتارليه ، وانضوى مع غيزو تحت لواء حزب « المذهبيين » ؛ لكن نزاهته واستقامته ما كانتا لتسمحا له بالقبول بالمساومات والتنازلات السياسية ، مما حدا بحزبه بالذات إلى التنكر له في بعض الأحيان . وفي

أرسخ اعتقاداً منه بوجود اساس مشترك لجميع الديانات المؤسسة. حامى بحرارة عن المذهب اللامادي. انتخب أول رئيس لمعهد نيويورك الذي سيُعرف لاحقاً باسم جامعة كولومبيا، وكان أشهر ممثل للفكر الانغليكاني في المستعمرات الإنكليزية في أميركا. نشرت أعماله الكاملة في لندن في تسعة مجلدات (١٩٥٨ ـ ١٩٥٧).

## الجويني ، عبد الملك ابن عبد الله

## Jowaynî, 'Abdolmalik ibn 'Abdillah Al-

متكلم وفقيه شافعي . توفي سنة ٤٧٨ هـ / ١٠٨٥ م . نشأ في نيسابور ، ووقف حياته على التعليم في الحجاز ، وافتى في مكة والمدينة فلقب بـ « إمام الحرمين » . ولما عاد إلى نيسابور بنى له الوزير نظام الملك « المدرسة النظامية » ليعلم فيها ، وهناك قصده ابو حامد الغزالي وقرأ عليه . اتبع المذهب الاشعري وأعطى أكمل تعبير عنه في كتاب الإرشاد . من مؤلفاته الأخرى : البرهان في اصول الفقه ، نهاية المطلب في دراية المذهب ، الشامل .

## جياكون، كارلو

## Giacon, Carlo

فيلسوف سكولائي إيطالي معاصر (١٩٨٠ - ١٩٨٩). مدير معهد البحوث في الفلسفة الوسيطية ببادوفا، ورئيس الاتصاد العالمي للجمعيات الكاثوليكية للفلسفة، وأشرف على الموسوعة الفلسفية الإيطالية وعلى معجم الفلاسفة وعلى معجم الأفكار. له دراسات عدة حول السكولائية الوسيطية، وبالأخص حول غليرم الأوكامي ودنس سكرتس وابن سينا وتوما الاكويني، وكذلك حول ديكارت وسبينوزا ومالبرانش ولايبنتز وروسميني. من مؤلفاته: السكولائية الثانية (١٩٥٠)، السببية في العقلانية الحديثة (١٩٥٤)، الداخلية والميتافيزيقا في العقلانية الحديثة (١٩٥٤)، الداخلية والميتافيزيقا

## جيشتى ، معين الدين محمد

## Jayshatî, Mo'înoddîn Muhammad

متصوف ولد في سجستان وتوفي في إجمير ( ۱۱٤٢ - ۱۲۳۱ م ). تعرف إلى كبار صوفيي عصره: كبرى والسهروردي والكرماني، واسس طريقة صوفية انتشرت في الهند حيث لقب هو نفسه بدء شمس امبراطورية الهند ء.

## جيفونز ، وليم ستانلي

#### Jevons, William Stanley

فيلسوف واقتصادي إنكليزي . ولد في ليفربول في الأول من أيلول ١٨٣٥ ، ومات غرقاً بالقرب من هاستينغز في ١٣ تموز ١٨٨٢ . كان دكتوراً في الرياضيات وفيلسوفاً واقتصادياً بارزاً من مدرسة التبادل الحر ؛ ومن أهم تآليفه نظرية الاقتصاد السياسي (۱۸۷۱) و مبادىء العلوم (۱۸۷۶) الذي لاقى رواجا عظيما استحق عليه كرسى الاقتصاد السياسي في يونيفرسيتي كوليج في لندن ، حيث خلف ج . إ . كيرنز ، تلميذ ستيوارت مل . ساهم جيفونز مساهمة فعالة في نشر مبادىء العلم الاقتصادي لدى الشرائع الاجتماعية كافة . وتندرج نظرياته في إطار الخط الذي رسمه من قبله منظر الاقتصاد السياسي الكلاسيكي ديفيد ريكاردو ، وتنوه بأهمية عامل العمل في الإنتاج . ونخص من بين مؤلفاته بالذكر: عناصر المنطق الأولى (١٨٧٦) و الدولة في علاقاتها مع العمل (١٨٨٢) ، بالإضافة إلى المؤلفات التي صدرت له بعد وفاته: المنطق الخالص (۱۸۹۰) و مبادىء الاقتصاد (۱۹۰۰) وهو « ثمرة ثلاثين عاماً من التأمل المتواصل » .

## جيل اللسيني

# Gilles De Lessines Giles Of Lessines

لاهوتي دومينيكاني كتب باللاتينية ، توفي بعد

١٣٠٤ م . تلميذ البرتوس الاكبر ، وضع رسالة في وحدة الصورة موجهة ضد كلدواردبي دافع فيها ، بحجج شخصية ، عن مذهب توما الاكويني .

## الجيلاني ، عبد القادر بن موسى

#### Gîlânî, 'Abdolkâdir Ibn Mûssa Al-

من كبار الصوفيين . ولد في جيلان على بحر القزوين ، وتوفي سنة ٥٦١ هـ / ١١٦٥ م . فتح له زاوية في بغداد ، وأسس الطريقة القادرية التي تعرف في بعض الاقطار بالكيلانية . أوصى بمحبة الغريب والتقشف . له فتوح الغيب، و الفتح الربائي والفيض الرحمائي ، وجلاء الخاطر ، و الغنية لطالبي طريق الحق . ومع أنه كان من الحريصين على عدم الخروج عن الركب السني ، فقد نسجت حوله اساطير كثيرة .

## الجيلاني ، عناية الله

## Gîlânî, 'Inayatollah Al-

فيلسوف فارسي من مدرسة اصفهان ومن تلاميذ ملا صدرا ( القرن الثاني عشر الهجري ) . كان يعلِّم كتب ابن سينا .

## الجيلاني ، ملا حمزة

## Gîlânî, Mollâ Hamza Al-

فيلسوف فارسي من مدرسة اصفهان ومن تلاميذ ملا صدرا . مات في اثناء حصار اصفهان من قبل الأفغان سنة ١١٣٤ هـ / ١٧٢١ م .

## الجيلاني ، ملا شمسة

## Gîlânî, Mollâ Shamsâ Al-

فيلسوف فارسي من مدرسة أصفهان التي أسسها

مير داماد . اصله من جيلان على بحر قزوين ( القرن الحددي عشر الهجري ) . كان رحّالة كبيراً ، فطاف بإيران والعراق وسورية والحجاز . وكان زميلًا لملا صدرا ، لكنه لبث بخلافه وفياً لميتافيزيقا الماهية . له زهاء خمسة عشر مصنفاً، ومنها رسالة في طرق اليقين ، ورسالة في تجلي الكمال لرفاق الحقيقة ، ورسالة في مجيء العالم .

## الجيلي، عبد الكريم

#### Gîlî, 'Abdol- Karim Al-

متصوف عربي ولد في بغداد نصو ٧٦٦ هـ / ١٣٦٥ م من اسرة جيلانية الأصل ، ولذلك يعرف ايضاً باسم الجيلاني والكيلاني . عاش في اليمن ، وسافر إلى الهند . وكان من اتباع الطريقة القادرية ، وكانت وفاته على الأرجح سنة ١٨٠ هـ / ١٤٠٣ م . ترك نحو عشرين مصنفاً ، ومن أضخمها الناموس الاعظم . لكن الكتاب الذي يدين له بشهرته هو الإنسان الكامل في معرفة الأواخر والأوائل . وفيه يبدو تأثره واضحاً بمذهب ابن عربي في وحدة الوجود . فالإنسان الكامل يعكس كالمرآة لا قوى الطبيعة فحسب ، بل كذلك القوى الإلهية . ومن خلاله يضحي المطلق واعياً لذاته .

## جيمس ، وليم

## James, William

فيلسوف أميركي شمالي . ولد في ١١ كانون الثاني المدور النويورك ، ومات في ٢٦ آب ١٩١٠ في شوكوروا ( نيو همشاير ) . الأخ البكر للرواثي هنري جيمس ، وابن هنري جيمس المفكر والرائي وتلميذ سويدنبورغ وداعية تحطيم الصور ، ويُعد مفكر أميركا العصري وأحظى كتّابها بالتقدير والإعجاب . تحدر من المهاجرين الإرلنديين أصابت حظاً من الثراء . وأمضى طفولته ، مثله مثل أخيه ، في تسفار الثراء . وأمضى طفولته ، مثله مثل أخيه ، في تسفار متواصل عبر أوروبا مع ذويه ، وتردد على كثرة من المدارس في أقطار شتى . وعدم انتظام دراسته وتنوع صبواته جعلا صعباً عليه اختيار مهنة؛ وفي آخر المطاف حزم أمره على العلوم . فداوم على مدرسة

هارفارد الطبية ، ثم انقطع عنها ليرافق العالم بالطبيعيات لـويس اغاسيـز في بعثة إلى حـوض الأمازون ، ثم ليقوم برحلة إلى المانيا دامت سبعة عشر شهراً . كانت فترة خصصها للمطالعة والمـلاحظة والتأمل ، وإليها يعود في ارجح الظن تفتح فكره ؛ ولكنها كانت ايضاً فترة تردد وثبوط همة كادت ان تتادى به إلى الانتحار .

ورث وليم جيمس عن أبيه ميله إلى طرق دروب التفكير البعيدة عن العقيدة القويمة، وكذلك اهتمامه العميق بالقيم الأخلاقية والروحية ، وحاجة إلى الإيمان الدينى واندفاعأ قويأنحو الروحانية التي شككت فيها تشكيكاً خطيراً مع ذلك مباحثه العلمية وعلى الأخص قرامته لداروين . والحق أن مسألة التوفيق بين ميله الدينى الداخلي والفكر العلمى الذي بدا وكأنه يلغم إيمانه وينخره شغلته طوال حياته وكانت محركأ رئيسيأ لكتاباته . وكانت النتيجة المباشرة لهذه المحارجة ، التقليدية في القرن التاسع عشر وإنما المقترنة في حالته بقصة سيكولوجية شخصية ، مرحلة من الشكوك المعذِّبة ومن الاكتئاب العميق لدى عودته إلى أميركا عام ١٩٣٨ ونوبة عصبية بالغة الحدة قادته الى حافة الجنون وانتهت بد حكم شبه صوفى يمكن اقتضاب صيفته الفلسفية على النحو التالى: إذا كان الذهن حقاً ، كما يؤكد داروين ، حصيلة للتطور البيولوجي ، اداة متطورة لتمكين الجسم البشري من مواجهة الوسط المحيط ، فإن الإرادة البشرية تبقى في الأحوال جميعها « حرة » ، وفي الوقت نفسه يحتفظ الإيمان ، وإن تجرد من مضمونه اللاهوتي ، بحقوقه الخاصة كوظيفة داخلية لا غنى عنها لانحفاظ الحياة ؛ فالحياة تستحق ، بحد ذاتها ، أن تعاش . وهذا « التفاؤل » المراد ، الذي بفضله أمكن لفكر وليم جيمس المتوازن حدسياً أن يتغلب على اختلال توازنه الجوهري الذاتي ، تمخض بالنتيجة عن مذهب معقد في الفكر النظرى .

في عام ١٨٧٢ بدا جيمس في هارفارد مهنته التدريسية التي سيواصلها إلى آخر حياته . وشيئاً فشيئاً تطورت دروسه في الفسيولوجيا لتشمل عما قريب علم الأحياء والفلسفة وعلم النفس والعلاقات المتبادلة بينها جميعاً . واعقبت زواجه في عام ١٨٧٨ ـ وسوف يرزق خمسة أولاد ـ سنوات من الجهد الفكري المتصل

كان حصيلتها في عام ١٨٩١ الوجيلز في علم النفس(٩) الذي جعل من السيكولوجيا ، لأول مرة في اميركا، فرعاً علمياً مستقلاً، والذي اثبت، وربما للمرة الأخيرة ، كم يمكن أن يكون أيضاً ضرباً من الأدب الانساني النزعة . وبعد أن أرسى جيمس على هذا النحو الأسس السيكولوجية لفكره، عكف ينشيء تفرعاته الفلسفية . ففي إرادة الاعتقاد<sup>(\*)</sup> (۱۸۹۷) قدم تبريراً وداخلياً ، (سيكولوجياً ) لظاهرة « الإيمان » . وتأدت به مباحث مطولة في علم النفس وفي فلسفة الأديان إلى أن يصدر ، في عام ١٩٠٢ ، الصور المختلفة للتجربة الدينية(\*). وقد درس جيمس في هذا الكتاب الإيمان الديني لا من وجهة نظر « الصحة العلمية ، لبعض المذاهب الدينية ، بل من وجهة نظر ، الصلاحة السيكولوجية ، \_ وبالتالي والذرائعية، ـ للتجربة الدينية ذاتها ؛ فهل هي مفيدة أم لا للبقاء الإنساني ولاستمرار الحياة وللخلاص الروحي والاجتماعي ؟ فالرجل الذي عرف المرض والجنون صار المدافع الأميركي الأكبر عن الصحة البدنية ، وعن القوة والفرح والطاقة والمبادرة والنشوة وروح المغامرة ، والانسان الذي عرف القنوط واليأس انبعث من بين أشباح الموت وصار شاعراً فيلسوفاً يسبِّح بحمد التنوع الغزير واللامتناهي لأشكال الحياة، ورسولا للإيمان الإمرسوني بالذات ولحرية الفكر والانفتاح على العالم الخارجي. ويتضمن كتاب الذرائعية (\*) (١٩٠٧) وصفاً متكاملًا للمعيار الذرائعي المطبق على مضمار الأفكار بصفته دليلاً جديداً على « الحقيقة » الفلسفية ؛ ورداً على انتقادات المنتقدين سيبادر جيمس ، في عام ١٩٠٩ ، إلى صياغة المذهب في مثال الحقيقة . ولسوف يجد ، وهو من كان يحب الوفرة اللامنطقية للحياة وتنوعها اللامتناهي ويكره كل ما يختزل الحياة إلى وحدة خادعة ومذهبية ، سوف يجد في الصفحات التي كرسها صديقه برغسون لاستمرارية التجربة ، الحية ، ما يشجعه على ان يعرض في كون تعددي(\*) المستتبعات الأخيرة للذرائعية .

لقد حافظ جيمس ، طول حياته ، على علاقات وثيقة بالفلاسفة وعلماء النفس الأوروبيين ، وزار أوروبا مراراً وتكراراً . وعرف في أواخر حياته ضروباً رفيعة من التكريم ، إن في وطنه وإن في الخارج . وبعد موته

صدرت له نصوص شتى ، نخص منها بالذكر: محاولات في التجربية الجذرية<sup>(ه)</sup> (١٩١٢) ، و مُثُل الحياة ( احاديث إلى المعلمين عن علم النفس و إلى الطلبة عن بعض مثل الحياة ) ، وفي المقام الأول الاثر الأكثر إنسانية بين سائر مؤلفاته : رسائل و . جيمس ، في مجلدين، ١٩٢١ . [ستانلي غيست]

□ « فلسفة جيمس هي في جوهرها مفترحة . فهو يمضي إلى أمام بإقدام ، وليس له من مرشد سوى التجربة » . [إميل بوترو]

ابد الاشخاص الذين يحملون على محمل الجد ما يسمى في العادة العلوم المعنوية والسياسية يدينون بكثير من عرفان الجميل لوليم جيمس للدور المهم الذي اضطلع به في الصراع ضد سدنة العلموية ... وقد اجترا وليم جيمس على أن يقول لابناء وطنه إن عليهم ان ينعتقوا من وصاية الجامعات الأوروبية ؛ وقد حثهم على التفكير بصدد الأشياء طرآ مثلما جرت بهم العادة على التفكير بأخطر شؤون حياتهم الاجتماعية ... وقد تظاهر أحياناً بأنه يستخدم لغة دارجة ليتكلم عن الميتافيزيقا الأوروبية ، حضاً منه للأميركيين على الإشاحة عن تعاليم أوروبا » . [جورج سوريل]

ي « لقد قبل إن ذرائعية جيمس لم تكن إلا صورة من صور الشكية ، وإنه كان يحط الحقيقة وينيطها بالمنفعة المادية ، وإنه كان لا ينصح ولا يشجع على البحث العلمي المتجرد . ومثل هذا التأويل سيفجأ بقوة كل من سُعد بمعرفة الرجل . فما من أحد أحب الحقيقة حباً أحر من حبه . وما من أحد بحث عنها بمثل هواه » . [هنري برغسون]

□ « اجد فيه استباقاً للمسئلة الأخاذة اكثر من اي مسئلة اخرى في الفلسفة المعاصرة اعني بها ضرورة بناء الفلسفة الاختبارية على قاعدة تقر بأن التجربة تتحد اتحاداً حميماً بالانفعال والمعرفة . لقد كان جيمس رائداً إذ وعى هذا الاتحاد الفعلي » . [جون ديوى]

□ " تصدر فلسفة جيمس من جهة أولى عن رد فعل ضد مثالية برادلي والمثالي الأميركي الكبير جوزيا رويس ، وتهاجم من جهة ثانية الواحدية والحتمية العلمويتين من خلال استخدام "نقد العلم" وتطويره. ويرتكز مذهبه على تصور دينامي وتعددي للواقع: فليس في العالم شيء ناجز، وهو لا يحتوي على

جواهر ، وإنما هو قيد صيرورة دائمة ، وليس هو بموجود واحد ، بل يتألف من أفراد كثرة . وجيمس يغلو في رفضه للواحدية إلى حد التعاطف مع مذهب تعدد الألهة ، . [إم . م . بوشنسكي]

## جيمونا ، لودوفيكو

#### Geymonat, Lodovico

فيلسوف ايطالي (١٩٠٨ ـ ١٩٩١)، تأثر بفكر غرامشي، واهتم بتأويل حديث لجدل الطبيعة لانجلز، وكتب الفلسفة وفلسفة العلم (١٩٦٠)، وأصدر تحت إشرافه كتاباً مرجعياً عظيم الحجم والأهمية بعنوان تاريخ الفلسفة الإيطالية (١٩٧٠ ـ ١٩٧٢).

كان جيمونا ، قبل تحوله إلى الماركسية ، من ممثلي الوضعية المحدثة، واختصاصياً في تاريخ الفيزياء، ومترجماً إيطالياً لبراتراند راسل . ثم بات يرى أن المادية الجدلية هي وحدها القادرة على أن تقدم إطار استقبال نقدى لتطور العلوم الهائل وأن تؤدى وظيفة نواة ( وهذا كان من شواغل غرامشي ) لتصور عقلاني للعالم هو المادية التاريخية . فالمادية الجدلية هي وحدها التى تستطيع أن تجعل العلوم تكتشف رباطها بالتاريخ وبالدائرة الاقتصادية \_ السياسية بدون أن تملى عليها شروطاً مسبقة . وتدخل المادية الجدلية يتخذ اربعة اتجاهات : فهي تستطيع اولاً أن تتجاوز « الاختصاصية » التي عن طريقها تتكون العلوم ، وهي غير مطالبة في الوقت نفسه بأن تحل محل الابستمولوجيات الداخلية العلمية التي عالجت وحلت ، على صعيد أكثر العلوم تطوراً ، مشكلات كان يرتأى من قبل أنها فلسفية ، ودورها من هنذا المنظور أن تكون محور انفتاح متبادل لمختلف ميادين الموضوعية ومفصلة لترابط متبادل بين الاشكاليات . وتسمح المادية الجدلية ثانياً لممارسة الترابط المتبادل هذه بأن تفهم نفسها من خلال علاقتها بالتاريخ بدون أن تمر بأي أنا أعلى ميتافيزيقي ؛ فهي تعلم أن العلوم هي وحدها التي تعرف ، وأنه لا وجود لمعرفة أخرى إلا أن تأخذ صورة استيهام ميتافيزيقى ؛ ودورها من هذا المنظور أن تنشىء رؤية قابلة باستمرار للتنقيع والمراجعة للممارسة العلمية باعتبارها سيرورة وحدوية مهما

تنوعت وتأقلمت ؛ والنظرية التي تضعها على هذا النحو تفسح في المجال لفهم نسبية مختلف النظريات العلمية بدون سقوط في المذهب النسبي . وتكشف المادية الجدلية على هذا النحو، ثالثاً، عدم حياد الممارسة العلمية ، أو بالأحرى الفلسفة التي تنعكس من خلالها هذه الممارسة ؛ والمشكلة هنا هي مشكلة الفلسفة الصحيحة التي تتكيف مع هذه الممارسة ؛ فثمة فلسفات لا تعدو أن تكون تأويلات مجانية للمبادىء العلمية ؛ وثمة فلسفات ما عادت تتحمل البعد العلمي للعلوم ، وبخاصة منها علم التاريخ ، فتنزع منزعاً لاعقلانياً بعد أن كانت في مرحلة تاريخية سابقة \_ مرحلة صعود البورجوازية ـ قد اسست عبادة العقل ( فلسفة الأنوار ) . يتعين على المادية الجدلية رابعاً ، في راي جيمونا ، ان تنشىء تصوراً جديداً للعالم كأساس لثقافة جديدة ؛ وهذا التصور سيأتي نتيجة لدمج معارف مختلف العلوم ، ويفترض فيه أن يحل محل المذاهب الدينية والفلسفات السائدة حالياً ( المثالية الوجودية والوضعية المحدثة ) ؛ لكنه على الرغم من ارتباطه بنتائج العلوم لا يدعى لنفسه صفة العلم ، وإلَّا سقط من جديد في الوثوقية .

لقد أخذ النقاد على جيمونا في ايطاليا المأخذ نفسه الذي أخذوه على آلتوسر في فرنسا ، وهو أنه يريد أن ينزل المادية الجدلية منزلة علم العلوم ، وهذا من الوثوقية منتهاها. وقد كان رده أن المادية الجدلية لا تزال قيد الإنشاء ، وأن سيرورة تكونها هي سيرورة النقد الذاتي لاشكالها المتكونة ، وهذه هي ضمانتها ضد الوثوقية .

## جيميني

#### Jaimini

مؤلف هندي ، من القرن الرابع قبل الميلادي في ارجح التقديسر . وهو المؤسس الخدرافي لد « البورفاميمامسا » ، ذلك المذهب الفلسفي الذي يستند إلى الوحي ويعتقد بخلاص النفس بالعمل وتقديم الاضاحي وإقامة الشعائر الدينية . ويعطي جيميني في بورفا ميمامسا(\*) تأويلًا لطقوسية النصوص الفيدية يتفوق كثيرا على تأويلات اتريا

وبادارايانا وفادوري ولابوكايانا وآيتيساغانا . ويعتبره المأثور ، مع بيلا وسومانتو وسوكا ، تلميذاً لفياسا الذي سلمه السماما - فيدا(\*) ، فأوصل نصها إلينا .

## جينر دي لوس ريوس ، فرانشسكو

#### Giner De Los Rios, Francisco

فيلسوف إسباني ومصلح تربوي . ولد في روندا بملقة سنة ١٩٦٥ ، ومات في مدريد سنة ١٩١٥ . درَّس فلسفة القانون في مدريد ، وعرّف الإسبان بفلسفة كراوسه الذي ترجم له الوجيز في علم الجمال (١٨٧٤) . ونشر هو نفسه دراسات قانونية وسياسية (١٨٧٥) و دراسات فلسفية ودينية (١٨٧٦) ، وكذلك بعض المؤلفات في علم التربية . نشرت مؤلفاته الكاملة في عشرين جزءاً بين ١٩١٦ و ١٩٢٦ .

## جيوبرتي، فنشنزو

#### Gioberti, Vincenzo

فيلسوف إيطالي . ولد في تورينو في ٥ نيسان ١٨٠١ ، ومات في باريس في ليلة ٢٥ \_ ٢٦ تشرين الأول ١٨٥٢ . حصل على شهادة الدكتوراه في اللاهوت سنة ١٨٢٣ ، وبعد سنتين سيم كاهناً وألحق بالمعهد اللاهوتي للجامعة حيث قوبلت اطروحته في الله والدين الطبيعي بإعجاب إجماعي . طاف عام ١٨٢٨ بأنحاء إيطاليا ، وتعرف إلى مانتزوني وليوباردى . اعتنق منذ شبابه افكار التجديد القومى ، فارتبط بأواصر صداقة مع الوطنيين الجمهوريين، فحامت من حوله الشبهات بالانتماء إلى حركة « إيطاليا الفتاة ، القي القبض عليه ، وحبس ، ثم نفي. (١٨٣٣) . ومن باريس ، حيث التجأ ، بعث بمقال إلى ماتزيني بعنوان في الجمهورية وفي المسيحية، ولكن تعاونه معه لم يتعدُّ هذه الحدود ، بل راح يبتعد أكثر فأكثر عن تلك الحركة التي لم يعلن قط أصلاً انتماءه الرسمى إليها . وفي عام ١٨٣٤ انضم في بروكسل إلى جماعة أخرى من المنفيين الايطاليين (جيوفاني برشيه ، أريفابيني ، الخ ) ، ووجد بين

ظهرانيها جواً موائماً لتحرير مؤلفاته . وبقي يتتبع على الدوام وبانتباه الأحداث السياسية في إيطاليا التي أشرعت أبوابها من جديد أمامه على أثر صدور كتابه في تفوق الإيطاليين الخلقي والمدني (١٨٤٢) . وانتخب نائباً عن تورينو،وصار رئيساً للمجلس النيابي البيمونتي ، ووزيراً للتعليم العام ، وأخيراً رئيساً للوزراء (١٨٤٨ - ١٨٤٨) . ولما سقطت وزارته عند التصويت في البرلمان على سياستها الداخلية ، قصد فرنسا بصفته وزيراً مطلق الصلاحيات للبيمونت ، ولكنه ما لبث أن استقال ليتغرغ للكتابة .

في اثناء مقامه في بروكسل نشر على التوالي: نظرية المخارق للطبيعة (١٨٣٧) ، مدخل إلى دراسة الفلسفة الخري المدر عنها الفلسفة (١٨٤٠) \_ كانت الفلسفة التي يصدر عنها تجمع بين أونطول وجيا القديس أنسلم والقديس بونافنتورا وبين نظريات مالبرانش وفيكو \_ و محلولة في الجميل أو عناصر لفلسفة جمالية (١٨٤٠) . الم جاء دور مؤلفه السياسي الكبير الذي تقدم ذكره: في تفوق الإيطاليين الخلقي والمدني ، فجعل من كاتبه واحداً من مرشدي الراي العام الأوروبي . وكانت هذه الرسالة مفتاح حياته السياسية أيضاً ، إذ أن جيوبرتي طرق فيها المسألة الإيطالية من زاوية جديدة . فلم يعد المطلوب في رايه محاكاة هذه الدولة الأجنبية أو تلك أو الدوران في فلكها ، بل لا بد من إنجاز

إصلاحات ـ لا ثورات ـ وتشكيل اتحاد فيدرالي للدول الإيطالية تحت زعامة إلبابا ؛ وبسبب هذه البرنامج جزئياً كان سقوطه عام ١٨٤٩ . وبعد ذلك بوقت وجيز ، وفي كتابه التجديد المدني لإيطاليا عدل وجهات نظره ودعا ، بدلاً من الاتحاد الفيدرالي ، الى دولة ليبرالية ووحدوية . ونشر جيوبرتي فضلاً عن ذلك تصانيف فلسفية ـ دينية آثارت مساجلات حامية ، ومارس من خلالها تأثيراً بالغاً على جيل ١٨٤٨ ؛ ولنذكر منها : مقدمات للتفوق ( ١٨٤٨) ، اليسوعي العصري ( ١٨٤٨) ، دفاع اليسوعي العصري ( ١٨٤٨) ، فلسفة الوحي . [لورنزو غيوسو]

## جيويا، ملكيوري

#### Gioia, Melchiore

فيلسوف واقتصادي ايطالي (١٧٦٧ ـ ١٨٢٩). كان مفكراً ليبرالياً واسهم في التعريف بنظريات كوندياك والإيديولوجيين في ايطاليا . له مبادىء الفلسفة (١٨١٨) . وأدخل الإحصاء إلى الاقتصاد السياسي (عرض جديد للعلم الاقتصادي ، ١٨١٥ \_ . وفلسفة الإحصاء ، ١٨٢١) .



## الحاج ، كمال يوسف

#### Hâjj, Kamâl Yûsuf Al-

فيلسسوف لبناني . ولد عام ١٩١٧ في قرية الشبانية ، ومات فيها غيلة في أثناء الحرب الأهلية اللبنانية عام ١٩٧٦ . حصل على شهادة الأستاذية في الأدب العربي من الجامعة الأميركية ببيروت ، وعلى دكتوراه الدولة في الفلسفة من جامعة باريس سنة ١٩٥٠ ، وصار بعد ذلك أستاذ الفلسفة في الجامعة اللبنانية . نقل إلى العربية عام ١٩٤٦ رسالة في معطيات الوجدان البديهية (\*) لبرغسين،ثم اصدر دراسة عن رنيه ديكارت (١٩٥٤) ، وثانية عن هنري برغسون (١٩٥٥) . وفي عام ١٩٥٦ أصدر فلسفيات ( الجزء الأول ) ، و فلسفة اللغة ، وهو أطروحته للدكتوراه . ثم اصدر في القومية والإنسانية (۱۹۵۷) ، من الجوهر إلى الوجود (۱۹۵۸) . وكان آخر كتبه موجز الفلسفة اللبنانية (١٩٧٤) ، الذي كان يفترض فيه أن يكون تمهيداً لموسوعة فلسفية « ملحمية » في اثني عشر مجلداً عن « الفلسفة اللبنانية ، و « الفلسفة العربية » و « الفلسفة العالمية » .

حاول كمال يوسف الحاج في فلسفة اللغة ان ينشيء اونطولوجيا للغة باعتبارها ، ارقى مظاهر النشاطات في الوجدان ، . وانطلاقاً من المعادلة بين اللغة والأم ، شدد على الدور القومي للغة العربية

باعتبار أن « الدفاع عن اللغة القومية هو دفاع عن ادق ما في وجدان الأمة » . وفي الوقت الذي نقد فيه « دعاة قتل اللغة العربية » ، دعا إلى أن يكون اتصال لبنان بحضارة الغرب « من حسرف العربية » ، لأنه بدون ان « يصون لبنان عفاف اللغة العربية » لا يستطيع ان يلعب دور « الأستاذ » و « الإمام » في العالم العربي : « اللغة العربية هي من جملة ضوابطنا التاريخية، التي ينبغي لنا أن نقدسها حتى نزاول القيم العالية . بدون هذه اللغة لن يكون لنا عمارات فكرية شاهقة نتحدى بها الزمن الهروب » .

هذه النزعة القومية اللغوية ، التي حاولت « إحياء حركة فلسفية خلاقة تكون اللغة العربية قالبها الأوحد ، ، وهي محاولة تكرر من اكثر من وجه .. وان عن غير سابق معرفة \_محاولة معاثلة لزكى الأرسوزي \_ تسجل تراجعاً كبيراً في آخر كتب كمال يوسف الحاج موجز الفلسفة اللبنانية لتخلى مكانها لنزعة قرمية لبنانية « تلبنن الفلسفة » و « تفلسف لبنان « ، على اعتبار أنه « لا فاصل بين القومية اللبنانية والفلسفة اللبنانية ، ، وعلى اعتبار أن ، الفلسفة اللبنانية ملوجلودة منلذ منات السنين بل آلافها » . و « اللبنانولوجيا » هو الاسم الذي اختاره كمال يوسف الحاج لمذهبه الرؤيوى هذا . أما كيف تكون اللغة عربية والقومية لبنانية ، فهذه صعوبة لا تجد لها في موجز الفلسفة اللبنانية حلا إلا عن طريق تمييز مصطنع وغير مقنع بين مفهومي والأمة العربية » و و القومية اللبنانية ، .

## حاجي بكتاش

## Hâjjî Bektash

متصوف تركي توفي سنة ٧٣٨ هـ /. ١٣٣٧ م . مؤسس الطريقة البكتاشية الباطنية . تأثر بالافلاطونية المحدثة وبالتصوف الإمامي الاثني عشري . اخذ اتباعه بالحروفية التي كان اسس مدرستها فضل الله الاستراباذي .

## الحارث بن اسد المحاسبي

## Hârith Ibn Assad Mohâsibî Al-

صدوفي ومتكلم وفقيه. تدوفي في بغداد سنة ۲٤٣ هـ / ۸۵۷ م . كان أول صوفي سنى تأكدت ثقافته الواسعة في علم الكلام . له كتب عديدة في الزهد وأصول الديانات والرد على المعتزلة ، ومنها كتاب التوهم، وكتاب التفكر والاعتبار، وكتاب الرعاية لحقوق الله ، وكتاب البعث والنشر ، وكتاب ماهية العقل ومعناه . وقد هاجم المحاسبي المعتزلة هجوماً عنيفاً ، نعى فيه إيمانهم المطلق بالعقل ، واستبداد العقل المطلق بهم وبدينهم ، ورأى أن العبودية الحقة العاقلة هي المنهج الصحيح للمعرفة . وقد عارضه العلاف ، وحمل عليه أكثر المتكلمين ، وانضم إليهم الفقهاء ، وعلى رأسهم ابن حنبل ، متهمين إياه بالتفرقة بين الإيمان والمعرفة ، والعلم والعقل . لكن الاشاعرة عدوه بالمقابل القبس الأول لمذهبهم، ومدحه الغزالي فقال عنه : « إن المحاسبي خير الأمة في علم المعاملة ، وله السبق على جميع الباحثين عن عيوب النفس ء .

#### حامكا

#### Hamka

الاسم المستعار بالأحرف الأولى لمفكّر أندونيسي معاصر هو حاجي عبد الملك كريم أمر الله الذي ولد في سومطرة الغربية عام ١٩٠٨، وترك أكثر من مئة مؤلّف في موضوعات شتى. زعيم حركة التجديد الإسلامي المعروفة باسم «المحمدية» والموسومة

بعمق بميسم فكر ابن تيمية ومحمد عبد الوهاب والافغاني ومحمد عبده. نظرته الفلسفية تحمل طابع التصوف، وتؤكد على فكرة نقاء النفس وراحتها بالتوكل على الله. ضليع باللغة العربية وبالفلسفة الإسلامية، ومتخصص بفكر الغزالي. وقد ترأس ممجلس علماء اندونيسيا، وأظهر تسامحاً إزاء التعددية الثقافية والدينية. من مؤلفاته: التصوف الحديث (۱۹۷۸)، التصوور الإسلامي للحياة

## الحبابي، محمد عزيز

#### Lahbabi, Mohammad Aziz

كاتب مغربي متعدد الاهتمامات (١٩٢٣ ـ ١٩٩٣). ولد في فاس، وتخرج بشهادة التبريز في الفلسفة، وتولى العمادة الفخرية لجامعة محمد الخامس بالرباط. كتب بالعربية والفرنسية، وكان شاعراً وروائياً. لكنه برز في الفلسفة. وانتصر في المرحلة الأولى من حياته الفكرية للمذهب الشخصاني، وإن يكن حاول التميز عن الشخصانية الغربية والمسيحية المثالية بتأويل إسلامي «واقعي، يؤكد على تحرير الشعوب فضلاً عن تحرير الأشخاص. وغبّ استقلال المغرب في عام ١٩٥٦ تطورت شخصانية الحبابي نحو فلسفة أكثر انفتاحاً على المصائر الجماعية أطلق عليها اسم «الغدية». وقد ضمّنها، فضلاً عن رؤيته الفلسفية، مشروعاً مستقبلياً للأخلاق وللاقتصاد. كما أولى اهتماماً للدراسات الفلسفية الإسلامية. من مؤلفاته: جيل الظمأ (رواية)، العض على الحديد (مجموعة قصص)، مفكرو الإسلام، ورقات عن فلسفة إسلامية، من الكائن إلى الشخص في جزئين: الشخصانية الإسلامية، ومن الحريات إلى التحرر.

## حبشی، رینیه

## Habachi, René

مفكّر فلسفي لبناني ولد في القاهرة عام ١٩١٥، نال شهادة الدكتوراه في الفلسفة في جامعة نانتير

على اطروحته شروط فكر متوسطي. درَّس الفلسفة في القاهدة في القاهدة وبيروت، وأدار قسم الفلسفة في اليونسكو. كتب أكثر مؤلفاته بالفرنسية، ومنها: بدء الخليقة، أيها الشرق ما غربك؟ من أجل فكر متوسطي. وكانت وفاة رينيه حبشي عام ٢٠٠٢.

#### الحداد، طاهر

#### Al - Haddad, Tahar

مفكر تونسي (۱۸۹۹ – ۱۹۳۰)، خريج الزيتونة، ورائد بارز للفلسفة الاجتماعية في الشمال الإفريقي، ومناضل وطني ونقابي ونسوي. ترك كتابين كان لهما في حينه دوي: العمال التونسيون وظهور الحركة النقابية (۱۹۲۷)، وامرأتنا في الشريعة والمجتمع (۱۹۳۰)، وقد تناول فيه بالتحليل النقدي واللاهوتي والفلسفي والقانوني والاجتماعي وضع المرأة العربية المسلمة. وقد سعى إلى أن يبرهن فيه على مدى تخلف المجتمعات العربية الإسلامية وابتعادها عن التعليم القرآني الذي يؤكد على تساوي والجنسين. وقد قوبل كتابه بحملة شعواء من قبل ممثلي الإسلام الرسمي، فجرى تكفيره وسحب شهاداته العلمية منه وطرده من عمله. وقد مات في شهاداته العلمية منه وطرده من عمله. وقد مات في العزلة مسلولاً.

عارض طاهر الحداد التصور النخبوي والتهميشي للحداثة، وأكد على التحرر الجماعي من خلال تحرر القوى الحاملة للمستقبل، أي الشغيلة والنساء الذين تجمعهم معاً وحدة الاضطهاد.

## الحسن البصري ، أبو سعيد

## Hassan Basrî, Abû Sa'îd Al-

تابعي من مشاهير الثقات . ولد في المدينة سنة ٢١ هـ / ٦٤٢ م ، واقام في البصرة ، وفيها توفي سنة ١١ هـ / ٢٨٧ م . من ممثلي الطبقة الأولى التي فاض منها الأدب الصوفي ، والسلوك المنبني على حسن الاقتداء ، والعلم المؤكد للإيمان . كان له تأثير عظيم في جيله من المسلمين ، ثم في المتصوفة . وعنه اعتزل واصل بن عطاء ليغدو رأس المعتزلة . بذر البذرة

الأولى لفكرة الخشية في حقل التصوف . وله رسالة كتبها إلى عبد الملك بن مروان جواباً عن سؤاله إياه عن رأيه في القدر ، انحاز فيها إلى موقف القائلين بالحرية والاختيار ، وعارض الجبر .

## الحسن بن الصّباح

#### Hassan Ibn Sabbâh Al

داع فاطمي ومؤسس الفرقة الاسماعيلية النزارية ، احتل قلعة الموت في جبال البرز جنوب غربي بحر قزوين ، وجعلها مركزاً لقيادته ، وكانت وفاته فيها في ٥٢٤ هجرية / ١٦٤ ميلادية . كتب عدة مؤلفات بالفارسية بادت كلها عندما استولى المفول على القلعة .

## حسين واعظ كاشفى

#### Hosayn Wâ'iz Kâshefî

المعروف بالسبزواري . كاتب تصوفي فارسي . عاش في هراة على أيام الملك حسين ميرزا ، وتوفي سنة ٩٩٠ هـ / ٩٩٠٤ م . له زهاء ثلاثين مصنفاً في العرفان والتصوف والتفسير وسير الشهداء (روضة الشهداء) . وله موسوعة كبرى في الفلسفة العملية بعنوان اخلاق محسني ، حذا فيها حذو نصير الدين الطوسي في اخلاق نصيري وجلال الدين الدواني في اخلاق جلالي ، بالإضافة إلى كتاب في الفتوة الروحية بعنوان فقوة نامة .

## حقص القرد ، أبو عمرو

## Hafs Al- Fard, Abû 'Amro

متكلم اصله من مصر . توفي بعد ٢٠٣ هـ / مـ / مـ / مـ من مصر . لقبه الشافعي بـ و الفرد ه اي المنفرد برأيه تهكماً . تحول عن الاعتزال إلى الجبر ، وقال بـ وخلق الافعال ، من قبل الله في الانسان على مذهب المجبرة . دارت بينه وبين أبي الهذيل العلاف مناظرة شهيرة . من مؤلفاته: كتاب الرد على المعتزلة ، و كتاب الاستطاعة ، و كتاب

التوحيد ، و كتاب الرد على النصارى . يُعرف تباعه بالحفصية .

الحلاج ، أبو عبد الله الحسين بن منصور

#### Hallâj, Abû 'Abdillah Al- Hossayn Ibn Mansûr Al-

متصوف وشاعر عربي من أصل فارسى . ولد في الطور بفارس نحو عام ٨٥٧ م ( ٢٤٤ هـ ) ، ومات في ۲۷ آذار ۹۲۲ ( ۲۲ ذی القعدة ۳۰۹ ) فی بغداد . نزح والد الحلاج ، وكان حلاجاً ، في زمن مبكر إلى إقليم ناطق بالعربية ، وبالتحديد إلى واسط بالعراق حيث حفظ الغلام القرآن وهو لم يجاوز الثانية عشرة . واجتذبت حياة التقى « الحافظ » الفتى ، وتبع فى بادىء الأمر المعلم الصوفى سهل التستري . وفي العشرين ارتحل إلى البصرة ، وأخذ فيها عن عمرو المكى مبادىء الصوفية ، وتزوج من أم الحسين ، ابنة أحد ثلاميذه . ولم يعرف الحلاج امراة أخرى قط ، وقد انجب منها أربعة أولاد . وتعرف إلى الجنيد ، والبسه هذا بيده و الخرقة ، أي رداء الصوفية ، وفي حجته الأولى أقام في مكة سنة كاملة يصلى ويصوم . ولما رجع إلى البصرة طفق يعظ في الناس وخلع رداء الصوفية بعد أن اختلف مع الجنيد . وبحسب تعبير لوي ماسينيون ، الذي عرّف الغرب بأكبر متصوفة الإسلام هذا ، كان الحلاج ، يبحث ويبغى ان يجد كل امرىء الله في دخيلة نفسه » . وبعد أن ارتحل إلى خراسان وأمضى فيها خمسة أعوام يدعو الناس إلى الزهد ، استقر مع اسرته في بغداد . ثم كانت حجته الثانية إلى مكة ، مع أربعمئة من أتباعه ، وسفرته الكبيرة الثانية وصولًا إلى الهند وتركستان. وعند عودته من حجته المكية الثالثة والأخيرة ، تزايدت في بغداد المعارضة ضد ذلك الرجل الذي اجترأ على القول بأنه والله في اتحاد . ناهيك عن ذلك ، كان بعض اهل السياسة قد وضعوا انفسهم تحت قيادته الروحية ؛ وقد كتب الحلاج برسمهم بعض رسائل في الأخلاق السياسية ، إلَّا أنها ضاعت . ولما أزيع أولئك السياسيون عن السلطة من قبل حزب منافس ، القي القبض على الحلاج ، وكان في نفسه اصلاً توق إلى الشهادة .

دامت محاكمته تسعة اعوام . وفي السجن وعظ المحابيس الآخرين ، وحرر آخر كتاباته . ولم يصلنا من هذه إلَّا طاسين الأزل ، وهو نص يرد فيه على الصابئي المتطرف الشلمغاني الذي كان يعلم أن الخير والشر على حد سواء محببان إلى الله . ومما اسخط خصوم الحلاج عليه نظريته في تقديس الأولياء التي عدوها ضرباً من الشرك وبعض تصريحاته التي كان يسهل حملها على محمل التجديف . وفي ٢٦ آذار ٩٢٢ جلد على مرأى من الناس وصُلب حياً . وفي اليوم التالي قطعت راسه واحرقت جثته ورمى برماده في نهر دجلة . واحتفظ تلاميذه براسه . وعلى الرغم من أن الحلاج ما كان يعد نفسه شاعراً ، فإن ديوان الحلاج<sup>(ه)</sup> هو من أبدع دواوين الشعر العربي . ويضم هذا الديوان أولًا نصوصاً جمعها تلاميذه ، وتتألف من ديوان اشعار ومناجيات أو أخبار الحلاج ومن كتاب الطواسين. وثمة نصوص أخرى حررها التلاميذ تزودنا ببعض اشعار ونصوص نثرية مفقودة للحلاج ، ومنها حكاية الكرماني أو التقييد . أما الزيارات ، التي ضمها ايضاً الديوان ، فليست بأصيلة . وبالمقابل ، فإن ذخيرة الأولياء(\*) لفريد الدين العطار ، التي تتضمن احسن سيرة بالعربية لحياة الشاعر ، تتضمن ايضاً اقوالاً وحكماً نثرية للصوفى الكبير . ولنلحظ اخيراً ان الديوان الفارسي المعزو إلى الحلاج هو من وضع الفارسي حسين الخوارزمي المتوفى سنة ١٤٣٥ م . وقد نقل الديوان العربي إلى الفرنسية (١٩٣١) لوي ماسينيون الذي له ايضاً رسالة مشهورة حول عذابات الحلاج (١٩٢٢) ومحاولة في اصول مصطلبح التصوف الإسلامي (١٩٢٢) التي أضاف إلى الطبعة الثانية لترجمتها نظرة عبر تاريخية على حياة الحلاج (۱۹۵۵) . [انطوان ترافير]

الحلي ، الحسين بن يوسف

## Hillî, Hossayn Ibn Yûsuf

المعروف أيضاً بابن المطهّر، والملقب بالعلامة: اشهر تلاميذ المعلم نصير الدين الطوسي. ولد في الحلة بالعراق سنة ١٤٨ هـ / ١٢٥٠ م، ومات فيها ودفن في النجف سنة ٧٢٦ هـ / ١٣٢٦ م. قرأ أيضاً على الكاتبين القزويني وميثم البحراني. عاصر الاجتياح

المغولي ، ولعب دوراً مشابهاً لدور معلم، نصير الدين الطوسي . كان كاتباً مكثاراً ، ويزيد ثبت مؤلفاته على المئة والعشرين . له منهاج الكرامة ، وقد انتقده ابن تيمية انتقاداً مرا من وجهة نظر سنية . وله في علم الكلام شرح بعنوان انوار الملكوت على رسالة للمتكلم شرح بعنوان انوار الملكوت على رسالة للمتكلم شسروح على كتابي الإشارات والتنبيهات(\*) والشفاء(\*) لابن سينا ، ومحاولة في حل مشكلات والشفاءة والسفسطائيين ، وخلاصة موسوعية في العلوم الفلسفية بعنوان الإسرار الخفية ، واخرى في المبدأ القائل بأن الواحد لا يمكن أن ينبثق عنه إلا الواحد ، وقال بحركة تحول ما بين الجواهر ممهدأ السبيل على هذا النحو المام نظرية ملا صدرا . وكان السبيل على هذا النحو المام نظرية ملا صدرا . وكان

## حمزة بن على بن احمد

#### Hamza Ibn 'Alî Ibn Ahmad

متكلم درذي . ولد في زوزن (إيران) وتوفي سنة ٤٣٣ هـ / ١٠٤١ م . لقبه الهادي أو هادي المستجيبين . كان لباداً، ثم قدم إلى مصر واتصل بالخليفة الفاطمي الحاكم بأمر الله . له النقط والدوائر ، وهو من كتب الدروز الدينية .

من اشهر تلاميذه القاضي نور الله الششتري .

## حنين بن إسحاق

## Honayn Ibn Ishâq

طبيب نصراني وشماس نسطوري من قبيلة عباد العربية . ولد سنة ١٩٤ هـ / ١٩٠٩ م في الحيرة بالعراق ، وتوفي في بغداد سنة ٢٦٠ هـ / ٢٨٠ م . درس الطب في بغداد ، وتضلع باليونانية ، وعينه المأمون على بيت الحكمة خلفاً ليحيى بن ماسويه . وربما كان أشهر المترجمين العرب إطلاقاً . نقل إلى العربية والسريانية بعض كتب أفلاطون وأرسطو وجالينوس . ومن مؤلفاته : عشر مقالات في العين ، و المدخل في الطب .

## الحوراني ، إبراهيم

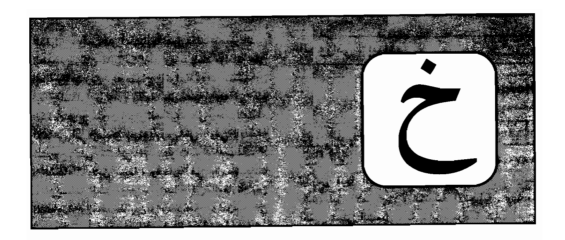
## Hawrânî, Ibrâhîm

ادیب سوری (حلب ۱۸۶۶ ـ بیروت ۱۹۱۱ ) . كلف بإدارة المكتبة الاميركية بدمشق ، واستقدمه رئيس الكلية السورية الانجيلية ببيروت سنة ١٨٧٠ ليدرِّس فيها البلاغة والرياضيات والمنطق. ارتبط بالمرسلين الأميركيين وبالكنيسة الانجيلية . وعندما أصدر شبلي الشميل سنة ١٨٨٤ ترجعة كتاب شوح بخنر على مذهب داروين،تصدى الحوراني للرد عليه ووضع في السنة نفسها كتيباً دعاه مناهج الحكماء في نفي النشوء والارتقاء . ولما عاد شبلي الشميل وأصدر كتاب الحقيقة (١٨٨٥)،رد الحوراني مرة ثانية بكتاب دعاء الحق اليقين في الرد على بطل داروين (١٨٨٦) أظهر فيه غيرته على الدين وتعاليمه ، وانتصر لنص الكتاب المقدس، وأتهم العقبل الانسباني بالتقصير ، ورأى في حقائق العلم وآياته شهادة على قدرة الله وحكمته . وكانت مناظرته ضد الشميل ، بالإجمال ، أقرب إلى المهاترة . وقد هجاه فيما بعد شعراً . وللحوراني أيضاً الضوء المشرق في علم المنطق (١٩١٤) ، وهو كتاب تعليمي ، وكتاب مخطوط بعنوان شمس البرهان في علم الميزان .

## حيدر آملي، سيد

Haydar Âmoli, Sayyed

فيلسوف عربي . ولد في عامل ، عاصمة طبرستان ، جنوب بحر قزوين ، سنة ٧٢٠ هـ / ١٣٢٠ م ، من اسرة شيعية عريقة . مرّ بازمة روحية عميقة في الثلاثين من العمر ، فبتّ صلاته بالدنيا وانتقل للإقامة في الأماكن المقدسة بالعراق . لا يعرف تاريخ وفاته ، ولكن تاريخ آخر أثر من آثاره يعود إلى عام ٧٨٧ هـ / ١٣٨٥ م . ترك زهاء خمسة وثلاثين مصنفاً بالعربية والفارسية ، حاول فيها أن يعيد ربط الفكر الإمامي بميتافيزيقا الصوفية ، وعلى الأخص بمذهب ابن عربي في الواحدية الإلهية . له على فصوص الحكم (٩) لابن عربي شرح مذهبي كبير بعنوان نص النصوص .



## الخراز ، ابو سعید احمد

#### Khafarî, Shamsoddîn Muhammad Al-

الخفري ، شمس الدين محمد

فيلسوف فارسي من مدرسة شيراز ومن اشهر تلامذة صدر الدين الدشتقي . تبوفي سنة ٩٣٥ هـ / ١٥٥٠ م . نال شهرة كبيرة كفيلسوف في عصره ، وترك زهاء عشرة مصنفات في الفلسفة وتفسيراً لآية الكرسي.

## Kharraz, Abû Sa'îd Ahmad Al-

متصوف سني من بغداد توفي سنة ٢٧٩ هـ قال بأن • كل باطن يخالفه ظاهر فهو باطل » . وكان أول من خاض في علم الفناء ، ولكن بدون أن يخرج عن أصول المنهج السني .

## خريزيبوس

## خلقيديوس

#### Chaicidius

فيلسوف افلاطوني محدث من النصف الأول من القرن الرابع الميلادي . كتب باللاتينية . له شرح على محاورة تيماوس لأفلاطون أصاب به شهرة في العصر الوسيط .

## الخواجوئي ، إسماعيل

## Khwājû'i, ismā'ii

فيلسوف إيراني توفي في أصفهان سنة ١١٧٨ هـ / ١٧٥٩ م .ذاق الم ١٧٥٩ هـ / ١٩٥٩ م .ذاق أهوال حصار أصفهان من قبل الأفغان . وله زهاء مئة

## Chrysippe Chrysippus

فيلسوف يوناني من المدرسة الرواقية ( نحو ٢٨٠ م. ٢٠٥ ق. م). بعد أن تردد على الأكاديمية الجديدة ، درس على الرواقيين وتراس مدرستهم خلفاً لإقليانتس. لم تصلنا إلاً شذرات قليلة من ٧٠٠ كتاب ونيف تعزى إليه . يتفق الدارسون على أنه هو الذي أعطى الرواقية بنيتها وصرامتها . وفي المنطق أعاد الاعتبار إلى الجدل ضد أرسطو . وفي الطبيعيات أوضع المعانى الرئيسية للكوسمولوجيا الرواقية ( التعاطف الكلي ) وحاول أن يحل التناقض بين القدر والحرية .

وخمسون رسالة في مجمل المسائل الفلسفية والموضوعات الكبرى للإمامة ، ومنها رسالة في نقد مفهوم « الزمن الموهوم » ضد جمال الدين الخونساري . وكان من تلاميذه مهدي النراقي .

## الخوافي ، زين الدين

#### Khawâfî, Zayn- Oddîn Al-

متصوف ولد في خُواف بخراسان وتوفي سنة ١٤٣٨ هـ / ١٤٣٥ م . مؤسس الطريقة الزينية . له رسالة الوصايا القدسية ، وقد حررها في القدس ، وكتاب الأوراد الزينية ، و منهج الرشاد .

## خومياكوف ، الكسى ستيبانوفتش

## Khomiakov, Alexei Stépanovitch Khomyakov, Aleksei Stepanovich

ولد في ١ أيار ١٨٠٤ في موسكو . عاش تارة في هذه المدينة وطوراً في عزبته فيبوغوشاروفوفي اقليم تولا . ومات في ١٥ تشرين الأول ١٨٦٠ في قرية ترنوفسكوي في اقليم قازان . أخذه ذووه ، وهو طفل ، إلى سان بطرسبورغ هرباً من زحف نابليون ، وهناك طفق يتعلم اليونانية واللاتينية. ولما رجع إلى موسكو شرع بدراسة الفلسفة التي كان يهيمن عليها يومئذ التيار الرومانسي الألماني ، ومثله مثل السلافوفيليين جميعاً ، تأثر أقوى التأثر بشلينغ . خدم في الجيش لمدة قصيرة . وقام برحلة أولى إلى أوروبا بين ١٨٢٥ و ١٨٢٦ ، متنقلاً بين فرنسا وإيطاليا وسويسرا ولدى عودته إلى روسيا تلا على زملاء مأساتين كتبهما بعنوان إرماك و ديمتري ، ولم تمثل سوى الأولى منهما . وفي ١٨٣٦ تزوج ، وطفق يتردد على صالونات الانتلجنسيا الروسية وأنديتها ، فأصاب فيها ، بفضل زرابة لسانه ، نجاحاً سهلاً . وكان ذا ذهن كلى تشغله مسألة تحرير الأقنان والآلات البخارية معاً . وكان عيبه الوحيد ميله إلى الكسل ، مما حال بينه وبين الاهتداء إلى مثل أعلى يضطره إلى أن يجند له قواه كافة . لكن مذاهب هرزن وبيلنسكي وتشادائيف أسهمت في تفتق ذلك المثال .

وهكذا كان مولد تلك الحركة التي جمعت قلة من التلاميذ الذين يعمر أفئدتهم الإيمان وقوة العزيمة ، والتي كانت غايتها الدفاع عن روسيا وعن تقاليدها الدينية وتاريخها ؛ وابتداء من ذلك اليوم عد خومياكموف مؤسس السلافوفيلية ، أي مذهب محبى السلافية . وكتب عدداً كبيراً من المقالات والقصائد التي تتغنى بمدن روسيا القديمة وعاداتها القومية وروابطها الأسرية . وفي ١٨٤٧ قام برحلة إلى انكلترا واجتاز المانيا . وتميزت عودته بتصميم أكبر على النجاح على الرغم من الرقابة والشكوك وموت زوجته المبكر (١٨٥٢) . وإلى تلك الحقبة يعود زمن تأليفه بالفرنسية للكراستين اللتين عقدتا له إزار الشهرة وساهمتا في بعث الكنيسة الأورثوذكسية: الكنيسة الـلاتينية والبروتستانتية من وجهة نظر الكنيسة الشرقية ويضع كلمات حول المناولات الغربية . وبعد موت القيصر نيقولا الأول ، سمحت الرقابة بنشر مجلة روسكايا بسيدا، فصارت لسان حال الصركة السلافوفيلية . لكن جماعة خومياكوف الصغيرة ما لبثت أن تفرقت ، إذ اختطفت يد المنون أعضاءها الواحد تلو الآخر . وسقط خومياكوف بدوره ضحية الكوليرا عام ١٨٦٠ . وقد جمع ابنه مؤلفاته الكاملة في ثمانية مجلدات ، ضم الأول منها المقالات المنشورة في المجلات ، والثاني الكراسات اللاهوتية ، والثالث كتابات الفلسفية والأدبية ، والرابع اشعاره ومسرحيتيه ، والخامس والسادس والسابع مذكراته حول التاريخ العالمي ، والثامن مراسلاته . وقد كتب خومياكوف بغزارة ، لكن أعظم تأثيره في معاصريه كان بصفته خطيباً ومؤسساً للسلافوفيلية . وكان لاهوته اورثوذكسياً خالصاً ، وقد كتب ضد الكاثوليكية والبروتستانتية معاً . وكما كتب برديائيف يقول ، كان الحب الأخوى هو المصدر الوحيد للمعرفة الدينية والضمانة الوحيدة للحياة الدينية في نظر خومياكوف. [ديفو بارسوتي]

□ « إن روسيا مدعوة إلى الوقوف على رأس الثقافة
 العالمية ؛ والتاريخ يعطيها هذا الحق بسبب كلية
 مبادئها وملائها » . [خومياكوف]

□ «خومياكوف هو مؤسس لاهوت أورثوذكسي اصبل تمثّل فيه الموضوعات المعاد صهرها للمثالية الالمانية ». [نيقولا برديائيف]

□ « يعتقد خومياكوف أن هيفل هو الذي اقتاد المقلانية إلى اقصى مداها ، ومهد بالتالي الجوللمادية التي ينم انتشارها عن سقوط الغرب . ويرى خومياكوف أن العقلانية اللاهوتية للكاثوليكية ، التي تقيم الوحدة بدون الحرية ، تولد من قبيل رد الفعل شكلاً آخر من العقلانية ، هو البروتستانتية التي تحقق الحرية بدون الوحدة ، . [برنار جو]

## الخونساري ، حسين بن جمال الدين

#### .Khwânsârî, Hossayn Ibn Jamâloddîn Al-

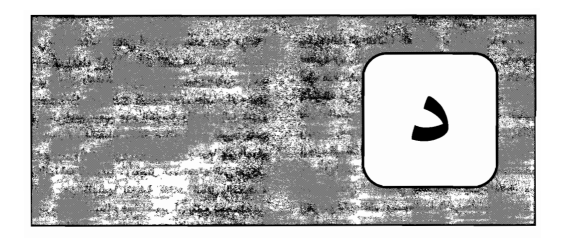
فيلسوف وشارح من أصل فارسي ، ولد في خونسار سنة ١٠١٦ هـ / ١٦٠٨ م ، ومات في أصفهان سنة ١٠٩٨ هـ / ١٦٨٨ م . له كتب في الرياضيات والفلك وعلوم الدين وعلم الكلام ، ولا سيما في التخيير والتسيير ، وشروح على الشفاء والإشارات(\*) لابن

سينا وعلى تجريد العقائد الطوسي . وكان من تلاميذه ابناه السيد جمال الدين والسيد الرازى .

## خيرو، يواكيم

## Xirau, Joaquin

فيلسوف إسباني (١٨٩٥ ـ ١٩٢١). عميد كلية الآداب في برشلونة بين ١٩٢٧ و١٩٣٩. صديق شخصي لإميل برهييه وليون روبان وجاك ماريتان. عاش السنوات الأخيرة من حياته في المنفى. تتلمذ على أورتيغا إي غاسيت ونقد المثالية العقلية الماتجربية المادية معاً، وطور الحيوية العقلانية في اتجاه روحي، وانحاز إلى صيغة مستقلة من المسيحية. واستوحى هوسرل وبرغسون وشلر لينشىء تصوراً خاصاً ذا نزعة شخصانية حول لينشىء تصوراً خاصاً ذا نزعة شخصانية حول هوبر. من مؤلفاته: الحب والعالم (١٩٤٠)، فلسفة هوسرل برغسون (١٩٤١)، فلسفة



## درياركارا، نيقولاوس

#### Drijarkara, Nicolaus

فيلسوف ولاهوتي أندونيسي (١٩١٣ - ١٩٦٧). انتمى إلى الرهبانية اليسوعية، وكان من أوائل من أدخلوا الفلسفة الغيربية المعاصدة، ولا سيما الوجودية والفينومينولوجيا، إلى أندونيسيا كما أنه توصل إلى نحت مفردات فلسفية حديثة وإلى فرضها في اللغة الاندونيسية. قرن في فلسفته الشخصية بين التوماوية المحدثة والوجودية والفينومينولوجيا، ودارت كتاباته حول «الحرية» و«الشخص الإنساني» و«اسس الاخلاق»، وعكست تأثره بهايدغر وغبرييل مرسيل ومرلوبونتي، وإنما في سياق ثقافي أندونيسي. من مؤلفاته: فلسفة إنسانية (١٩٦٩)، حول الدولة والأمة (١٩٨٠)، حول الثقافة

## داغونييه ، فرانسوا

## Dagognet, François

طبيب وفيلسوف فرنسي ، ولد سنة ١٩٢٤. ذهب إلى أن ماركس كان محقاً في إلحاحه على وسائل الإنتاج ، ولكنه تناسى وسائل إعادة الإنتاج التي تحول

عالمنا من جيل إلى جيل ، بدءاً بمطبعة غوتنبرغ وانتهاء بالتصوير الفوتوغرافي والمعلوماتية . من مؤلفاته : الفلسفة الحيوية (١٩٥٥) ، العقل والادوية (١٩٦٤) ، غاستون باشلار (١٩٦٥) ، جداول الكيمياء ولغاتها (١٩٦٩) ، الكتابة والايقونوغرافيا (١٩٧٧) ، وجوه وسطوح وبواطن (١٩٨٢) .

## دافيد الدينانتي

#### David De Dinant David Of Dinant

فيلسوف ولاهوتي بلجيكي كتب باللاتينية من القرن الثاني عشر . كانت ميزته على سائر لاهوتيي عصره معرفته باليونانية . ميزبين الوجود والظهور ، وأكد على عرضية الفروق وعدم تأثيرها في جوهر الوجود ؛ وفي الوقت الذي ميزفيه بين ثلاثة جواهر : الجوهر الروحي أو الله ، والجوهر المادي أو الجسم ، اكد على تطابقها من منظور حلولي .

دالمبير ، جان ـ لو ـ رون

## Alembert, Jean- Le- Rond D'

عالم رياضي وكاتب فرنسي ، وواحد من أبرز ممثلي الفكر الفلسفي في و عصر الأنوار ه . ولد في باريس

في ١٦ تشرين الثاني ١٧١٧ ، ومات فيها في ٢٩ تشرين الأول ١٧٨٣ . كان الابن غير الشرعى لمدام دي تنسان ولمفوض في المدفعية يدعى ديثوش . تُرك عند ولادته على درج كنيسة سان جان ـ لو ـ رون ( حمل اسم شفيع هذه الكنيسة وأضاف إليه شهرة دالمبير) ، فالتقطته زوجة صانع زجاج فقير ؛ كانت هذه المرأة تدعى مدام روسو ، وقد اعتبرها على الدوام وكأنها أمه الحقيقية . ويفضل المساعدات التي لم يكف الوالد عن تقديمها لتغطية نفقات الطفل المعيشية والتربوية ، استطاع هذا الأخير أن يتابع تحصيله في معهد مازاران . وعندما وصل إلى صنف الفلسفة اكتشف في نفسه ، وهو الطالب اللامع في اللاهوت ، شغفأ عميقأ بالهندسة والرياضيات لا يني يتنامى بسرعة فائقة . ولم يكد يبلغ الثانية والعشرين حتى اصدر مذكرة في حساب التكامل (١٧٣٩)، فأصاب بها شهرة فورية . وبعد عامين جاء بحثه الجديد حول انكسار أشعة الأجسام الصلبة (١٧٤١) ليعزز مكانته في الأوساط العلمية ، وليفتح امامه أبواب اكاديمية العلوم . بيد أن العمل الرئيسي الذي ارتبط به اسمه هو كتاب الديناميكا<sup>(\*)</sup> الذي صدر عام ١٧٤٣ . ففي هذه الرسالة عرض ، للمرة الأولى، أحد المبادىء الأساسية للميكانيكا الكلاسيكية ، وهو المبدأ المعروف باسم « مبدأ دالمبير » . وقد أحدث كتاب الديناميكا ثورة حقيقية في دراسة بعض ظاهرات الطبيعة عندما اثبت ، بصرامة علمية ، ان الستاتيكا لا بد وان تُعد حالة خاصة من الديناميكا . علاوة على هذا المؤلّف ، خلف دالمبير مجموعة أخرى من الكتابات التي يمكن اعتبارها ، بنوع ما ، تطبيقاً للأفكار الرئيسية التي تضمنها كتاب الديناميكا على بعض المسائل الجزئية : فهنالك مذكرة في العلَّة العامة للرياح (١٧٤٦) ، وقد نال عليها الجائزة التي كانت أكاديمية برلين قد رصدتها لعمل يعالج هذا الموضوع ( دهشت هذه الأكاديمية لمستوى الدراسة الرفيع وقبلت كاتبها عضواً في صفوفها ) ؛ وهنالك ايضاً مباحث في مبادرة الاعتدالين الربيعي والخريفي (١٧٤٩) ومحاولة حول مقاومة الأجسام المائعة (١٧٥٢). ولنذكر اخيراً مباحث حول عدد من النقاط الهامة في مذهب العالم (١٧٥٤) .

بيد أن شهرته ما كانت ، في أغلب الظن ، لتتخطى

حدود الدوائر العلمية المحضة لو لم ينخرط في حياة عصره وصراعاته . كان صديق فولتير وديدرو ، وقد جرّه هذا الأخير إلى خوض غمار تلك المغامرة الكبرى المتمثلة في وضع الموسوعة(\*) ونشرها ولم يقتصر دور دالمبير على كتابة عدد من المقالات العلمية والفلسفية ؛ فقد عُهد إليه بمهمة الإلاشراف على كامل الجزء الرياضي من الموسوعة وعلى مراجعة مواده. بيد أن أهم ما قدمه في هذا المضمار هو الخطاب التمهيدي(\*) الذي تصدر الجزء الأول من الموسوعة: فقد رسم فيه ، في تركيب رائع ، وبأسلوب قوي وواضح ، لوحة عن المعارف الانسانية كافة ، مدللًا على موسوعية عقله الأصبيلة . بيد أن تعاونه مع ديدرو، الذي بدأ مع بداية المشروع الموسوعي (١٧٥١) ، توقف مع الأسف في عام ١٧٥٩ ، على إثر المساجلة التي أدارها بينه وبين روسو مقاله حول « جنيف» المنشور في الموسوعة ؛ فقد دافع دالمبير في هذا المقال عن حرية الفنون ، واعترض على حظر تقديم الأعمال المسرحية المعمول به في جينيف منذ عهد كالفن . وقد رد روسو على هذا المقال برسالة حول العروض المسرحية ، فعقب عليها دالمبير برسالة إلى جان - جاك روسو (\*) . وقد قَدُّمت اسباب عدة لتفسير انسحاب دالمبير المفاجيء . لنذكر ، بادىء ذى بدء ، أن مجلس الدولة كان أصدر في ٨ آذار ١٧٥٩ حكماً يحظر على الموسوعيين الاستمرار في عملهم ويسحب من التداول الأجزاء الصادرة . وإذ جاءت هذه المتاعب لتنضاف إلى لائحة طويلة من المصاعب ، فليس من المستغرب أن تخور عزيمة عالمنا . فدالمبير لم يكن مماحكاً ومقاتلًا على -غرار ديدرو، وكان يشق عليه تحمل القدح والافتراء الذي كان يستهدفه . وربما اعتقد ، بكل إخلاص ، أن الظرف لا يسمح بالاستمرار في مثل ذلك المشروع ، أي مشروع اصدار الموسوعة . فما عرف عن الرجل من نزاهة وشجاعة دلّل عليهما في مناسبات أخرى يدفع إلى الاعتقاد بأنه ما كان سيتراجع لو كان واثقاً من فرص النجاح .

كان دالمبير مستقل التفكير ومستقيمه ، وقد عجزت الشهرة وضروب التكريم التي احيط بها عن النيل من بساطة حياته وعاداته فعلى الرغم من الحفاوة التي كان يستقبل بها في صالونات باريس ، وعلى الأخص في

صالون مدام ديفًان ، ظل يعيش مع مربيته العجوز في المسكن الصغير الذي ربّته فيه . ولم يغادر هذا المسكن إلا في الخمسين من عمره ، ونزولاً عند رغبة اطبائه الذين نصحوه بتغيير مكان إقامته . ومع أن موارد رزقه كانت محدودة جداً ، فقد عجز فردريك الأكبر، الذي اراد تعيينه رئيساً لاكاديمية برلين ، وكاترينا الثانية ، التي اقترحت عليه الإشراف على تربية ابنها ، عجزا عن اجتذابه إلى بلاطهما على الرغم من الدعوات المتكررة التي وجهاها إليه . ولم يكن دالمبير وفياً لاصدقائه فحسب ، بل اخلص ايضاً في حبه للأنسة دي لسبيناس ، طوال عشرين عاماً ونيف ، على الرغم مما سببته له هذه المراة اللعوب والمتقلبة على الرغوء من خيبات أمل مريرة .

دخل دالمبير الأكاديمية الفرنسية في عام ١٧٥٤ ، وعين سكرتيراً دائماً لها في عام ١٧٧٢ . وبهذه الصفة كتب المدائح التاريخية للأكاديميين المتوفين بين عامى ١٧٠٠ و ١٧٧٠ . ولا تعتبر هذه المدائح من افضل ما كتب ، بل نجد فائدة أعظم من مطالعة محاولة حول معشر اهل الأدب والعظماء (١٧٥٣) ، التي انتقد فيها بشدة وانفعال الكتّاب الذين قبلوا بأن يعيشوا في ظل عظماء هذا العالم . ومن بين أعماله الأخرى ، ذات الطابع الأدبى المحض ، تجدر بنا الإشارة إلى متفرقات في الفلسفة والتاريخ والأدب (١٧٥٣ - ١٧٨٣) ، وإلى محاولة في عناصر الفلسفة وفي مبادىء المعارف البشرية (١٧٥٩) ، وإلى مذكراته حول دحض اليسوعيين (١٧٦٥)، واخيراً إلى مراسلاته مع فولتير ، التي تولى كوندورسيه نشرها ، والتي تجلى فيها جوهر تفكيره \_ كانت فلسفته شكية في مجال الدين والميتافيزيقا - بقوة عظيمة وحيوية رائعة . وقد عكر المرض صفو سنوات حياته الأخيرة . وقد تولى تنفيذ وصيته كل من واتليه وكوندورسيه ، كما ابّنه هذا الأخير برثاء تلاه أمام اكاديمية العلوم . [روبير مايًار]

 ما كان يترك لتفوقه من مجال للظهور ، بل كان يبدو وكأنه يجهل هذا التفوق ، . [شابانون]

□ • ما كنت لاتصور يوماً أن عبقرية بمثل هذه القوة ، وبمثل هذا الجمال الذي أضفاه عليها العقل والحكمة ، تستطيع أن تسكن في جسد واحد مع قلب

حنون ، محب ووفي إلى هذا الحد ، [مرمونتل]

□ « كتب إلي احدهم من بطرسبورغ يفيدني بأن الامبراطورة اقترحت على السيد دالمبير أن يتولى تربية ابنها . وقد أجبت بهذا الصدد قائلًا إن السيد دالمبير ضليع في الفلسفة ، واسع المعرفة ، وكبير العقل ؛ لكن إذا ما أشرف على تربية هذا الصبي ، فإنه لن يصنع منه لا فاتحاً ولا حاكماً ، بل فقط مهرجاً » . [جان جاك روسو]

□ « ما يشغفني عند السيد دالمبير الوضوح في كتاباته وأحاديثه على حد سواء ، واختياره الصائب للأسلوب المناسب ... انه الكاتب الأول في هذا القرن ، . [فولتير]

□ • إن إدراج ديدرو ودالمبير في عداد / أروع العبقريات التي أنتجتها فرنسا لهو السخف بعينه » . [شاتوبريان]

 دلم يكن ثمة من هو مؤهل اكثر منه لتحقيق فكرة الموسوعة ، لرسم شجرة موسوعية تعطينا في آن معاً معجماً عقلانياً بالعلوم وجنيالوجيا لمعارفنا ، [جان فال]

الداماد ، محمد باقر

## Dâmâd, Muhammad Bâgir Ai-

الملقب بـ « المير » وبـ «المعلم الثالث » . ولد في استراباذ ، وتوفي في النجف سنة ١٠٤٠ هـ / ١٦٢١ م . من مؤسسي مدرسة اصفهان لعلم الكلام الشيعي ، ومن ممثلي التيار « المشائي » فيها في مواجهة التيار « الإفلاطوني » الإشراقي . ولكن هذا لا يمنع أنه كان متأثراً بالسهروردي ، وأن الاسم الذي اختاره للتوقيع به كان إشراق . ولا تزال مدرسة صدر التي علم فيها قائمة إلى اليوم في أصفهان . وقد ترك زماء أربعين مصنفاً بالعربية وبالفارسية . ونخص منها بالذكر حياة الفحل ، و كتاب القبسات في الحكمة ، بالذكر حياة المعرب ، وهو حل وسط للإحراج ب « الحدوث الدهري » ، وهو حل وسط للإحراج الكوسمولوجي المشهور : هل وجد العالم منذ الأزل أم وجد في الزمن حتى قبل أن يوجد الزمن ؟ وكان أشهر تلامذة الداماد ملا صدرا الشيرازي.

## دامياني ، القديس بطرس

## Damien, Saint Pierre Damian, Saint Peter Damiani, San Pietro

رجل دين إيطالي وكاتب لاتيني . ولد في رافينا سنة ١٠٠٧ ، ومات قرب فاينزا في ٢٢ شباط ١٠٧٢ . اعتبر منذ عام ١٨٢٨ من معلمي الكنيسة . درس على حساب اخيه دامينو ( واخذ اسمه ) ، وصار استاذاً في بارما ، ثم اجتذبته الحياة النسكية بقوة لا تقاوم ، فاعتزل في دير فونتي آفلانا نحو عام ١٠٣٥ . بقى مثله الأعلى الدائم أن يحيا في خضوع تام لقواعد السلوك الرهبانية ، لكنه لم يتمكن من تحقيقه بسبب الفساد الضارب أطنابه في الدوائر العليا من الهرم الكهنوتي . ولم يتهيب بطرس دامياني من إدانة هذا الفساد في كتاب عامورة $^{(\bullet)}$  ، وفي المقالات $^{(\bullet)}$  ، وفي إصلاح الأديرة ، و الرد على تقلبات رجال الكهنوت ؛ وكان تارة يشير إلى طرق الإصلاح ، وطوراً يسوط بانتقاداته الخارجين عن الطريق القويم ؛ فجذب إليه على هذا النصو انتباه البابوين غيريغوريوس السيادس واسطفانتوس التاسع ، فاتخذاه معاوناً لهما . ومن ثم عُهد إلى دامياني بعدد كبير من المهام التي لم يقبل بتحمل مسؤولياتها إلا آسفاً ، لانه لم يكن يشعر انه رجل يحذق أمور السياسة والدبلوماسية . وقد كان دفاعه عن نيقولاوس الثاني ضد البابا الزائف بندكتس العاشر ناجعاً ، ولكنه أخفق بالمقابل مع « هراطقة » ميلانو عام ١٠٥٩ . وقد مثل الكرسي الرسولي في كلوني ، وقلورنسا ، مضطلعاً بدور الوسيط . وبذل فيما بعد قصارى جهوده للحؤول دون الطلاق بين هنري الرابع الألماني وبرتا السوزية .

كان بطرس دامياني غزير الانتاج جداً. وقد ترك اكثر من مئة رسالة وخمسين موعظة ومقالة وقصيدة وصلاة . وتهيمن على جميع كتاباته روح نسكية ورغبة في إصلاح الأخلاق ؛ وعلى الرغم من صرامة لهجته في بعض المواضع ، فقد كان صريح الانتماء إلى مأثور الايمانية . وكان المأخذ الذي اخذ عليه أنه اراد أن يشفي جراح السلك الكهنوتي بحجج دينية وأخلاقية خالصة ، ولم يقم اعتباراً للمظهر السياسي للمسألة مع

أنه كان عقدتها فقد كانت الكنيسة يومئذ تابعة للامبراطورية الجرمانية [ماريا دي بنديتي]

## داميرون ، جان ـ فيليبير

#### Damiron, Jean- Philibert

فيلسوف فرنسي (١٧٩٤ ـ ١٨٦٢) . كان من تلاميذ فكتور كوزان ، ومن ممثلي الفلسفة الانتقائية الفرنسية . له محاولة في تاريخ الفلسفة في فرنسا في القرنين السابع عشر والثامن عشر .

## داود الذي لا يغلب

# David L'invincible David The Invincible

كاتب وفيلسوف ارمني . عاش في ارجح الظن في القرن الخامس الميلادي . من المعتقد انه ولد في هاريك، وأخذ عن القديس ساهاك ومسروب، ثم قصد أثينا لاستكمال دراسته الفلسفية . وفي أثينا وبيزنطية فرضت موهبته الخطابية تلقيبه باللقب الذي حفظته له الأجيال . وهو يعد أول فيلسوف أرمني ، وإن مارى النقد الحديث في وجوده . والمصنفات الرئيسية التي عزيت إليه ، وكلها هلنستية الاسلوب ، هي التالية : مديح الصليب ، وهو اشهرها ؛ تعاريف الفلسفة رداً على فورون؛ تحليل مدخل فورفوريوس لمقولات ارسطو ؛ تاویل مقولات ارسطو ؛ تاویل ارسطو ؛ شرح الفصول الأربعة عشر من تحليلات ارسطو ؛ كتاب العالم ؛ كتاب الفضائل . وعلاوة على ذلك ، نقل داود إلى الأرمنية المدخل إلى مقولات ارسطو لفورفوريوس الصوري ، ومقالتين من الأورغانون(\*) لأرسطو، وفي العبارة(\*) والمقولات(\*) اما كتاب الأشعياء لداود الذي لا يغلب فلا يعدو أن يكون مقتطفات من **تعاریفه** .

## داود قيسري

## Dawud Qaysari

متصوف سني . توفي سنة ٥١٧ هـ / ١٣٥٠ م .

## درٌيدا ، جاك

#### Derrida, Jacques

فيلسوف فرنسى ، ولد في البيار بالجزائر سنة ١٩٣٠ . تخرج من قسم الفلسفة بدار المعلمين العليا ، ودرُّس فيها ، وتأثيره في الأجيال المتتالية من الطلبة يضاهي تأثير لوي آلتوسير ، وإنما في اتجاه مغاير . فهو يضع نتاجه فيما وراء المذاهب الفلسفية ، ابتداء بأفلاطون ومروراً بماركس وانتهاء بهوسرل . والمهمة التي يعيُّنها لنفسه ، في تأليفه وتعليمه ، هي تفكيك بناء الفلسفة والمذاهب الفلسفية ، انطلاقاً من مسألة الكتابة . فدرُّيدا يندد بامتياز الكلام على حساب الكتابة في كل الفكر الغربي . والمفهوم المركزي في كتاباته هو الاختلاف ، وبه يتوسل لهدم ما يسميه « المركزية اللوغوسية ، . فالفلسفة ينبغى أن تعود إلى احتلال مكانها في الحقل العام للكتابة ، لا للكلام ، لتصبير أداة في الكفاح الايديولوجي والسياسي بدلاً من أن تكون خطاباً سلطوياً . وتطبيقاً لاستراتيجيته التفكيكية ، شكل درِّيدا عام ١٩٧٥ ، مجموعة البحث حول تعليم الفلسفة » لتطوير نقد التعليم الفلسفى الراهن . وقد عهد إليه أخيراً بإدارة « معهد الفلسفة ، الذي أنشىء عام ١٩٨٣ . ومن تأليفه : الكتابة والاختلاف (١٩٦٧) ، الصوت والظاهرة (١٩٧١) ، في علم القواعد أو هدم القلسقة (١٩٧١) ، التقريق (١٩٧٢) ، هوامش القلسقة (١٩٧٢) ، تباقوس الحزن (١٩٧٤) . توفى دريدا عام ٢٠٠٤.

## دریش ، هانز

## **Driesch, Hans**

بيولوجي وفيلسوف الماني (١٨٦٧ ـ ١٩٤١). له تجارب مشهورة على بيض توتياء البحر . درَّس الفلسفة في جامعات هايدلبرغ وكولونياً ولايبتزيغ بين ١٩١١ وعلَّم كذلك في الصين فلسفته ذات نزعة حيوية محدثة تحاول إحياء التصور الارسطوطاليسي عن الانتليخيا أو الكمال الأول . من مؤلفاته : تاريخ الحيوية (١٩٠٥) ، فلسفة العضوية (١٩٠٩).

له شرح على فصوص الحكم<sup>(\*)</sup> لابن عربي . انتقده حيدر أملى انتقاداً مراً على فهمه لمبدأ الولاية .

## درد ، خواجة مير

#### Darad, Khwâjeh Mir

شاعر وصوفي ومصنف هندي مسلم (۱۷۲۰ ـ ۱۷۲۰) . كتب بالأردية . له في التصوف علم الكتاب .

## الدرقاوي

#### Darqâwî Al-

شيخ الطريقة الدرقاوية التي انتشرت في شمال غربي افريقيا ( ١٧٣٧ - ١٨٢٣ ) . دعا إلى الزهد في متاع الدنيا واحتقار الغنى والمراتب العليا . قبره في بني زورال محجة .

## دركول ، بسكواله

## D'ercole, Pasquale

فيلسوف إيطالي (١٨٣١ - ١٩١٧). كان من ممثلي الهيغلية في إيطاليا . من مؤلفاته : عقوبة الموت وإلغاؤها مبرهناً عليه نظرياً وتاريخياً طبقاً للفلسفة الهيغلية (١٨٧٥) ، و التاليه الديني الفلسفي (١٨٨٤) .

## دروبيش ، موريتز فلهلم

## Drobisch, Moritz Wilhelm

فيلسوف ورياضي الماني (١٨٠٢ ـ ١٨٩٦). من ممثلي مدرسة هربارت ، وله تصانيف في المنطق وعلم النفس الذي حاول أن يطبق عليه الرياضيات ( النظريات الاساسية الاولى لعلم النفس الرياضي ، ١٨٥٠).

دستوت دي تراسي، انطوان لوي کلود

# Destutt De Tracy, Antoine Louis Claude

فيلسوف فرنسى . ولد في باراي - لو - فريزيل في ۲۰ تموز ۱۷۰۶ ، وتوفی فی باریس فی ۹ آذار ۱۸۳۱ . انخرط في السلك العسكري، وارتقى إلى مرتبة كولونيل ، ثم إلى مرتبة ماريشال . انتخب نائباً في عام ١٧٨٩، وأصبح عضواً في الجمعية التاسيسية، وصوت إلى جانب لافاييت لصالح جميع الاقتراحات الرامية إلى إرساء أسس النظام الجديد . وعندما ترك لافاييت الجيش واجتاز الحدود ، انتقل دستوت دي تراسى إلى أوتوي مع أسرته . ادخل السجن في عهد الارهاب ، واطلق سراحه بعد سقوط روبسبيير (١٧٩٤) ودعى إلى المعهد القومي . وفي عام ١٧٩٩ دخل إلى مجلس التعليم العام . وبعد تعيينه عضواً في مجلس الشيوخ ، ابدى عن استيائه من دستور العام الثامن ، ورفع تقريراً حول الوضع الثقافي في فرنسا . وعلى الرغم من الاجراءات التي اتخذها نابوليون بحق الايديولوجيين ، لم يوقف دستوت دي تراسى نشاطه ، بل بادر إلى إصدار باكورة أعماله : ملاحظات حول نظام التعليم العام الراهن (باريس، العام التاسع ) . ثم أصدر فيما بعد الجزء الأول من أهم أعماله على الإطلاق ، وهو يتصل بالايديولوجيا بحصر المعنى: عناصر الايديولوجيا(\*): وفي عام ١٨٠٣ أصدر الجزء الثاني، القواعد العامة ؛ وفي عام ١٨٠٥ الجزء الثالث ، المنطق . وخلال عامي ١٨٠٦ و ۱۸۰۷ عمل في كتابه شرح على ، روح القوانين ، لمونتسكيو(\*) ، الذي تعذر إصداره في فرنسا ، ولم ينشر إلا في الولايات المتحدة بفضل جفرسون الذي تولى ترجمته إلى الانكليزية . وفي عام ١٨١٤ ، تقدم دستوت دى تراسى باقتراح لخلع نابوليون . وفي عام ١٨١٥ ، أضدر الجنزء البرابيع من مباديء الايديولوجيا ، بعنوان رسالة في الارادة ، ثم في عام ١٨٢٢ رسالة في الاقتصاد السياسي<sup>(٠)</sup> . وقد كرُس دستوت دي تراسي أعماله بأكملها لعرض نظرياته . وبوصفه إيديولوجياً راسخ الاعتقاد ، سعى إلى رد الحياة النفسية برمتها إلى ظاهرات وعى تتمثل

بالحساسية ، بالمعنى الصارم للكلمة ، والذاكرة ، والحكم والإرادة . ويفضل هذه الوظائف تتكون ، في نظره ، أفكارنا قاطبة . وفي مجال قواعد اللغة ، اعتبر الفعل والاسم العنصرين الوحيدين اللذين لا يمكن الاستغناء عنهما في اللغة ، أما العناصر الأخرى فهي ، في رأيه ، ثانوية . وفي ميدان المنطق ، اعتبر ما نحس به ، أي أنا أفكر إذن فأنا موجود ، حقيقة أولية . [كليتانو كابونه براغا]

□ « إن اللاهوت هو فنسفة طفولة العالم ، وقد آن الأوان ليخلي مكانه لفلسفة سن رشده ؛ إنه من صنع الخيال ، مثله مثل الطبيعيات الرديثة والميتافيزيقا الرديثة اللتين راتا النور معه في أزمنة الجهالة ، بينما تقوم الفلسفة الأخرى ( الايديولوجيا ) على أساس الملاحظة والتجربة » . [دستوت دي قراسي]

□ « إنما إلى الايديولوجيا ، إلى تلك الميتافيزيقا الفامضة التي،إذ تبحث بأرابة عن العلل الأولى، تريد أن تقيم على هذه الأسس تشريع الشعوب ، ينبغي أن نعزو جميع المصائب التي تمتحن فرنسا الجميلة » . [نابلمون بونابرت]

## دسغابیه ، دوم روبیر

## Desgabets, Dom Robert

فيلسوف ولاهوتي فرنسي (١٦٢٠ ـ ١٦٧٨). 
راهب بندكتي انتصر لبعض نظريات ديكارت ، وعلى 
الأخص مذهب الحقائق الأبدية . له رسالتان كبيرتان 
في الفلسفة : في لافسادية المخلوقات ، و ملحق 
لفلسفة ديكارت . ومن مؤلفاته ايضاً : في اتحاد 
النفس والجسم ، و رد من ديكارتي على رسالة 
فيلسوف من اصدقائه . عارض المذهب الذري ، واكد 
ضد كوردموا أن كل امتداد قابل للقسمة إلى ما لا 
نهاية . كما دافع عن مالبرانش ضد فوشيه ، ولكن 
مالبرانش رد دفاعه لانه رفض تفسيره الصوفي لمذهب 
في الرؤية في الله .

## دَسْغُتْبا ، سورندرانات

#### Dasgupta, Surendranath

فيلسوف هندوسي ولد سنة ١٨٨٧ . من رواد حركة الحوار بين الفكر الهندي والفلسفة الغربية . له بالانكليزية كتاب مرجعي عن تاريخ الفلسفة الهندية ودراسات عن اليوغا . أدرك خطورة المقولات الكانطية على الميراث الهندوسي ، فانتقد المثالية الكانطية والمثالية البوذية على حد سواء .

## الدشتقي ، الشيرازي ، أمير صدر الدين

## Dashtakî Shîrêzî, Amîr Sadroddîn

الملقب بصدر الدين كبير . فيلسوف إمامي ولد سنة مدم / ١٤٢٤ م ، وقتل غيلة ودفن في شيراز سنة ١٤٣٨ هـ / ١٤٩٧ م ، وقتل غيلة ودفن في شيراز سنة الحجاج ، وكانت له حلقة دروس في شيراز كان يحضرها ، في من حضرها ، جلال الدين الدواني ، فكان بينهما أخذ ورد . ترك زهاء اثني عشر مصنفاً ، ومنها شرح على قجريد العقائد لنصير الدين الطوسي . وقد ناقش ملا صدرا الشيرازي دعاويه بصدد الوجود الذهني في كتابه الإسفار الإربعة.

#### دكسيبوس

## Dexippe Dexippus

فيلسوف كتب باليونانية من القرن الرابع ب . م . من المدرسة الافلاطونية المحدثة . له شرح على مقولات ارسطو .

## دلاكروا ، هنري

## Delacroix, Henri

فیلسوف وعالم نفسي فرنسي (باریس ۱۸۷۳ ـ ۱۸۷۳). ترکزت ابحاثه على التصوف (قاریـخ

التصوف وسيكولوجيته ، كبار المتصوفة المسيحييان ، ١٩٠٨) ، وعلى علم الجمال ( سيكولوجيا ستندال ، ١٩١٨) ، وعلى علم نفس اللغة ( اللغة والفكر ، ١٩٢٤) .

## دلبوس ، فكتور

#### **Delbos, Victor**

فيلسوف ومؤرخ فرنسي للفلسفة (ولد في فيجاك عام ١٨٦٢ ) . من أشهر مؤلفاته : المشكلة الأخلاقية في فلسفة سبينوزا (١٨٩٣) و محاولة في تكوين فلسفة كانط العملية (١٨٩٣) .

## دلبوف، جوزیف ریمی

## Delbœuf, Josefph-Rémy

فيلسوف ورياضي بلجيكي (١٨٣١ ـ ١٨٩٦). تركزت اعماله على الرياضيات وتطبيقها في مجال المنطق وعلم الأحياء، كما على علم النفس. نقد نظريات فخنر السيكولوجية، ولم يرّ في الإحساس واقعة بدائية ومتجانسة. من مؤلفاته: مقدمات فلسفية في الهندسة (١٨٦٠)، محاولات في المنطق العلمي (١٨٦٠)، السيكولوجيا كعلم طبيعي المحادة الخام والمادة الحية (١٨٨٧).

## دلغادو أوكاندو، خوسيه مانويل

## Delgado Ocando, José Manuel

فيلسوف وقانوني فنزويلي (١٩٢٨ \_ )، رئيس الفرع الفنزويلي للجمعية الدولية لفلسفة الحقوق. انطلق من الكانطية المحدثة ومن النظرية الخالصة في القانون لينتهي إلى فلسفة للممارسة، عبر مدرسة فرانكفورت والتحليل السميائي والنقد النيتشوي للثقافة الغربية. من مؤلفاته: دروس في فلسفة القانون.

# دلفيكو ، ملكيوري

#### Delfico, Melchiorre

#### دمبوفسكى ، ادوارد

#### Dembovsky, Edward

فيلسوف بولوني (١٨٢٢ ـ ١٨٤٦) . واصل تقاليد ماديي القرن الثامن عشر البولونيين ، واعتبر العقل الإنساني القوة المحركة للتاريخ ، ودعا إلى « فلسفة إبداعية » أو « فلسفة مستقبل » مبنية على حاجات الناس وحقائق الممارسة ، وساهم في تأسيس علم الجمال من منظور ديموقراطي ثوري من خلال معارضته العنيدة لنظرية الفن للفن . وقد أشاد انجلز في خطاب له حول المسالة البولونية بـ « الشجاعة شبه البروليتارية » لجماعة دمبوفسكي التي كانت تعتبر الثورة الزراعية شرطاً لتحرر بولونيا القومي . مؤلفاته في الفلسفة : بعض أفكار حول المذهب التلفيقي في الفلسفة البولونيا القومي . مؤلفاته ألى المدهب التلفيقي (١٨٤٣) ، الإبداع كمبدا للفلسفة البولونية

#### دمسقيوس

#### **Damascius**

فيلسوف سوري كتب باليونانية. ولد نحو ٤٧٠ ـ ٤٨٠ م في دمشق. والاسم الحقيقي لهذا الفيلسوف مجهول ، ومن هنا كانت نسبته إلى مسقط راسه . درس في الاسكندرية على امونيوس ، ثم في اثينا ، واخذ الرياضيات عن مارينوس ، والفلسفة عن المعلم الافلاطوني المحدث ايزودورس ، خليفة ابروقلوس الشهير . ودمسقيوس هو من سيخلف على

كل حال ايزودورس بعد رحيل هذا الأخير إلى الاسكندرية . ولما اضطر دمسقيوس إلى إغلاق مدرسته في اعقاب صدور مرسوم يوستينيانوس القاضي بإغلاق مدارس اثينا الفلسفية (٢٩٥) ، وجد ملاذاً له خارج حدود الامبراطورية ، لدى ملك الفرس كسرى انوشروان ، لكنه سرعان ما استحصل على وقف للاضطهادات ضد العلماء الوثنيين والافلاطونيين المحدثين ، وقفل من ثم راجعاً إلى اليونان . وكانت وفاته في مصر نحو عام 330 م . واهم اثر لهذا الممثل الأخير للمدرسة الافلوطينية هو مسائل وحلول المحتوص المبادىء الاولى(\*) ، وقد نُشر عام ١٨٢٨ في فرانكفورت . وكتب دمسقيوس ايضاً شروحاً على نصوص فلسفية كبرى : مسائل وحلول على محاورة بارمنيدس لافلاطون ، وعلى تيماوس(\*) ، وعلى القيبيادس(\*) ، ولكن مؤلفيه الاخيرين هذين فقدا .

□ «لقد شاءت نوائب الزمان أن يبقى تعليم دمسقيوس عقيماً ، على الرغم من عمقه وتجديده الجديرين بكل إعجاب في بعض مظاهره ، . [إ . برهييه]

□ • ربما كان دمسقيوس اكثر الأفلاطونيين المحدثين حداثة ، ولكنه أقلهم شهرة . وقد شامت قساوة الأزمان أن تحرمه من التلاميذ ، [جسان ترويار]

دئًاغا

#### Dinnâga

فيلسوف بوذي من نهاية القرن الخامس الميلادي . على يده تكرست القطيعة بين البوذية الفلسفية والديانة البوذية الشعبية . عارض البوذية التصوفية واكد على المبادىء المعرفية للبوذية الفلسفية . طاف بالأديرة والجامعات البوذية عبر أرجاء الهند لدعوة البراهمانيين إلى مناظرات كبرى . تزعم ما يسمى بمدرسة و المناطقة ، البوذيين ، وكان أول بوذي يتصدى بصورة جادة وأصيلة لمسائل المنطق والابستمولوجيا التي كانت حكراً إلى ذلك الحين على البراهمانيين . نهب إلى أن المعرفة لا تتأتى فقط من تماس

الموضوعات مع الحواس ، بل هي كذلك «بناء ذهني » .

دنس سكوتس ، يوحنا

TAV

#### Duns Scot, Johannes Duns Scotus, John

توصل النقد الحديث إلى أن يستخلص ، من القسمات التي نسجتها الخرافة ، الوجه الحقيقي لهذا الفيلسوف واللاهوتي الذي أجج حماسة أهل العصر الوسيط . ولد دنس سكوتوس في مكستون بمقاطعة روكسبورغ باسكتلندا (ومن هنا كانت كنيته سكوتوس ) سنة ١٢٦٦، ومات في كولونيا في ٨ تشرين الثاني ١٣٠٨ . بدا دراسته في هادنغتون وواصلها لدى الرهبان الفرنسيسكانيين في دومفريز ، إذ كان عمه ايليا المدبر العام للرهبانية . فلما بلغ الخامسة عشرة من العمر دخل يوحنا دير الإخوة الفرنسيسكانيين (١٢٨٠) مترهباً مبتدئاً ، وسيم كاهناً سنة ١٢٩١ على يد اوليفييه ساتون ، اسقف لنكولن . ثم بارح دنس سكوتس اسكتلندا وانكلترا ، واقام أربع سنوات ـ من ١٢٩٣ إلى ١٢٩٦ \_ في باريس التي راحت تتحول أكثر فأكثر إلى ملتقى لأشهر رجالات ذلك العصر . وكان سكوتس يجمع بين عبقرية عظيمة التنوع وبين ورع لا يهدا له أوار ؛ لكن الشهرة التي أصابها عادت عليه في نهاية المطاف بالضرر . فمنذ عام ١٣٠٤ اعتبره اصدقاء فيليب الجميل - وكان نهض في وجههم مدافعاً عن حقوق البابا \_ شخصاً خطراً . وكان لدنس سكوتس مزاج عدواني ، لكنه كان في جوهر طبيعته لطيفاً وعظيم الحماسة ، وربما كان ذلك ما يفسر الحظوة الكبيرة التي نالها لدى شبيبة عصره . وفي مساجلة عامة عاصفة -تلبسها الخرافة ثوباً درامياً - ايد ، ضد راى لأهوتيي باريس ، دعوى الحبل بلا دنس ، وكانت في حينه دعوى جريئة للغاية . وحتى يفلت من طوق الشهرة والغيرة ، اضطر إلى الابتعاد عن باريس سنة ١٣٠٣ والالتجاء إلى الكسفورد، حيث درَّس لمدة سنة واحدة ؛ وبعد ذلك بوقت وجيز ارسله المدبر العام لرهبانية الفرنسيسكان ، غونزالفس الاسباني ، إلى كولونيا تفادياً للمهانة التي كان يمكن أن تلحق به في اثناء محاكمة جنود هيكل الرب الرهبان سنة ١٣٠٧ .

لكنه لم يعش إلاً عاماً واحداً في كولونيا ، حيث كتب ، وعلم ، وحضره الاجل قبل الاوان عن عمر يناهز الثانية والاربعين .

فى اثناء مقامه فى باريس واوكسفورد وضع شرحاً لكتاب الاحكام (\*) لبطرس اللومباردي، وأجاب عن الاسئلة التي طرحها عليه بصورة رسمية في جلسات عامة طبقاً لعادات العصر الوسيط تلاميذ له وطلبة ؛ وقد رد عليها بصحو فكر وباندفاع سحرا الباب محاوريه . ومن هذه المناقشات استخلص مضمون مؤلفاته السكولائية البرئيسية وشكلها: المذكورات الأوكسفوردية(\*) ، رسالة في مبدأ الأشياء طراً(\*) ، و مسائل مختارة (\*) ،وكلها لها اسلوب خطاب او محاورة علمية . وقد كافح دنس سكوتس طوال حياته ، على غرار القديس توما الأكويني ، في سبيل منح الفلسفة المسيحية توازناً جديداً كان أخل به إدخال الأرسطوطاليسية العربية إلى الفكر الغربي . ولئن ثبت أنه أنفذ ذهناً من القديس توما في ما يتصل باستشفاف الصعوبات المرتبطة بحل مسألة من المسائل وحتى بطريقة عرض هذه المسألة ، فإنه لم يجاره في قدرته على تجميع المعطيات وتنسيقها بصورة منهجية . وكان إيثاره يذهب إلى النظرية لا إلى الجدال ، على الرغم من لقب الاستاذ الدقيق الذي أطلق عليه على امتداد العصر الوسيط . [ماريا تيريزا انطونلي]

□ • لقد أجبر اللاهوت بالذات على أن يبشر بالمادية ، [كارل ماركس]

□ « كتب دنس سكوتس ليعبر عن فكره اكثر مما ليفهمه للناس . وعبثاً ننتظر منه تلك المجاملات الدائبة التي كان القديس توما يفعم بها قارئه ، غير ان هذه الطريقة الخشنة والمتكبرة بعض الشيء تنطوي مع ذلك على ميزة : فمعها يغدو عسيراً على القارىء ان يقع في الوهم الخطر الذي يقع فيه قارىء القديس توما عندما يتوهم أنه بالغ بيسر إلى جوهر فكر المعلم » . [بتيين جلسون]

□ « ما يرمي إليه دنس سكوتس ليس إحلال النظرة الاوغوسطينية التي تجعل من الحب قبل المعرفة الهدف النهائي للأشياء محل التوماوية ، بل إعتاق الإرادة من ملكة الفهم ، مثلما كان اعتق الهيولى من الصورة ، والفرد من النوع ، والعقل من الإشراق الإلهي : فمن

شأن هذه الاعتبارات جميعاً أن تتأدى إلى الإعلان عن أن الإرادة حرة أنم الحرية ، [ إميل برهييه]

□ « إن المسار الفلسفي لفكر دنس سكوتوس يتحكم به التصور السينوي عن الماهية ، ذلك التصور الذي لا يقيم اعتباراً للكلي وللجزئي : فالميتافيزيقا لن تكون إلا تأملاً في البنى الماهوية ... والحق أن ابن سينا هو الفيلسوف الذي يطيب لدنس سكوتس أن يتبعه بمل ، الطواعية ، . [جان جوليفه]

#### دنغلر، هوغو

#### Dingler, Hugo

رياضي وفيلسوف ألماني (١٨٨١ ـ ١٩٥٤)، حفزته أزمة الأسس في المنطق والرياضيات على تجاوز اختصاصه، فوقف أبحاثه، ابتداء من عام ١٩٠٧، على تأسيس وإعادة بناء العلوم الدقيقة. فحبص البنية المنطقية للرياضيات والطبيعيات، متقصياً عقلانيتها المباطنة. تعاطف في الثلاثينات مع الاشتراكية - الوطنية، فتضررت من جراء ذلك سمعته العلمية. ولكن انتصاره للفيزياء الألمانية (لينارد، شتارك) ضداً على فيزياء أينشتاين لم يكن مبعثه عنصرياً أو أيديولوجياً، بل كان علمياً ومنهجياً. من مؤلفاته: مقدمات لنقد نظرية العلوم الدقيقة، وبخاصة في الرياضيات (١٩٠٧)، أسس فلسفة الطبيعــة (١٩١٣)، أســس الطبيعيــات (١٩٢٣)، انهيار العلم وأولسوية الفلسفة (١٩٢٦)، الميتافيزيقا كعلم للغايات (١٩٢٩)، فلسفة المنطق والحساب (١٩٣١)، أسس العلم الهندسي (١٩٣٣)، عن المنهسج في الطبيعيات (١٩٣٨)، ميساديء لقلسفة منهجية (١٩٤٩).

#### دهدار ، خواجة محمد بن محمود

#### Dehdar, Khwâjeh Muhammad Ibn Mahmûd

حكيم من شيراز ، عاش في مطلع القرن الثالث عشر الهجري ، ودفن في الحافظية بشيراز . من ممثلي علم

العرفان الشيعي . وكان يزاول أيضاً الجفر ، أي علم المحروف الصوفي . له بالفارسية جوهرة اليتيم و حرف الألف كرمز للهيئة البشرية . وتنسب بعض كتبه إلى ابنه محمود بن محمد .

# الدوّاني ، جلال الدين

#### Dawwanî, Jalaloddîn Al-

فيلسوف من التيار الفارسي الإشراقي . ولد في دوًان قرب شيراز سنة ٨٣٠ هـ / ١٤٢٦ م ، ومات فيها سنة ١٤٢٧م ماماً ، فتشيع ، فيها سنة ١٩٠٥م أماماً ، فتشيع ، له مصنفات غزيرة في الفلسفة وعلم الكلام والتصوف ، ومنها : تهذيب المنطق والقلم ، و رسالة الزوراء ، وربعا كان أهمها شرحه على كتاب هياكل النور(٥) للسهروردي ، وقد رد عليه غياث الدين منصور الشيرازي . وكان من تلاميذه أمير حسين الميبدي .

# دوبوي ، شارل

#### **Dupuis, Charles**

فيلسوف فرنسي (١٧٤٢ ـ ١٨٠٩) . درَّس البلاغة اللاتينية في الكوليج دي فرانس ، وشارك في الحياة السياسية لعصره ( نائب في الجمعية الوطنية ، وعضو في مجلس الخمسمئة ) ، وساهم مع جماعة الايديولوجيين في إعادة تنظيم التعليم العام . مؤلَّفه الرئيسي : اصل جميع العبادات او الدين الكوني (١٧٩٥) .

# دوراتیه، روبیر

#### Derathé, Robert

فيلسوف فرنسي معاصر (١٩٠٥ - ١٩٩٢)، مختص في فكر جان جاك روسو. أكد على انتماء هذا الأخير إلى المذهب النسبي والعقالاني، وعلى مديونيته، في نظريته عن العقد الاجتماعي، للمتقدمين عليه من أمثال غروتيوس وبوفندورف وبورلاماكي.

# دورياك ، ليونل

#### **Dauriac**, Lionel

فيلسوف فرنسي (١٨٤٧ ـ ١٩٢٣) . كان معاوناً لويتوفييه في الاعتقاد لويتوفييه في الاعتقاد والواقع (١٨٨٩) نقداً عاماً للمعرفة والعاطفة والإرادة .

# دوسن، بول

#### Deussen, Paul

فيلسوف ومستهند الماني (١٨٤٥ ـ ١٩١٩). تأثر بفلسفتي كانط وشوبنهاور، وأرخ للفلسفة الإيطالية، ولكنه لمع بتحليله النقدي للنصوص الفلسفية الهندية الكبرى. وكان صديقاً حميماً لنيتشه، وتراسل وإياه بصورة منتظمة. ابتعد في نهاية حياته عن النقدية الكانطية مرتثياً أن مقولات الزمان والمكان والسببية، التي رأى فيها كانط قوالب مسبقة للعقل البشري، غير قابلة للاستخلاص من شكلانية الذهن في علاقته بالتجربة. من مؤلفاته: عناصر من الفلسفة الهندوسية (١٩٠٠)، التاريخ العام للفلسفة نقدية للإعمال الكاملة لشوبنهاور (١٩١١ ـ ١٩١٣).

#### دوفرین ، میکل

#### **Dufrenne, Mikel**

فيلسوف وعالم اجتماع فرنسي . ولد سنة ١٩١٠ . انطلق من الوجودية المسيحية وكتب بالاشتراك مع بول ريكور: كارل ياسبرز وفلسفة الوجود (١٩٤٧). ولكنه ما لبث أن توجه نحو علم الجمال واشتهر بدراساته الفينومينولوجية للاثر الفني وللإدراك الجمالي ، وله في ذلك فينومينولوجيا التجربة الجماليية (١٩٥٧) و علم الجمال والفلسفة (١٩٥٨) . كما دافع عن المذهب الانساني ضحد بعض التيارات الفكرية المعاصرة ( من اجل الانسان ، ١٩٦٨) . وله في علم الاجتماع : الشخصية الاساسية : مفهوم

من مؤلفاته: عقلانية ج.ج. روسو (۱۹٤۸)، ج.ج. روسو والعلم السياسي لعصره (۱۹۰۰).

#### دوران دي سان ـ بورسان

#### **Durand De Saint- Pourçain**

لاهوتي فرنسي كتب باللاتينية (نحو ١٢٧٠ ـ ١٣٣٤ م ) . آخر المعلمين الدومينيكانيين. دُرَس على يعقوب المتزى . جلب عليه شرحه الأول لكتاب الاحكام(\*) متاعب مع رهبانيته التي ما عادت تتسامح بالتشكيك في سلطة توما الأكويني ، فعاد إلى تنقيحه بعد خمس سنوات (١٣١٢) . وبعد تعيينه اسقفاً عاد ينقحه من جديد في صيغة أقرب إلى الأول (١٣١٧ \_ ١٣١٧) . وقد ادينت بعض قضاياه في عامي ١٣١٤ و١٣١٦ ، وشارك هو نفسه في فحص شرح وليم الأوكامي لكتاب الأحكام ، وفي إدانة بعض قضاياه . وقبل عام واحد من وفاته أدانت لجنة بابوية رسالته : في رؤية الله . وكان حريصاً على حريته الفلسفية ، وكان يرتثى أن الاعتماد على العقل في كل ما لا يتصل بالإيمان خير بكثير من الاعتماد على سلطة اي معلم من معلمي الكنيسة ، وتظهر في مذهبه ، الذي يصعب تصنيفه ، عناصر ارغوسطينية وتوماوية واركامية وسكوتية . وقد لقبه معاصروه ب « المعلم العصري » .

# دوريا ، باولو ماتيا

### Doria, Paolo Mattia

فيلسـوف ورياضي ايطالي (نحو ١٦٦١ ـ ١٧٤٦). ناهض الديكارتية ، ودارت بينه وبين الديكارتية ، ودارت بينه وبين الديكارتي فرانشسكو ماريا سبينلي مناظرة مشهورة دامت عشر سنوات لم يتفقا فيها إلا على إدانة سبينوزا . وقد انتصر أيضاً للاحسية المالبرانشية ضد التجربية اللوكية في الدفاع عن الميتافيزيقا ضد السيد ج . لوك ( ١٧٣٢) .

سوسيولوجي (۱۹۰۳) ، وقد طور فيه تصورات كاردينر ولنتون .

#### دولوز ، جيل

#### Deleuze, Giiles

فیلسوف فرنسی (۱۹۲۵ ـ ۱۹۹۵). تخرج من دار المعلمين العليا ، ودرَّس الفلسفة في جامعة ليون ، ثم في جامعة فنسين . وضع أولًا سلسلة من الدراسات في تاريخ الفلسفة ، وحرص على أن يزيح النقاب لدى المؤلفين الذين درسهم عما يفلت من إسار المأثور العقلاني وعن الرابطة الخفية التي تجمع بينهم كلهم باستثناء كانط: نقد السلبي، ثقافة الفرح، كراهية الداخلية ، فضح السلطة . ويرى دولوز في نيتشه المحرِّر الأكبر للفكر الحديث . فنيتشه هو الفيلسوف الذي عرف كيف ويخترع اهتزازات ودورانات وتجاذبات ورقصات وقفزات تبلغ مباشرة إلى الفكر ، ، وهو الذي راد عالماً من الفرادات سماه العالم الديونيسى أو إرادة القوة . وبعد نيتشه والفلسفة (١٩٦٢) ، كتب دولوز مرسيل بروست والعلامات (١٩٦٤) و تقديم ساشس - مازوخ (١٩٦٧) . وقد بدا له نتاج بروست نموذجياً من حيث أنه يرسم صورة للفكر معارضة لصورة الفلسفة ، إذ أن ما يتحكم به ليس المنطق بل فك العلامات . كما يكيل المديع لساشر مازوخ لأنه التف من حول القانون وجعل من القصاص لندة . وفي الاختلاف والتكرار (١٩٦٩) ـ وهر اطروحته للدكتوراه \_ ينتقد دولوز جميع الفلسفات التي سعت إلى إلغاء الاختلاف وكأنه شرعن طريق إخضاعه لمبدأ التوحيد والهوية الأعلى . ومن هذا المنظور ينتصر ، ضد أفلاطون ، للسفسطائيين « الملعونين » لأنهم حُمّلة الاختلاف.

يبقى أشهر مؤلفات دولوز هو الضد أوديب أو الرأسمالية والفصام (\*) (١٩٧٢)، وقد كتبه بالتعاون مع الطبيب النفسي فيليكس غطاري. والدعوى المركزية فيه هي التوكيد على أولوية كلية الرغبة . فضد ماركس وضد فرويد معاً يؤكد الكاتبان أن الحقل الاجتماعي منفتح مباشرة على الرغبة. وأنه نتاجها المتعين تاريخياً ، وأن الليبيدولا يحتاج إلى أي توسط أو إسماء

أو تحويل ليغزو مضمار القوى الانتاجية وعلاقات الإنتاج . ويما أن الراسمالية تنزع من تلقاء نفسها إلى تحرير دفق الرغبة ، فإنها ما تني تقترب من «حد فصامي » . ولمقاومة هذا النزوع ، نراها تستخدم جميع الاسلحة الكابحة : الملكية الخاصة ، الاسرة ، الدين ، الوطن ، واليوم التحليل النفسي الذي يعارضه المؤلفان بـ « التحليل الفصامي » . وقد اتبع المؤلفان المضد الاوديب بجزئين آخرين : ريزوم (١٩٧٦) .

#### دومّت، میکاییل

#### **Dummett, Michael**

منطيق وفيلسوف إنكليزي معاصر (١٩٣٥ - ). أستاذ في أوكسفورد ومناضل بارز ضد العنصرية، من ممثلي الفلسفة التحليلية الانكلو - ساكسونية باتجاهيها الرئيسيين: المنطقية اللغوية (فريجه) والممارسة اللغوية (فتغنشتاين). أظهر المتماماً خاصاً بالمنطق الحدسي بوصفه منطقاً لا يتضمن مبدأ الثالث المرفوع، من مؤلفاته: فريجه: فلسفة اللغة (١٩٧٧)، مبادىء المذهب الحدسي المنطق (١٩٧٧)، الحقيقة وألغاز أخرى (١٩٧٨)، فلسفة المنطق (١٩٩١)، أصبول الفلسفة التحليلية

# دومتريو، انطون

### Dumitriu, Anton

فيلسوف ومنطيق ورياضي روماني روماني روماني روماني الله متباينات منطقية رياضية جديدة واقترح لها حلاً من منطلق القواعد الكلاسيكية للحد والتعريف ارتكز تصوره الفلسفي على الرؤى اليونانية - اللاتينية التقليدية للعقل، وعلى الانطولوجيا الأرسطية التي تبناها على طريقته الخاصة. من مؤلفاته: القيمة الميتافيزيقية للعقل (١٩٤٣)، الأسس الفلسفية للعلم (١٩٤٨)، المنطق الجديد (١٩٤٠)، المنطق

المتعدد القيم (١٩٤٣)، المتباينات المنطقية (١٩٤٨)، دروس في تاريخ المنطق (١٩٤٨)، حل المتباينات المنطقية الرياضية (١٩٦٦)، الآلية المنطقية للرياضيات (١٩٦٨)، تاريخ المنطق (بالإنكليزية في أربعة مجلدات، ١٩٧٧).

# دوم دیشان ، لیجیه ـ ماري

#### Dom Deschamps, Léger- Marie

راهب بندكتيني وفيلسوف فرنسي (١٧١٦ ـ ١٧٧٤) . تبتعد ميتافيزيقيته على نحو سافر عن فلسفة الأنوار المهيمنة في فرنسا في القرن الثامن عشر، وتحمل الأثار الواضحة للتقاليد الدينية وللمنهجية السكولائية . وعلى الرغم من الاستنتاجات الالحادية والمادية التي ينتهي إليها ديشان ، يبقى مذهبه متعارضاً مع تجربية ماديي القبرن الثامن عشبر وحسيتهم . كان محور فلسفته مفهوم « الكل » ، وتعريفه له بأنه جوهر يعلو على الحس ولكنه ممكن الإدراك بالعقل، ومختلف في طبيعت عن طبيعة أجزائه ، وشامل لكلية الأشياء الحسية ، ومتناه بالتالي فى الزمان والمكان. وهذا الكل المتناهى يقابله كل لامتناه وموجود بذاته ولذاتمه ، وهو معنى سلبى محض: فد « كل » ينفى « الكل » ، وهو يتطابق ، باعتباره نفياً ، مع معنى « اللاشيء » . وإذا تجاوزنا هذا الجدل الغريب في نوعه وجدنا ديشان ينفي أن يكون في العالم وجود لما هو خارق ولما هو فوق الطبيعة ؛ وحتى لو بدا لنا شيء من الأشياء خارقاً للطبيعة فإنه يكون على الدوام نتيجة محتومة لبعض الأسباب المادية الموجودة في الطبيعة ، وإن كانت لا تزال متوارية عن انظارنا بقدر او بآخر . ويقابل ديشان فكرة الجبر « اللامعقولة » بفكرة الضرورة « الحقة » . ويؤكد أن ما هـو ميتافيـزيقي في الطبيعة البشرية مشترك بينها وبين الموجودات الأخرى . والفارق بين الإنسان والموجودات الحية الأخرى لا يثبت على الإطلاق أنه من طبيعة مختلفة . ومن هنا ينتهى ديشان إلى نفى فكرة النفس اللامادية اللافانية . ويقول بهذا الصددإن ميلاد الانسان وحياته وموته هي من مجريات الطبيعة ، حيث كل شيء يبدأ ويدوم وينتهى ليتوالد من جديد في أشكال أخرى . وقد

وجدت أجزاء جسمنا بأشكال أخرى في الماضي وسوف توجد من جديد بأشكال أخرى في المستقبل. ولا يجوز أن نعير هذا المستقبل أهمية أعظم من تلك التي نعيرها لما هو سابق على وجودنا.

عرض دوم ديشان مذهبه هذا في المذهب الحق أو كلمة السر الميتافيزيقي والأخلاقي . وهذا الكتاب الذي لم يقيض له أن يرى النور إلا بعد أكثر من قرن ونصف قرن من وفاة ديشان يعرض ، إلى جانب المذهب الميتافيزيقي ، مذهباً اجتماعياً واخلاقياً يظهر فيه تأثره بالأفكار الاشتراكية الأولية ويؤكد فيه أن الحالة القانونية الراهنة للمجتمع ستؤدى لا محالة إلى « ثورة القلب والعقل » لتحرر الإنسان من حالة العبودية التي تحبسه الشرائع فيها لتنقله إلى حالة الحرية والحقيقة والمساواة المعنوية . وهذه الحالة المستقبلية والمثالية يطلق عليها ديشان اسم الحالة الأخلاقية بالتعارض مع الحالة الاجتماعية القائمة . وهذا الانتقال يجب أن يتم في رأي ديشان لا بالعنف ، كما يجنح البشر إلى أن يفعلوا بدافع ثورتهم على القوانين الاجتماعية الكابحة لميولهم الطبيعية ، بل بقوة الحقيقة والبداهة .

□ «ربما كان أجِرا فلاسفة القرن الثامن عشر الماديين واكثرهم تفلسفاً ». [جان فال]

□ « تقدم لذا نظرية ديشان مثالاً فريداً في نوعه على تراكب الطوباوية الاجتماعية مع مذهب ميتافيزيقي سكولائي غريب تماماً عن روح عصر الانوار ... ونموذجاً لنظرية غالت إلى أبعد الحدود بالسمات الزهدية التي اتسمت بها التظاهرات الأولى للفكر الاشتراكي ، فاضفت عليها طابعاً رجعياً إلى حد ما » . قولفين]

# دومر، جورج فريدريش

#### Daumer, Georg Friedrich

فيلسوف وشاعر الماني (١٨٠٠ ـ ١٨٧٥) . له عدة دواوين شعرية ، ودراسات في الشعر الشرقي ، وتجمعة لديوان الشاعر حافظ شيرازي . وله أيضاً دراسات فلسفية عرض فيها مذهباً مسيحياً في وحدة الوجود مستقى من الفلاسفة الشرقيين ومن فكر

شلينغ . اعتنق الكاثرليكية متأخراً وكتب في تبرير التداده : اهتدائي (۱۸٦٠) و المسيحية ومؤسّسها (۱۸٦٤) .

#### دوميري ، هنري

#### Duméry, Henri

فيلسوف فرنسي ، ولد سنة ١٩٢٠ . له دراسات في فلسفة الفعل ، وعلى الأخص فلسفة موريس بلوندل ( فلسفة الفعل ، ١٩٥٤ ؛ بلوندل والدين ، ١٩٥٤ ؛ العقل والدين ، ١٩٥٤ ) . لكنه العقل والدين في فلسفة الفعل ، ١٩٥٤ ) . لكنه اشتهر بدراساته حول فلسفة الدين ( وقد أدرجها ديوان الفهرس البابوي سنة ١٩٥٨ في لائحة الكتب الممنوعة ) . فبالاعتماد على منهج تاريخي وفينومينولوجي أراد أن يستكشف دلالة المسيحية ومقولاتها وبناها بدءاً من اليهودية ، وأن يفهم الرابط بين المستوى التاريخي والمستوى المذهبي للديانة المسيحية ( النقد والدين ، ١٩٥٧ ؛ فلسفة الدين ، محاولة في دلالة المسيحية ، ١٩٥٨ ؛ الفينومينولوجيا والدين ، بنى المؤسسة الفينومينولوجيا والدين ، بنى المؤسسة المسيحية ، ١٩٦٢ ) .

#### دونان ، شارل ستانسلاس

#### **Dunan, Charles Stanisias**

فيلسوف فرنسي (١٨٤٩ ـ ١٩١٨) . اطلق على فلسفته التي اكدت على الارتباط بين الحياة والفكر اسم المثالية التجريبية . من مؤلفاته : المذهبان المثاليان . (١٩١١) .

# دونوزو ـ كورتيس ، خوان فرانشيسكو ، المركيز دي فالديغاماس

# Donoso- Cortes, Juan Francisco Marquis De Valdegamas

ولد في فال ـ دي ـ سيرينا في ٦ ايار ١٨٠٩ ، وترفي في باريس في ٣ اذار ١٨٥٣ . كان دبلوماسياً

وكاتباً في آن معاً . اصبح نائباً في الكورتيس ، اي البرامان الإسباني، وتبع الملكة ماريا \_ كريستينا عندما اضطرت إلى التخلى عن الحكم بعد ثورة ١٨٤٠ ، وإلى الهجرة إلى باريس حيث اقامت حتى عام ١٨٤٣ . كانت ضرورة تجديد التقاليد قد برزت في إسبانيا منذ مطلع القرن التاسع عشر . وقد أدرك الفيلسوف جيم بالمس فداحة الأخطار التي تعرّض إسبانيا المسيحية نفسها لها من جراء معارضتها القاطعة والمطلقة للأفكار الديمقراطية.وإلى جانب هذا المؤسس الاشتراكية المسيحية في اسبانيا يحتل خوان دونوزو ـ كورتيس مكانه . فقد كان هو نفسه فيلسوفاً كاثوليكياً وليبرالياً ، وقد عمل لفترة كاتماً لسر الفاريز منديزابال ، رئيس الوزراء ذي الميول الليبرالية ؛ وكان خطيباً مفوهاً ومثقفاً مرهفاً . وقد تأثر بالافكار الروحانية الفرنسية ، وتصادق مع مونتالمبير والأسقف دويانلو . وأصدر بالفرنسية مباشرة كتابه الاساسى محاولة في الكاثوليكية والليبرالية والاشتراكية(\*) (١٨٥١) .

# دوهرينغ ، يوجين كارل

#### Dühring, Eugen Carl

فيلسوف وعالم اقتصادى الماني . ولد في برلين في ١٢ كانون الثاني ١٨٣٣ ، وتوفي في نوفافس ، بالقرب من برلين ، في ٢١ أيلول ١٩٢١ . عيّن استاذاً في جامعة برلين في عام ١٨٦٣ ، فوزّع اهتماماته بين الاقتصاد ، والفلسفة ، والميكانيكا ، والسياسة ، والسوسيولوجيا ، والادب ، الخ ، بدون أن يبرِّز في علم من هذه العلوم . وقد اضطر إلى ترك التعليم في عام ١٨٧٤ بسبب الانتقادات التي تضمنها كتابه التاريخ النقدي للمبادىء العامة لعلم الميكانيكا (١٨٧٢ ـ ١٨٧٧) . وقد تعذر عليه نشر مجمل اعماله بعد ان اصبيب بالعمى ؛ بيد انه اصدر عدداً من المؤلفات نخص من بينها بالذكر: الجدلية الطبيعية (١٨٦٥)، قيمة الحياة (١٨٦٠) ، الرأسمال والعمل (١٨٦٠) ، التاريخ النقدي للفلسفة (١٨٦٩)،التاريخ النقدي للاقتصاد القومي وللاشتراكية (١٨٧٥) ، النظرية العلمية والمنطق (١٨٧٨) ، فلسفة الواقع ، واخيراً سيرت الذاتية قضيتي ، حياتي ، خصومي . (1441) وهو لا يزال في مقتبل العمر . ركز اهتمامه ، باديء ذي

بدء ، على الشؤون العلمية المحضة ، كما تشهد على ذلك عناوين أعماله الأولى : الطاقة الحرارية

الدينامية الكامنة والضغط الهيدروستاتيكي

(١٨٨٦) ، دروس في الكهرباء والمغنطيسية (٢

أجزاء ، ١٨٩١) . لكن انطلاقاً من هذه الدراسات ،

وبدافع من ميوله الفلسفية والتأملية وشعوره الأليم

بالتعارض بين وضعية العلم وماديته من جهة وإيمانه الديني من جهة أخرى ، تطور في اتجاهين ضحو

تأملات في الفلسفة العامة للطبيعة ، إذ حاول أن يفرض

فكرة معينة عن الطاقة الفيزيائية ، قابلة لأن تنوب مناب

حتمية الفيزياء الكلاسيكية : ونحو دراسات تاريخية

حول الفكر العلمي خلال فترة انحطاط السكولائية ،

بغية إقامة جسر فوق الهوة التي فصلت تقليديا بين

الثقافة الكهنوتية الوسيطية وبين العلم الحديث . وكانت ثمرة سلسلة التأملات والأبحاث المزدوجة هذه : بحث

في علم الطاقة والديناميكا الحرارية العامة

(مجلدان ، ۱۹۱۱) و النظرية الفيزيائية ، موضوعها وبنيتها (۱۹۰۱) من جهة ، ودراسات

تاريخية حول اصول الستاتيكا، و دراسات عن

ليوناردو دافنشي (١٩٠٦ ـ ١٩٠٩) و ميدا بسكال ،

محاولة تاريخية (١٩٠٥) من جهة أخرى . وقد شاء

دوهيم أن يعرض فكره النهائي في سفر ضخم بعنوان

نظام العالم ، تاريخ المذاهب الكوسمولوجية من

افلاطون إلى كوبرونيكوس(\*) ؛ وقد بدأ بإصداره في

عام ١٩١٣ ، لكنه لم يعمر بما فيه الكفاية ليدفع بآخر

اجزائه إلى المطبعة ( صدر الجزء الخامس بعد وفاته ،

لئن كان دوهرينغ لا يزال ينعم بقدر من الشهرة اليوم فهو يدين بها لكتاب فردريك انجلز الرد على دوهرينغ ، أو السيد يوجين دوهرينغ يقلب أوضاع العلم (\*)،ذلك الكتاب الذي وضعه انجلز بهدف توضيح أفكار الاشتراكيين \_ الديمقراطيين الألمان الذين اجتذبتهم مذاهب الاستاذ المضطهد . وبالفعل كان دوهرینغ عرف شهرة عظیمة بین ۱۸۲۰ و ۱۸۷۰ بسبب عداء الجامعة له ، وبسبب الدعاوى الخاصة لاشتراكيته والأكثر يسارية من اشتراكية كارل ماركس ، ؛ وهي اشتراكية فردية النزعة ، يفترض فيها أن تتحقق بقوة المبادرة الحرة ، بعد إصلاح أخلاقي شامل يتم على أساس التربية الذاتية للفرد ، وأن تنزع إلى تحسين الحياة الفردية والاجتماعية . وقد تميز دوهرينغ بمواقفه المناهضة لليهود ، ووضع كتابين دفاعاً عن أفكاره في هذا المضمار: المسالة اليهودية كمسالة عرقية (١٨٨١). و مغالاة لسينغ في تقدير اليهود ودقاعه عنهم (۱۸۸۱) .

كان دوهرينغ يعد نفسه عبقري عصره ، عبقرياً مضطهداً وغير مفهوم . ونجد في اعماله انتقادات ومساجلات حادة ضد الثقافة الألمانية الرسمية في زمنه . لكن فلسفته البدائية ، ومواقفه العنصرية ، والسطحية التي ميّزت كتاباته ، تفسرلماذا اصبح نسياً منسياً حتى قبل أن يموت . بيد أن عدداً من دعاواه اللاسامية بعثت من جديد بقلم كتاب اشتراكيين \_ وطنيين (نازيين) ، وعرف دوهرينغ ، لمدة سنوات ، تجدداً في شهرته . [ديليو كانتيموري]

□ • قرين فلسفي لريشارد فاغنر لا يقل غروراً عن
 الآخر » . [ف . انجلز]

ديبورين ، إيوفي ابرام موييسيفتش

عام ۱۹۱۷) .

#### Déborine, loffé Abram Moïsévitch Deborin, loffe Abram Moïsevich

فيلسسوف مساركسسي مسمن روسيسا (١٨٨١ - ١٩٦٢ ). انتمى إلى الحزب البلشفي ابتداء من عام ١٩٠٣ . درس في جامعة برن . ودخل في صراع مع الماخيين ابتداء من ١٩٠٥ . وصار بين ١٩٠٧ سلك و ١٩٦٧ منشفياً . ودخل ابتداء من ١٩٢٠ سلك

#### دوهیم ، بییر موریس ماري

#### **Duhem, Pierre Maurice Marie**

عالم طبيعيات فرنسي . ولد في باريس في ١٠ حزيران ١٨٦٠ ، وتوفي في كابرسبيز في ١٤ ايلول حزيران ١٨٦٠ ، وتوفي في كابرسبيز في ١٨٦٠ المارد . تخرّج من دار المعلمين العليا ، (١٨٨٢) ، ودرّس الفيزياء النظرية في مدينتي ليل ورانس ، ثم في بوردو إلى ان توفي . في عام ١٩١٣ عين عضواً في اكاديمية العلوم . وقد وافته المنية بعد ثلاثة اعوام ،

# ديتريش الفرايبرغي

# Dietrich De Freiberg Theodoricus Teutonicus De Vriberg

فيلسوف ولاهوتي وعالم طبيعيات الماني كتب باللاتينية ، توفي بعد ١٣١٠ م . دومينيكاني درس في فرايبورغ وباريس ، وتأثر بفكر البرتوس الاكبر ، واتجه تحت تأثير ترجمة غليوم الموربكي لمؤلفات أبروقلوس نحو الافلاطونية المحدثة . ولم يكن رجل ميتافيزيقا فحسب ، بل كذلك رجل علم . وقد توصل في وسالة قوس قرح إلى تفسير شبه صحيح لهذه الظاهرة إذ أرجعها إلى انكسار الاشعة الشمسية في قطرات المطر . وكان غزير الانتاج في الفلسفة ، ومن جملة مؤلفاته : في العقل والمعقول ، في العادات ، في مؤلفاته : في العقل والمعقول ، في العادات ، في فعلية الله ، في الإلهيات ، الخ . مذاهبه في الوجود والعقل تنم ، على الرغم من استخدامه لمفردات ارسطو ، عن تأثر عميق باوغوسطينوس وابن سينا وديونيسيوس ، بالإضافة إلى أبروقلوس .

#### ديتزغن ، جوزيف

#### Dietzgen, Joseph

فيلسوف الماني (١٨٢٨ ـ ١٨٨٨) . كان في البداية عاملًا دباغاً واشتراكياً ـ ديموقراطياً، وهاجر إلى الولايات المتحدة بعد ثورة ١٨٤٨ ، ثم سافر إلى روسيا وادار مدبغة في سان ـ بترسبورغ (١٨٦٣ ـ ١٩٦) ، ثم قصد ، بعد عودة قصيرة إلى المانيا ، نيويورك وشيكاغو حيث عاش كصحافي إلى آخر حياته . كان عصامياً ، علم نفسه بنفسه وانشا ، بصورة مستقلة عن ماركس وانجلز وحتى هيغل ، نظرية في المعرفة قريبة من المادية الجدلية . فقد اكد ان الفادية في المعرفة تقتصر على ملاحظة ان عضو المعرفة البشري لا يصدر اي نور ميتافيزيقي ، وإنما المعرفة البشري لا يصدر اي نور ميتافيزيقي ، وإنما

التعليم . وتولى من ١٩٢١ إلى ١٩٣٠ رئاسة تحرير مجلة تحت راية الماركسية . وفي عام ١٩٢٨ صار عضواً في الحزب الشيوعب. وبدءاً من ١٩٣٥ عمل في اكاديمية العلوم السوفياتية . من مؤلفاته : لينين مفكراً (الطبعة الثالثة ١٩٢٩) ، الجدل وعلم الطبيعة ( الطبعة الثالثة ١٩٢٩) ، محاولات في تاريخ المادية ( الطبعة الثانية ١٩٢٩) ، الفلسفة والماركسية ( مجموعة مقالات ، الطبعة الثالثة ١٩٣٠) ، مدخل إلى فلسفة المادية التاريخية مع مقدمة بقلم جورج بليخانوف ( الطبعة الخامسة ١٩٣٠ ) . وصدر له في عام ١٩٢١ الفلسفة والسياسة في ١٩٢٠ ) . وصدر له في جمعت مقالاته السجالية الاساسية .

يحتل ديبورين مكانة مميزة في تاريخ الفلسفة السوفياتية من حيث أنه خاض وقاد إحدى المناظرات الكبرى التي شهدتها هذه الفلسفة من ١٩٢٥ الى ١٩٣١ بين ، الآليين ، و ، الجدليين ، . فقد كان الأواخر ، وعلى راسهم ديبورين ، يدرجون الماركسية في تراث الفلسفة الكلاسيكية (سبينورا ، هيغل) ، بينما كان الأوائل ، أي الآليون وجماعة التحليل النفسى الاجتماعي ودعاة الثقافة البروليتارية ، يؤكدون على حداثة الماركسية وعلى قطيعتها مع كل تقدم عليها فالحضارة الجديدة لا بد أن تتولد آلياً من نظام الأشياء الجديد . وفي الوقت الذي دمغ فيه ديبورين آلية خصومه بأنها طبعة جديدة من الماخية والتجربية والمادية الآلية ، دمغ خصومه ماديته الجدلية بأنها هيغلية جديدة و « فلسفية » و « سكولائية » . والواقع أن ديبورين لم يمار في أن « الفلسفة علم » ، ولكنه كان يتصورها علمأ مستقلأ وضروريأ لتطور العلوم الرياضية والتجربية ضرورة هذه العلوم والعلوم الانسانية للفلسفة . والماركسية غير ممكنة التصور بدون الجدل ، والجدل منهج وليس ايديولوجيا ، بل هو المنهج العلمي بامتياز

وقد بدا ديبورين في المساجلة منتصراً . لكن قرار اللجنة المركزية الصادر في ٢٥ كانون الثاني ١٩٣١ وضع حداً للمناظرة ، ووجه النقد إلى الطرفين ، وخصّ ديبورين بلوم شديد ناعتاً إياه بالمثالية وبمعاداة اللينينية . وأبعد الديبوريون في العهد الستاليني عن كل مشاركة فعالة في العمل الفلسفي .

هو مجرد جزء من الطبيعة يعكس اجزاء اخرى من الطبيعة ، وأن ء ملكة المعرفة ليست مصدراً خارقاً للطبيعة ، بل اداة ـ مرآة تعكس اشياء العالم أو الطبيعة » . ويقر له الماركسيون باكتشافه على حدة للجدل المادي . لكنهم يأخذون عليه تنازلاته للمذهب النسبي والمادي الساذج وإخفاقه في صب الجدل في مذهب علمى متكامل .

من مؤلفاته : ماهية عمل الدماغ ١٨٦٥ ، جولات اشتراكي في ميدان نظرية المعرفة (١٨٧٠) . المعرفة الفلسفية (١٨٧٧) .

ا ارسل إلي ديتزغن منذ بعض الوقت قسماً من مخطوط حول ملكة التفكير . وعلى الرغم من أن بالامكان مؤاخذته على بعض الإبهام وعلى تكرارات عديدة أكثر مما ينبغي ، فإن هذا العمل يحتوي كثرة من اشياء معجبة ، بل مدهشة إذا أخذنا بعين الاعتبار أنه من عمل عامل ، . ماركس إلى كوجلمان في ٥ كانون الأول ١٨٦٨ .

 □ , إن هذا العامل الفيلسوف الذي اكتشف على طريقته المادية الجدلية ليس خلواً من العظمة ».
 [لينين]

ديدرو ، دني

#### **Diderot, Denis**

ولد في لانغر في ه تشرين الأول ١٧١٢ ، ومات في ٢٦ تموز ١٧٨٤ في باريس . في يوم مولده ، كان لمونتسكيو أربع وعشرون سنة ، ولفولتير تسع عشرة سنة ، ولروسو سنة واحدة . أما دالمبير فكان يصغر ديدرو بأربع سنوات . من ١٧٢٣ وإلى ١٧٢٨ دَرَس ديدرو في معهد اليسوعيين في لانغر . ثم تابع دراسته في باريس . وتخرج في ٢ أيلول ١٧٣٢ استاذاً في الفنون من جامعة باريس . ويحيط الغموض بالسنوات العشر التالية من حياته . وقد عمل ، في ما عمل ، مؤدباً لأولاد راندون دى ماسان ، مدير المالية في باتو . وفي ١٧٤٧ تعرف إلى آن ـ انطوانيت شامبيون، التي كانت تكبره بثلاثة اعوام ، وتزوجها سرأ في ٢ تشرين الثاني تكبره بثلاثة اعوام ، وتزوجها سرأ في ٢ تشرين الثاني

صداقة بروسو . وترجم في السنة نفسها تاريخ اليونان لستانيان . وكانت اول مرة يعبر فيها عن فكر شخصي وضعه لهوامش بعنوان تاملات لترجمته لكتاب شفتسبري محاولة في الاستحقاق والفضيلة (امستردام ١٧٤٥) .

في عام ١٧٤٦ ، وبين يوم الجمعة العظيمة واثنين الفصيح ، ألف ديدرو الخواطر الفلسفية ، فأدين الكتاب حالًا من قبل محكمة باريس العليا . وفي العام التالى ألف مزهة الشكى . وورد إلى المدير العام للشرطة تقرير من أحد مرؤوسيه مفاده أن ديدرو « رجل خطر للغاية ويتكلم عن الأسرار المقدسة لديانتنا بازدراء » . وفي ١٦ تشرين الأول كلف ديدرو ، مع دالمبير ، برئاسة تحرير الموسوعة . وفي كانون الثاني ١٧٤٨ صدرت له رواية المجوهرات المفشية للسر(\*) مغفلة من التوقيع . وبعد بضعة أشهر أصدر ديدرو مفكرات في موضوعات مختلفة في الرياضيات. ثم صدر العصفور الأبيض، حكاية زرقاء (ولن ينشر إلاً عام ١٧٩٨). وتأدى وضع الرسالة حول العميان برسم الذين يبصرون (\*) في حزيران ١٧٤٩ إلى اعتقال ديدرو وحبسه في برج فنسين لمدة شهرين وعشرة أيام . وبعد إطلاق سراحه ، وقطعه صلاته بالسيدة دى بويزيو التى كان أصبح منذ عام ١٧٤٥ عشيقها ، عكف على إعداد المجلد الأول من الموسوعة(\*).

في عام ١٧٥١ صدرت الرسالة حول الصم والبكم . لكن ما كاد يصدر المجلدان الأول والثاني من الموسوعة ( تموز ١٧٥١ ، وكانون الثاني ١٧٥٢ ) ، حتى صدر أمر ملكي في ٧ شباط ١٧٥٢ بإلغاء مشروع المعجم العقلاني للعلوم والفنون والمهن ، أي الموسوعة . لكن مداخلة مدام دي بومبادور وبعض الوزراء أفلحت في إبطال القرار ضمنياً . وفي أواخر عام ١٧٥٢ صدر كتاب ديدرو خواطر في تاويل الطبيعة(\*) . وابتداء من عام ١٧٥٥ بدات علاقته بصوفي فولان التي تمخضت عن مراسلات هي من اجمل ما عرفه الادب الفرنسي . وفي شباط ١٧٥٠ كان ديدرو هو ، وحده من كل أهل الادب ، الذي حضر جنازة مونتسكيو . وفي نيسان نشر تاريخ الرسم بالشمع وسره .

بين ١٧٥٧ و ١٧٥٨ عرف الجمهور ديدرو بوصفه كاتباً مسرحياً . فقد نشر أولاً (شباط ١٧٥٧) ابن سفاح أو امتحانات الفضيلة (\*\*) ، ثم رب الاسرة (\*\*) ، ثم رب الاسرة و خطاب في الشعر المسرحي . وإحدى العبارات التي وردت في ابن سفاح كانت هي السبب في القطيعة بين ديدرو وروسو : « الخبيث هو وحده الذي يبقى وحيداً » . وتكرست القطيعة علناً مع الرسالة إلى وحيداً » . وتكرست القطيعة علناً مع الرسالة إلى سنة ١٧٦٠ ( ولم تنشر إلا سنة ١٧٦٠ ) ، والمسودة الأول لرواية ابن أخي رامو (\*\*) بين ١٧٦١ و ١٧٦٤ و ١٧٦٠ و يويا مكتبت القيصرة روسيا ، كاترينا ، مقابل ١٠٠٠ اليرة ومعاش سنوي قدره ٢٠٠٠ بستول . وكان في أثناء ذلك يوالي ، مع جوكور ، العمل في الموسوعة التي ستصدر اجزاؤها من ٨ إلى ١٧ بعد عام ١٧٦٦ .

تعد الأعوام ١٧٦٩ - ١٧٧٣ من أخصب الفترات بالنشاط الأدبي في حياة ديدرو . فإلى مطلع ١٧٦٩ يعود زمن تأليف تحسرات على مبذلي العتيق . وفي أيلول من العام نفسه أنجز الكاتب حلم دالمبير<sup>(\*)</sup> . وفي صيف ١٧٧٠ أصدر حديث أب مع أولاده<sup>(\*)</sup> . وحكاية صديقا بوربون<sup>(\*)</sup> . وتوالى له أن الصدور أو في التأليف مفارقة حول الممثل<sup>(\*)</sup> ، وهل هو صالح ؟ هل هو شرير ؟ ، وليست هذه حكاية<sup>(\*)</sup> ، وحول تهافت الحكم العام ، وتكملة لرحلة بوغانفيل<sup>(\*)</sup> ، وأخيرفًا جاك القدري<sup>(\*)</sup> .

في مطلع حزيران ١٧٧٣ غادر ديدرو باريس إلى الاهاي ، فدرسدن ، ومنها إلى روسيا . ووصل إلى سان \_ بطرسبورغ في ٨ تشرين الأول ، وأقام فيها إلى ٥ آذار التالي . ثم رجع إلى لاهاي ، ومنها إلى باريس . وفي فترة التسفار تلك أعد ديدرو للنشر دحض مؤلف هلفسيوس المعنون بالإنسان ، وخطة مختلف المؤسسات التي أمرت بها كاترينا الثانية وانظمتها الداخلية ، و الرحلة إلى هولندا ، و مبادىء الفسيولوجيا . أما المحاولة في الدراسات حول روسيا ، و خطة جامعة برسم حكومة بروسيا ، فقد الفهما بين ١٧٧٠ و ١٧٧٠ .

بدءاً من ۱۷۷۲ تضامل إنتاج ديدرو، ووهنت صحته . وقد نشر في ذلك العام حديث فيلسوف مع

الماريشال دي ...(\*). وبعد ستة أشهر من وفاة روسو، أي في كانون ۱۷۷۸ ، صدرت محلولة في حياة سنيكيا الفيلسوف وكتاباته ، وفي قوانين كلاوديوس ونيرون(\*). وفي تشرين الأول ۱۷۸۳ مات دالمبير. وبعد أربعة أشهر جاء دور صوفي فولان . وفي ۳۱ تموز ۱۷۸۴ لفظ ديدرو آخر أنفاسه في منزله في شارع ريشليو . وكتب صهره يقول : « لقد كانت الجنازة ممتازة ، والمشيعون كشرة ... ومما يدعوني إلى التباهي أن كل طاقم الدين ، بما فيه المعرّف المزعرم ، كان حاضراً ... » . [شارلي غويو]

□ « كل شيء يقع في دائرة نشاط عبقريته : فهو يتنقل من أعالي الميتافيزيقا إلى نول الحائك ، ومن هناك يذهب إلى المسرح . فيا أسفي أن تكون عبقرية كعبقريته قد قيدت بمثل تلك القيود البلهاء ، وأن تكون فرقة من الديوك الهندية قد تمكنت من تكبيل أغلال نسر ! » [فولتير]

□ • إن الزمان والمكان ممتدان أمامه كما أمام الله : وهو يعتقد أنه في كل مكان وأنه أزلي ، . [الاباتي غالياني]

□ « إنه اقل الناس قدرة على توقع ما سيفعله او ما سيقوله ؛ ولكنه مهما يقل يبدع ويفاجى، دوماً » . [غريم]

□ ، ربما كانت راسه هي الراس الأكثر موسوعية ... ولقد كانت أفكاره أقوى منه ، وكانت تجره بدون أن يكون في وسعه إيقاف حركتها أو ضبطها ، وما كان يحادث أفكاره بالذات ، . [ج . ه. . مايستر]

□ • كان في آن واحد ارجب المفكرين ، واكثرهم حضور بديهة ، واخصيهم ... لكن الرجل ، على مواهبه الكبيرة ، كان ذا طبع انثوي بالاحرى • . [ت كارلايل]

□ • ديدرو هو المفارقة ، [نيزار]

ديدرو لا يمتلك افكاره ، وإنما افكاره هي التي تمتلكه ه . [قين]

🗆 ء إن فرن المطبخ الذي كان اسمه ديدرو ، والذي

كان يعيش في نار الذهن ، في نار القلب ، في نار الحماسة، في نار المرح ، في نار الدموع ، في كل النيران التي يمكن للإنسان ، الخالد بالماهية ، أن يوقدها بشعلة مواهبه ، قد احترق فيها ، . [ج . باربي دوريفلي]

• فولتير خالد ، وديدرو شهير ليس إلاً لماذا ؟... الأول آخر مفكري فرنسا القديمة ، والثاني أول عباقرة فرنسا الجديدة • . [ ! . و ج . غونكور]

اعظم مفكر مادي فرنسي في القرن الثامن
 عشر ، . [ف . فولفين]

#### ديديموس الأعمى

#### Didyme L'Aveugle Didymus The Blind

لاهرتي مسيحي . ولد ومات في الاسكندرية ( نحو ٢١١ ـ ٣٩٨ م ) . ابتلي بالعمى منذ نعومة اظفاره ، المنه تولي مع ذلك إدارة مدرسة التعليم المسيحي الاسكندرانية (٣٤٠ ـ ٣٩٥ م ) ، وكان من تلاميذه القديس بيرونيمـوس وروفينوس . لـه شروح على المزامير وعلى الاناجيل ، ورسائل في الثالوث والروح القدس . ووقف ضد الأريوسيين والمانويين . وأيد قرارات مجمع نيقية . بيد أن الكنيسة ادانت بعض دعاويه ، ومنها دعاوى اعتبرت مؤيدة لاوريجانس (عام ٥٥٢) .

# ديزانتي ، جان ـ توسان

#### Desanti, Jean- Toussaint

فيلسوف فرنسي ولد في أجاكسيوسنة ١٩١٤، وتخرج من دار المعلمين العليا ، وحصل على شهادة الدكتوراه في الآداب سنة ١٩٦٨، ودرَّس منذ ذلك الحين في دار المعلمين العليا وفي السوربون .

يُعد ديزانتي اختصاصياً في إبستسول وجيا

الرياضيات ومن متابعي هايدغر في خط و المنطق الصوري والمنطق المتعالى ، وقدنشر مؤلّفين تمهيديين بعنوان مدخل إلى تاريخ الفلسفة (١٩٥٦) و الفينومينولوجيا والممارسة (١٩٦٣) . لكن مؤلَّفه الرئيسي يبقى بلامراء المثاليات الرياضية ، وهو أطروحته للدكتوراه التي تقدم بها إلى السوربون عام ١٩٦٨ وأراد أن يدشن فيها فرعاً معرفياً جديداً: إبستمولوجيا المثاليات. والمقصود بالمثاليات هنا الرياضيات من حيث أنها « لا سماء لها ولا أرض، ، ومن حيث أن موضوعها مثالى ، ومن حيث أن النظريات الرياضية لا تعطى ابدأ دفعة واحدة ونهائية ، وإنما هي قيد حركة دائمة وإن حافظت على استقرار نسبى . فمن « ماهية الرياضيات أن تبقى غير مكتملة ، ومن « ماهية النص الرياضي أن يكون غير قابل للنضوب ، . وفي الوقت الذى يدعو فيه ديزانتي إلى قراءة هوسرلية للنصوص الرياضية ، ينتبذ الاستنتاجات الميتاة يزيقية لمؤسس الفينومينولوجيا : ففي رأيه أنه لا سبيل لأن توجد « اركيولوجيا ، للمعرفة ، أو لأن يقوم أساس أخير للمثاليات الرياضية. فنظرية في النظريات الرياضية مستحيلة بحكم موضوعها بالذات ، وتـرك مضمار التحليل إلى مضمار النظر العقلى يتأدى بسهولة إلى السقوط في « الإيديولوجيا » .

# ديشو، مرسيل

#### Deschoux, Marcel

فيلسوف ومدرًس فرنسي الفلسفة الامرام المنسي الفلسفة الذي اتاح المرام المرام المرام المرام المرام المرام المرام المرام المرام المالية المثالية الفلسفة الملاقاً من قيم ما هو كوني. رأى في الفلسفة الملاقاً من قيم ما هو كوني. رأى في الفلسفة المن حياة وصوتاً متعدداً لحضارات التاريخ ولشخصيات الافراد. حتى في افلاطون رائد التجربة الفلسفية وشاهدها غير القابل للتجاوز من مؤلفاته: فلسفة ليون برانشفيغ (١٩٤٩)، مسار فلسفي: الفلسفة الاختروبولوجية، فلسفة المعرفة العلمية، الفلسفة الأخيرة (١٩٥٠).

#### دیغبی ، کینلم

#### Digby, Kenelm

عالم وفیلسوف اسکتلندی . ولد فی ۱۱ تموز ۱۲۰۳ فى غوثورست ، فى مقاطعة بوكينغهامشاير ، وتوفى فى ١١ حزيران ١٦٦٥ في لندن . كان كينلم ديغبي لا يزال طفلًا عندما فقد والده ، السير إيفرارد ديغبى ، الذي اعدم شنقاً في ٣٠ كانون الثاني ١٦٠٦ لتورطه في « مؤامرة البارود » الشهيرة . اتم دراسته بنجاح ، وتزوج وهو لا يزال في الثانية والعشرين ، لكن هذا الزواج ظل مكتوماً حتى آخر عام ١٦٢٦ بسبب معارضة أمه له . وقام ديغبي ، بدافع من روح المغامرة ، بتسليح سفينتين في عام ١٦٢٧ ـ بحجـة القيام بتنقيبات أثرية على شواطىء المتوسط . ، ولم يحجم عن القيام بأعمال « قرصنة» ، وحتى عن خوض معركة بحرية مظفرة ضد الأسطول الفرنسي ـ البندقي الراسى في الاسكندرونة ، ولدى عودته إلى لندن بادر ديغبى ، الذي كان على علاقة وثيقة ببن جونسون ، إلى جمع خيرة مفكري زمانه في داره . والصورة التي ترسمها لنا عن ديغبي مذكرات تلك الحقبة الزمنية هي صورة متحدث لبق ، ضليع في العلوم ، وبخاصة منها ما يمكن أن نسميه اليوم بالعلوم « الخفائية » . أما آراؤه ، السياسية والدينية على حد سواء، فليس من اليسبير استشفافها والوقوف على حقيقتها . فمم أنه كان كاثوليكياً ، من حيث انتماؤه الطائفي المعلن ، فقد دعا الكنيسة في حوار مع سيدة بخصوص الخيار الديني ، الذي صدر في باريس عام ١٦٣٨ ، إلى إطلاق حرية المؤمنين في كل ما يتصل بالمسائل العقائدية الثانوية ، وإلى تأمين انتقال السلطة الرعوية دونما انقطاع ، لأن في ذلك ضماناً لخلاص رعاياها كافة . وقد القي القبض عليه في مطلع عام ١٦٤٢ بأمر من البرلمان ؛ ثم افرج عنه ، بعد تدخل هنرييت \_ماري دي فرانس ، لكنه طرد من بلاده واضطر إلى اللجوء إلى فرنسا . وفي باريس كتب مبحثيه الفلسفيين الرئيسيين: في الأجسام و خلود نفس الإنسان ؛ وقد صدر المؤلفان عام ١٦٤٤ . اوفده الملكيون الانكليز إلى روما عام ١٦٤٥ ، ونجح في الحصول على مساعدة قدرها ۱۲ الف كورون ذهبي من البابا اينوشنسيوس

العاشر . ولم تمنعه هذه النشاطات من أن يكون على علاقة طيبة بكرومويل ، فحصل منه على أذن بالعودة إلى انكلترا . ولم يكف ديغبي ، الذي كان صديقاً لديكارت ولألمع العقول العلمية المستقلة في فرنسا ، عن السفر والتطواف وعن إلقاء المحاضرات في المراكز الجامعية ، كجامعة تولوز (١٦٥٦) وجامعة مونبلييه (١٦٥٨) .

# ديغوشي، اونيسابورو

#### Deguchi Onisaburô

فيلسوف وراهب ياباني (١٨٧١ - ١٩٤٨) . اسس شيعة أوموتو ( « الأصل الكبير » ) والتجأ ، نتيجة للاضطهاد ، إلى منغوليا حيث نظم جيشاً شخصياً ، وأعلن نفسه مخلِّصاً للعالم . أنشأ عام ١٩٢٥ ، جمعية الحب الكوني ، يقال إنه ، لما اعتقل ، نظم بعد إطلاق سراحه عام ١٩٤٧ ، وقف نفسه على تحرير نصوص دينية .

# ديقيارخوس المسيني

#### Dicéarque De Messine Dicearcus Of Messina

فيلسوف يوناني مشائي من القرن الرابع ق.م. ولد في صقلية، ودرس على أرسطو، وعاش في اسبرطة. تأثر في مطلع حياته بشيعة فيثاغورية تعرف باسم «الرياضيين». لم يعتقد بخلود النفس وجوهريتها، بل راى فيها وحدة الجسم والعلاقة الطبيعية لاجزائه، ومالها إلى الفناء مع فناء الجسم وققدانه – مع الموت – تساوق عناصره. من المؤلفات التي تُنسب إليه: سيرة الإغريق، الطوفان حول الأرض، دستور اسبرطة، وفيه دعا إلى مزيج من الديموقراطية والارستقراطية والموناركية.

#### دیکارت ، رینه

#### Descarte, René

اول فيلسوف محدث وواحد من اعظم الرياضيين في

الأزمان قاطبة ، ولد في لاهاي ( وهي الآن لاهاي \_ ديكارت ) عند التخم الفاصل بين تورين وبواتو ، في ٣١ آذار ١٥٩٦ . كان أبوه ، يواكيم ديكارت ، ينتمي إلى نبالة أهل القضاء . ولا نعرف عنه من شيء سوى هذه القولة التي تكفى بحد ذاتها للحكم عليه : فعندما علم بصدور المقال في المنهج (٥) هنف : « الكون قد أنجبت ابناً سخيفاً إلى حد يرضى معه بأن يُجلِّد بجلد العجل! » ؟ وقد أنجبت له زوجته ، حنة بروشار، خمسة أولاد ، وماتت بالنفاس في ايار ١٥٩٧ . وقد ريت ديكارت جدته لامه ، ثم زوجة يواكيم الثانية ، آن موران . وأمضى اليتيم الصغير جلّ حياته في الريف ، تارة «في بساتين تورين»، وطوراً في مقاطعة بروتانيا، حيث كان والده ، المستشار في محكمة رين العليا ، يقيم لبضعة أشهر في السنة . كان الغلام هزيل البنية ، وقد ورث عن أمه ، كما سيقول لاحقاً ، « سعالًا بلا تفال ولوناً شاحباً » « جعل الأطباء كلهم يتوقعون له الموت في زهرة العمر » . وقد أفادنا أيضاً ببعض المعلومات حول حبه الأول ؛ كتب في سنة ١٦٤٧ يقول : « يوم كنت غلاماً صغيراً ، احببت بنتاً في مثل عمري، كان بها شيء من الحَول ؛ وعلى هذا النحو كان الانطباع الذي يحدثه في دماغي مرآها بعينيها المفترقتين يقترن بقوة بالانطباع الذي يثيره في نفسي هوى الحب ، حتى إنني بقيت ردحاً طويلًا من الزمن بعد ذلك أشعر ، كلما وقع نظري على اشخاص حول ، بميل إليهم اشد من ميلي إلى غيرهم لمجرد أن بهم ذلك العيب ؛ وما كنت أدرى مع ذلك أن هذا هو السبب . بل على العكس ، فعندما تفكرت في الأمر ملياً وادركت أن السبب هو ذلك العيب ، لم يعد يثور انفعالي لمرآهم » .

في عام ١٦٠٤ ، غب عيد الفصح ، ارسله والده إلى معهد لافليش ، الذي كان تأسس لتوه والذي لن يطول الزمن حتى يتحول إلى مدرسة مشهورة . كان الأباء اليسوعيون هم الذين يتولون إدارته ، وقد اختصوا فيلسوف الغد بنظام حر ، إن ماديا ( فقد افردوا له فيلسوف الغد بنظام حر ، إن ماديا ( فقد افردوا له معنويا ( اباحوا له أن يطلع على « الكتب الخبيثة » ) ؛ قووا بنيته بتدريبه على المسايفة ولعبة الراحة ؛ واشركوه في عدد من مضامير التسلية ، وكذلك في عدد من الاحتفالات ، ومنها احتفال على شرف غليليو كان له في نفسه وقع عظيم . واخيراً لقنوه مبادىء الإيمان،

ومعها اللاتينية ، والتاريخ ، والبلاغة ، وعلى الاخص الفلسفة : الأخلاقية والمنطقية ، ورياضيات كلافيوس ، وطبيعيات أرسطو ، والميتافيزيقا التوماوية . وقد احتفظ ديكارت على الدوام بذكرى ممتازة عن تعليم معلميه ، بل عن علمهم .

في عام ١٦١٤ ، في أرجح الظن ، أفلت من وقبضتهم ، وبعد ذلك بعامين ، حصل في بواتييه على البكالوريا وعلى إجازة الحقوق دفعة واحدة ( ٩ على البكالوريا وعلى إجازة الحقوق دفعة واحدة ( ٩ بالانتساب إلى سلك القضاء . لكنه اضطر إلى العدول عن ذلك ؛ إذ بعد فترة متقلقلة تطوع في الجيش البروتستانتي لموريس دي ناسو ، حليف فرنسا ، وارتحل إلى هولندا ( في صيف ١٦١٨ على الأغلب) ، واقام مع عساكر حامية بريدا ، من تشرين الثاني واقام مع عساكر حامية بريدا ، من تشرين الثاني

في تلك الفترة تحديداً حدث اللقاء الشبهير مع عالم الطبيعيات بكمان ، في ١٠ تشرين الثاني ١٦١٨ . وكان تعارفهما بمناسبة تحد لا يخلو من طرافة : « كان بكمان مقيماً في مدينة بريدا حينما علقت في شوارعها بأمر من شخص مجهول ملصقات تعلن عن مسالة رياضية وضعت بالفلمنكية برسم العلماء تتحداهم أن يجدوا حلها ... فلما رأى (ديكارت) جمهور المارة يتزاحم حول الإعلان رجا أول رجل منهم أن ينقل إليه باللاتينية أو بالفرنسية فحواه. وأبدى الرجل الذي شاءت المصادفة أن يتوجه إليه بالخطاب استعداده لتلبية طلبه باللاتينية ، لكن بشرط أن يتعهد من جانبه بأن يعطيه حل المسألة التي حكم هو نفسه بأنها في منتهى الصعوبة. فقبل ديكارت بالشرط وقد بدت عليه سيماء الجد والتصميم ، فما كان من ذلك الرجل الذي لم يكن يتوقع شبيئاً من هذا القبيل من الضابط التلميذ في الجيش إلَّا أن أعطاه اسمه كتابة ، مع عنوان مسكنه ، كيما يتمكن من أن يجيئه بحل المسألة متى اهتدى إليه . وعرف السيد ديكارت من بطاقته أنه يدعى بكمان » . وكتب ديكارت لصديقه رسالة في علم الأصوات والتساوق بعنوان الوجيز في الموسيقى (١ كانون الثاني ١٦١٩ ) ؛ واهتم وإياه بقانون سقوط الأجسام ، وكذلك بقانون ضغط الموائع ، وحلّ بعض مسائل الرياضيات. ثم بارح صديقه هولندا ، وسافر إلى المانيا ، واستقر به المقام

في أولم ، « مدينة الرياضيين » ؛ وهناك ، وفيما هو حبيس « موقده » ، انتابته في ليلة التاسع إلى العاشر من تشرين الثاني ١٦١٩ نوبته الحماسية الكبرى، مصحوبة بثلاثة أحلام متتالية ، على نحو ما رواها في الأولمبيات: فقد اهتدى إلى كشف عظيم، إلى « أسس علم عجيب » ـ ما هو ؟ هذا ما لا يزال موضع بحث ونقاش إلى يومنا هذا . ربما كان يقصد مبادىء منهجه ، أو ذلك الجبر الهندسي الذي تطالعنا بعض آثاره في قواعد لتدبير العقل(\*) ، والذي تضمن بذرة الهندسة التحليلية . ومهما يكن من أمر ، فسرعان ما دب الملل في نفسه ؛ فأكب يحرر رسالة صغيرة ( في الجبر؟ ) ما أنهاها قط ؛ وابتداء من فصح ١٦٢٠ اخذ درب السفر من جديد متسلحاً ببعض المياديء الأخلاقية « المؤقتة » ، وراح يضرب « عصا الترحال هنا وهناك » ، متصفحاً «كتاب العالم الكبير»، عاقداً العزم على إغلاق ما زحم ذاكرته إلى ذلك الحين من الكتب.

في تلك الأعوام التسعة القلقة زار ديكارت بوهيميا ؛ وربما حضر معركة الجبل الأبيض في ٨ تشرين الثاني ١٦٢٠ ؛ واهتدى بكل تأكيد في ١٠ تشرين الثاني ١٦٢٠ إلى « اختراع عجيب » ( لا ندري ايضاً ما هو ) ؛ ووقعت له على شطآن فريزا مغامرة : « كان يتعامل مع نوتيين أجلاف وهمج ... يحسبونه تارة تاجراً متجولًا وطوراً فارساً ... فدار لهم أن في حوزته ولا بد مالاً ... ولم يجدوا صعوبة في عقد مجلسهم بحضوره ، توهماً منهم بأنه لا يحسن لغة أخرى غير تلك التي كان يحادث بها تابعه ؛ واتفقوا على أن يصرعوه ، ويلقوا بجثته في الماء ، ويستولوا على اغراضه. فلما أدرك السيد ديكارت أنهم جادون في الأمر انتتر واقفاً ، وبدُّل سيماءه ، وانتضى سيفه بعجرفة غير متوقعة ، وخاطبهم بلغتهم بلهجة ذهلوا لها ، وتوعدهم بأن يعمل فيهم سيفه تقتيلًا إذا ما اجترؤوا على إهانته ... وفي ذلك اللقاء أدرك ما يمكن أن يكون لجرأة المرء من أثر في النفوس الدنيئة ... فما ابداه من جراة في مواجهة اولئك البائسين كان له وقع مدهش في نفوسهم ... فاستكانوا وتصرفوا معه تصرفأ مسالما على أحسن ما كان يتمنى ، . وأخيراً ، قفل راجعاً إلى فرنسا ، وأقام فيها الكثر من عام واحد (١٦٢٢ \_ ١٦٢٣) ، ثم غادرها من جديد، وإنما هذه المرة إلى إيطاليا ، حيث زار

البندقية ، وربما حج إلى مزار عذراء لوريتا ، ثم قصدا روما ، واجتاز جبال الالب من جديد ، ونزل في بواتييه (١٦٢٣ ـ ١٦٢٧) . وبين ١٦٢٥ و ١٦٢٨ استقر به المقام في باريس، وتردد على الأقاليم مراراً ، وفكر بأن يتزوج \_ وإنما ليقول في خاتمة المطاف للأنسة التي كان مال إليها قلبه في أول الأمر إنه « لم يجد قط من جمال يضاهي جمال الحقيقة » - وخاض في سبيل سيدة قلبه مبارزة \_ وإنما ليرد إلى خصمه سيفه بعد أن جرده منه و « ليقول له إنه يدين بحياته لتلك السيدة التي جازف هو نفسه بحياته من أجلها » \_ وطابت له حياة المجتمع ، ولم يزدر لا بالقمار ولا بالتأمل في القمار (سوف يكتب في وقت لاحق إلى الأميرة إليزابيث : « بل إنى لأجرؤ على الاعتقاد بأن للفرح الداخلي قوة خفية يستميل بها ربة الحظ » ) ، وراح يحاضر في كل شيء أمام حلقة من الأصدقاء المعجبين والمبهورين ( أفلم يقل لهم إنه ينبغي أن تُدرج « المرأة الجميلة والكتاب الجيد والواعظ الممتاز » في عداد اصعب الأشياء التي يمكن العثور عليها في هذا العالم؟) . وفي نهاية المطاف استبد به السأم ، وحاول أن يعتزل الناس ـ وإنما عبثاً ـ في ركن ناء في الريف. وفي أثناء ذلك سجلت حياته حدثين أو ثلاثة أحداث هامة : ففي عام ١٦٢٦ ، على أبعد تقدير ، اكتشف قانون الأجياب ، وأعطى حلولًا جديدة لمسائل تضعيف المكعب وإثلاث الزاوية ؛ وصمم مع فيربيه وفلبرسيو بعض الأدوات ونفذ بعض التجارب في البصريات ؛ وأجرى محادثات مع الأب مرسين ، عضو جمعية الأوراتور وكبير مترسلي العصر ، ومع ميدورج ، العالم بالبصريات ، ومع موران ، العالم بالفلكيات ، ومع غويز دي بلزاك ، الكاتب صاحب الأسلوب المونق ، وجيبيو ، ميتافيزيقي الحرية ، وسيلون ، المبرهن على خلود النفس . لكنه التقى ، على الأخص ، بالكاردينال بيرول ، مؤسس جمعية الاوراتور ، في مجلس أدبى لمع فيه نجم ديكارت بصرامة محاجّته ومنهجيتها عندما قال على التوالي بالدعوى وبنقيضها وساق الحجج على كل منهما ببراعة متماثلة هناه عليها بيرول ودعاه وبحكم مبدأ الضمير إلى أن يشتغل فلسفته على اكمل وجه ، . كان ذلك في الخريف ، ولكن لا ندرى أكان العام ١٦٢٧ أم ١٦٢٨ . وعلى حين بغتة اعتمل في نفس ديكارت الحنين الى الوحدة ، ولم يفارقه بعد ذلك قط .

أرجع الظن أن حنينه هذا كان هو السبب في مبارحته فرنسا سنة ١٦٢٨ بصورة نهائية . كتب بعد ذلك بمدة طويلة : و قبل ثماني سنوات بالضبط صممت على الابتعاد عن جميع الأماكن التي كان يمكن أن يكون لى فيها معارف وعلى الاختلاء بنفسى هنا ... حيث تسنى لى ، بين ظهرانى شعب عظيم الفعالية ، يعنى بشؤونه الخاصة أكثر مما يهتم بسائق الفضول بشؤون الغير ، أن أعيش متوحداً ومنعزلًا كما لو في أنأى الصحارى، وهذا بدون أن ينقصني شيء مما يتوفر في أكثر المدن ازدحاماً ، . و « هنا ، هي هولندا . هولندا التى قطعها طولا وعرضا وطاف بجميع اقاليمها ومدنها ؛ فقد قصد أولًا صديقه الكبير بكمان في دوردريخت ليشرح له أن ، الفلسفة الحقة هي مسألة جسارة ، وليطلعه في الوقت نفسه على كشوفه الرياضية ؛ ثم أقام بعد ذلك ، على التوالي ، في فرانیکر ، وامستردام ، ودیفنتر ، وامستردام من جديد ، وأوتريخت ، ولايدن ، وسانبورت ، ولايدن من جديد ، واندجيست ، وأخيراً إدموند التي استقر فيها منذ عام ١٦٤٤ ولم يبارحها قط إلى حين ارتحاله إلى السويد . كانت سنوات خصبة . صحيح أن ديكارت كان يعمل قليلًا ، على جرى عادته : ، لم أخصص قط إلا ساعات قليلة جداً في اليوم للخواطر التي تشغل المخيلة (الرياضيات) وإلا ساعات قليلة جداً في السنة للخواطر التي تشغل ملكة الفهم وحدها ( الميتافيزيقا ) ، . لكنه حرر ، وراسل ، وحاجج ، وناظر ، ونشر ، وركب الحصان ، وبقر عجلًا ليريه كل من يزور مكتبته ، واهتم بصقل عدسات النظر ، وازجى جل وقته « في الحقول » ، في ذلك الريف الهولندى القريب من البحر ، الذي كان هواؤه المحمل برائحة الكثبان ينعشه . وفي سنة ١٦٣٥ ماتت له ابنة غير شرعية في الخامسة من العمر ، فعرف أعظم حزن في حياته .

لكن فيما كانت حلقة عزلته تضيق ، كانت دائرة افكاره تتسع ، إلى ما لانهاية تقريباً . صحيح أن ديكارت كان الف في فرنسا رسالة غير مكتملة طبق فيها ، مقدماً بنوع ما ، منهج المقال في المنهج : قواعد تدبير العقل ؛ لكنه ما كاد يضع قدميه في فريزلاند ، في تشرين الثاني ١٦٢٨ ، وحتى نهاية الملول ١٦٢٨ ، حتى أنجز تحرير رسالة في

الميتافيزيقا ، ضاعت مع الأسف ، لكن جوهرها سيتكرد في تاملات ميتافيزيقية . وبعدئذ ، وبدءاً من عام ١٦٢٩، سيؤلف كتاب العالم(\*) ، بعد أن حثته ظاهرة الشمس الكاذبة ، التي رصدت في روما ، على البحث في أسس « الآثار العلوية » ثم في أسس الطبيعيات قاطبة . و كتاب العالم ، الذي كان جاهزاً للنشر منذ عام ١٦٣٤ ، لن يصدر إلَّا في عام ١٦٦٤ ، بعد وفاة ديكارت ؛ وبالفعل ، كان هذا الكتاب يتضمن موقفاً إيجابياً من مذهب غليليو الذي ادانه في ٢٣ حزيران ١٦٣٣ ديوان التفتيش الروماني ؛ وديكارت ، الذى ما كان يحب النقاش ، تراجع أمام احتمال المناقشات التي كان لا بد أن يشعل فتيلها نشر كتاب يتعارض جهاراً مع آراء الكنيسة . لكن لئن كانت النظرية العامة في كتاب العالم تتسرتب عليها علواقب خطرة من حيث بعض مقدماتها ، فقد كان من الممكن إنقاذ عدة نظريات جزئية ؛ وعلى هذا ما كادت الصدمة الأولى تمرحتي عکف دیکارت بحرر ، بین ۱۹۳۶ و ۱۹۳۷ ، ثلاث رسائل علمية : انكسار الضوء(\*) ، و الهندسة(\*) \_ وكانت نتيجة حل مسألة بابوس في سنة ١٦٣٢ ـ و الأثار العلوية . وهذه الرسالة الأخيرة تفسر « علل كل ما هو عجيب على الأرض ودبين السحب: أي الأبخرة ، والرياح ، والمطر ، والثلبج ، والجليد ، والعواصف ، والرعد ، والبرق ، وقوس قزح ، والأكاليل حول الكواكب ، والشموس الكاذبة ، وهذا من خلال تشابيه ومقارنات بسيطة أولاً ، تفيد في التمثيل على المبادىء، ثم بالصعود « رويداً رويداً وكما لو على درجات ، إلى الظاهرات الأشد تعقيداً . وهذه الطبيعيات تكاد تكون كيفية خالصة . لكنها متفوقة على طبيعيات المدرسيين ببساطة تفاسيرها التي تحل صورأ محسوسة محل الصور المعقولة . وقد سبِّق ديكارت تلك الرسائل الثلاث بمقدمة جعل عنوانها: مقال في المنهج ، ونشرها جميعها في حزيران ١٦٣٧ .

امضى ديكارت الأعوام الثلاثة التالية (١٦٣٧ - ١٩٣٠) في ضواحي هآرلم ، في الريف . وقام بتشريح اسماك بحرية وحنكليس وحتى حيوانات حية ( « كلاب شُقت وهي حية » ؛ ولكنها كلها لا تعدو على كل حال ان تكون « آلات » ) . وبالفعل ، إن الطب بين جميع ثمار الفلسفة ( الطب ، الميكانيكا ، الاخلاق ) هو اكثر

ما حظى باهتمامه في تلك الفترة من حياته ؛ قال : « إن حفظ الصحة هو بلا ريب الخير الأول وأساس كل خير آخر ، . وعلة ذلك أن ديكارت أدرج نفسه في « عداد أولئك الذين يحبون الحياة حباً جماً » ، وداخله الاعتقاد بأن الطب ، إذا ما أحسن فهمه ، يمكن أن « يبرىء من عدد غفير من الأمراض ، وربما أيضاً من وهن الشيخوخة ، وزاره قلة من الأصدقاء : هويغنس ، ريناري ، بولو . لكن ديكارت كتب ، على الأخص ، بكثرة إلى مرسين ، مرتجلًا أجوبة عن مسائل لا يحصى لها عد بسهولة خارقة . ولم تُقابل الرسائل الفلسفية الثلاث ، ولا كذلك المقال في المنهج ، باعتراضات كثيرة ؛ وكان ديكارت حررها بالفرنسية « كيما تقتدر النساء انفسهن على أن يفدن منها » ؛ لكن الفقهاء ما كانوا يستسيغون سوى اللاتينية ، ومع ذلك دارت بعض المساجلات ، وعلى الأخص مع فروموندوس ، الذي كان هو نفسه وضع مصنفاً في علم الآثار العلوية ، وكذلك مع بلامبيوس ، الفقيه الكبير ، ومع اليسوعي سيرمانس، ومع بعض الرياضيين. وقد كان لهذه المساجلات نتيجة ايجابية واحدة على الأقل ، وهي تحرير رسالتين مقتضبتين في السناتيكا (١٦٣٧ ـ ١٦٣٨ ) ، شرح فيهما « الأدوات » من قبيل البكرة ، والسطح المتحنى ، والإسفين ، واللولب . وكانت شهرة ديكارت قد طبقت منذ ذلك الحين الأفاق ؛ وانهمرت عليه الدعوات لزيارة انكلترا والدانمرك وكل مكان آخر يفكر فيه المفكرون ويجرون التجارب. بيد أن المقال في المنهج لم يكن أعطى القراء سوى مذاق أول عن ميتافيزيقا مؤلِّفه . وما دام الناس يطلبون دراسة مؤلفاته ، فقد أن الأوان لتقديم عرض شامل ونهائي بها . وعكف يكتب منذ تشرين الثاني ١٦٣٩ ؛ وفي ١١ آذار ١٦٤٠ كانت التاملات الميتافيزيقية (\*) ، كما باتت تسمى ، قد أصبحت جاهزة للنشر . وصدرت باللاتينية : وفي هذه المرة كانت العاصفة وكان المجد . ولم يضطر ديكارت إلى أن يرد على ست مجموعات ( سبع في طبعة ١٦٤٢ ) من الاعتراضات فحسب ،بل كذلك إلى مواجهة تهجمات قانونية ، صدرت أول ما صدرت عن جامعة أوتريخت البروتستانتية: فقد استدعى الفيلسوف أمام القضاء، وهُدد بالطرد. وتدخل أصدقاء من ذوى النفوذ ليقيلوه من هذه العثرة

(١٦٤٣) ؛ لكن الأخذ والرد لم ينقطم سيلهما حتى عام

۱٦٤٥ ، على غيظ عظيم من ديكارت . وبعد اوتريخت جاء دور لايدن التي اتهمت ديكارت بالبيلاجية والتجديف . ومن كل حدب وصوب انصبت عليه الاتهامات ؛ واعتقد ديكارت أنه صار في خطر ، وهم بالعودة إلى فرنسا . ولكن العاصفة ما عتمت أن هدات ؛ ولم يجد نفسه ملزماً بالرد إلاً على تلميذ قديم له ، هو هنري ريجيوس ( وهو تلجر فلمنكي ثري ) ؛ وهذا ما فعله في مذكرة مقتبضة صدرت باللاتينية في عام ١٦٤٧ ، شرح فيها أن الانسان هـو اتحاد جوهرى – لا عرضى – للنفس والجسم.

كان التخلى عن كتاب العالم يسبب لديكارت تأنيباً ضميرياً خفياً: أفليس مما يتناقض مع المنهج ومع الحس السليم أن ينشر تطبيقات لعلم تطبيقي بقيت مبادئه مكتومة ؟ وهكذا عكف منذ عام ١٦٤١ على تحرير مبادىء الفلسفة (\*) ـ اي،بصورة اساسية، الطبيعيات التي سيصدرها في عام ١٦٤٤ . والجدير بالإشارة هنا أن ديكارت قدم فيه تنازلات ، من حيث طريقة التقديم على الأقل ، للذوق السكولائي ؛ ولكن بلا جدوى : فقد هوجم الكتاب بخشونة حتى إن أحد الكهنة ابعد إلى كندا حيث مات بالنظر إلى ما كان له من الله من الله من الله عن ال صلات اوثق مما ينبغي بالسيد ديكارت » . افنعجب بالتالى إذا ما وجدنا ديكارت ، وقد اسامه صدود الأوساط الفقهية عنه ، يؤثر مذَّاك فصاعداً صداقة العظماء ؟ هكذا صادق المركيز أوف نيوكاسل ، والملكة كرستينا ، والأميرة البلاتينية اليزابيث التي كانت تعيش منفية في لاهاي ، باعتبارها ابنة ملك مخلوع عن العرش . ويظهر أنها كانت ذكية ومثقفة بقدر ما كانت جميلة ؛ وكان « يلذ لها أن تسمع ديكارت » ، وقد بعث إليها الفيلسوف ، بدءاً من عام ١٦٤٢ ، بعدد من الرسائل التي تضمنت ، في ما تضمنت ، اكمل عرض لنظريته في الأخلاق (انظر رسائل إلى الأميرة اليزابىث(\*) .

كان ديكارت يتقدم في السن ؛ ولئن اصاب شهرة ، فقد ظل عرضة للتهديد وللكراهية ، وبلا مركز رسمي وثابت . ولما شنع عليه المشنعون في هولندا ، لم يستطع أن يحظى ، كما كان يأمل ، بتأييد السلطة الملكية في فرنسا . ومن ثم قصد السويد تلبية لدعوة الملكة كرستينا ؛ ولا ريب في أن ديكارت تراءى له أنه مستطيع ، عن طريق هذا التكريم الباهر ، أن يضع

سلفاً حداً للمشاحنات والتخرصات التي كان قلبه يحدثه بأن كتابه سيستثيرها . وعلى هذا ، ما كاد ينتهي من تأليف رسالة انفعالات النفس(\*) حتى ركب البحر إلى استوكهولم حيث كان ينتظره ، في ختام رحلته ، البلاط والمجد . ولكن وا اسفاه ! فالأمال العراض سرعان ما ستتبخر؛ فكرستينا كانت مشغولة، وكانت مشغوفة باليونانية ، لا باللاتينية . وقد دعي ديكارت في بادىء بالمر إلى نظم أشعار لتمثيلية باليه تدور أحداثها في غابة صغيرة . وحاك بعض فقهاء اللغة دسيسة ضده . وفي نهاية الأمر أذن له بإعطاء الملكة دروساً في وفي نهاية الأمر أذن له بإعطاء الملكة دروساً في الفاسفة ، وإنما في الساعة الخامسة صباحاً ، في شتاء جليدي ، في قصر بعيد عن مكان سكناه . ولم مرضه تسعة ايام .

لفظ ديكارت نفسه الأخير في ١١ شباط ١٦٥٠ . كان صاحب مزاج شكس: فقد كان نُفوراً ، متكبراً ، متعجرفاً . لكن جوهر نفسه كان مقدوداً من الشجاعة : ففي قرن قلق مضطرب ، ووسط أخطار أكثر واقعية مما قد نتصور اليوم ، افلح ديكارت في أن يقف موقف المعارضة من فلسفة وعلم طبيعي يرتكزان على مأثور راكمته الأجيال، وعلى سلطة يهاب جانبها، وعلى أنصار محترمين وجديرين بالاحترام ، وما تحداهم فحسب ، بل هزمهم أيضاً . وأما « الاختراعات المعجبة » التي حققها فكانت : أداة رياضية منقطعة النظير ، ومذهباً فلسفياً لا يدين إلا بدين الفكر الواضح، وواقعة ميتافيزيقية \_ الكوجيتو \_ كانت هي الأولى ، وربما الوحيدة ، التي انتزعت إجماع المفكرين الأكثر تضاداً ، وريما رغماً عنهم أحياناً ؛ هذه و الاختراعات ، تتخطى من بعيد مستوى الفكر المحض ؛ فهي تلحق بركب تلك القرارات الكبرى التي إذا ما ابرمت يوماً ، غيرت وجه البشرية ؛ وهي تجعل من رينه ديكارت واحداً من ثلاثة أو من أربعة من أعظم مصلحي العالم. [مارسيال غيرو] .

 حتى أصارحك بما اعتقده ، فإن كل ما يُوجد من فلاسفة كبار ومن انجباء للطبيعة ما كانوا إلا أقزاماً بالمقارنة معك ، . [مور إلى ديكارت ، ١٦٤٨]

ي و لقد اكتشف ديكارت في ثلاثين عاماً من الحقائق اكثر من سائر الفلاسفة مجتمعين ، . [مالبرانش]

□ « ديكارت عديم النفع وعديم اليقين » . [بسكال]
□ « ديكارت ، ذلك الفاني الذي لو كان لدى الوثنيين
لجعلوا منه إلها ، . [لافونتين]

□ • من عادتي أن أقول إن الفلسفة الديكارتية هي المدخل إلى الحقيقة ، وإنه من الصعب أن يتعمق المرء كثيراً إذا لم يمر منه ، . [لايبنتز]

□ «لقد اجترأ ديكارت ، على الأقل ، أن يعلم أصحاب العقول السليمة كيف تخلع نير السكولائية والظن والسلطة ، وبكلمة واحدة الأحكام المسبقة والهمجية ؛ وبهذه الثورة، التي نقطف اليوم ثمارها ، اسدى للفلسفة خدمة ربما كانت أكثر جوهرية من سائر الخدمات التي تدين بها للمشاهير من أخلافه ، [دالمبير]

□ « ديكارت هو الذي نظم الانتفاضة العلمية ؛ هو الذي رسم خط الفصل بين العلوم القديمة والحديثة ؛ هو الذي غرس الراية التي انضوى تحت لـواثها الطبيعيون ليهاجموا اللاهوتيين ؛ هو الـذي انتزع صولجان العالم من يدي الخيال ليضعه بين يدي العقل ؛ هو الذي وضع المبدا الشهير : « لا يجوز للإنسان أن يصدق سوى الاشياء التي يقرها العقل وتؤكدها التجربة ، ذلك المبدا الذي صعق الخرافة وغير الوجه الخلقي لكوكبنا ، . [سان - سيمون]

□ « ديكارت هو ، في الواقع ، المؤسس الحقيقي للفلسفة الحديثة ، من حيث انها تتخذ من الفكر مبداها . وفعل هذا الانسان في عصره وفي الأزمنة الجديدة لن يكون أبدأ مغالى فيه . إنه لبطل ؛ فقد استعاد الاشياء من البدايات ، واهتدى من جديد إلى الأرض الحقيقية للفلسفة ، بعد أن خلت عنها الفسنة » . [هيغل]

□ « ان تاريخ الفلسفة الأوروبية الحديثة يبدأ مع رينيه ديكارت الذي جاء فعله الثوري مطابقاً تماماً لروح امته : فقد بدأ بتحطيم كل اتصالية بالفلسفة القديمة ، وعفا على كل ما فعل قبله في هذا العلم ، وشرع بإعادة تحديده بتمامه منذ البداية وكان أحداً ما تفلسف قبله قط . وقد كانت النتيجة الحتمية لهذه القطيعة التامة أن الفلسفة بدت وكانها تسقط في طفولة ثانية وتعود إلى حالة القصور التي كانت الفلسفة اليونانية خرجت منها من خطاها الأولى تقريباً . ولكن من المرجح أن العلم أفاد من

رجوعه على هذا النحو الى حالة البراءة ، [شليفغ]
□ « سيكون ديكارت على الدوام في تاريخ الفكر
ذلك الفارس الفرنسي الذي انطلق أحسن انطلاقة ، .
[بيغي]

 □ « إن خروج المرء على تبعيته لمؤدبيه يعني ، في نظر ديكارت ، الانتقال بالانسانية من طور الطفولة إلى طور الرجولة ، بتزويدها بمنهج قادر على تأمين التمييز بين الحق والخطأ » . [برانشفيك]

□ « فيما نحن نحاول أن نسلُم هنا ، وأن ننفي هناك ، واخيراً أن نفسر بثقل التاريخ لماذا قد لا يكون قال كل شيء كما كان ينبغي أن يقال ، فإنه يستمر هو بتمامه في الوجود ، بحكم قوانين المجد غير المكتوبة » . [آلان]

□ « ربما شعرنا إزاء ديكارت بالإعجاب اكثر مما
 بالحب . وآية ذلك أننا نجد لديه لا ملجأ لضعفنا ، بل
 مطلباً يبدو عليه دواماً وكأنه يلومنا على أننا لا نلبيه » .
 [لوي لافيل]

الحق أن ديكارت لا يعطي انطباعاً بالأصالة ، بالمعنى الدقيق للكلمة ، إلا في تصوراته العلمية ؛ أما مذهبه الميتافيزيقي في جملته فهو ذو طابع سكولائي ... والحق أن ديكارت كانت له جميع صفات ما نسميه اليوم الرجل النظامي . فقد كان محافظاً من وجهة النظر الدينية ، ومحافظاً من وجهة النظر السياسية ، وهو من بعض النواحي أقل جرأة من كثيرين من مفكري العصر الوسيط ومن كثيرين من الليسوعيين » . [الغريد باييه]

الديكارت واحد من اعظم النوابغ الذين اعطتهم فرنسا للإنسانية ... وديكارت لم ينجز فقط كشوفاً علمية عبقرية . بل شرع بالإصلاح الجذري لكل بنيان العلم . وقد فهم أن العلم الحديث هو نفي العلم الكتبي والعديم الفعالية الموروث عن العصر الوسيط ، وقد عبر عن هذا النفي على نحو قاطع ومتماسك بانتباذه دفعة واحدة السكولائية وسلطة ارسطو التي كانت هذه تحتج بها . وعلى هذا النحو أنجز العمل النقدي الكبير لعصر النهضة ... بيد أن ما يجعل لعمل ديكارت قيمة كلية شاملة كل الشمول ، وما يجعل تأثيره فاصلاً كل الفصل ، وما يضفي على نتاجه ، بالإضافة إلى علمه الطبيعي الرياضي ، طابعاً حياً كل الصورية ، هو أن الطبيعي الرياضي ، طابعاً حياً كل الصورية ، هو أن

ديكارت لم يحد نفي السكولائية ومنهج السلطة بمشكلات العلوم الجزئية والخاصة . بل أنكر منهج السلطة والسكولائية في جملتهما ، معلناً في مواجهتهما عن حقوق الروح النقدي والعقل ، ساعياً إلى أن يستخلص من العلوم الأكثر تطوراً، نظير الرياضيات ، منهجاً كلياً » . [جورج بوليتزر]

□ « إن ديكارت هو مؤسس ذلك العالم الفلسفي الجديد ... الذي بنى القرن السابع عشر صروحه العقلانية طبقاً لقواعد المنطق ... والذي يراود فيه المرء شعور بأنه بلغ إلى الهواء الطلق ، مع أن الملاء العيني وعالم الصور الفعالة هوما اختفى في الوقت نفسه في الصمت ... وقد كانت نتائج عمل ديكارت مشؤومة ، بسبب الانصراف الذي اخضع له معنيي العلم والفلسفة . وبما أن طبيعة الأشياء قد تحتم أن يتكرر خطأه الأساسي ، لذا يتعين أن ندرسه اليوم أيضاً لنعرف الطريق الذي يتوجب علينا أن نتحاشاه ، . [كارل ياسبور]

# ديلثي ، فلهلم

#### Dilthey, Wilhelm

فيلسوف الماني . ولد في بيبريش (رينانيا) في ١٩ تشرين الثاني ١٨٣٣ ، وتوفي في سيوزي ( التيرول النمساوي ) في ٣ تشرين الأول ١٩١١ . كان والده عميد قساوسة الكنيسة البروتستانتية ، وقد أرادته أسرته على دخول السلك الكهنوتي ، تمشيأ مع تقاليدها ، فراح يتردد على كلية اللاهوت . وفي عام ١٨٥٣ ، بدأ يتابع بعض الدروس في جامعة برلين ، وكان في عداد أساتذته ترندلنبورغ ورانكه . نال الدبلوم في الرابعة والعشرين وغدا ، بعد عامين ، استاذاً في جامعة بال (سويسرا). وفي تلك المرحلة من حياته ، وبتأثير من المناخ الوضعى السائد في الفلسفة الألمانية ، درس بصريات هلمهولتز وفيزياء فخنسر السيكولوجية . وقد نما فضوله وميوله بسرعة مذهلة : فاستدار نحو الأبحاث السيكولوجية ونحو الدراسات التاريخية والادبية وعلم على التوالي في جامعتي كييل وبراتيسلافا ، ثم شغل ، في عام ١٨٨٢ ، كرسى لوتنر في جامعة برلى ؛ وقد أقام في هذه المدينة بقية حياته ؛

لكن خلال أعوامه الأخيرة ، وبعد أن أضطر إلى ترك التعليم ، درج على استقبال مجموعة من تلامذته المقربين في داره . وكان أصدر في عام ١٨٦٧ حياة شلايرماخر ، وفي عام ١٨٨٢ صدر المجلد الأول من دراسته مدخل إلى دراسة العلوم الانسانية (\*). وفي هذا المؤلف، سعى ديلتي إلى تأمين واستقلال منهجى ، لعلوم الانسان أو علوم الروح . وقد ترتبت على هذا التمييز، الذي ادخله ديلثي، بين علوم الطبيعة وعلوم الروح ، عواقب بالغة الأهمية ؛ وثارت له مساجلات لم تطو صفحتها إلى ايامنا هذه . فموضوع علوم الروح هو الإنسان والسلوك الإنساني ؛ ويعتقد ديلثي أنه من الممكن أن نتخذ ، تجاه العالم الإنساني ، موقف « تفهم من الداخل » ، في حين أن طريق النفاذ هذه تظل مغلقة تماماً دون عالم الطبيعة . وعلى هذا فإن الوسائل الضرورية لفهم العالم التاريخي \_ الاجتماعي قابلة إذن لأن تستخلص من التجربة السيكولوجية بالذات ؛ وعلم النفس ، من هذا المنظور ، هو بالنسبة إلى ديلتى اول علوم الروح واكثرها بدائية واساس كل بناء لاحق . والتجربة المباشرة والمعاشة ، بوصفها كياناً وحدوياً،هي الوسيلة التي تتيح إمكانية الإمساك بالواقع التاريخي والواقع الإنساني في شكلهما العيني والحي في دراسات حول أساس علوم الروح وفي نظرية تصورات العالم(\*) اخضع ديلثي مفهوم التجربة المباشرة والمعاشة بوصفها واقعأ وحدويأ لتحليل صارم ، وتوقع أن يعود مرة ثانية في وقت لاحق إلى توضيح التمييز بين علوم الروح وعلوم الطبيعة . وفي بحثه العائد إلى عام ١٩٠٧ والمعنون ماهية القلسقة ، ذهب ديلتي إلى حد الجزم بإفلاس الفلسفة من حيث هي ميتافيزيقا . وقد عارض ديلتي الفلسفة الميتافيزيقية التي تدعى أنها تضع ذاتها كصورة استيعابية للواقع وأنها ترد جوانب الواقع كافة إلى مبدأ مطلق واحد ، عارضها بفلسفة تطمح ، مع اعترافها بطابعها التاريخي والنسبي، إلى تحليل المسالك الانسانية وإلى توضيح بنى العالم الذي يعيش فيه الإنسان . تبدو الفلسفة إذن لديلثي بنية من البني التي تكوّن حضارة ، ويكمن عمل المؤرخ على وجه التحديد في الإمساك بالعلاقات التي تربط ، في مجتمع معين ، بين مختلف تظاهرات العالم الثقافي . وعلى أساس هذه

المسلمات ذات الطابع النظرى بنيت أعمال ديلثي

التاريخية الرئيسية ، ومنها تحليل الإنسان ، و تاريخ شباب هيغل ، و دراسات حول تاريخ الروح الألماني . وسيكون لفكر ديلثي تأثيره العميق على الثقافة الفلسفية الاوروبية : فتعليم هايدغر سيدين له بالولاء علنا ، كما أن مانيكه وسيمل وفيبر سينهلون من معين بعض موضوعات فكره وسيسعون إلى تطويرها . ومن بين أعماله الاقل أهمية ، نشير إلى الدراسات التي جمعها تحت عنوان عالم الروح (\*) . [باولو روسي] د الحياة هي الجذر الاعمق لكل تصور عن العالم ، . [فلهلم ديلثي]

🗆 و ربما لم يُقيِّض لأي مؤرخ آخر أن ينفذ إلى مختلف المذاهب الميتافيزيقية بالعمق الذي نفذ به إليها ديلتي. فقد فهمها ، إن جاز التعبير ، من الداخل ، وما من جانب في تكوينها بدا له عسفياً . لكن حالما تطرح مسألة الحقيقة يبدو كل شيء وكأنه أمسى مجرد سراب ... فهذا الفيلسوف المقترن بمؤرخ يظهر لنا على الدوام في الواقع وكأنه يفتقر إلى الإيمان بأفكاره. ذلك أنه ما إن يجازف بالتعبير عنها ، حتى يتدخَّل المؤرخ ليساله عما إذا كان يعتقد حقاً أن ما هو متيقن منه اليوم يمكن أن يصمد لامتحان الزمن . وهذا ما لم يعد يستطيع أن يقطع به منذ أن تبدى له أن الموقف الذي وقفه من الكون هو مجرد واحد بين جملة من المواقف الممكنة الأخرى التي اعترف بتنوعها اللامتناهي وبتكافئها في القيمة ... إن فكر ديلتي يفضى ، بنوع ما ، إلى فلسفة للفلسفة ، أو بالأحرى إلى فلسفة للفلسفات . فالعقل البشري لا يتعلم كيف يعرف ذاته إلا عبر تطور القرون ومرورأ بجميع الإمكانيات التي تتضمنها طبيعته . أو بتعبير أدق ، إنه سيتعلم كيف يفهم ذاته على نحو متزايد باطراد ، كلما تعمق عبر الأجيال في وجوهها المختلفة ، بدون أن يُقدُّر له أن يتوصل يوماً إلى معرفتها ، . [برنار غروتويزن] 🗆 د مع نیتشه ، وبعده ، یعد دیلثی اهم رائد وأعظمه نفوذاً لـ « فلسفة الحياة ، في العصر الامبريالي ، . [جورج لوكاش]

□ • أراد ديلتي ، بمعنى من المعاني أن يتخطى ، على غرار هوسرل ، تصور العالم الذي يترجم عن الفكر الفردي وأن يجمع ، في رؤية أصيلة ، بين النتائج المؤقتة للعلوم والمعطيات الدائمة للوضع البشري . لكن نظراً إلى أن الحياة هي الأولى ، وإلى أن الانسان

لا يعرف ذاته إلَّا من خلال أعماله ، فإن فلسفة الفلاسفة هذه لا تعدو كونها تاريخاً . وبالتالي ، فهي لا تعجز عن أن تكون مذهباً وعن أن تبلغ إلى الكلية فحسب ، بل تجد نفسها أيضاً مهددة بالانزلاق هي الأخرى إلى مطب النسبية ، إذ أن علم الماضي ، أو الإمساك الموضوعي بتصورات العالم ، يتم في الزمن ، وهو بدوره جزئى ومؤقت ، تاريخي ، وان كان يوسع الافاق ويغنى التجربة المعاشة من خلال المشاركة في وجودات اخرى ، معروفة او متخيلة ، . [ريمون آرون] □ ، عارض ديلتي ، في نظرية المعرفة ، المذاهب العقلية : فنحن نعرف لا بالعقل ، بل بكلية نفسنا . وقد أنشأ ديلثي نظرية في علوم الروح تستند إلى المبادىء الاساسية الثلاثة التالية : إن المعرفة التاريخية تأمل في الذات ، والتفهم ليس تفسيراً أو وظيفة عقلية بل يتم بوساطة كل القوى الانفعالية للنفس ، وهو أخيراً حركة من الحياة إلى الحياة لأن الوجود حياة ... وإنما بهذه المقايضة للعقل بالحياة مارست فلسفة ديلثى بنزعتها النسبية تأثيراً كبيراً على الفلسفة المعاصرة ، . [إ. م . بوشنسکی

# ديل فاستو ، لانزا

#### Del Vasto, Lanza

كاتب وفيلسوف فرنسي . ولد في ٢١ أيلول ١٩٠١ في سان فيتو داي نورماني (إيطاليا) . بعد مرحلة دراسية في معهد كوندورسيه في باريس ، وهي مرحلة روى بعض وقائعها في طفولة فكر (١٩٧٠) ، تابع دراسته العليا في فلورنسا وبيزا ، ومارس عدداً من المهن ، قاطعاً الدليل على قدرته الاكيدة على أن يكون حرفياً وفناناً ومثقفاً في آن معاً . وهكذا عمل بالتناوب مدرساً للاتينية واللغات الحية وصانع مجوهرات . بعد سنوات من التمرس والتأمل ، ارتحل لانزا ديل فاستو إلى الهند في عام ١٩٣٦ ، ومكث فيها لغاية عام ١٩٣٨ . وقد كان لصداقته مع المهاتما غاندي ولتعرفه بالقارة الهندية العريقة الجذور في الروحانية تأثيرهما البالغ على توجيه نتاجه برمته . وقد اصدر ، بعد بضعة عوام ، كتاباً روى فيه تجربته مع حكمة الشرق : الحج

لغاندي ، أن ينقل إلى الحضارة الغربية رسالة الروحانية ، ولا سيما أنه تخوف من التطور المأساوي لما أسماه بـ و الأفات الأربع ، التي تهدد ، في نظره ، بسوق كوكبنا إلى الهلاك: الحرب والفتنة والبؤس والعبودية . وقد صاغ ، من خلال سلسلة من المحاضرات والتصريحات والمؤلفات ، مبادىء عمل قائم على اللاعنف. ونادى بالعودة إلى حياة أكثر بساطة وصحة ، مترفعة على سباق الربح وفرط الانتاج والإشباع الفوضوى والمؤذى للرغبات الخطرة ، وهو سباق خليق بأن يقود الإنسان والأرض نحو الدمار. ومن هذه الزاوية ، يبدو لابزا ديل فاستو رائد الإيكولوجيا الحديثة . هذا الصراع من أجل أن يعود الإنسان سيد ذاته خاضه ديل فاستو في اتجاهات ثلاثة ، وبالتالي بأساليب ثلاثة: بكتبه أولًا، وقد بدأت تصدر تباعاً بعد عام ١٩٤٥ ، وقد عرض فيها مذهبه الغاندي في اللاعنف وفلسفته الداعية إلى الأخوة والحب ؛ ومن هذه المؤلفات : مبادىء العودة إلى اليقين وقواعدها (١٩٤٥) ، شروح على الانجيل (١٩٥١) ، فينوبا أو الحج الجديد (١٩٥٤) \_ وقد كتبه بعد رحلة جديدة إلى الهند - مقاربة الحياة الداخلية (١٩٦٢) ، تقنية اللاعنف (١٩٧١) ، الخ . وكان المظهر الثاني لنشاط لانزا ديل فاستو إنشاءه في جنوب فرنسا نوعاً من مشرك ، دعاه القُلك ، يمارس فيه الأعضاء الأعمال الحرفية والتأمل . أخيراً ، لجأ ديل فاستو إلى العمل المباشر لنشر دعوة اللاعنف: صام عن الطعام في كليشي في عام ١٩٥٩ احتجاجاً على التعذيب في الجزائر ، ونظم مظاهرات ضد الأسلحة النووية ، وأيد موقف رافضى خدمة العلم السباب ضميرية . [جوئيل شميث]

# ديلز، هرمان

#### Diels, Hermann

مختص الماني في الفلسفة اليونانية (١٩٤٨ ـ ١٩٢٢). ذهب ميله إلى الأرسطية، ووضع مصنفين لا غنى عنهما لكل دارس للفلاسفة الذيان كتبوا باليونانية قبل سقراط، وهما: مؤرخو الأقوال اليونانيون (١٨٧٩)، وشذرات من الفلاسفة القبسقراطيين (١٩٧٣).

#### دى مورغان ، اوغوسطوس

#### De Morgan, Augustus

منطيق ورياضي انكليزي . ولد في مادورا بالهند سنة ١٨٧٦ . كان اول من سنة ١٨٧٦ . كان اول من البدى حرصاً مزدوجاً على تقديم المنطق في شكل رياضي وعلى تحليل مجمل الرموز والعمليات والقوانين الرياضية من الوجهة المنطقية . عبد الطريق امام صعود المنطق الرمزي أو الرياضي . من مؤلفاته : المنطق الصوري (١٨٤٧) ، والهندسة الثلاثية والجبر الثغائي (١٨٤٩).

### ديموقريطس الأبديري

#### Démocrite D'Abdère Democritus Of Abdera

فيلسوف يوناني . ولد في أبديرا (تراقيا) نحو ٤٦٠ ق. م ( بحسب أجدر المصادر بالثقة ) ، ومات في تلك المدينة نفسها عن حوالي مئة عام . كان أصغر سناً من ابن مدينته المشهور بروتاغوراس الذي دخل وإياه ، على ما يفترض الدارسون ، في مساجلات عدة . وكان تلميذاً للوقيبوس ، الذي ولد هو الآخر في ابديرا، واكمل مذاهبه وطورها . ولنا عن حياته كثير من المعلومات ، ولكن أكثرها بعيد عن التصديق . فقد قيل ، مثلاً ، إنه تعلم عن المجوس ، وإنه فقأ عينيه ليحرر نفسه من شواغل الحس . إلا أنه كان ، فيما يبدو، من ابناء اسرة ثرية، وقد سافر كثيراً في شبابه ، وكان في عداد البلدان التي زارها مصر والشرق الأدنى . وقد اسلمته كثرة تسفاره إلى الفقر ؛ لكنه لما عاد إلى وطنه فاز بالشهرة بفضل أعماله الفكرية . وقد جعلت منه الاسطورة فيلسوفاً يبتسم لجنون البشر ، على خلاف هراقليطس . وتعداد مؤلفاته كثير ، ولكن لم تصلنا منه إلا شذرات (\*) حول الأخلاق . وأكثر آرائه نعرفها من خلال نقد أرسطولها ، وكذلك من خلال ما أورده مؤرخو الأقوال . ولئن بقيت معه الفلسفة علماً عاماً للطبيعة وللإنسان ، فقد انقسمت إلى اقسام محددة طبقاً للميادين التي تعالجها - وهي وجهة نظر

سيتبناها من بعده ارسطو . وهكذا تنقسم مؤلفات ديموقريطس ـ وقد صنفها ثراسيلوس إلى رباعيات ، نظير مؤلفات أفلاطون ـ إلى تصانيف في الطبيعيات : الكوسعولوجيا الكبرى ، وإلى تصانيف في الرياضيات ، وفي جملتها الفلكيات ، وإلى تصانيف في التقنية ، وأخرى في الفيلولوجيا ( ومنها كتابه الهام في الشعو ، وفيه يعالج موضوع الحماسة من وجهة النظر الجمالية ) ، وأخيراً إلى تصانيف في الأخلاق ( في توازن النفس ) . ولسنا نقع في كل العصر القديم على مذهب فلسفي يضاهيه من حيث مجهوده للتوفيق بين المبادى ، العقلية الضالصة والعناصر الوضعية المبادى ،

يعد ديموقريطس اكبر ممثل للمذهب الذري القديم ، ومؤسس نظرية الجزء الذي لا يتجزأ . وكان يعتقد ببدايتين أوليين : الذرات والخلاء . فالذرات جزيئات لا تنقسم للمادة ، وهي ثابتة وخالدة وفي حركة متصلة ، ولا تختلف إلا من حيث الشكل والحجم والوضع والترتيب ، وليس لها خواص اخرى كمثل تلك التي للأشياء ، من لون أو صوت أو طعم . وذلك هو جنين نظرية الصفات الأولية والثانوية للأشياء . ومن اتحاد الذرات تتكون الأجسام ، وبتحللها تبيد . وحركتها في خلاء الأزلية السلامتناهي دوامية . ومن حركتها وتصادمها ، يتولد ويموت ، عدد لامتناه من الأكوان .

طور ديموقريطس أيضاً مذهباً أخلاقياً لا يختلف في جوهره عن ذاك الذي اعتنقه أبيقور فيما بعد ؛ فالهدف من الأخلاق هو السعادة ، وقوام السعادة إلى حد كبير المطمئن من القلق والخوف ، وسعادة العقل أهم بكثير من لذائذ الحس ، لأن هذه الأخيرة زائلة وكثيراً ما تتأدى إلى الألم . وللحكمة ، من وجهة النظر هذه ، قيمة كبيرة ، لأنها هي التي تتيح لنا أن نميز بين اللذائذ وأن نعرف أيها جدير بأن نسعى إليه وكيف . وفي السياسة عارض ديموقريطس أرستقراطية مالكي العبيد ، ومال إلى الديموقراطية القديمة . وقد تابع مذهبه المادي من بعده أبيقور ولوقراسيوس .

□ « بحسب الظن ، هناك وجود للحرارة والبرودة والحلاوة والمرارة ؛ أما بحسب الحقيقة ، فلا وجود إلا للمنقسمات وللفراغ ، [ديموقريطس]

□ « ديموقريطس واكثر رصاد الطبيعة الذين تكلموا
 عن الحساسية يقعون في خُلف عظيم : فهم يجعلون من

جميع المعطيات الحسية معطيات لمسية .. ويردون الخواص إلى هذه المعطيات ( اللمسية) ، . [ارسطو] المعليات ديموقريطس ذاك ، راعي الكلمات » . [طيمون الفيلونتي]

 □ «كان مصارعاً في الفلسفة ، لانه كان يلم جيداً بالطبيعيات والأخلاق ، فضلاً عن الرياضيات والفنون الحرة ، وكانت لـ خبرة بقروع العلم جميعاً ، .
 [ديوجانس اللايرتي]

□ « لقد أفصح ديموقريطس على نحو أدق ( من لوقيبوس ) عن الفرق في الآناء بين الموجود لذاته والموجود للغير . فمن حيث الوجود في ذاته لا وجود إلا للغراغ واللامنقسم وتعييناتهما : أما للغير فهناك وجود لاميال ، مغاير ، كالحرارة ، الخ .. ولكن من هنا يكون قد فتح الباب أمام المثالية الرديئة التي تعتقد أنها نفضت يدها مما هو موضوعي عندما ردته إلى الوعي ، مكتفية بالقول عنه : إنه إحساسي ، إنه خاصتي » ..

□ • أول عقل موسوعي بين اليونانيين » . [ماركس]

□ « إن مذهب ديموقريطس ، بين جميع المذاهب القديمة ، أكثرها منطقية : فهو يفتـرض الضرورة الصارمة حاضرة في كل مكان ، فلا وجود لا لانقطاع مباغت ولا لتدخل أجنبي في مسار الأشياء الطبيعي » . [نيتشه]

□ « المع دعاة المادية في العالم القديم » . [لينين]

□ • إلى هذا العلم الطبيعي المرتكز على روح اختباري ووضعي ، اضاف ديموقريطس علماً اخلاقياً لا اثر فيه إطلاقاً للحس المأساوي بالحياة وبالقدر، وهو الحس الذي كان تجلى لدى الشعراء الفلاسفة في اليونان الكبرى ؛ والموضوع الرئيسي لهذا العلم طمأنينة النفس المتحررة من المخاوف ومن الإيمان بالإباطيل . ويسلم ديموقريطس بوجود الآلهة ، بيد ان الآلهة عنده ، مثلها مثل البشر ، ائتلاف من ذرات عابرة وخاضعة للضرورة الكلية ، . [إميل برهييه]

□ • لقد أسلهم كل من انكساغوراس وديموقريطس ، كل على طريقته ، في إنجاز الثورة التي

تتلخص في هذين البندين: إزالة الصفة القدسية عن الكون ، وترقية الانسان . فديموقريطس نزع عن العالم الصفة القدسية بأن افرغه من الفكر ، وانكساغوراس بأن وضع العقل في ذروة القيمة ، لا في الخارج بل على حدة . وانكساغوراس رقًى الإنسان لأن عقله يشارك في العقل ، وديموقريطس رقًاه بالمثل لأن انسان اخلاقه وعى ذاته وادرك فرادته عندما عرَّف نفسه ضد الإلهة ، وتبادل الكلام والصداقة مع أخيه الإنسان ليتدارك وقتية شرطه . وهكذا تكون الحكمتان قد اسستا الإنسان . فالأولى فصلته عن المحيط الكوني ، والثانية وضعته امام عالم غريب ، . [كليمانس رامنو]

#### ديموناكس

#### Demônax

فيلسوف يوناني ولد في قبرص وعاش في اثينا ومات نحو عام ١٧٦ م . تأثر في مذهبه الأخلاقي بسقراط وديوجانس الكلبي ، ورمى به إلى تحرير الانسان من كل تبعية خارجية . على لسانه وضع لوقيانس القول المأثور : « خاصة الانسان أن يغلط ، وخاصة الحكيم أن يصفح » .

# ديوجانس الأبولوني

#### Diogène D'Apollonie Diogenes Apolloniates

فيلسوف يوناني من المدرسة الإيونية من القرن الخامس ق م . آلف بين مذهبي انكساغوراس وانكسيمانس ، فقد اعتبر ، مع انكسيمانس ، أن الهواء هو المبدأ الأول والكلي ، ومع انكساغوراس أن العقل من محمولات الهواء أيضاً . أهم مؤلفاته : في الطبيعة .

# ديوجانس البابلي

# Diogène Le Babylonien Diogenes The Babylonian

فيلسوف يوناني من المدرسة الرواقية ( ٢٤٠ \_

١٥٠ق..م). أخذ عن خريزيبوس، وأخذ عنه قرنيادس. أولى اهتماماً للتنجيم والعرافة وتفسير الأحلام.

#### ديوجانس الكلبي

#### Diogène Le Cynique Diogenes The Cynic

فيلسوف يوناني (٤١٣ ـ ٣٢٧ ق. م ) . مؤسس المدرسة الكلبية. ولد في سينوب بآسيا الصغرى، ودرس في أثينا على انستانس . كان في أعلى النصب الذي أقيم له بعد وفاته تمثال كلب من الرخام . وكان الكلب هو شعار الجماعة التي أسسها ديوجانس. ويصور المأثور مؤسس الكلبية جريء الفكر ، مستقل الراي ، لاذع الحكم ، مزدرياً للثروة والمراتب الاجتماعية ، طالباً لحياة طبيعية ومتقشفة ، حافى القدمين ، لا يضع عليه سوى معطف ، وقد اختار مقاماً له في برميل . رأى يوماً طفلاً يشرب من راحة يده ، فكسر قصعته وقال: « هذا الولد يعلمني أنى لا زلت احتفظ بما يفيض عن حاجتي ، . ويروى اخيراً انه شوهـد يوماً يتجول في شوارع أثينا في وضح النهار حاملًا فانوساً وقائلًا لمن يساله : « إنني ابحث عن انسان مستقيم،. وقد انكر تعدد الألهة ، ورأى فيها اختراعات انسانية . ولم يتهيب من أصحاب السلطان والصولجان . وقد عده إبقتاتوس مثال الحكيم .

□ د لو لم اكن الاسكندر ، لوددت أن أكون ديوجانس ، [الاسكندر المقدوني]

□ «لم يشتهر ديوجانس إلا بطراز حياته ؛ والكلبية، لديه كما لدى اخلافه ، دلالة طراز حياة اكثر مما لها دلالة فلسفة ، . [هيفل]

#### ديوجانس اللايرتي

#### Diogène Laërce Diogenes Laertius

هذا الكاتب الاغريقي ، مؤلف سير مشاهير الفلاسفة ومذاهبهم واقوالهم(٥) ، غير معروف لدينا

إلَّا عن طريق هذا الكتاب وحده . ومن المعتقد أنه عاش في القرن الثالث ب. م ، لأنه لا يأتي بذكر فلاسفة لاحقين على القرن الثاني . وقد دارت حول اسمه مساجلات عدة: ويسمى في العادة ديوجانس اللايرتي ، لكن يعتقد بعضهم ، ومنهم فلاموفتش، بالاستناد إلى المخطوطات التي يطلق فيها على الكاتب اسم لايرتوس ديوجانس ، أن لايرتوس كان كنية من اصل هوميري . كان كاتباً رديئاً ، بلا اسلوب وبلا موضوع خاص به ، وكان رحباً في حب استطلاعه ، وإن سطحياً ؛ وكان طموحه ان يضع مصنفاً تبسيطياً شاملاً وسهلاً لإطلاع الجمهور الواسع على مختلف مدارس الفلسفة اليونانية ، ولم يول اهتمامه للمذاهب ، التي جاء عرضه لها مقتضباً ومنهافتاً في كثير من الأحيان ، بقدر ما أولاه لتفاصيل حياة المترجم لهم وتوادرهم وأقوالهم وما نسبج حولهم من أساطير . وقد قمش مؤلفات من تقدم عليه ، ويخاصة منهم سوطيون وفاف ورينوس وديوقلس ودمتريوس المغنيزي وارسطوكسامس وهرميبوس وانتيغونس الكارستي وطيمون الخطاط ؛ كما قمش بعض الوثائق الأصلية ، لكنه نسخها أو لخصها جزئياً بدون أن يعيد سبك مختلف العناصر التي اجتمعت له ، مما جعله يقع في التكرار . ويعج مصنفه بتواريخ قصيرة أبعد ما تكون عن مشاكلة الواقع . وقد نظم ديوجانس أيضاً أشعاراً ما وصلنا منها إلَّا الأبيات التي ذيُّل بها ترجمة حياة كل فيلسوف . ويظهر أن الفلسفة لم تكن تعنى في نظره أكثر من مجرد تسلية فارغة . وأهم أقسام كتابه الجزء العاشر المكرس لابيقور، إذ يحتوى على رسائل الفيلسوف الثلاث الشهيرة . ولئن ختم ديوجانس مصنفه بعرض أمين للأبيقورية ففي ذلك ما يحمل على الاعتقاد بأنه كان على بعض الميل إلى هذا المذهب.

□ • ما كان خطر في بال أحد في اليونان ، على ما يبدو ، أن يعرض في كتاب جامع واحد تاريخ المدارس الفلسفية كلها في آن معاً ... ولم يكن ديوجانس اللايرتي الرجل المؤهل لسد هذه الثفرة ... إذ لم يكن له أكثر من صبر المقمش وطاقته ، . [موريس كروازيه]

#### ديونيسيوس الأرقيلي

#### Denys D'héraclée Dionysius Of Heraclea

فيلسوف يوناني من القرن الثالث ق. م . لم ينتم إلى أي مدرسة ، فلقب بد والمتهرب ، لتنقله تباعاً بين الرواقيين والابيقوريين والميغاريين .

#### ديونيسيوس الأريوباجي

# Denys L'Aréopagite Dionysius The Areopagite

يخفى هذا الاسم المستعار - كثيراً ما يقال محاكى ديونيسيوس ـ شخصية غامضة ، لا نزال نجهـل بهويتها الحقيقية ، وكل ما نعلمه عن صاحبه أنه كتب بين ٤٨٢ و ٥٣٠ ب. م ، بموهبة أصيلة وقوية ، مباحث ورسائل سيبجلها العصر الوسيط تبجيلا يكاد يعادل تبجيله للكتاب المقدس . وربما تبنى ذلك الاسم المستعار بأمل أن يشاطر في عطر الصيت اسماً كانت له امجاده في مضمار آخر ، وذلك بإيحائه انه تلميذ للقديس بولس وأنه اهتدى إلى النصرانية بعد خطاب الرسول أمام محكمة الأربوباج في أثينا . بل فعل أكثر من ذلك ، إذ استعار شخصية ذلك التلميذ بتوجيهه عشر رسائل إلى شخصيات من العصر الرسولي، من امشال كايوس وسوسيباسترس وبوليكاربوس وديموفيلس وتيتوس، وحتى إلى « يوحنا اللاهوتي الانجيلي والرسول ، المنفى إلى جزيرة باتموس » . وفي هذه الرسالة الأخيرة ، وفي اشهر مباحثه إطلاقاً : في الاسماء الإلهية (\*) \_ وقد عده القديس توما الاكويني جديراً بشرح ـ يؤكد دونيسيوس أنه حضر موت العذراء وتكلم مع الرسولين بطرس ويعقوب. وإذا صدقنا الرسالة السابعة ، فقد شهد أيضاً كسوف الشمس في اثناء صلب يسوع المسيح. وسلطة البابوات من امثال غريفوريوس الأكبر والقديس مارتينوس الأول ، وسلطة القديس مكسيموس المعترف

#### ديودوروس الصوري

#### Diodore De Tyr Diodorus Of Tyre

فيلسوف يوناني من القرن الشاني ق.م. تزعم المدرسة المشائية. اهتم بالفلسفة الأخلاقية ، وحاول التوفيق بين أخلاق الرواقيين وأخلاق الابيقوريين .

#### ديودوروس الكرونوسي

# Diodore Cronos Diodorus Cronus

فيلسوف يوناني من المدرسة المغاربية من القرن الرابع ق. م.كان من كبار الجدليين ، وحاول أن يثبت استحالة الحركة باعتبار أن الحركة ، كالتعدد والتكثر ، شكل من الصيرورة، لا من الوجود. يعزى إليه الحجة المشهورة المعروفة باسم الحجة المفحمة . ويقال إنه مات خجلًا نحو ٢٩٦ ق.م لأنه لم يتمكن من حل حجة جدالية عرضها استلبون . وكان من تلاميذه زينون الكتيومي .

# ديون البروزي

#### Dion De Pruse Dio Prusaeus

فيلسوف ومدرِّس بيان يوناني . (٣٠ ـ ١١٧ م ) . من ممثلي المدرسة الكلبية في روما . لُقَب بـ « فم الذهب » . ويقال إنه كان سفسطائياً قبل أن يعتنق الكلبية . له خطب حول المَلكية ، وفيها ينصح الملوك بحب الانسان، و الصياد ، وفيها يصور فلاحاً عاش في أرض مهجورة ، فزرعها بدون إذن من أحد وبني شبه حاضرة صغيرة . وهذا الانتقاد للثروات يتوافق مع المأثور الكلبي والافلاطوني على حد سواء .

( القرن السابع ) الذي كان شارحه الأول ، هما اللتان فرضتا القول بأصالة مؤلفات الأريوباجي ، في الشرق كما في الغرب . وإذ جرى تداول هذه المؤلفات على نطاق واسع في ترجماتها اللاتينية بقلم الأباتي هلدوين وجون سكوت اريجينا ، أوحت بسلسلة من الشروح والتعليقات بأقلام هيغو دي سان ـ فكتور والبرتوس الأكبر والقديس بونافنتورا وغيرهم . وصار ديونيسيوس (لنسَّمُّه هكذا) الأب المطـوَّب للعلم الروحاني الوسيطي ، وغدا ملهم اللاهوتيين والنساك والليتورجيين والفنانين ، وانتزع حتى إعجاب بوسويه الذي كان خبيراً في موضوع الاسلوب! وحتى في مطالع عصر النهضة أعاد مرسيليو فيشينو بذوقه المرهف شرح الأريوباجي على ضوء المثال الأفلاطوني المحدث والمذهب الأنسى . وعلى هذا النحو أثيرت من جديد « المسألة الديونيسية » حول شخص المؤلف المجهول.

تضم و المدونة ، الديونيسية مجموعتين من المصنفات: أولاً السهسرم السمساوي (\*) و الهسرم الكنسى (\*) ، ويدرسان مقولة المخلوقات الجديرة بتلقى الوحى الإلهى، وثانياً في الاسماء الإلهية و اللاهوت الصوفي(\*) ، ويؤلفان ، مع مصنفين آخرين ضائعين: ترسيمات لاهوتية و اللاهوت الرمزي ، اكمل خلاصة لاهوتية قبل توما الأكويني . وعند ديونيسيوس أن العالم مشيّد بتمامه وفق نظام قدسى يتعين فيه مكان كل مخلوق ملائكي وبشري وما دون البشر إلى الأزل بدرجة كماله . وما التاريخ سوى حركة ذهاب الكون وإيابه - من الله إلى الله - في حركة مد وجزر لامتناهية . وهذا التصور الهرمي للكون ، المقترن بتصور تراتبي للعالم السياسي ، هو الذي جعل أهل العصر الوسيط يطلقون على ذلك الكاتب الغامض من القرن الخامس اسم المعلم هيرارشيكوس Doctor Hierarchicus الذي كان في أغلب التقدير راهباً سريانياً وتلميذاً ليامبليخوس وابروقلس (٤١٠ ـ ٤٨٥ ) اعتنق الأفلاطونية المحدثة . ويبدو أنه اعتنق في أول الأمر الوثنية ، ودليلنا على ذلك أن السفسطائي ابولوفانس اتهمه ، من الجانب الوثنى ، بجريمة « قتل الأب ، لأنه ، استخدم على نحو مخز اليونانيين ضد اليونانيين، لكن ديونيسيوس كان يخدم الحقيقة: فقد عرف اسمه ومذهبه رواجاً كبيراً ، وامتد نفوذه على

مدى عدة أجيال ؛ وقد استمد دانتي الترتيب الملائكي لفردوسه من الهرم السماوي ، كما اشتقت من لاهرته تصورات متباينة الاتجاهات والازمنة . وإلى يومنا هذا لا يزال اللاهوتيون من الروم الاورثوذكس ينظرون بعين التقدير العالي إلى ديونيسيوس الاريوباجي . [فنشنئزو شيلنتو]

□ « لقد تبوات مؤلفات ديونيسيوس الأريوباجي او محاكي ديونيسيوس مكانة رفيعة في كل التاريخ المذهبي للاورثوذكسية في الشرق » [لوسكي]

التوفيق أو الملمغة بين العقائد النصرانية والافكار التوفيق أو الملمغة بين العقائد النصرانية والافكار الافلاطونية المحدثة ، تلك الملغمة التي كانت هي المشكلة العقلية لزمانه . وقد قبس محاكي ديونيسيوس من الافلاطونية المحدثة لا مصطلحاتها فحسب ، بل كذلك جميع الافكار التي يمكن أن تتفق ، في تصوره ، مع إيمان الكنيسة ، . [ب . غوديه]

□ « إنه ليشق علينا أن نحدد كم من الأفكار الأفلاطونية المحدثة انتقلت ، تحت غطاء اسمه ، إلى العلم الروحاني المسيحي ... وبالفعل ، وعلى الرغم من تباهيه بأنه يمتح « فلسفته » أو « تيوصوفيته » كلها من الكتاب المقدس ، فلا مراء في أن فكره مشبع بتمامه بأفكار أبروقلوس » . [إميل بوهييه]

#### ديوي ، جون

#### Dewey, John

فيلسوف ومرب أميركي شمالي . ولد في ٢ تشرين الأول ١٨٥٩ في بورلنفتون ( ولاية فرمونت ) ، قلعة واليانكية ، في نيوانفلند ( شمال شرقي الولايات المتحدة) من أبوين بورجوازيين تحدرا بدورها من أسرتي رواد ؛ وتوفي في نيويورك في الأول من حزيران اصرتي رواد ، في عام ولادته ، نشر داروين دراسته عن اصل الأنواع (٥٠) وهكذا كانت « اليانكية ، والداروينية نقطتي انطلاق لحياة وحركة فلسفية كان لهما تأثير عالمي لا يزال ملموساً حتى ايامنا هذه . وتعتمد الاسس غير العقلية لفكر ديوي على المأثور اليانكي من ذرائعية ، وتجربية ، وحس سليم مناهض للامعقول ، وكلها تعود ، في الغالب ، إلى بنجامين فرنكلين . وكان

ديوي ، على غرار هذا الأخير ، يؤمن بقيمة الذهنية والمنهج التجريبيين . بالمقابل ، فإنه لم يتاثر ، على ما يبدو، بالطهرانية التقليدية لمنطقة نيوانغلند . والبنية العقلية التي شيّدها فوق هذه الركائز تدين بالكثير لداروين : فالمقل البشري ، في نظر فيلسوفنا ، هو نتاج التطور البيولوجي ، هو « أداة ، تطورت على غرار عنق الزرافة لتسمح للجسم بالتكيف مع العالم الفيزيقي وبالبقاء على قيد الحياة ؛ ويتعين بالتالي إخضاع فعالية العقل ووظيفته للتجريب وللتقييم والمتحويل .

عاش ديوي الفلاح الفتى ، ثم الطالب ، في الولايات الشرقية في البداية . وفي عام ١٨٨٤ ، باشر بممارسة مهنة التعليم في الغرب الأوسط حيث اقام لمدة عشرين' عاماً . وقد جعلهِ كرمه ، وليبراليته الأميركية القديمة ، خير ناطق بلسان تلك المناطق وخير معبر عنها . اطلع ، في آخر سني دراسته ، على أعمال هيغل ؛ فخلَّف هذا ا اللقاء كما يؤكد، أثراً دائماً في فكره. وقد شكلت محاولته الرامية إلى تقديم شرح منهجى جديد لهيغل، بمفردات اكثر عصرية ، واكثر اتصافاً بالطابع الأميركي ، واكثر داروينية ، مرحلة اولى على طريق صياغة ما سيُعرف باسم « الأدانية » . وهذا الاسم ، والواقع العقلى الذي يناظره ، يختلفان بعض الشيء عما كان وليم جيمس - وكان يكبر ديـوي ببضع سنوات \_ قد أسماه « الذرائعية » . وانه لأمر له دلالته ان يكون اول اعمال ديوي كتاباً في علم النفس (١٨٨٧) ، برهن فيه على أن طبيعة العقل ووظيفته د الأداتية ، هما المبدأ الأساسى للفكر الفلسفى . وقد بدأت صور هذه الفلسفة تتبلور وتتوضح في معالم نظرية نقدية في الأخلاق، وهو الكتاب الذي صار عنوانه ، بعد ثلاثة اعوام ، دراسة الأخلاق . وقد علل ديوى نقاط التباين بين هاتين الطبعتين بصدور كتاب وليم جيمس الوجيز في علم النفس بين تاريخ صدور الطبعة الأولى والطبعة الثانية لكتابه ؛ والمعروف أن وليم جيمس مارس ، بعد هيغل ، تأثيراً قوياً على فكر مؤلفنا . هاتان الدراستان الأوليتان حول الدعائم السيكولوجية للأخلاق اختزلتا الأخلاق ضمنأ إلى عدد محدود للغاية من مركباتها السيكولوجية. وفي الوقت عينه ، راح ديوي يطبق نظريته الاداتية في مجالات اخرى ، في التربية والمنطق ، مما أثار ردود فعل متعاكسة وعالمية الأبعاد . وابتداء من عام ١٨٩٤

أصبح ديوي أستاذاً في جامعة شيكاغو ؛ وقد بادر ، بعد انقضاء فترة وجيزة على شغله هذا المنصب، إلى افتتاح صف تجريبي قائم على مبادىء مذهبه . وقد عرض مبادئه التربوية ، التي نبذت كلياً المناهج والاهداف التقليدية للتعليم، في قانون الايمان التربوي(\*) و المدرسة والمجتمع. ويتلخص هدف التربية ، في نظره ، في تنشئه الناس وتدريبهم على « التكيف » مع وسطهم وعلى إعادة بناء هذا الوسط بحيث يتناسب إلى ابعد ما يمكن مع رغباتهم وحاجاتهم . ولم يكن استدلاله هذا ، المستوحى من العقلية الأميركية ، بخصوص المبادرة في شكلها الاكثر ذكاء ، يشكو من اي عيب من حيث الشكل ؛ إنما كل ما يمكن اخذه عليه هو إهماله لمعظم « الرغبات » و « الحاجات ، التي اعتبرها السيكولوجيون ، من موزه إلى فرويد ، اساسية ، فكم بالأحرى إهماله للمفهوم القديم عن النفس.

عندما اصدر ديوي ، في عام ١٩١٦ ، بحثه الأكثر نجازأ الديمقراطية والتربية ،كانت حركة التربية التدرجية قد انطلقت بصورة نهائية . وكان الفيلسوف قد كتب في عام ١٩٠٣ دراسات حول النظرية المنطقية ؛ وكان هذا الكتاب وراء المنطق : نظرية البحث(\*) الصادر عام ١٩٣٨ ، وكذلك ، وعلى الأخص، وراء الكتباب المنشبور عبام ١٩٢٠ تحت عنوان إعدادة البناء في الفلسفة ؛ وقد أدان الكتاب الأخير الميتافيزيقا التقليدية بل أدان ايضاً ممارسة التأمل والنظر العقلى المجانيين ، معتبراً إياهما ترفأ لا طائل فيه ، ترفأ برسم الطبقات الغنية ا والعاطلة عن العمل. والدليل على صواب فكرة من الافكار وعلى قيمتها يكمن ، في نظر ديوي ، في الجواب عن السؤال التالي : « هل تسير سيراً حسناً ؟ » هل هي « نافعة ، ؟ والواقع أن الأجوبة التي يقدمها ديوي عن مسالة المنفعة هذه ، الأساسية في الأخلاق الكلاسيكية ، غير مرضية تماماً . ف د النافع ، في نظره هو ما يعيِّن « النمو » ، « التقدم » ، « الترقى » ، « التطور » ... ونلمس في أساس هذه المفاهيم العقلانية المبهمة ضرباً من الكره الغريزي لكل ما هو ثابت ، ساكن عادم الحركة : فنحن بصدد تقليد أميركي نموذجي يسلم قبلياً بأن الجمود شر بحد ذاته ، وبان الحركة والتغيير خير . لكن تجدر الإشارة مع ذلك إلى

ان فلسفة ديوي لاقت استقبالًا حماسياً لا في أميركا فحسب ، وإنما أيضاً في الأقطار التي بدت فيها الحاجة إلى التغيير ملحة ، وتنامى فيها التذمر والاستياء من بنى العقل والمجتمع التقليدية : في روسيا ، في الصبين ، في تركيا ، في اليابان ... وقد اطلع ديوي على واقع هذه الأقطار بعد أن قام بعدد من الأسفار إليها وقدّم فيها سلسلة من المحاضرات ؛ وقد كان لهذه التجارب المختلفة اثرها العظيم في فكره لاحقاً . في اواخر حياته ، وجد الفيلسوف نفسه مضطراً إلى إبداء الشكوى من عواقب بعض الحركات الثورية المعتمدة على نظرياته بالذات ، عواقب استهجنها عقله الليبرالي والانساني النزعة . ومن بين أهم أعمال هذا الكاتب المكثار، وإنما الثقيل الاسلوب، والعديم الرونق والسحر طبيعة الإنسان وسلوكه (\*) ، التجربة والطبيعة (\*) ، البحث عن اليقين (\*) ، الفن كتجربة (\*) ، التجربة والتربية (١٩٣٨) ، الحرية والثقافة (١٩٢٩) . وينزع اليوم عدد ثلامذته إلى التراجع باطراد ، كما تنزع نظريته التطورية حول « التكيف » إلى التحول الى نوع من مذهب امتثالى ، بل إلى شكل ، مرهف ولاشعوري ، من الطغيان الفكرى . ونلاحظ اليوم ، في حقل التربية ، تمرداً حقيقياً على نظريات ديوي . [ ستانلي غيست]

□ • إن الفكرة الأساسية في اخلاق ديوي هي فكرة تقدم في قدرة العقل والطابع المميز لهذه النظرية إبرازها لقيمة النزعة الفردية ، والتقدم ، والمساواتية ، وتعدد المصالح أو الأفضليات ودمجها في نظام مؤهل لتلبيتها على أفضل نحو ... لقد دافع جون ديوي في أميركا عن فكرة أخلاق دينامية ، قائمة على وجود فعل منفتح على أوسع الإمكانيات وعلى التغني بهذا الفعل » . [1 . إدل]

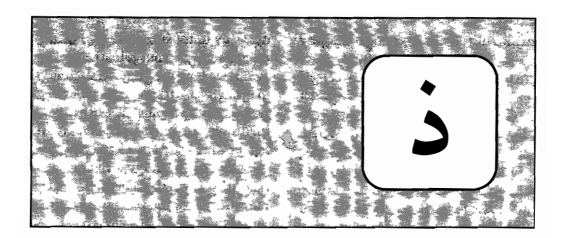
□ • إن السيد ديوي ابعد ما يكون عن أن يختزل الفكر إلى الفعل أو حتى أن يخضع الأول للثاني ؛ إنه يبين ، على العكس من ذلك ، كيف أن الفكر يشكل مرحلة ضرورية للفعل عندما يكون معقداً وقيد التقدم ، وذرائعيته بالتالي تعيد الاعتبار إلى الفكر ، بدلاً من أن تضحي به . بيد أن تصوره للفكر يقوده إلى أن يعكس مراتب المعقولية ؛ فليست موضوعات الرياضيات

والطبيعيات هي الأكثر معقولية ، وإنما موضوعات التاريخ هو ، التاريخ و التاريخ هو ، على وجه التحديد ، الروح العامل في الطبيعة وفي المجتمع ، . [إ . برهييه]

□ « إن البحث التجريبي عند ديوي عملي في جوهره ، ومن الخطورة بمكان ، من الناحيتين السياسية والعقلية ، عزل المعرفة عن الفعل . ويطبق ديوي هذه الأفكار لا على مضمار التربية فحسب ، بل كذلك على مضمار الديموقراطية . فقد كان يعتقد بالفعل أن نشر الدراسة التجريبية لمشكلات العلوم الطبيعية والحلول الخاصة بها على نطاق واسع من شأنه أن يوسع حقل تجربتنا وأن يطور الممارسة الديموقراطية ، . [هاري باروز اكتن]

□ « لقد تلبست الذرائعية الأميركية تعبيراً خاصاً لدى جون ديوي . فعلى حين أن مذهب وليم جيمس كان ذا نزوع ديني في المقام الأول ، تحول ديوي بكليته نحو علوم الطبيعة . وتبنى سلوكية واطسن التي تقول إن الروح ما هو إلا ما يفعله الجسم . وباستثناء المعرفة المستقادة بمنهج علوم الطبيعة ، لا وجود لاي معرفة واقعية . وفي العصور السابقة ، عندما كانت البشرية لا تحوز بعد تقنيتنا الحديثة ، كار الفلاسفة يبحثون عن أسباب الفعل خارج مضمار التجربة . أما اليوم وقد تقدم عصرنا ، فمن الواجب انتباذ الافكار المتعالية قاطبة والالتفات حصراً نحو التجربة » . [إ . م ، بوشنسكي]

□ « من المسلم به إجمالاً أن جون ديوي هو الفيلسوف الحي القائد للفلسفة في أميركا . وأنا أتفق في الراي تماماً مع هذا التقدير . فإن له نفوذاً عميقاً ، ليس فقط بين الفلاسفة ، وإنما أيضاً بين طلاب التربية والجمال والنظرية السياسية . وهو رجل على اسمى خلق ، تحرري في نظرته ، كريم وعطوف في علاقاته الشخصية ، لا يتعب في العمل . وكم أتوق إلى أن أوافقه موافقة تأمة على آرائه ، ولكني مضطر مع الأسف أن أختلف معه في أكثر نظرياته الفلسفية تمييزاً ، أعني الاستعاضية بـ «التحقيق » عن المعرفة » . [برترافد راساسي للمنطق ولنظرية المعرفة » . [برترافد راسل]

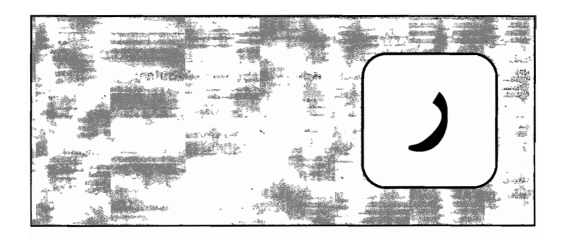


ذو النون ، أبو الفيض ثوبان المصرى

#### Zûnnûn, Abû'i Fayz Thobân Al-Misrî

متصوف سني لقب بقطب الوقت . ولد في أخميم بصعيد مصر ، وقصد الشام ، وسجن في بغداد بتهمة الزندقة ، ولكن المتوكل عاد فأطلق سراحه معززاً ، فرجع إلى مصر وتوفي في الجيزة سنة ٢٤٥هـ /

٨٥٩ م . عارض المعتزلة وقولهم بخلق القرآن ، وكان أول من تكلم في ترتيب الأحوال ومقامات أهل الولاية ، وأبرز من أدخل الوجد والحب المطلق في التصوف . تظهر في آرائه تأثرات افلاطونية محدثة وثيوصوفية . وكان له علم بأسرار الآثار المصرية ، وبرموزها ، وبالكيمياء وفنونها أخذه عن مدرسة جابر بن حيان ويعد من أكثر المتصوفين غموضاً حتى نسبه بعض الدارسين إلى الغنوصية . وكان أبرز تلاميذه بايزيد البسطامي .



#### رابانوس ماوروس ، ماغنانسيوس

#### Raban Maur, Magnentius Hrabanus Maurus, Magnentius

لاهوتي لاتيني من أصل جرماني . ولد في ماينتز نحو ٧٧٦ أو ٧٨٤ م ، ومات في هذه المدينة نفسها في ٤ شباط ٨٥٦ . وقد ترعرع في دير فولدا حيث تخرج شماساً سنة ٨٠١ . وبعث به رؤساؤه بعد ذلك إلى تور ليتابع فيها دروس الكوين ، فصار بسرعة واحداً من تلامذة المعلم الأثيرين . والكوين هو الذي لقبه بماور أو ماوروس تيمناً باسم تلميذ القديس بندكتس. وعاد إلى فولدا بعد بضعة اعوام وعين رئيساً للدير سنة ٨٢٢ . واستقال من هذا المنصب سنة ٨٤٢ ، واعتزل في بترسيرغ ليقف نفسه على الدرس وتحرير مؤلفاته ، وقد كتب عدداً من المؤلفات التربوية الخالصة : محاولة في العروض ، و في طرائق الكلام ؛ بيد أن شروحه على الكتاب المقدّس هي التي اذاعت شهرته بين معاصريه . وتصانيفه في الانضباط الكهنوتي لا تزال تحتفظ بقيمة وثائقية كبيرة ، وعلى الأخص كتابه في تعليم رجال الدين ، وإن قبس على سعة من معين المذهب المسيحي للقديس أوغرسطينوس. وقد حاول ان يحرد ضرباً من موسوعة في مصنفه في الكون او في طبيعة الأشياء(٥) ، وترك اشعاراً كثيرة حاكى فيها في الغالب اشعار الكوين ، ومن أشهرها مدائع

الصليب المقدس . بيد أن قصائده في المناسبات تزودنا بمعلومات ثمينة عن حياة العصر . ولئن افتقر نتاج ماوروس إلى الأصالة ، فقد أسهم بالمقابل في نقل الميراث الثقافي الغني الذي راكمه خلال عشرات السنين من البحث الصبور والدائب إلى من جاءوا بعده . وخرج رابانوس ماوروس من عزلته في بترسيرغ بناء على إرادة لويس الجرماني الذي عينه رئيساً لأساقفة ماينتز . وبهذه الصفة شارك في العديد من المجامع الكنسية ، بما فيها ذاك الذي أدان مذهب غوتشالك .

كان تأثير رابانوس ماوروس في تطور الثقافة
 الألمانية هائلًا ». [إتيين جلسون]

# رابعة العدوية

#### Rabi'a Ai- 'Adawiyya

متصوفة من البصرة توفيت نحو ١٣٥ هـ / ٧٥٧ م. بيعت كمولاة لاحد التجار ، واضطرت إلى احترافت العزف والغناء . ثم زهدت وتنسكت والتزمت الصوفية وصار لها مريدون ومريدات . أدخلت على التصوف فكرة الحب الإلهي بدلًا من الخوف والرهبة . رفضت الوصف الحسي والشهواني للجنة ، وتطلعت إلى تأويل روحي لها . لها أقوال وأشعار .

رابولا

#### Rabboula (Rabulas) Rabbula

لاهوتي سرياني . ولد في البيرة قرب حلب نحو عام ٢٨٠ م ، ومات في الرها عام ٤٣٦ . كان وثنياً ، ثم اعتنق النصرانية ، وتنسك ، قبل أن يُنتخب اسقفاً على الرها عام ٤١١ . نقل إلى السريانية نسخة الكتاب المقدّس المعروفة بالبسيطة ، وكذلك كتاب كليمنضوس الاسكندري في الايمان المستقيم . حارب مختلف المرطقات ، ولا سيما النسطورية . تحتفل الكنيسة السريانية بعيده يوم ١٧ كانون الأول .

#### راترامنوس

#### Ratramne Ratramnus

لاهوتي كتب باللاتينية ، توفي بعد ٨٦٨ م . شارك في عدد من المناظرات في عصره ، ومنها المناظرة حول استحالة القربان (في جسد الرب ودمه) وحول حرية الاختيار والجبر (في الجبر) وحول النفس (في كم النفس) . انكر تعدد النفوس ووحدتها المطلقة معاً . وايد رأي غوتشالك ضد بسشاسيوس ، مؤكداً أن الحضور الإلهي في القربان روحى وليس واقعياً .

#### راذاكريشنان ، سارفايالي

#### Radhakrishnan, Sarvapalli

فيلسوف وسياسي هندي (١٨٨٨ ـ ١٩٧٥) . عمل سفيراً ، ثم نائباً لرئيس الهند ، ثم انتخب رئيساً للجمهورية من ١٩٦٧ إلى ١٩٦٧ . درَّس الاديان الشرقية في أوكسفورد من ١٩٦٦ إلى ١٩٥٧ . ونقل إلى الانكليزية العديد من المؤلفات الهندوسية القديمة ، كما وضع بالانكليزية عدداً من الدراسات المشبعة بالفلسفة الغاندية . حاول التوفيق ، بشيء من النزعة البلاغية ، بين الغرب والشرق ، وحاول التخفيف من صرامة النزعة الواحدية والخارقة للطبيعة في تأويل الفيدانتا ، وأن يفسح في المجال امام التعددية ، وبالتالي العالم . من مؤلفاته بالانكليزية : وجهة نظر

مثالية في الحياة (١٩٣٢) . وقد اشترك مع ج . هـ . مويرهيد في تصنيف مجموعة نصوص بعنوان الفلسفة الهندية المعاصرة (١٩٣٦) .

# الرازي ، أبو بكر محمد أبن زكريا

# Râzî, Abû Bakr Muhammad Ibn Zakariyâ Al-

طبيب وفيلسوف عربى أخذ اسمه من الري التي ولد فیها نحو ۲۵۰ هـ / ۸٦٤م، وفیها مات سنة ٣١٥ هـ / ٩٣٠ م ( أو ٣٢٠ / ٩٣٢ ) . اشتهر في الطب حتى لقب بد طبيب المسلمين ، و ، جالينوس العرب ، ، وعرفه اللاتين باسم Rhazès أو Razès . دبر البيمارستان في الري وبغداد ، ومن كتبه برء الساعة وكتاب الحاوي والطب الروحاني والعلم الالهسي. ومع أن أكثر مصنفاته في الفلسفة قد ضاعت، ولم تصلنا منها إلا شدرات، فإن المناظرة بينه وبين الداعية الاسماعيلي أبي حاتم الرازي تمثل إحدى اللحظات الكبرى في تطور الفكر الفلسفي في الإسلام ، فعلى حين أكد هو على دور الفلاسفة في إيقاظ النفوس ، أكد خصومه على دور الأنبياء . كما أكد على تساوى البشر ورفض المذاهب النخبوية القائلة بالاصطفاء الإلهي. وكان أبرز ممثل للمذهب العقلى في الثقافة العربية الإسلامية.

#### الرازى ، فخر الدين

#### Râzî, Fakhroddîn Al-

فخر الدين أبو عبد الله محمد بن عمر بن الحسين الرازي . فقيه ومتكلم سني من أصل فارسي . ولد في الرازي سنة ٣٤٠ هـ / ١١٤٩ م ، ومات في هراة سنة ٢٠٦ هـ ك ١٢٠٩ م . لقب بشيخ الإسلام . ودارت بينه وبين المعتزلة مناظرات ، وحاول التوفيق بين مختلف تيارات الفكر في الإسلام . كان أشعرياً ، وخصماً للمذهب الذري . له إبطال القياس ، و الملل والنحل ، وشرح على كتاب الإشارات (\*) لابن سينا

بعنوان لب الإشارات ، وقد نقده عليه نصير الدين الطوسي . وله أيضاً المحصّل في مذاهب الحكماء والمتكلمين ، و مباحث مشرقية ، وهو خلاصة كبرى في علم الكلام في ثلاثة أجزاء : الوجود وصفاته ، والمقولات الكبرى للوجود غير الضروري ، والموجود الضروري . ونذكر له أيضاً مقاتيح الغيب في ثمانية أجزاء في تفسير القرآن ، و المناظرات التي ضمّنها مساجلاته عبر أسفاره مع ممثلي مختلف المدارس .

#### الرازى ، قطب الدين محمد

#### Râzî, Qotboddîn Muhammad

فيلسوف سني من أصل فارسي ، ولد في بلاد الري ، ومات في دمشق سنة ٧٦٦ هـ / ١٣٦٤ م . له زهاء خمسة عشر شرحاً ومصنفاً ، ومن أهمها بالنسبة إلى تاريخ السينوية كتاب المحاكمات الذي حاول التوفيق فيه بين شروح فخر الدين الرازي ونصير الدين الطوسي على كتاب الإشارات (\*) لابن سينا . وله كذلك تحرير القواعد المنطقية في شرح الرسالة الشمسية ، ويعرف بالرسالة القطبية ، ولوامع الإسرار في شرح مطالع الإسرار .

#### راسل ، برتراند آرثر وليم

#### Russel, Bertrand Arthur William

فيلسوف انكليزي . ولد في رافنسكروفت بمونموشاير (بريطانيا) في ١٨ ايار ١٨٧٢ ، وتوفي في شمال مقاطعة الويلز في ٢ شباط ١٩٧٠ . كان والده ، الفيكونت أمبرلي ، رجلاً ذا تقاليد ليبرالية وعقل جاحد ؛ أما أمه ، فكانت من مناضلات الحركة النسوية . أبدى برتراند راسل ، في سن مبكرة ، عن ميل إلى الرياضيات ، ودرس الفلسفة ( متأثراً يومئذ بهيغل) وتمرس في كامبردج بأرفع اشكال المنطق ونظرية العلم . وكانت الأطروحة التي قدّمها لنيل شهادة التبريز في ترينيتي كوليج (١٨٩٥) تحمل عنوان محاولة في اسس الهندسة ؛ وقد نشرت في كتاب مستقل عام ١٨٩٠ ، وترجمت إلى الفرنسية منذ عام ١٩٩٠ .

وانتقل راسل بعد ذلك إلى باريس كملحق بسفارة بلاده . وتزوج وقتذاك من اميركية شابة ، سليلة أسرة من الكويكر ؛ وقام بصحبتها ، بأولى رحلاته إلى الولايات المتحدة (١٨٩٦) . ولدى عودته إلى انكلترا ، أقام في مقاطعة ساسكس ، وعزم أن يكرِّس نفسه للغلسفة وللرياضيات . ولما طالسع في عام ١٨٩٨ المنطق(\*) لهيغل،ابتعد نهائياً عن فكر هذا الفيلسوف. وبعد ذلك دحض ، بالمشاركة مع ج . إ . مور الآراء التي عرضها برادلي في الظاهر والواقع(\*).ويومئذ أصدر فلسفة لايبنتز (١٩٠٠) . وتأثر بآراء عالم الرياضيات والمنطق الايطالي بينو، وأصدر في عام ۱۹۰۳ مبادىء الرياضيات ، وكتب بالتعاون مع وايتهيد كتاباً يحمل العنوان نفسه ويقع في ثلاثة أجزاء (١٩١٠ ـ ١٩١٣) ؛ وقد عرض هذا الكتاب، الذي يتمتع بأهمية اساسية ، شكلًا جديداً للمنطق الرياضي ، فيه تجاوز لمعنى الصنف . وفي تلك المرحلة أيضاً صدر له المنهج العلمي في القلسقة(\*) .

بيد أن راسل كان ، في الوقت عينه ، يناضل إلى جانب زوجته من أجل حصول النساء على حق الانتخاب ؛ بل حاول ، في عام ١٩١٠ ، أن يدخل إلى البرلمان : غير أن الحزب الليبرالي رفض ترشيحه بسبب إلحاده . وعندما اندلعت حرب ١٩١٤ ، نادي راسل بموقف مسالم ، ورفض أساطير الحرب التي روج لها فرقاء النزاع كافة ، وناضل لتثبيت حقوق المستنكفين ضميرياً عن خدمة العلم . هذا النشاط المناهض للأعراف أدخله السجن ، عام ١٩١٨ ، لمدة ستة أشهر . وقد قضاها في كتابة مدخل إلى الفلسفة الرياضية (١٩١٩) . وفي عام ١٩٢٠ زار الاتحاد السوفياتي ، والتقى لينين ؛ لكنه أعلن ، بعد فترة وجيزة ، عن عدائه للشيوعية . وفي عام ١٩٢١ طلَّق زوجته الأولى وتزوج من دورا وابنغرد بلاك التي كانت تعاونت معه على كتابة آفاق الحضارة الصناعية . ووسم أولادهما وهموم تربيتهم بميسمهما المرحلة التالية من تفكير راسل . فقد قر قراره على أن يفتتح في بيكون هيل مدرسة تعتمد المباديء الحديثة في التربية . وأصدر في عام ١٩٢٦ في التربية . لكن تجربة المدرسة جاءت فاشلة ، ولا سيما على الصعيد المالي . وفي عام ١٩٢٩ ، اثار كتاب الزواج

# رافيسون ـ موليان ، فليكس

#### Ravaisson- Mollien, Félix

فيلسوف فرنسي . ولد في ٢٥ تشرين الأول ١٩٨٣ في نامور ، ومات في باريس في ١٨ أيار ١٩٠٠ . دَرَس لعدة اشهر في ميونيخ على شلينغ ، وحصل على شهادة الدكتوراه في الفلسفة سنة ١٩٨٨ بأطروحة باللاتينية عن أرسطو ، وبأطروحة بالفرنسية عن العادة (٥) . وقد كان لهذه الأطروحة الأخيرة تأثير بالغ في تاريخ المذهب الروحي في فرنسا في القرن التاسع عشر ، وبوجه خاص في فلسفة بوترو وبرغسون . ويسيطر على الروحية . ومن الممكن ، من وجهة نظر تاريخ الفلسفة ، الروحية . ومن الممكن ، من وجهة نظر تاريخ الفلسفة ، وبرغسون . ومن مؤلفاته : محاولة في ميتافيزيقا وبرغسون . ومن مؤلفاته : محاولة في ميتافيزيقا ارسطو (١٩٨٨ – ١٩٤٨) ، و تقرير عن الفلسفة في فرنسا في القرن التاسع عشر (١٨٦٨) . وقد نشرت له فرنسا في القرن التاسع عشر (١٨٦٨) . وقد نشرت له

# رامائجا

#### Râmânuja

وتوفي عام ١٩٢٧ م. تزوج في السادسة عشرة، واتصل بأتباع ديانة القلب الفشنوية، واختار واتصل بأتباع ديانة القلب الفشنوية، واختار العزوف ، فترك اسرته وطائفته والواجبات المترتبة على « رب البيت ، وكرس نفسه لعبادة فشنو. تلقى بصورة غير مباشرة تعليم يامُناكاريا، وحاول التوفيق في مؤلفاته بين السنة البرهمانية الصارمة، أي الطقوس والاحالة إلى الفيدا، وبين ديانة وجدانية. وقال إنه من الممكن البلوغ إلى الخلاص في أي حال من أحوال الحياة، خلافاً لما ذهب إليه شنكرا. ماثل رامانجا بين البراهمان، أي المطلق اللاشخصي كما تتكلم عنه كتب الاوبانيشاد أي المطلق ناراينا، أحد أسماء الإله فشنو، أو إشفرا، أي البراهمانيين، وهو الاسم الشخصي لله في مذاهب البراهمانيين. واعتبر الاوبانيشاد المصدر الوحيد للمعرفة، ونفي الحاجة إلى الاستدلال. وأنكر على

فيلسوف هندوسي يقال إنه عمر مئة وعشرين سنة

والأخلاق فضيحة مجلجلة . وفي عام ١٩٣٦ ، طلَّق راسل للمرة الثانية ، وتزوج من هيلين باتريسيا سبنس . وعاد ، في عام ١٩٣٤ ، إلى دراسة العالم الراهن دراسة عامة مع الحرية والتوجيهية من ١٨١٤ إلى ١٩١٤ ، فكافح الحتمية الاقتصادية ، والنزعة التاريخانية ، والماركسية ، ونوَّه بـأهمية فكرة القومية . ثم جاء كتابه السلطة ، تحليل اجتماعي جديد (١٩٣٨) متضمناً لفحص للدولة . وبين عامى ١٩٣٨ و ١٩٤٤ ، عمل راسل أستاذاً في الولايات المتحدة . لكن إقامته في هذا البلد لم تنقض بلا متاعب . فبعد أن نحى عن منصبه الأول في نيويورك بتهمة « اللاأخلاقية ، وبضغط من الكثالكة ، لم يتمكن من البقاء في منصبه الثاني ، في مؤسسة بارنز دي مریون ( بنسلفانیا ) سوی عامین ( فی حین کان من المفروض أن يظل فيه مدة خمسة أعوام) . ومن المحاضرات التي القاها حول تاريخ الفلسفة، استخلص سفره الضخم تاريخ الفلسفة الغربية (١٩٤٦) الذي جرى فيه تعريف كل فيلسوف بأنه نتاج وسطه. وابتداء من عام ١٩٤٠ ، كف راسل عن أن يكون سلمى النزعة . وبعد أن تبنى مواقف مناهضة للفاشية عزم ، عام ١٩٤٨ ، على مناهضة الشيوعية أيضاً بحدة وعنف. وعاد برتراند راسل إلى انكلترا بعد نهاية الحرب . وحصل على جائزة نوبل للأداب عام ١٩٥٠ ، واستمر في ابحاثه حول فلسفة المعرفة .. مدى المعرفة وحدودها . وبدافع من رغبة ملَّحة في تجنب استخدام الطاقة النووية في حرب محتملة بين الدول العظمى ، ربط برتراند راسل اسمه بـ « مؤسسة راسل للسلام » وب ومحكمة راسل ، التي أدانت التدخل العسكري الأميركي في فيتنام . وقد عرف هذا المناضل العنيد كيف يوفق ، حتى آخر حياته ، بين تأمل رجل المنطق وبين « الفعل في العصر » . [جان دوفال]

□ « لقد بدا راسل افلاطونياً وانتهى علموياً تقليدياً: فهو يؤكد انه لا معرفة إلا بوساطة منهج علوم الطبيعة ، ويعتقد بقابلية الانسان للارتقاء بفعل التقنية ، ويتكلم بحماسة عن التقدم ... وهو يحتل مكانه في إحدى الفلسفتين الاكثر شعبية في عصرنا الراهن : في فلسفة المادة بالمقابلة مع فلسفة الوجود » . [أ] . م

يامناكاريا حتى محاولته إقامة البرهان على وجود الله بالعقل : فالاستدلالات العقلية من شأنها في رأيه أن تثبت الشيء وعكسه . فلو صبح أن نظام العالم ، كما يقول يامناكاريا ، يستتبع إلها خالقاً ، لكان الشر في العالم حجة لصالح الإلحاد . وليس غير الكتب المقدسة بالتالي من سبيل إلى معرفة وجود الله معرفة يقينية . وقد تألفت حول فلسفة رامانجا فرقة دينية تعرف باسم شريفسنافا ، تجمع بين عبادة الإله فشنو والإلهة شري أو لكسمي ، زوجة فشنو بحسب التصور الشعبي .

### رامسى ، فرانك بلامبتون

#### Ramsey, Frank Plumpton

فيلسوف ورياضي انكليزي (١٩٠٣ ـ ١٩٣٠) . من ممثلي مدرسة التحليل المنطقي . صدر له بعد وفاته : اسس الرياضيات (١٩٣١) .

#### رامكرشنا

#### Râmakrishna

اسمه الحقيقي غدادرا شرجي . ورامكرشنا اسمه التنسكي . فيلسوف ومتصوف هندوسي من كالكوتا (١٨٣٦ ـ ١٨٨٦ ) . ممذهب الفيدانتية . نشر أفكاره في الهند وفي بلدان أخرى تلميذه فيفكاناندا ، الذي اسس عام ١٨٩٧ في بيلور ، قرب كالكوتا ، طريقة ترهبية هندوسية تحمل اسمه ، وتضم اليوم فروعاً في جميع أنحاء العالم . وعلى الرغم من أنه لم يكتب شيئاً بنفسه ، فقد دوَّن عنه أتباعه أقواله ونشروها بعد وفاته . وقد تابع سنته الصوفية من بعده رامانا

تعبد رامكرشنا للإلهة الأم المفترسة كالي وذات يوم وقعت له رؤيتها داخلياً ، ثم تكررت الرؤيا ، فما عاد يميز الداخل من الخارج ، وصار يراها في كل مكان وفي كل شيء . وتقرباً من الالوهية وتحققاً من القيمة الداخلية للأديان غير الهندوسية ، راح يمارس طرائق صوفية متنوعة ، وانتهى إلى اكتشاف الوحدة العميقة لجميع الطرائق على الرغم من الفوارق الشكلية بينها ،

واخيراً إلى اكتشاف اللامثنوية (ادفيتا) الكلية . وعن هذا السبيل عاد أدراجه إلى الفيدانتا بعد أن بدا وكأنه ابتعد عنها غاية البعد في المنطلق . وما كفاه أنه وحقق ، الوحدة الإلهية بتجاوز جميع الاسماء والوجوه التي تتلبسها في داخل الثقافة الهندوسية ، بل جعل من ذاته مختبراً ليعيش ويختبر من الداخل ما معنى أن يكون المرء مسلماً أو نصرانياً . وعلى هذا النحو تولد لديه الاقتناع بأن التجربة الروحية واحدة في مبدئها ، وإن تنوعت في أشكالها ، وأن الأمر الجوهري بالنسبة إلى كل مؤمن هو أن يمضي في دينه الخاص إلى غاية الشوط . ومن هذا الاقتناع ستتولد « بعثة رامكرشنا ، العالمية .

□ « لقد مارس هذا الرجل ، اللامتناهي البساطة ،
 من خلال إشعاعه الشخصي، وعبر تلميذه فيفكاناندا، في
 حياته وبعد مماته ، تأثيراً بعيد الشأو على الرفيعي
 الثقافة من الهنود وعلى الأوروبيين » . [غي بوغو]

#### رامنا مهرشى

#### Râmana Maharshi

فیلسوف دینی هندوسی (۱۸۷۹ \_ ۱۹۵۰) تابع فی جنوبي الهند المأثور الصوفي لراماكريشنا . لم يكتب شيئاً خلا قصيدة تعليمية بالتامولية . يعد مثالًا فريداً على التحقيق الذاتي للذات بدون معونة خارجية ، وحتى بدون أن يدرس الكتب المقدسة أو يمارس اليوغا. فلسفته هي تجربته ، وتجربته هي تجربة حصر الموت . ففيما كان لا يزال غلاماً يتردد على مدرسة البعثة الأميركية في مادورا انتابه تكراراً خوف شديد من الموت . وفي السابعة عشرة من العمر ساوره حصر اشد عنفاً بعد . وإذ تراءى له انه ميت لا محالة تلك المرة ، تمدد وراح ينتظر . فجاءه الموت ، وأدرك أنه شيء آخر غير العقدة النفسية \_ البدنية ، كما كان يعتقد وكما نعتقد نحن . واكتشف ما هو « الأنا ، ومن ذا الذي يقول و أنا ، ومنذئذ تنسك غير بعيد عن مدينة تيروفانامالى المقدسة . وهناك تكونت حوله مدرسة ( أشرم ) أكثر مما كون هو مدرسة . وبدون أن يعرف كلمة « اتمان » ( الذات ) أو « براهمان » ( المطلق اللاشخصى ) ، حقق ذاته . وبدون أن يدين بشيء

للمذهب الفيدانتي في اللامثنوية ، جاءت تجربته مطابقة له تماماً . وهذا امريبعث على العجب في بلد هو بالأحرى بلد مدارس اكثر منه بلد عصاميين .

□ « يبقى مهرشي في انظارنا ممثلاً نموذجياً لحكمة أمية . بلا عمر ولا غضون ، منفصلة عملياً عن التاريخ والثقافة ، لا أصل لها سوى حصر الموت المعاش والمتغلّب عليه . ولقد عاش آخرون هذا الحصر ، ومنهم ريلكه وتولستوي، لكن النتيجة جاءت مغايرة تماماً » . [غي بوغو]

#### راموس

#### Ramus

. De La Ramée الاسم اللاتيني لبيير دي لاراميه فيلسوف وأنَّسي فرنسي . ولد نحو ١٥١٥ ، ومات في باریس فی ۲۰ آب ۱۰۷۲ ، فی اثناء مذبحة سان ـ بارتليمي . كانت حياة هذا الشخص العجيب مليئة بالمجازفات . فقد ولد من أسرة بائسة - كان جده ، على نبل اصله ، يعمل فحاماً \_ وقصد باريس ليدرس في الكوليج دي نافار وليصير خادماً لأحد زملائه . ولم يمنعه ذلك من التبريز في الدراسة ومن التخرج في عام ١٥٣٦ معلماً في الفنون بعد أن تقدم بأطروحة أثارت في حينه فضيحة . أفلم يشأ ذلك الفتى المدعى أن يثبت أن كل مؤلفات أرسطوتحفل بأخطاء فادحة ؟ وفي عام ١٥٤٣ عاود راموس الكرة وتهجم على أرسطوفي كتابين رئيسيين: المآخذ على ارسطو و التقسيمات الجدلية . وقد أخذ فيهما على عاتقه أن يحل محل الأرسطوطاليسية التي كانت لا تزال معقوداً لها إزار النصر أفلاطونية تخالطها عناصر مستقاة من شبيشرون . وكان الأمر هذه المرة أكثر مما يطاق ، إذ اعتبرت الجامعة نفسها مهانة واستحصلت من الملك على مرسوم شهير ، لا يخلو من جانب مضحك ، يأمر راموس بالامتناع عن مهاجمة ارسطو وعن الكتابة في الفلسفة . ولحسن الحظ أنه كان لراموس حماة ، فاستصدر الكاردينال دى لورين امراً بتعيينه رئيساً لمعهد بريل (١٥٤٤) . وبعد ذلك بسبع سنوات عُين خصم أرسطو أستاذاً في الكوليج دي فرانس . ومن منبره العالي هذا ، ومن عام ١٥٥١ إلى عام ١٥٦٧ ،

اصدر راموس عدداً من المؤلفات ذات الطابع الجدالي ، وكان أهمها إطلاقاً كتابه عن الجدل<sup>(ه)</sup> (م ١٥٥٥) وقد وضعه بالفرنسية ، ودعا فيه إلى إصلاح التعليم الجامعي بالاعتماد على العلوم والرياضيات والقانون بدلاً من التعليم المدرسي (السكولائي) .

كان يعتمل في نفس بيير دي لا راميه إيمان حي ، وكان نصيراً متحمساً لشتى ضروب الإصلاح (دعا إلى إصلاح الجبر والنطق باللاتينية ) ، فكان من الطبيعي أن يتحول نحو البروتستانتية . وقد أرغمه اعتناقه لها على المهاجرة ولم يعد من منفاه إلا مع صلح سان - جرمان (١٩٥٠) . وفي العام التالي نشر باللاتينية ، في لوزان ، الدفاع عن خصم أرسطو ج . شيكيوم ، وفيه روى سيرة حياته المتقلبة وأرخ لخصوماته الفلسفية . ولقي مصرعه عام ١٩٧٧ في مجزرة سان - بارتليمي .

ترك راموس ، فضلاً عما تقدم ذكره من مؤلفاته ، عدداً كبيراً جداً من الشروح على المؤلفات الكلاسيكية الكبرى ، ومنها شرحه على شيشرون (١٥٥٦) الذي اصاب شهرة في زمانه . وكان ثاقب الذهن مقدامه ، نزاعاً إلى المطلق ، فمثل واحداً من أبرز الوجوه في حركة المراجعة الكبرى لجميع القيم في عصر النهضة الانسية والدينية ؛ وكان من أكثر من وجه رائداً ، ولعب دوراً بالغ الأهمية في تطور الأفكار ، في المعسكر البروتستانتي بوجه خاص . [جاك بروس]

# راي ، آبيل

#### Rey, Abel

فيلسوف فرنسي (١٨٧٣ - ١٩٤٠) . مختص في الإستمولوجيا . كرس اعماله الأولى لدراسة النظرية الفيزيقية دفاعاً عن مبادىء الآلية ومعقوليتها ضد الطاقوية . أكد ، من منظور واقعي ، تبعية الوعي والمعرفة للوظائف البيولوجية وللطبيعة ، وأبرز الأصول الاسطورية ثم التقنية للفكر العلمي ( العلم الشرقي قبل الإغريق ، ١٩٢٩) . كما اصدر عدداً من المجلدات عن تاريخ العلوم والفكر العلمي .

# رايت ، جورج هنريك فون

#### Wright, George Henrik Von

فيلسوف ومنطيق فنلندي ولد سنة ١٩١٦ انشأ ، بالتوازي مع منطق الجهات التقليدية (صادق ، كاذب ، ضروري ، ممكن ، الخ ) ، أنساقاً جهوية جديدة تتضمن مقولات ، إبستمية » ( مقرر ، مستثنى ، ممكن التصديق ، الخ ) و « واجبية » ( مباح ، اختياري ، إلـزامـي، محظـور، إلـخ). من مؤلفاته : المشكلـة المنطقية للاستدلال (١٩٤١)، السببية والحتمية والحتمية

#### رایشنباخ ، هانز

#### Reichenbach, Hans

فيلسوف ومنطيق الماني (هامبورغ ١٩٩١ ـ لوس انجلوس ١٩٩٣). عضو في حلقة فيينا ، وله مواقف اصيلة في مسائل المنطق ونظرية المعرفة . أرسى اسس منطق لامتناهي العدد من القيم ، وقابل لاستيعاب حساب الاحتمالات . ذهب إلى أن كارناب والوضعيين المحدثين يخطئون إذ يبحثون عن يقين مطلق ، إذ لا وجود لغير الاحتمال . وإذا استندنا إلى مبدأ الاحتمال ، لزم أن نعد مبدأ قابلية التحقق من صحة القضايا ؛ ومن ثم ميزبين أربع قابليات للتحقق : القابلية التقنية ، وترتبط بالوضع الراهن للتقنيات، والقابلية الفيزيقية ، وهي لا تناقض قوانين الطبيعة ، والقابلية المنطقية ، أي مبدأ عدم التناقض ، واخيراً والبلية التحقق فوق التجربية .

نخص بالذكر من مؤلفات رايشنباخ: اكسيوماتيكا الأهداف والطرق في فلسفة الطبيعة المعاصرة (١٩٣١)، المنطق الاحتمالي (١٩٣٢)، النظرية الاحتمالية (١٩٣٥).

# رايل ، غلبرت

#### Ryle, Gilbert

فيلسوف إنكليزي (١٩٠٠ ـ ١٩٧٦). أستاذ الفلسفة

بجامعة اوكسفورد ، ومن رواد ما يعرف بفلسفة التحليل اللغوي . مارس بعض التأثير في الستينات من هذا القرن بكتابه مفهوم الذهن (١٩٤٩) الذي عرض فيه « مذهباً سلوكياً لغوياً » ، وعارض النظرية الديكارتية في الذهن لانها لا ترى فيه سوى « شبح من آلهة » . وفي رايه أنه من الخطأ اعتبار الذهن مادة متمايزة عن وفي رايه أنه من الخطأ اعتبار الذهن مادة متمايزة عن يميز بين الذهن والجسم كخطأ من يميز بين الكتيبة والجنود الذين يؤلفونها . وقد اصدر لاحقاً إحراجات يماني الفكر والتفكير ، مطبقاً في هذا المجال « نظرية معاني الفكر والتفكير ، مطبقاً في هذا المجال « نظرية ما المقولات » ، وموضحاً الصلات والترابطات بين الفلسفة التحليلية والفلسفة القديمة ( افلاطون ، الرسطو ) والفينوميذ ولوجيا ( برنتانو ، هوسرل ، هايدغر ) .

# راينال ، غليوم

#### Raynal, Gulliaume

مؤرخ وفيلسوف فرنسي (۱۷۱۳ ـ ۱۷۹۳) . ترك الكهنوت ليتفرغ للفلسفة ، وتردد على دارة دولباخ وهلفسيوس . اشتهر بوجه خاص بكتابه التارييخ الفلسفي والسياسي لمؤسسات الاوروبيين وتجارتهم في الهندين ، وهو كتاب مناوىء لرجال الدين وللاستعمار معاً ، وقد نشر سراً عام ۱۷۷۰ ، واضطر مؤلفه إلى الهجرة وإلى اللواذ بحمى فريدريك الثاني أولاً ثم كاترين الثانية .

# راينهولد ، كارل ليونار

#### Reinhold, Karl Leonhard

فيلسوف الماني . ولد في فيينا في ٢٦ تشرين الأول ١٧٥٨ ، ومات في كيل في ١٠ نيسان ١٨٢٣ . كان بكر اشقاء سبعة من أب ضابط غير رفيع المرتبة ، وتأثر بقوة بعواطف أمه الدينية ، وانتسب عند الإنتهاء من دراسته الثانوية إلى رهبانية الآباء اليسوعيين في العام نفسه الذي الغيت فيه (١٧٧٢) ، وهو تدبير ترك في

# رجب البرصى

#### Rajab Borsî

فيلسوف عربي من النصف الثاني من القرن الثامن الهجري أصله من برص بالعراق . ترك زهاء ثمانية مصنفات ، ومنها مشارق الأنوار في الحكمة الإمامية .

# رسّام، جوزيف

#### Rassam, Joseph

فيلسوف فرنسي من أصل أشوري ـ كلداني (١٩٧٧ ـ ١٩٧٧). ولد في إيران ومات في تولوز اختص أولاً في فلسفة التربية، ثم أصاب شهرة بأطروحته عن: الصمت كمدخل إلى الميتافيزيقا (١٩٦٢). وكرس للواقعية التوماوية عدة مؤلفات، ومنها كتابه: توما الاكويني الصادر عام ١٩٦٨

# الرشيد أبو الخير ابن الطيب

## Rashîd Abû Khayr Ibn Tayyeb

قس وطبيب وفيلسوف عربي قبطي من القرن الثالث عشر الميلادي عمل ، على ما يظهر ، لمدة ما في خدمة الوزير تقي الدين عمر أيام السلطان عثمان صلاح الدين (١١٩٣ ـ ١١٩٨ م). من مؤلفاته : جلاء العقول في علم الأصول في معتقدات النصرانية ، ومـن مصادره فيه كتاب المحصل لفخر الدين الرازي و الرد الجميل للغزالي . وله أيضاً البيان الإظهر في الرد على من يقول بالقضاء والقدر .

## الرفاعي ، احمد الحسيني

## Rifâ'î, Ahmad Hossaynî Al-

متصوف ومتفقه . ولد في قرية حسن من اعمال واسط بالعراق ، وتوفي سنة ٥٧٨ هـ / ١١٨٢ م .

نفس المراهق اثراً بعيداً . وانتسب بعد ذلك إلى معهد للبرنابيين ، وصار بسرعة مدرَّساً للفلسفة في هذه الرهبانية ، وطفق ، في الأجواء « المستنيرة » لفيينا في عهد جوزيف الثاني ، يساهم بقسط موفور في الحياة الثقافية ، وانتمى إلى جمعية من نعط ماسونى تدعى « من أجل الوفاق الحقيقي » ، ونشر عدة مقالات حول موضوعات دينية وكنسية . ولكن الوضعية الدينية ما كانت تحظى منه بقبول تام ، وقد اظهر عدم رضاه للملأ بأن هرب إلى لايبتزيغ سنة ١٧٨٣ ، حيث تردد على محاضرات بلاتنر ، ثم انتقل إلى فايمار حيث دعاه فيلند إلى المشاركة في مجلة عطارد الإلماني . وقد تزوج من ابنة هذا الأخير ، صوفيا ، في عام ١٧٨٥ . وعاد عليه النجاح الكبير الذي لاقته رسائله حول الفلسفة الكانطية - وقد بدأها سنة ١٧٨٦ - بكرسى الفلسفة في جامعة فيينا سنة ١٧٨٧ ، بصفته الناطق الأول بلسان الفلسفة الكانطية التي حاول في تلك الفترة ان يجرى عليها إعادة نظر شاملة سماها ، فلسفة العناصر ، . واستقر به المقام في كيل سنة ١٧٩٤. في عام ١٧٩٧ انضوى تحت لواء مذهب فيخته ، خُلُفه في جامعة إيينا، وتدخل دفاعاً عنه في المناظرة الشهيرة حول الإلحاد سنة ١٧٩٩ . بيد أنه ابتداء من تلك السنة ، وتحت تأثير جاكوبي ، شرع راينهولد بالابتعاد عن مثالية فيخته ؛ وكانت القطيعة النهائية سنة ١٨٠١ ، وكان سببها المباشر الخصومة التي نشبت حول المساهمات ، وهي مجلة كان يصدرها راينهولد منذ ثلاث سنوات بالتعاون مع بارديلي الذي ترامى لراينهولد انه واجد في فلسفته وسيلة للسيطرة على المشكلات المطروحة على الفلسفة النقدية . وفي وقت واحد مع ضروب التكريم التي خلعتها عليه جامعة كيل والحكومة الدانمركية ، نامت السنوات الأخيرة من حياة هذا المفكر المنفتح على العلاقات الانسانية والمتاجج بالرغبة في عقد أواصر تفاهم وصداقة حقيقية تحت وقر انتقادات وتهجمات بالغة الحدة . ولنذكر له في عداد جملة مؤلفاته الأخرى: محاولة في نظرية جديدة في التمثل (١٧٨٩) ، مساهمات في إعادة النظر في الحكم المسبق التقليدي ضد القلسقة (١٧٩٠ ـ ١٧٩٤) ، وحول اساس المعرقة القلسقية (١٧٩١) . [قاليريو فيرا]

مؤسس الطريقة الرفاعية . قبره محجة في قرية ام عبيدة بالبطائح بين واسط والبصرة . من مؤلفاته : تفسير سورة القدر ، و الطريق إلى الله ، و شرح التنبيه في الفقه . جمع كلامه في رسالة دعيت رحيق الكوثر .

## رفيل، جان فرانسوا

## Revel, Jean-François

كاتب فلسفي فرنسي معاصر (۱۹۲٤ \_ ). ندد بامتثالية الايديولوجيا السائدة، ونقد كراهية الروح النقدي لدى المحافظين كما لدى الثوريين من الايديولوجيين. عادى الشيوعية وندد به «الإغراء التوتاليتاري». من مؤلفاته: لماذا الفلاسفة؟ (۱۹۷۷)، لا ماركس ولا يسوع (۱۹۷۱)، تاريخ الفلسفة الغربية (۱۹۷۷)، الإغراء التوتاليتاري

# الرماني ، أبو الحسن علي

#### Rummânî, Abû Hassan 'Alî Al-

متكلم معتزلي وفقيه ونحوي . ولد في بغداد ومات فيها سنة ٣٨٤ هـ / ٩٩٤ م . له الجامع في القرآن . وقيل في أسلوبه إنه كان يمزج النحو بالمنطق . كان من تلاميذه أبو حيان التوحيدي .

الرواس ، بهاء الدين محمد مهدي

#### Ruwwâs, Bahâ'oddîn Muhammad Mahdî

صدوفي من العراق ، ولد في سوق الشيوخ ( البصرة ) وتوفي في بغداد سنة ١٨٧٠ م . سافر إلى بلاد كثيرة ، له الحكم المهدوية ، و ديوان مشكاة اليقين ومحجّة المتقين.

# روایه ـ کولار ، بییر بول

#### Royer Collard, Plerre Paul

سياسي وفيلسوف فرنسي . ولد في ٢١ حزيران ١٧٦٣ في سومبوي ، بالقرب من فيتـري ـ لي ـ فرانسوا ( مارن ) ، وتوفى في شاتوفيو في ٤ أيلول ٥ ١٨٤ . كان ابن أحد الملاك الأغنياء ، وقد اتم دراسته بتفوق في معهد سانت \_ أومير ؛ وما كاد يتسجل في سلك المحامين حتى انفجرت الثورة الكبرى . عمل في مكتب عمدة باريس لفترة ، غير أنه قدم استقالته من منصبه في ١٠ آب ١٧٩٢ وابتعد عن العاصمة هرباً من حكم الارهاب . انتخب عام ١٧٩٧ نائباً عن مقاطعة المارن في مجلس الخمسمئة . لكن سرعان ما حامت الشبهات من حوله بسبب آرائه الملكية ، واعتبر انتخابه باطلاً بعد ١٨ فروكتيدور . هجر السياسة عند ذاك ، وكرَّس نفسه لدراسة الفلسفة ، كتلميذ لتوماس ريد . استدعى في كانون الأول ١٨٠٩ لشغل كرسي الفلسفة فى جامعة باريس ، فمارس تأثيراً عظيماً على الجيل الرومانسى الأول بمحاربته حسوية كوندياك وبدفاعه عن عقلانية روحانية تستلهم الفلسفة الاسكتلندية: فكان كوزان وجوفروا في عداد تلامذته . عاد إلى الحياة السياسية مع عودة آل بوربون إلى الحكم ، وعين مديراً عاماً للمكتبة (١٨١٤) ، ثم رئيس اللجنة العليا للتعليم العام (١٨١٥ ـ ١٨١٩) . دخل مجلس النواب في عام ١٨١٥ ، واصبح بسرعة من الشخصيات البارزة فيه . كان محور مجموعة و المذهبيين ، التي تزعمها غيزو

كان محور مجموعة و المذهبيين و التي تزعمها غيزو فيما بعد و والتي عبرت عن المثل الأعلى السياسي للبورجوازية الكبيرة الموالية للملكية ( انظر الخطب و خطب في الصحافة ) وكان من الطبيعي بالتالي أن يقف روايه \_ كولار موقفاً معارضاً من الردة الملكية المتطرفة التي أعقبت اغتيال دوق دي برّي : فصراعه ضد وزارة فيليل رفع رصيد شعبيته و فكان أن انتخب في عام ١٨٢٧ و رئيساً للمجلس النيابي الجديد وقد كلف ، بصفته هذه ، بأن يقدم للملك شارل العاشر مذكرة المئتي والواحد والعشرين الشهيرة ولكن سقوط حكم اسرة بوربون زرع في نفسه الحزن والبلبلة ولم يقدر له في ظل ملكية تموز أن يلعب أكثر من دور متواضع وقد انتخب عضواً في الأكاديمية الفرنسية في عام ١٨٢٧.

□ • مذهب جديد رصين للغاية يمكن أن يرفع رأسنا وأن يخلصنا تماماً من الايديولوجيين بقتلهم في مواطنهم بالذات بقوة الاستدلال » . [نابوليون بونابرت]

قبل أن يكون فيلسوفاً ، كان رجل سياسة ، .
 [إميل برهييه]

## روبان، ليون

#### Robin, Léon

مؤرخ فرنسي للفلسفة القديمة (١٨٦٦ - ١٩٤٧) درس على المثالي الهيغلي المحدث أوكتاف هاملان، وأخلص له وأشرف على نشر كتاباته بعد وفاته. وخص أفلاطون والفلاسفة قبل سقراط بدراسات باتت من المراجع الأمهات. من أشهر مؤلفاته: الفكر اليوناني وأصول الروح العلمي (١٩٢٣)، أفلاطون (١٩٣٣)، الفكر الهليني من الأصول إلى أبيقور (١٩٤٢).

# روبینیه ، جان ـ باتیست

#### Robinet, Jean-Baptiste

فيلسوف ونحوي فرنسي (١٧٣٥ ـ ١٨٢٠). عرض في مؤلفه اعتبارات فلسفية في التدرج الطبيعي لصور الوجود، أو محاولات الطبيعة التي تتعلم صنع الانسان (١٧٦٨) مذهباً حسوياً يقول بحيوية المادة ضد المذهب الآلي.

# روتكيفتش ، ميخائيل نيقولاييفتش

## Routkévitch, Mikhaïl Nicolaévitch Rutkevich, Mikhaïl Nikolayevich

فيلسوف روسي ماركسي. ولد سنة ١٩١٧. حصل على شهادة الدكتوراه في العلوم الفلسفية عام ١٩٦١ . عضو مراسل لأكاديمية العلوم السوفياتية ، وعميد كلية الفلسفة ورئيس كرسي المادية الجدلية في جامعة الأورال . من مؤلفاته : الممارسة اساس

المعرفة ومعيار الحقيقة (١٩٥٢) ، محاضرات في المادية الجدلية ، المشكلات الراهنة لنظرية الانعكاس كما صاغها لينين . ونشر في مجلة مسائل الفلسفة ابحاثاً عدة ، منها : في جدل الطبيعة كعلم فلسفي (١٩٦٣) تطور الجدل وتقدمه وقوانينه (١٩٦٥) ، المصادر الاجتماعية للانتلجانسيا السوفياتية (١٩٦٧) .

# روتهاكر، إريخ

#### Rothacker, Erich

فيلسوف وعالم اجتماع ألماني (۱۸۸۸ ـ ۱۹٦٥). اختص بفلسفة الثقافة، ورأى في الحضارة «طراز حياة». من مؤلفاته: مشكلة الأنتروبولوجيا الحضارية (۱۹٤۲ ـ ۱۹٤۸)، الناس والتاريخ (۱۹۵۰).

# روجس، ألبرتو

# Rougès, Alberto

واحد من أبرز فلاسفة الأرجنتين المعاصرين (م١٩٨٠ - ١٩٤٥). لـم ينشـر سـوى كتـاب واحـد مراتب الوجود والأزل (١٩٤٣). تعاطف مع المثالية ومع المذهب الروحي البرغسوني. مات بالسكتة القلبية وهـو يلقـي خطابه بمناسبة تسنمه عمادة جامعة مدينة توكومان

## روجمون ، دني دي

## Rougemont, Denis De

كاتب سويسري ، فرنسي اللغة . ولد في كوفيه ( كانتون نوشاتل ) في ٨ ايلول ١٩٠٦ . كان ابوه قسأ بروتستانتياً ، من اسرة عريقة تعد احبار كنيسة وقضاة وكتاباً . دَرُس روجمون في جمنازيوم نوشاتل ثم في جامعتها ، وتسجل بعد ذلك في جامعة فيينا ثم في جامعة جنيف . وسافر إلى المجر ، وإلى مقاطعة

فورتمبرغ ، واطلق في باريس ، وبالتضافر مع الكسندر مارك وعمانوئيل مونييه ودانديو، اطلق الجماعتين الشخصانيتين ومجلتيهما: الفكر (Esprit) و النظام الجديد (Ordre Nouveau) . وفي عام ١٩٣٢ تزوج روجمون من سيمون فيون وانجب منها ولدين . وفي ١٩٣٥ عين معيداً في جامعة فرانكفورت حيث اكتشف الهتلرية واخطارها . واصدر في اثناء ذلك عدداً من الدراسات : سياسة الشخص (١٩٣٤) ، التفكير باليدين (١٩٣٦) ، يوميات مثقف عاطل عن العمل (١٩٣٧) ، الحب والغرب(\*) (١٩٣٩) . اسهم بها في تكوين الشخصانية السياسية والأخلاقية ، وعبر عن رؤية متلاحمة وحادة للكون كرست اصالته كمفكر . جُند في سويسرا عام ١٩٤٠ ، وأسس رابطة غوتهار لمقاومة النازية بأي ثمن . وكلف بمهمة في الولايات المتحدة الأميركية ، فأقام في نيويورك (١٩٤١) حيث القي محاضرات وأشرف على الإذاعات الفرنسية التي كانت تبث من المكتب الأميركي للإعلام الحربي. وارتبط بأواصر صداقة مع المهاجرين الأوروبيين: اندريه بروتون ، الكسى ليجيه ، وسانت إكسوبرى ، ماكس إرنست ، ف . م . أودن ، الخ ، وكتب مرفأ الشيطان ((۱۹٤٠) و شخصيات الدراما (۱۹٤٥) ، ورسائل حول القنبلة الذرية (١٩٤٦) . ثم عاد روجمون إلى فرنساً ، وطلق زوجته ، وتزوج في عام ١٩٥٢ من اناهيت ريبون . وشارك في مؤتمر اوروبا الأول ، وتولى إعداد تقريره الثقافي ، وأسهم بقسط موفور في إنشاء مؤتمر الحرية والثقافة الذي تولى رئاسته من ١٩٥٢ إلى ١٩٦٦ ، وترأس المركز الأوروبي للثقافة منذ عام ١٩٥٠ ، وأسس البرابطية الأوروبيية لمهرجانات الموسيقي (١٩٥١) ، وتراس المؤسسة الأوروبية للثقافة (١٩٥٥).

هذا النشاط السياسي والعام المكثف ، المقترن بجولات للمحاضرة في اقطار أوروبا وأميركا وبالدروس التي كان روجمون يعطيها في المعهد الجامعي للدراسات الأوروبية بجنيف ( وهو من اسسه ) وفي المعدرسة البوليتكنيكية في زوريخ ، الخ ، لم يبطىء نشاطه التأليفي ، فنشر على التوالي : المغامرة الغربية للإنسان (١٩٩٨) ، مثلك أنت (١٩٦١) ، رسالة السويسري أو تاريخ شعب سعيد (١٩٦٥) ، رسالة مفتوحة إلى الأوروبيين (١٩٧٠) ، يوميات عصر

(۱۹۲۸) . وسيتوج هذا النتاج بالجائزة الأدبية لأمير موناكو ، وجائزة جنيف الأدبية ، وجائزة روبير شومان الأوروبية . وسيتولى روجمون في عام ۱۹۷۱ رئاسة بن كلوب في سويسرا الروماندية (إلى يوم وفاته عام ۱۹۸۰).

ينهل فكر دني دي روجمون ونتاجه من معين مفارقة الطبيعة المزدوجة للمسيح ، باعتباره بجماع شخصه لنساناً وبجماع شخصه إلهاً . وعلى منوالها ، سيعيد روجمون تعقل الحياة الداخلية والاجتماعية . فعلى الفكر أن يتعبد بإلحاح للواقع . وعليه أن يكون بجماعه هو نفسه ، ويجماعه هو العالم. ذلك هو أساس اخلاق المُثُل . فالإنسان فرد مستقل بذاته ، سيد ، لكن من اللزام عليه ، كيما يبقى على قيد الحياة ويصل إلى ملاء و الشخص ، ، أن يلتزم في المجتمع . وليس لحريته من معنى آخر سوى خدمة المدينة . وهذه الطبيعة المزدوجة تتكرر على صعيد الحياة الحبية . فالمتحابان شخصان وشخص واحد في آن واحد وبدرجة واحدة . ولأن منطق الهوى يرفض العالم ، فلزام عليه أن يدمر ذاته وما يعبده . فمن الواجب بالتالى أن يعرف الإنسان كيف يوجه الحب نحو « التعبد للمحبوب في غيريته وفي حريته » . فهنا أيضاً نجد أن للحرية طبيعة مزدوجة ، لأن وسيلتها الوحيدة لتوكيد ذاتها التضحية بالذات لصالح الآخر في علاقة الحب . وما يصدق على الإنسان يصدق أيضاً على المجتمعات التي يؤسسها . وعندئذ تسمى الطبيعة المزدوجة بالفيدرالية ، وتعبر عن نفسها في ميثاق يقيم الاتحاد على أساس احترام الاستقلالات اللذاتية ويجعل من احترام التنوع والتعدد مبدأ الوحدة . وينبغى أن يُتخذ هذا العقد السياسي أساساً لوحدة أوروبا التي لا زال روجمون يدعو إليها والتي لا يمكن أن تقوم على أساس الدول ـ الأمم التي تكونت أصلاً ضدها . ونظير هذا العقد هو ما يقترحه روجمون في المستقبل شاننا (١٩٧٧) لضبط علاقات الانسان بالطبيعة التي هي الآن عرضة للتهديد . فعلى مجتمعاتنا، التي هي في أن واحد حضارة وطبيعة ، أن تتعلم ، إذا ما ارادت البقاء على قيد الوجود ، كيف تحترم الغيريات التي تؤسسها .

إن حيوية فكر روجمون هذا اتاحت له أن يؤتر في تكوين عدة أجيال من المثقفين وجعلت له حضوره في مساجلات العصر الكبرى كافة [جان بلو]

□ • مثله مثل كل كائن حساس بالمصدر الشعري للإنسان ، كان رجل عمل بقدر ما كان رجل فكر ، رافضاً التفريق بين الاثنين في سر الخلق العميق ، . [سان ـ جون بيرس]

□ • فلسفة دني دي روجمون هي بالضبط ما يمكن أن يهب الغربيين القدرة العقلية اللازمة لمقاومة ابتزاز المقائد التوتاليتارية » . [يوجين إيونسكو]

#### روجييه ، لوي

#### Rougier, Louis

فيلسوف ومنطيق فرنسي (ليون ١٨٨٩ ـ باريس ١٩٨٢) . كان من الممثلين القلائل للوضعية المحدثة (أو الوضعية المنطقية) في فرنسا ، ونشر عدة مؤلفات حول المنطق ونظرية المعرفة ، ومنها : بنية النظريات الاستنباطية (١٩٢١) ، في المعرفة (١٩٥٠). وله أيضاً دراسات في الاقتصاد والسياسة ، ومنها : الروحانية الديموقراطية (١٩٢٩) ، صوفيو السياسة (١٩٢٩) ، صوفيو الاقتصاد (١٩٥٠) .

# روديغر ، اندرياس

## Rüdiger, Andreas

طبيب وفيلسوف الماني كتب باللاتينية (١٦٧٣ ـ ١٦٧٣) . من تلاميذ كرستيان توماسيوس . درَّس في جامعة لايبتزيغ (١٧٠١) وجامعة هال (١٧٠٧) . طوَّر ميول المعلم العقلية والمنهجية باتجاه مذهب رياضي فلسفي مباين لمذهب كرستيان فولف . انتقد قبلية بعض الفولفيين ، وأكد في كتابه في الحس الصادق والكاذب (١٧٠٩) على دور شهادة الحواس ، ونفى صياغتنا القبلية لماهية الأشياء .

# رورتي، ريتشارد

#### Rorty, Richard

فيلسوف أميركي معاصر، ولد في نيويورك عام ١٩٣١، شغل كرسى الفلسفة في جامعة برنستون،

وابتداءً من ١٩٨٣ انتقل إلى قسم الإنسانيات في جامعة فرجينيا. عمل على تجديد الذرائعية انطلاقاً من تطوير تراث جيمس وديوي. من مؤلفاته: الفلسفة ومراة الطبيعة (١٩٨٧)، نتائج الذرائعية (١٩٨٢)، الموضوعية والنسبية والحقيقة (١٩٩١).

# روزانوف ، فاسيلي فاسيلييفتش

#### Rozanov, Vassili Vassilièvitch Rozanov, Vasili Vasilyevich

كاتب وفيلسوف روسي ، ولد في فتلوغا في ٢٠ نيسان ١٨٥٦ ، وتوفي في ضواحي موسكو في ٢٣ كانون الثاني ١٩١٩ . بعد أن أتم دراسته في جامعة موسكو، عين مدرساً للتاريخ في معهد من معاهد الاقاليم . كان شديد الاعجاب بدوستويفسكي . وفي عام ۱۸۹۲ ، نشر أول دراسة نقدية مهمة له حول اسطورة كبير المحققين ف. م. دوستويفسكي ، وفي عام ١٨٩٣ ، حصل على وظيفة في الرقابة المالية فانتقل إلى سان \_ بطرسبورغ حيث أزجى أوقات فراغه في العمل في الصحافة الأدبية ، قبل أن يهتم بها بصورة جدية . وإلى تلك الفترة تعرد دراستاه النقديتان حول غوغول وليون تولستوى . وفي عام ١٨٩٩ ، عمل محرراً في صحيفة الأزمنة الجديدة ، الرجعية للغاية وإنما الواسعة الانتشار، فترك وظيفته في الرقابة المالية وكرّس نفسه للأدب . وأعطى على التوالي : في عالم الغموض واللايقين (١٨٩٩) ، في جوار جدران الكنيسة (١٩٠٦ ـ ١٩٠٥) ، الكنيسة الروسية (١٩٠٩)، التوحد (\*) وميتافيزيقا المسيحية وإلى تلك المرحلة أيضاً يعود مؤلفه الأوراق الساقطة . وفي عام ١٩١٣ ، رفعت أمام القضاء قضية جريمة قتل طقسى ، شَغف بها إلى أبعد الحدود الجمهور الروسى . وقد تبنى روزانوف بعنف وحدة موقف المعادين لليهود ، وأصدر، عام ١٩١٤، كتابين على التوالى: سلوك اليهود الشمص واللمسى إزاء الدم و اوروبسا واليهود . وفي الوقت الذي هاجم فيه روزانوف اليهود ، لم يوفر المسيحية بانتقاداته . فكان يؤكد جازماً ، على الرغم من إيمانه العميق ، أن المسيحية تفصل الانسان عن خالقه وعن الكون . هذا الموقف ،

الذي كان ذاد عنه في جميع تاليفه الصادرة بين ١٩٩٨ ١٩٩٢ ، وجد خير تعبير عنه في آخر كتبه : رؤى عصرنا عن نهاية العالم(\*) (١٩١٨) الذي ضمنه ، علاوة على ذلك ، شهادة مفجعة عن الحياة في روسيا غداة ثورة اكتوبر . وقد لاذ روزانوف ، عام ١٩١٨ ، بحمى دير بجوار موسكو ، وقضى فيه جوعاً ووجعاً ، لكن بعد أن تصالح تماماً مع الكنيسة .

□ « كانت مواهبه الأدبية مذهلة ؛ ربما كانت أعظم مواهب عرفها النثر الروسي . إنه من أكبر الكتّاب الروس ، لكن العمل الصحفي أفسده » . [نيقولا برديائف]

□ « سيل من الوحل الرجعي ينصب على الديموةراطية » . [لينين]

# روزبهان بقلى الشيرازي

#### Rûzbehân Baqlî Shîrâzî

صوفي ولد في بسا قرب شيراز سنة ٢٠٦هـ / ١١٢٨ م، وتـوفي في شيـراز سنـة ٢٠٦هـ / ١٢٠٨ م . يحتل موقعاً وسطاً بين الحلاج وابن عربي . ويختلف عن الصوفيين المتقدمين عليه بإعراضه عن النزعة الزهدية التي تفرق بين الحب الانساني والحب الإلهي . قال إن العاشق يصير «مرآة الله» . له بالفارسية ياسمين أوفياء الحب ، والشطحات وقد كتبه أولاً بالعربية ، ثم وسعه بالفارسية ، وهو بمثابة خلاصة للصوفية في عصره .

## روزنزفايغ ، فرانتز

#### Rosenzweig, Frantz

فيلسوف ومؤرخ الماني للفلسفة (١٨٨٦ ـ ١٩٢٩) . ارتد عن النصرانية إلى اليهودية ، وارسى الاسس لفلسفة دينية يهودية خالصة مستقلة إلى حد ما عن التوجه العملي لفلاسفة الصهيونية . من مؤلفاته : فجمة الفداء (١٩٢٠) .

# روزنکرانتز ، یوهان کارل فریدریش

#### Rosenkranz, Johann Karl Friedrich

فيلسوف ولاهوتي الماني (۱۸۰۵ ـ ۱۸۷۹) . تلميذ هيغل ، وطبق بتصرف فكره في دراسات في التاريخ الأدبي والعلمي والديني (موسموعة العلموم اللاهوتية ، ۱۸۲۱) . نشر دراسات نقدية عن شلايرماخر وشلينغ وديدرو ، وله شرح نقدي على المذهب الهيغلي (۱۸۶۱) ، و حياة هيغل (۱۸۶۵)، بالإضافة إلى طبعة لمؤلفات كانط (۱۸۲۸ ـ ۱۸۶۰) .

#### روس ، وليم ديفيد

#### Ross, William David

فيلسوف وفيلولوجي انكليزي (١٨٧٧ ـ ١٩٦٦). من متابعي التقليد العقلي لصمويل كلارك. رفض النظرية التجربية في المعرفة ، واكد على تعدد انواع الأحكام الأخلاقية . من مؤلفات : الحق والخير (١٩٢٠) و اسس علم الأخلاق (١٩٢٩) . وله ايضاً دراسات في الفلسفة اليونانية : ارسطو (١٩٢٣) . و فظرية افلاطون في المثل (١٩٥١) .

# روسلان

# Roscellinus

فيلسوف فرنسي كتب باللاتينية . ولد في اواسط القرن الحادي عشر الميلادي ، وربما كانت وفاته عام ١٦٢٠ م . كان استاذ غليوم دي شامبو وابيلار. وكل ما نعلمه عنه جاءنا من خصومه ، بمن فيهم ابيلار الذي انقلب عليه . ويمكن أن يعد مؤسس الاسمية إذ قال إن الكليات هي مجرد الفاظ . ويقول ابيلار إنه نفى وجود اجزاء الكل ، لأن الكل هو وحده الموجود في رأيه . وفي اللاهوت ، تكلم عن ثلاثة جواهر بدلاً من ثلاثة أقانيم ، وذلك هاجمه القديس أنسلم وادرجه في عداد وهراطقة الجدل » .

روسميني

الفيلسوف حظوته . وما كاد يفادر روما (١٨٤٩) حتى علم بنبأ إدراج كتابيه : الدستور بحسب العدل الاجتماعي و جراح الكنيسة الخمسة، في ثبت الكتب المحرَّمة . وعندما حضرته الوفاة . أعلن كافور النبأ لاوروبا على أنه حداد قومي . [ميشيلا ف . سياكا]

#### روسو ، جان ـ جاك

#### Rousseau, Jean- Jacques

ولد في ۲۸ حزيران ۱۷۱۲ في جنيف ، وتوفي في ۲ تموز ۱۷۷۸ في إرمنونفيل (فرنسا) . كان أبوه ساعاتياً \_ وحفيداً لبروتستانتي فرنسى مهاجر \_ يدعى إسحٰق ، ومتزوجاً من سوزان برنار ، التي كانت بدورها « مواطنة جنيفية » . وقد ماتت هذه يوم ولدت جان ـ جاك . وكانت رزقت قبل سبعة أعوام بابن آخر ـ فرانسوا ـ لا نعرف عنه شيئاً سوى انه اختفى وهو لا يزال طفلًا بدون أن يترك أثراً . وكان أبوه قد عاش حياة تشرد ، ووصل في طوافه إلى القسطنطينية ، وكان بطبعه لاأبالياً ولا يكترث حتى للمال. وكان درج على أن يقرأ ، بصحبة ابنه جان \_ جاك ، روايات من كل نوع ولون . وكانت هذه المطالعات تلهب مخيلة الطفل وتشحذ حساسيته . ولم يكن جان ـ جاك تجاوز العاشرة من العمر حينما اختصم والده مع أحد أبناء مدينته ، واضطر إلى اتخاذ طريق المنفى . وقد عهد به يومئذ إلى خاله برنار الذي سُمى وصياً عليه . وقد عهد هذا بدوره به وبابنه إلى القس لامبرسييه في بوسى ، حيث أمضى جان ـ جاك سنتين انطبعتا في ذاكرته بوصفهما من اعذب سنى حياته . وفي بوسى تلقى تينك العقوبتين الشهيرتين على ردفه: فأولاهما كشفت له الحب لأنها أثارت انفعاله ، وثانيتهما كشفت له الظلم لأنها لم تكن مستأهلة . ولما رجع إلى جنيف مع ابن خاله ، أمضى فيها ثلاث سنوات يدرس الهندسة ، ويكتب تمثيليات هزاية ، ثم عظات لم يجرؤ على اطلاع أحد عليها . وقد شاءت أسرته في أول الأمر أن تجعل منه ساعاتياً ، ثم قساً ، واخيراً قر قرارها على ان تضعه لدى كاتب بالمحكمة ليتعلم اصبول الاجراءات القضائية ، ولكن هذا الأخير ما لبث أن طرده بعد بضعة أشهر قنوطاً منه . فعادت اسرته ووضعته لدى معلم نقاش ، فأغلظ له المعاملة ، وفي محترفه حضه احد

# روسميني سرباتي ، انطونيو

#### Rosmini Serbati, Antonio

فیلسوف ایطالی . ولد فی روفریتو فی ۲۶ آذار ١٧٩٧ من أسرة من الأعيان ، ومات في ستريسا في ١ تموز ١٨٥٥ . أبدى عن ميل مبكر إلى الفلسفة والزهد ، فدرس اللاهوت في جامعة بادونا ، وسيم كاهنأ عام ١٨٢١ ، وتردد على النخبة المثقفة في ميلانو ، وأسس عام ١٨٢٨ معهد المحبة للتربية . وابتداء من ١٨٣٠ نشر عدداً من المؤلفات الفلسفية التي اقترن فيها المذهب الروحي بتحمس كبير للأفكار المحدثة : حكم في الكمال (١٨٣٠) ، محاولة جديدة في اصل الأفكار - وقد أصاب نجاحاً كبيراً - تجديد الفلسفة في ايطاليا (١٨٣٦) ، رسالة في النوعي الأخلاقي (١٨٣٩) ، فلسفة القانون (١٨٤١) ، المذهب القلسقى (١٨٤٥) ، الـدستـور بحسب العـدل الاجتماعي، جراح الكنيسة الخمسة، في الشيوعية والاشتراكية (١٨٤٩) ، في حرية التعليم (١٨٥٤) ، وهذا بالإضافة إلى مؤلفه الكبير الذي بقى ناقصاً: الثيوصوفية، و مراسلاته في ثلاثة عشر مجلداً . وإشعاعه كفيلسوف عاد عليه بخصومات كثيرة ، ومنها خصومة جيوبرتي الذي وضع كتاباً في اخطاء ١. روسميني الفلسفية، وخصسومة اليسوعيين . وإذ بدا نشاطه مثيراً للشبهات في نظر الحكومة النمساوية ، استعدت عليه رؤساءه ، فاضطر إلى الهجرة والإقامة نهائياً في ستريسا . وسرعان ما تبوا مكانه ، وإن بغير إرادته ، في عداد مفكري البعث ، . فدعا إلى إصلاح الدولة البابوية ، وحث البابا على التحالف مع البييمونت في الحرب ضد النمسا ، واقترح انشاء اتجاد كونفدرالي من الدول الايطالية برئاسة البابا . ولكن جيوش النمساويين كانت تتقدم ، وأخفقت في نهاية المطاف محاولة روما للتدخل العسكري ضد النمسا . وبناء على طلب من البابا بيوس التاسع ، أقام روسميني في المدينة الخالدة ، لكنه رفض أن يتولى رئاسة الوزارة لأن تشكيلها كان في رايه غير دستورى ، ولأن البابا ما كان يتمتع بحريته كاملة . وحرصاً منه على عدم الإساءة إلى السلطة الزمنية للبابا ، الح على أن يؤخذ رأي الشعب بعين الاعتبار . ولكن لما رجحت كفة سياسة الكاردينال انطونيلي ، فقد

زملائه على ارتكاب سرقات صغيرة استدعت معاقبته . وفيما كان ذات يوم يتسكع في الريف وجد لدى عودته ابواب المدينة مقفلة ، فصمم ، خوفاً من القصاص ، على الابتعاد عن جنيف . كان آنئذ في السادسة عشرة من العمر . ولما ابتعد عنها مسافة فرسخين ، التقاه خوري إحدى الضيع ، فاستضافه ، ودعاه إلى اعتناق الكاثوليكية . ولهذا الغرض سلمه رسالة إلى السيدة دي وارن ، وهي امرأة جميلة في مقتبل العمر كانت اهتدت إلى الكاثوليكية حديثاً ، فأجرى لها ملك سردينيا معاشاً بمقدار ٢٠٠٠ فرنك . وكان لقاؤه بها في ٢١ آذار ١٧٢٨ فكان له في نفسه وقع مشابه لذاك الذي كان للقاء دانتي وبترارك ببياتريس ولورا .

بعد أن جحد البروتستانتية علناً وجهاراً ، عاش لحين من الزمن عيشة مدقعة . ثم عمل غلاماً لدى السيدة دي فرسيلي ، وسرق لها شريطاً من الحرير كان يغريه ، وترك تهمة نشله تقع على عاتق إحدى الخادمات ، ثم سنحت لروسو الفرصة للتعرف إلى الأباتي غيم ، وهو من سيجعل منه لاحقاً « الخوري السافواني ، . ثم عمل ساقياً لدى الكونت دي غوفون ، سائس الملكة . وإذ انكشف ذات يوم أمر معرفته باللاتينية ، تعهد معلمه الجديد بتعليمه . ولكنه ما لبث أن فارقه ليطوف بارجاء العالم متسكعاً برفقة صديق ظريف له من جنيف كان يدعى باكل . ولكن سرعان ما الجأته القلة إلى اللواذ بالسيدة دى وارن من جديد . كانت في الخامسة والعشرين، وكان في التاسعة عشرة . وانعقدت بينهما للحال أواصر الألفة والحنو، فكان يدعوها « ماما » وتدعوه « صغيري » . وأعطت السيدة دى وارن جان - جاك نصائح صالحة وأمثلة أقل صلاحاً . وقد ارادته على دخول المدرسة الأكليريكية ، فدخلها صدوعاً بأمرها ، وشهد كتابة أنه رأى بأم عينه معجزة اجترحها أسقف آنسى . لكنه صُرف من الاكليريكية بعد بضعة أشهر ، فوضعته حاميته هذه المرة ، نظراً إلى شغفه بالموسيقي ، لدى منشد الكاتدرائية ، السيد لومتر ، فأقام عنده سنة ، على مقربة من السيدة دي وارن .

تعرف يهما إلى شخص غريب يتزيا بزي رجال الكهنوت ويجمع الصدقات لافتداء العبيد المسيحيين ؛ وما كان يتكلم أو يفهم سوى الإيطالية ؛ فصار جان حجاك ترجمانه . ولكن الرجل كان محتالاً ، ولم يكن أمام

روسو بد من الرجوع إلى السيدة دى وارن في شامبري ، عاصمة السافوا . ولأول مرة فطن إلى أن كلود أنيه ، وهو رسمياً وصيف حاميته ، يلعب دوراً اكثر حميمية لدى هذه الأخيرة . ولم يغير هذا الاكتشاف شيئاً في عواطفه . فصار صديقاً لكلود آنيه الذي علمه كيف يعتشب الأعشاب . واستبد به حب الموسيقي من جديد ونظم في منزل المحسنة إليه حفلات تولى فيها بنجاح قيادة الفرقة الموسيقية . واعطى كذلك دروساً لفتيات صغيرات وفاتنات . وحتى تدرأ السيدة دى وارن عنه شر التجربة قررت ، بسائق « الحنان الوالدي » ، أن « تعامله معاملة الرجال » . كان آنئذ في الحادية والعشرين من العمر . وقبل كلود آنيه ، الذي كان وكيل الأعمال والعشبيق معاً ، بالأمر . و « على هذا النحو قامت بيننا ثلاثتنا رابطة منقطعة النظير على الأرض ، . ولدى موت الوكيل ، أخذ روسو مكانه وثيابه ، وراح يزجى وقته بين التعشب والمطالعة (وكتابات بور ـ روايال هي أكثر ما حظى باهتمامه في تلك الحقبة ) . قصد روسو مونبلييه طلباً للعلاج بعد أن تدهورت صحته . وفي الطريق تعرف إلى السيدة دي لارناج ، فوقعت في غرامه . وبعد ستة أسابيع عاد إلى شامبري وقد زادت صحته سوءاً . وهناك وجد أن السيدة دى وارن قد استعاضت عنه بابن بواب قصر شيون . ورفض روسو القسمة ، وقبل أن يعمل مؤدباً لأولاد السيد دى مابلى ، كبير قضاة مدينة ليون وشقيق كوندياك . وبعد عام من الإقامة لديه عاد إلى منزل السيدة دى وارن . وأثناء مقامه الأخير هذا لديها ، اخترع طريقة جديدة في التدوين الموسيقي تأمُّل أن تعود عليه بكسب كثير في باريس . وبالفعل ، قدم إلى باريس سنة ١٧٤١ ، لكن الأكاديمية رفضت مشروعه . على أنه تعرف هناك إلى رجال ذوى شأن من أمثال فونتنيل وماريفو وديدرو. واحتج على رفض الأكاديمية برسالة في الموسيقي العصرية . وعاش عيشة كفاف

من الدروس التي كان يعطيها في الموسيقي ، والف

بعض « الأوبرات التراجيدية ، . ثم عمل كاتماً خاصاً

للسر لدى السيد دي مونتيغو الذي عُين سفيراً في

البندقية . وأمضى بصحبته ثمانية عشر شهرا اظهر

فيها ، على ما يقول ، مقدرة دبلوماسية كبيرة ، وتدله

بحب غانية ، فنصحته بأن يترك النساء ويدرس

الرياضيات .

لدى عودته إلى باريس نزل في فندق وضيع ، وأحب القيِّمة على البياضات فيه ، وكانت تدعى تيريز لوفاسور ، وكانت في الثانية والعشرين من العمر ، ومن بداية الأمر صارحها أنه لن يتزوجها أبدأ وأنه لن يتخلى عنها أبدأ أيضاً . ووفي بوعده وعاش مذاك فصاعداً مع تلك المرأة الغبية والضيقة الأفق. وأنجب منها خمسة أولاد لم يتحدث عنهم إلاً في الاعترافات (\*) التي نشرت بعد وفاته ، وكان مصيرهم جميعاً الهجر والتنشئة في جمعية « الأطفال المسعَفين » . ويقول روسو إن ضميره أنبه على فعلته هذه كثيراً ، ولكن بدون أن يمنعه ذلك من التمادي في السعى وراء مصالحه ولذائذه . كتب روسو لديدرو جميع المدواد التي تتصل بالموسيقى في الموسوعة(\*).ولما نظمت اكاديمية ديجون مسابقة حول الموضوع التالى ، هل أسهم تقدم العلوم والأداب في إفساد الأخلاق أم في تطهيرها ؟ \* ، كتب الخطاب في العلوم والفنون(\*) الذي أجاب بالإيجاب عن السؤال المطروح مؤكداً على الدور الإفسادي لتقدم العلوم وفاز بالجائزة . ونشر الخطاب عام ۱۷۵۰ ، وحظى برواج كبير ، وصدرت ضده ردود كثيرة ، ومنها رد غفل من الإمضاء بقلم ستانسلاس ، ملك بولونيا . وتنطع روسو للرد على الردود بحزم . ثم اصلح مسار حياته ليوفق بينه وبين أفكاره عن الحياة البسيطة والطبيعية . وكتب أوبرا جديدة بعنوان عراف القرية ، قدمت في البلاط الملكى ، وحازت نجاحاً ، واتبعها روسو برسالة حول الموسيقي الفرنسية انتصر فيها للمدرسة الموسيقية الايطالية . وفي عام ١٧٥٤ كتب الخطاب في اصل التفاوت بين البشر(\*)، وهاجم فيه المراتب الاجتماعية ؛ وما كان غرضه الإشادة بفكرة طيبة الانسان الفطرية بقدر ما كان هدفه التنديد بظلم المجتمع ، وعارض «شهب العلم » بـ « الحس الداخلي ، . وتنطع فولتير للرد عليه .

جحد روسو اعتناقه للكاثوليكية واسترد لقبه وحقوقه كمواطن جنيفي . لكنه ابى بعد تسويف ومماطلة ان يتمتع بها ، وقفل راجعاً إلى باريس . وانزلته السيدة ديبيناي في و الإرميتاج » عند تخرم غابة مونمورنسي ، وكان المكان « متوحداً اكثر منه وحشياً » . وكان ذلك في ربيع ١٧٥٦ . وتراءى لروسو انه وضع في خير الشروط للإيفاء برسالته : قول الحقيقة . فصمم وكتب

النصف الأول من جوليا أو إيلوئيز الجديدة (٥٠) . ثم كتب رسالة إلى دالمبير حول المسرح (نشر عام ١٧٥٨) . وشرع بتأليف كتابه عن التربية الـذي استغرق منه سنوات ثلاثاً . وصدر له على التوالي إبلونيز الجديدة (١٧٦١) ، و العقد الاجتماعي (\*) ( نيسان ١٧٦٢ ) \_ وقد صودر \_ وأخيراً إميل<sup>(ه)</sup> الذي صدر في ٢٤ ايار ١٧٦٢ ، واحرق علناً ، وصدر أمر بالقبض على مؤلفه . وحظيت المؤلفات الثلاثة بنجاح هائل ، وجعلت من روسو مرشداً كبيراً للضمير يمكن التوجه إليه واخذ مشورته إذا لم يكن طالب هذه المشورة لا من عصبة الفلاسفة ولا من عصبة المتدينين الورعاء . وتعطى مجاهرة الخوري السافواني بالإيمان(\*) هذه النصيحة: «اجترىء على الاعتراف باللَّه أمام الفلاسفة ، وعلى التبشير بالانسانية لدى المتعصبين » . واضطر روسو إلى الهرب إلى إقليم برن ، حيث جاءه العلم بأن إميل أحرق ايضاً في جنيف . وانسحب إلى مقاطعة نوشاتل التي كانت تابعة لملك بروسيا ، وعاش فيها أول الأمر في طمأنينة . لكن أوجاع مرضه - حصاة في المثانة -اشتدت عليه، ولبس الثوب الأرميني لأنه وجده أوفق له . ولما انتقده القساوسة السويسريون ، رد عليهم رداً عنيفاً برسائل مكتوبة من الجبل<sup>(ه)</sup> (١٧٦٤) : وهذه استتبعت بدورها ردأ من فولتير في صورة مقالة هجائية مغفلة من التوقيم بعنوان عاطفة المواطنين. وعندئذ خطرت لروسو فكرة وضع كتاب جامع لتبرير نفسه ومواقفه: اعترافات جان - جان روسو ، الحاوية تفاصيل احداث حياته واحاسيسه الدفينة في جميع المواقف التي واجهته .

بيد أن روسو أضطر ، إذاء تعاظم تهديدات الغوغاء ودعوته إلى المثول أمام المحكمة ، إلى الهرب إلى إقليم برن والالتجاء إلى جزيرة القديس بطرس حيث أمضى نهاية صيف ١٧٦٥ . ولكنه ما لبث أن أضطر إلى الرحيل مرة ثانية ؛ وإذ أسقط في يده وأعياه تحديد وجهة مساره ، قبل عرض ديفيد هيوم بالقدوم للإقامة في إنكلترا . غير أن موقف هيوم ما لبث بدوره أن تغير على ما تراءى لروسو الذي داخله الاعتقاد ، علاوة على ذلك ، بأن مؤامرة تحاك ضده. وهكذا حزم متاعه وارتحل إلى فرنسا في أيار ١٧٦٧ .

وهناك تسمى باسم السيد جاك ، ثم باسم السيد

رونو ، وأمضى بضعة أيام في دار ميرابو ، ومنها انتقل إلى منزل الأمير كونتي . وهناك أنجز الباب السادس من الاعترافات التي كان حرر الأبواب الخمسة الأولى منها في انكلترا. وتعاظم في اثناء ذلك شعوره بالاضطهاد، فارتحل بعد عام واحد إلى ليون وغرونوبل وشامبري حيث قصد قبر السيدة دي وارن ليتأمل في ماضيه . وفي ۲۹ آب ۱۷۹۸ عقد قرانه في غرفة في نزل على تيريز لوفاسور ، التي صارت ، امراته بنعمة الله ، ، والقى بالمناسبة خطاباً سامياً سالت له دموع الحضور ، ولكنه لم يستعد مع ذلك هدوءه ؛ وخيل إليه أنه اكتشف مفتاح المؤامرة الكبرى المحاكة ضده . في ربيع ١٧٧٠ قصد ليون ليحضر تقديم مسرحيته بغماليون ، ثم باريس حيث طفق يقرأ في صالوناتها فصولاً من الاعترافات ، فما ابتعثت حماسة ولا أثارت فضيحة ، بل قوبلت بالأحرى بالحرج والإشفاق . واعتباش على ربع زهيد . وتقاطر عليه النزوار والفضوليون . وساله كونت بولوني ان يضع مشروع دستور لبلاده ، فكتب اعتبارات حول حكومة بولونيا ومشروع إصلاحها . وحملته ندوبة من الشعور بالاضطهاد على كتابة رسالة يبرىء فيها نفسه من الافتراءات المزعومة الموجهة ضده . ثم حرر كتاباً غريباً بالفعل بعنوان: المحاورات، روسو مقاضى **جان ـ جاك<sup>(ه)</sup> . وإذ تعذر عليه نشره ، لأن مضطهديه** كانوا سيمنعونه من ذلك ، قرر أن يضع مخطوطه فوق مذبح كاتدرائية نوتردام ؛ ولكنه عندما قصدها في ٢٤ كانون الأول ١٧٧٦ ، وجد المذبح محاطاً بسياج لم يكن رآه من قبل قط. وحمل مخطوطه إلى كوندياك ، فلم يفهم هذا منه شيئاً ، وعندئذ حرر ، وقد استحوذ عليه ا القنوط ، « مذكرة موجهة إلى الأمة الفرنسية » ، ونسخ عدة نسخ منها ووزعها في الشوارع. ثم سقط هو وتيريز طريحى الفراش . وفي ٢٤ تشبرين الأول ١٧٧٦ صدمته عربة في الطريق . ولما تعافى ، شرع بكتابة آخر كتبه : احلام المتنزه المتوحد(\*) . وتسامل عما إذا كان أصاب باختياره شعاراً له : « انذر حياتك للحقيقة » ، وكرّس « نزهته الرابعة » لفحص الأكاذيب التي يمكن أن يكون قارفها . وأخذت قواه تتلاشى أكثر فأكثر ، وراح يبحث عن ملجاً لا يكلفه كثيراً . وفي ٢٠

أيار ١٧٧٨ قبل دعوة تلميذه المركيز دى جيراردان

للإقامة في جناح في قبالة قصر إرمنونفيل . وكان

المركيزقد اعد للمعلم البستان كما يهواه فؤاده وشاد له د نصباً فلسفياً صغيراً ، ومات روسو بالسكتة الدماغية في ٢ تموز ، ودفن في اليوم التالي عند تخوم البحيرة في جزيرة الصفصاف . وكان فولتير قد مات قبله بشهر واحد.

إذا وضعنا جانباً المرض أو بالاحرى الامراض العقلية التي كان يعاني منها روسو ، فإن فكره يطرح مشكلة الصدق الجيدية ( نسبة إلى اندريه جيد ) . فما علاقة الصدق بالحقيقة ؟ وهل يتضمن واحدهما الآخر ، أم يتطلب على العكس أن يُكمل بالآخر ؟ [جان غرونييه]

□ « لقد سما الاضطهاد بنفسي . إنني اشعر ان حب الحقيقة صار عندي غالياً لانه يكلفني غالياً . ولعله لم يكن إلي في البدء سوى مذهب ، اما الآن فهو هواي الغالب ، . [روسو]

□ « هذا الرجل مسعور ... إنني احاول عبثاً ان اقرض الشعر ، لكن هذا الرجل يقطع علي عملي : إنه يشوشني ، وكأن بجانبي إنساناً هالكاً : إنه لهالك، هذا محقق » . [ديدرو]

□ • هذا الممسوس الكثيب ! هذا العدو للطبيعة البشرية ! • . [فولتير]

□ « فلسفة فولتير هي فلسفة الناس السعداء ... اما روسو فهو فيلسوف التعساء : إنه يرافع عن قضيتهم ، ويبكي معهم ... ولكن غالباً ما نشعر ، بعد ان نطالع مؤلفاتهما ، ان مرح اولهما يحزننا ، وان حزن ثانيهما يسلينا ، . [برناردان دي سان ـ بيير]

□ • كل شيء لدى روسو لا بد أن يتخذ شكل المفارقة ؛ وكل شيء جديد ، مدهش ، مذهل ؛ وما هو جميل بحد ذاته مغالى فيه ، وما هو حق معمم أكثر مما ينبغي ، فلا يعود هو الحقيقة » . [هردر]

□ « مع فولتير ، فإن العالم القديم هو الذي ينتهي ،
 اما مع روسو ، فإن عالماً جديداً يبدا ، . [غوته]

□ «لكان روحك يعرف مسبقاً دروب الصيرورة ، فتدرك من العلامة الأولى ما سيحدث ، فتندفع ، أيها الجريء بالروح ، مثلك مثل النسر الذي يسبق العاصفة ، محرِّماً في طليعة الآلهة الآتين » . [هولدران]

جان - جاك روسو لم يكتشف شيئاً ، لكنه الهب
 كل شيء ، . [مدام دي سئال]

روغوفسكي

□ « أفصح كاتب أنجبته أوروبا في القرن الثامن
 عشر ... كان له من الحساسية أكثر مما ينبغي ، ومن
 العقل أقل مما ينبغي » . [ستندال]

□ « لجان ـ جاك روسوندين بفصاحة منابرنا ؛ فقد كان أستاذ القول للخطباء الذين سيولدون ويتكلمون بعد موته . وقد كانت رسالته الأدبية أن يعجن أدب فرنسا المدني برسم الثورة والمناقشات السياسية » . . [لامرتين]

□ « هذا الرجل يسخطني ، واعتقد ان تأثيره كان ضاراً . إنه مولًد الديموقراطية الحسودة والطغيانية . وقد عثم ضباب كآبته في اذهان الفرنسيين فكرة القانون ، . [غوستاف فلوبير]

 □ • كان مشغولاً بنفسه حتى الهوس ولا يرى في العالم غير ذاته ، ويتخيل الإنسان على منوال ذاته ، . [تين]

□ « روسو ، ذلك الرجل العصيري الأول ، المثالي والوغد في شخص واحد ، المريض بقرف مسعور من ذاته . ذلك الطِرْح الذي ضرب اطنابه عند عتبة الأزمنة الحديثة » . [نيتشه]

□ « ما من فيلسوف كان اقرب من روسو إلى حس الوجود الخالص . فهو يصف لنا تلك الآناء التي نشعر فيها بلذة بوجودنا بدون ان نتجشم مشقة التفكير به . وهكذا فإن الفلسفة الفرنسية التي تأسست مع ديكارت على الفكر ، تتخذ مع روسو اساساً لها حالة غريبة عن الفكر . فقد كان ديكارت يقول : إني أفكر إذن فأنا موجود . ولكني في تلك الأحوال التي يصفها لنا روسو قد يكون من الأصح لي أن أقول : « أنا موجود لأنني لا أفكر » [ جان فال ] .

□ « عن خطأ أو صواب ، لم يشأ روسو أن يفصل فكره عن فرديته ، ونظرياته عن مصيره الشخصي . وعلينا أن نأخذه كما يعطينا نفسه ، في هذا الانصهار وهذا الاختلاط بين الـوجود والفكرة » . [جان ستاروبنسكي]

## روغوفسكي ، سلافومير

## Rogowski, Slawomir

منطيق بولوني معاصر . يؤلف « منطقه الاتجاهي »

واحدة من المحاولات الرئيسية لتقعيد الفكر الجدلي من منظور المنطق الجهوي .

# روفينوس ، تيرانيوس

#### Rufin, Tyrann Rufinus, Tyrannius

لاهوتي وكاتب لاتيني . ولد نحو ٣٤٥ م في جوليا كونكورديا ، ومات في صقلية سنة ٤١٠ . ربط اسمه باسم القديس بيرونيموس بإثباته كيف أن الصداقة الأكثر متانة وحميمية يمكن أن تنقلب ، لخلاف في الرأي ، إلى عداوة شرسة .دُرسَ روفينوس في روما ، حيث تعرف إلى بيرونيموس ودخل في عداد اصدقائه . ولما رجع إلى اكويليا (إيطاليا) ، اعتزل في دير حيث تلقى،كما يذكر في دفاعاته(\*) ،المعمودية،وندر نفسه لدراسة الكتاب المقدس والمؤلفين المسيحيين اللاتينيين ، لأنه ما كان يلم في ذلك الحين باليونانية . وفى اكويليا عمن صلاته الودية بييرونيموس الذي كان يلتف من حوله حلقة من الشبان ممن يصبون إلى الكمال عن طريق العزلة والفقر. ونحو عام ٣٧٣ رحل روفينوس مع ميلاني الشيخة إلى الشرق. وقصد باديء الأمر مصر، وتوقف في الاسكندرية، وافترق عن ميلاني التي سافرت إلى القدس لتتبع تعليم ديدامس الأعمى . وعلى هذا النحو تأجج عقله حماسة لأوريجانس وصار صديقأ لتيوفيلس ويوحنا اللذين جرت فيما بعد سيامتهما اسقفين على الإسكندرية والقدس . ونحو عام ٣٨٠ لحق روفينوس بميلاني إلى القدس، واسس ديراً فوق جبل الزيتون ، وجدد الصلة بييرونيموس الذي قدم عام ٣٨٦ إلى بيت لحم . وكانت المساجلة بخصوص أوريجانس سبباً للقطيعة بينهما . فقد دعيا سنة ٣٩٣ إلى إبداء رأيهما بصدد إدانة الأوريجانية التى راح إبيفانيوس السالاميني يشن عليها حرباً عواناً ؛ وعلى حين لبي بيرونيموس الدعوة حالاً ، حاول روفينوس أن يتحاشى إصدار تصريح علني ، وانحاز بعد ذلك إلى جانب الاسقف يوحنا الذي انتقم من الموقف الذي كان وقفه منه ييرونيموس ، فمنعه هو ورهبانه من دخول كنيسة الميلاد في بيت لحم . وكان الموقف بالغ التوتر عندما تدخل تيوفيلس الاسكندري

# روميرو، فرنشسكو

#### Romero, Francisco

فيلسوف أرجنتيني تأثر بفينومينولوجيا هوسرل وهارتمان وشلر. اختص بتدريس المنطق ونظرية المعرفة والميتافيزيقا. وقد انتشرت أفكاره في أميركا اللاتينية، ولكنه لم يحاول مذهبتها إلا في كتاب واحد صفحات برسم فلسفة (١٩٤٥). ولم يول اهتماماً للكلاسيكيين، كما لم يتعاطف كثيراً مع الفلسفة الوجودية. من مؤلفاته: المنطق ومفاهيم نظرية المعرفة (١٩٢٨)، الفلسفة المعاصرة نظرية تاريخ الفلسفة ومحاولات أخرى

#### روه، فريدريك

#### Rauh, Frédric

فيلسوف اخلاقي فرنسي (١٨٦١ - ١٩٠٩). اشتهر بمؤلفه التجربة الأخلاقية (١٩٠٣) الذي قرّب فيه اليقين الأخلاقي من الحقيقة العلمية ، وأكد إمكانية اخسلاق وضعية ، تتصف بمسوقف مسوضسوعي ، لا لله لله منفتح على تنوع التجارب والأوضاع الفردية والاجتماعية وعلى جدتها . وله كذلك في الابستمولوجيا : حول المنهج في علم نفس العواطف (١٨٩٩) .

## روهو ، جاك

## Rohaut, Jacques

فيلسوف وعالم طبيعيات فرنسي (١٦٧٠ - ١٦٧٥). تزوج من ابنة كليرسلييه ، المحامي والفيلسوف وصديق ديكارت ومترجمه . وكان هو نفسه ديكارتياً ، والقي محاضرات في باريس حول تطبيقات العلم الطبيعي الديكارتي . وقد اتهمه المشنعون على المذهب الديكارتي بالطعن في عقائد الكنيسة ، وبخاصة عقيدة استحالة القربان ورد روهو بعرض عام وواضح لمبادىء فلسفة معلمه : أهاديث حول

وأفلح في إصلاح ذات البين بين الطرفين بحيث أمكن للصديقين القديمين أن يتصافحا من جديد في كنيسة القيامة . وفي تلك السنة نفسها رجع روفينوس إلى الغرب، وبدأ ينشط من أجل نشر مؤلفات الكتاب الشرقيين بصفة عامة وأريجانس بصفة خاصة . وقد تولى بنفسه ترجمة بعض منها ، وفي عام ٣٨٨ نشر في المبادىء(\*) مقدماً نفسه فيه على أنه متابع بيرونيموس الذي كان أول من ترجم مؤلفات أوريجانس ، ومتابع منهجه الذى يقضى بالتصرف بالنص حتى لا يبقى فيه شيء مخالف للإيمان . وعلم بيرونيموس بالأمر من خلال معلومات غير صحيحة زوده بها أصدقاؤه الرومانيون . وتأججت نار عداوة لاهبة ضد روفينوس ، فاضطر إلى مفادرة روما والرجوع إلى أكويليا. وهناك ارتفعت حدة المساجلة واستفحلت ، وكتب روفينوس ، بناء على مداخلة من جانب البابا أناستازيوس ، الدفاع الذي بعث به الكاهن روفينوس إلى اسقف روما اناستازيوس ، وأتبعه بالدفاع في كتابين رداً على بيرونيموس ، الذي عُد المسؤول الحقيقى عن الحملة المشنونة على روفينوس . وجاءت ردود ييرونيموس بالغة العنف وعلى درجة يعز تصورها من العدوانية ؛ ولكن روفينوس ، بناء على نصيحة خروماكيوس ، اسقف اكويليا ، امتنع عن الرد . وواصل عمله في الترجمة ، وقدم القاريخ الكنسى (\*) لأوسابيوس القيصرى ، مضيفاً إليه بابين من تأليفه تغطية الحقبة الممتدة من ٣١٤ إلى ٣٩٥ . وعندما غزا الاريك (٤١٠) ، التجأ إلى صقلية ومات فيها مكابداً من حياة المنفى ومن مرض خطير في عينيه . ولنذكر من مؤلفاته الأخرى: حول بركات البطارقة، وشرح على رمز الرسل(\*) . [غييسبي لاتزاتي]

## رومانيوزي ، جيان دومينيكو

## Romagnosi, Gian Domenico

فيلسوف وقانوني إيطالي (١٧٦١ ـ ١٨٣٥) . أذاع في إيطاليا دعاوى الايديولوجيين ، وله دراسات في القانون الجزائي والجنائي .

الفلسفة (١٦٧٥). وكان وضع من قبل رسالة ممتازة في الطبيعيات (١٦٧١) ظلت تُعد لردح طويل من الزمن من الآثار الكلاسيكية. وبعد موته نشر حموه له المؤلفات الرياضية.

#### رويس ، جوزيا

#### Royce, Josiah

فیلسوف امیرکی شمالی . ولد فی غراس فالی فی كاليفورنيا في ١٠ تشرين الثاني ١٨٥٥ ، وتوفى في كامبردج في ولاية ماساشوستس في ١٤ أيلول ١٩١٦ . اعد نفسه في البداية لمهنة الهندسة ، لكن التأثير الذي مارسه عليه استاذه ا . ر . سيل جعله يميل إلى الفلسفة . اطروحت حول بروميثيوس مقيداً (\*) لاسخيلوس سمحت له بالبروز ووفرت له وسائل الذهاب إلى المانيا لمتابعة تحصيله فيها . وفي المانيا ، تابع الدروس في جامعة لايبنتزيغ وغوتنغن ، ولا سيما محاضرات لوتزه في الجامعة الأخيرة وعند عودته إلى الولايات المتحدة تسجل في جامعة جون هوبكنز في بالتيمور حيث تعرّف إلى وليم جيمس وتشارلز بيرس. المروحته للدكتوراه حول ترابط مبادىء المعرفة (١٨٧٨) اثارت بعض الضجة في الأوساط الفلسفية ، وقد استهل نشاطه التعليمي بإعطاء دروس في الأدب الانكليزي في جامعة كاليفورنيا . في عام ١٨٨٥ عين استاذ فلسفة مساعد في جامعة هارفارد ، ثم استاذاً بكرسى في عام ١٨٩٢ . وكان ينوب احياناً عن وليم جيمس في كرسي علم النفس ، ولم يشغل كرسى الأخلاق ، خلفاً لجورج هربرت بالمر ، إلا في عام . 1918

ارسى كتابه الأول الجانب الديني للفلسفة قواعد نظريته حول المطلق وكان يقصد بالمطلق مبدأ الصقيقة الذي يسلم كل واحد منا بوجوده حالما يعترف بوجود الخطأ ، الذي يستدعي نقيضه بالضرورة ، لانه يتعذر علينا بدونه أن نعي هذا الخطأ . وقد أرخ رويس في روح الفلسفة الحديثة (١٨٩٢) للمثالية ، وحاول أن يثبت أن هذا المذهب قادر على حل جميع المشكلات التي يطرها العلم، الأمر الذي من شأنه أن يقطع الدليل على تقوقه على المواقف المادية كافة . وقد طور في

أعماله اللاحقة هذه الأفكار، وارتقى بها بالتدريج إلى تصور للعالم اعتبر بموجبه هذا الأخير نوعاً من جهاز عضوي ضخم تتألف د أناه ، من الحزمة الكلية للأفكار البشرية . ويمكن تتبع مراحل هذا التطور من خلال الكتب التالية : قصور الله (١٨٩٥) ، دراسات في الإرادة الطيبة والشيطان (١٨٩٨) ، تصور الخلود (١٩٠٠) ، واخيراً العالم والفرد (١٩٠٠ - ١٩٠٠) . وقد ارتدت فلسفته فيما بعد طابعاً أقرب إلى التجريبية ، وركزت على المسائل الدينية والأخلاقية والاجتماعية في : معالم علم النفس (١٩٠٨) ، وفلسفة الاستقامة (١٩٠٨) ، و مصادر الاستبصار و فلسفة الاستقامة (١٩٠٨) ، و مصادر الاستبصار وعشرين عاماً ، بدور استاذ المثالية الأميركية ورائدها ، وهو لا يزال بمارس إلى اليوم تأثيراً لا يستهان به .

□ « يعتبر نتاجه واحدة من اجرا المحاولات التي بذلت ، منذ نصف قرن من الزمن ، بغية إعطاء المسائل الميتافيزيقية الجوهرية حلاً يتخطى الحدود الضيقة للمذهب العقلي أو للذرائعية أو لفلسفة الحدس ، [غبرييل مرسيل]

## روييه ، ريمون

## Ruyer, Raymond

فيلسوف فرنسي (١٩٠٢ - ١٩٨٧). درًس ردحاً طويلاً من الزمن في كلية الأداب بنانسي ، ويعد من رواد المدرسة البنيوية الراهنة في الفلسفة . فمنذ عام ١٩٣٠ اصدر رسم فلسفة في البنية - وهو اطروحته للدكتوراه - اعلن فيه عن قطيعته مع التيار الفينومينولوجي الناهض . قيل عن هذا الفيلسوف إنه د لايبنتز فرنسا ، فالبنية الحقيقية ترجع دوماً ، في نظر روبيه كما في نظر لايبنتز ، إلى موجود ، أي إلى نظر روبيه كما في نظر لايبنتز ، إلى موجود ، أي إلى تقدما إياها غاية بانيها . لكن ثمة أفراداً أيضاً في قلب المادة . واكتشاف وندل ستانلي للفيروسات - الجزيئات يؤكد أن ثمة اتصالية بين ما هو كيماوي وما الجزيئات يؤكد أن ثمة اتصالية بين ما هو كيماوي وما لايبنتز من قبل ، في اتجاه مذهب نفسي كلي .

في الوعي والجسم (١٩٣٦) يتصدى روييه لمسألة العلاقات بين النفس والجسم ويجد لها حلاً جديداً وفي مبادىء علم النفس البيولوجي (١٩٤٦) و عالم القيم (١٩٤٨) يجعل روبيه من وعى الانسان منطقة تلاقى الفردية البيولوجية ومجمل عالم القيم، ويؤكد على دور الوعى في انبثاق الشخص، وينتهي إلى شبه ميتافينزيقا وإلى شبه لاهوت بتوكيده أن الموجودات الجزئية لا يكمن مبرر وجودها فيها ، وإنما هى تعبر عن « معنى الكون » مثلما تعبر مفردات الجملة عن معناها . وقد تابع روييه في هذا الاتجاه في الغائية الجديدة (١٩٥٢) وتكوين الأشكال الحية (١٩٥٨) ، ثم أولى في وقت لاحق اهتمامه الأول للسبرنطيقا ولعلاقة العلوم بالأخلاق ، ونشر مفارقات الوجدان وحدود الآلية ، مديح مجتمع الاستهلاك ، الأغذية السيكولوجية : سياسة السعادة ، الإنسان والحيوان والوظيفة الرمزية (١٩٧٠)، وإله الأديان وإليه العليم (١٩٧٠)، واليسوطوبيا والبوطوبيات (١٩٨٨).

# ريبو ، ثيودول ارمان

#### Ribot, Théodule Armand

فيلسوف فرنسى (١٨ كانون الأول ١٨٣٩ \_ كانون الأول ١٩١٦ ) . تخرج من قسم الفلسفة بدار المعلمين العليا ، وحصل على شهادة الدكتوراه في الآداب سنة ١٨٧٣ ، واسترعت أطروحته الثانية عن الوراثة انتباه الأوساط العلمية . انضوى تحت لواء التيار التيني الذي كان يحاول أن يحل محل علم النفس التقليدي علم نفس تجريبياً يقوم على اساس وقائع قابلة للقياس. وأسس في عام ١٨٧٥ المجلة الفلسفية التي تولى رئاسة تحريرها حتى مماته . وكرس عدداً من تآليفه للاتجاهات الحديثة في الفلسفة الأجنبية : علم النفس الانكليزي المعاصر (١٨٧٢)، فلسفة شوينهاور (١٨٧٤) ، علم النقس الألماني المعاصر (١٨٧٩) . وكُلُّف بتدريس علم النفس التجريبي في كلية الآداب سنة ١٨٨٥ ، وصار بعد ثلاث سنوات استاذاً في الكوليج دى فرانس . وفي تطور الأفكار و علم نفس العواطف يتجلى المنهج الشخصى لريبو الذي كان

جلً اعتماده ، في تعيين العناصر المكرِّنة للحياة العقلية ، على الفسيولوجيا والباتولوجيا . ووجه في دراستيه عن أمراض الذاكرة (١٨٨١) و أمراض الإرادة (١٨٨٢) نقداً إلى الدعاوى الروحية التقليدية ، وحاول أن يفسر تشوهات الفكر ـ وهو عنده مجرد ، توهج فوسفوري » للدماغ ـ بتشوهات المادة المخية . وقد مهدت كشوف ريبو حول الذاكرات اللاواعية السبيل أمام الثورة الفرويدية .

#### ريتشل ، البريخت

#### Ritschel, Albrecht

لاهوتي بروتستانتي الماني (١٨٢٧ - ١٨٨٩) . بعد أن تتلمذ في جامعة توبنغن على الهيغلي باور ، افترق عنه ، وسعى في مؤلفاته إلى توكيد استقلال اللاهوت وعدم قابليته للإرجاع إلى الميتافزيقا أو التجربة الصوفية . وأراد التوكيد أيضاً على الطابع التاريخي للوحي الإلهي . من مؤلفاته : اللاهوت والميتافيزيقا للوحي الإلهي . من مؤلفاته : اللاهوت والميتافيزيقا

# ريجيس ، بيير سيلفان

#### Régls, Pierre Sylvain

فيلسوف فرنسي (١٦٣٧ - ١٧٠٧). بسط فلسفة ديكارت وجردها من جراتها النظرية ، ولكنه دافع عن المذهب ضد تهجمات هويه . وكانت له انتقادات على مذهب مالبرانش في الرؤية في الله . من مؤلفاته : دروس تامة في الفلسفة أو المذهب العام طبقاً لمبادىء ديكارت (١٦٩٠) .

#### رید ، توماس

## Reid, Thomas

فيلسوف اسكتلندي . ولد في ٢٥ نيسان ١٧١٠ في ستراشام ، قريباً من آبردين ، ومات في ٧ تشرين الأول ١٧٩٦ في غلاسفو . أتم دراسته في مسقط راسه ، وعمل هناك أميناً لمكتبة الجامعة إلى عام ١٧٣٦ ، وهو

العام الذي ارتحل فيه إلى انكلترا . في عام ١٧٣٧ عُين قساً انغلیکانیاً فی نیو متشار ، وتزوج عام ۱۷۲۰ . ويفيدنا مبحث صدر له عام ١٧٤٨ في مجموعة الأعمال الفلسفية لجمعية لندن الملكية ، بعنوان محاولة في الكم ، بطبيعة الدراسات التي قام بها في أثناء تلك الفترة . والكتاب الذي يتخذه مرجعاً في بحثه ذاك هو مناحث في اصل افكارنا حول الجمال والفضيلة (\*) بقلم هاتشيسون . وفي عام ١٧٥٢ دعى إلى المعهد الملكي ليدرُّس فيه ، جرياً على عادة تلك الجامعة ، الرياضيات والطبيعيات والمنطق والأخلاق . وفي آبردين ، أسس توماس ريد ،مع صديقه جون غريغوري ، جمعية أدبية انتمى إليها عدد من العلماء من شتى الاختصاصات ، وكان اعضاؤها يتبادلون افكارهم ويقرأون ويناقشون فيما بينهم المؤلفات التي يزمعون نشرها . وقد انتسب إلى هذه الجمعية كامبل وبيتي وجيرارد . ومن أهم ما قراه ريد من مؤلفاته فيها مباحث في الفهم البشري .

كان ريد انضوى منذ حداثته تحت لواء شكية هيوم بدون أن يتعمق في النتائج التي تترتب على هذا المذهب . وقد انتصر ايضاً ، وإلى حد ما ، لافكار بركلي ولكل مذهبه . ولكن بما أنه لم يقع على اسباب وجبية لينكر وجود المادة وليؤكد أن الافكار هي الموضوع الوحيد للمعرفة ، فقد عزف عن اقتناعاته الأولى السطحية أكثر مما ينبغي ، وعارض شكية الأول ومثالية الثاني . والواقع أنه وضع خطة مباحث في الفهم البشري منذ عام ١٧٣٩ ، تاريخ صدور المجلدين الاولين من رسالة في الطبيعة البشرية (\*) لديفيد هيوم .

في عام ١٧٦٤ حصل على كرسي الفلسفة الأخلاقية في جامعة غلاسغو حيث خلف آدم سميث . وقد حذا حذو هذا الرائد المشهور ونذر نفسه أيضاً لدراسة الاقتصاد السياسي . وكان صفه يتضمن ، بالإضافة إلى تعليم الاخلاق العملية والمباحث في الملكات العقلية ، تعليم المبادىء العامة للقانون الطبيعي والسياسة ؛ كما كان يكرس ساعة واحدة لتدريس البيان . وعلى الرغم من أنه لم يكن خطيباً مفوهاً ، كان يحضر دروسه جمهور غفير شديد الاهتمام . وفي عام والاهتمام لدراساته . وفي اثناء ذلك الاعتكاف كتب المحاولة في الملكات العقلية (\*) ، والمحاولة في

الملكات العملية ، اللتين تؤلفان مع المباحث في الفهم البشري نتاجه الرئيسي .

إن منهج الملاحظة والتحليل، وحدُّه التجربة ، هو المنهج النموذجي عند ريد و « المدرسة الاسكتلندية » أو مدرسة « الحس المشترك » التي هو مؤسسها : فمعرفة الذهن تعنى عنده ملاحظة وتحليل مختلف الملكات والمبادىء المكونة للإنسان ، من حيث هو موجود عاقل ، فاعل ، اجتماعي وأخلاقي ، مع احترام الحدود التي لا تُتخطى للظاهرات ومع الاستنكاف عن محاولة الاهتداء إلى اصلها (اللاأدرية الميتافيزيقية ) . والإحساس والإدراك هما الفعلان الأوليان للمعرفة الانسانية اللذان يتيحان لنا أن نعرف الصفات الأولية والثانوية (الموضوعية جميعها) للأشياء . وليست « الأفكار » ، وإنما الأشياء بحد ذاتها هي الموضوع المباشر لذهننا . وليس الحس المشترك هو المطالب باتباع الفلسفة ، وإنما على الفلسفة أن تتبع الحس المشترك . والنتائج الأكثر مباشرة التي يستخلصها العقل من الإدراك تؤلف « الحس المشترك » أو تلك المنظومة من المعطيات التي يصرُّف الناس بموجبها شؤون الحياة الجارية . بينما تؤلف النتائج الأكثر بعداً «العلم». والعلم والحس المشترك مترابطان . وقد تراءى للفيلسوف أنه واجد على هذا النحو الحل ، ضد التجربية ، لمسالة موضوعية المعرفة والواقع . وهذه المسألة هي مسألة كانط وهيوم ، وكثيراً ما تأدت إلى المقاربة ، ولا سيما في القرن التاسع عشر، بين فيلسوف اسكتلندا وفيلسوف كونيغسبرغ . على أنه ثمة فارق كبير بين الاثنين . فتوماس ريد يبقى أسير التجربية لا يستطيع خروجاً منها ، ويجهل التصور الكانطي عن « النقد » ؛ و « الاعتقاد » عنده أو « الغريزة » شيء مباين جداً ل « القبلي » عند كانط . ولا يمثل تأثير ريد والمدرسة الاسكتلندية فصلاً في تاريخ الفلسفة الانكليزية في أواخر القرن الثامن عشر ومطالع القرن التاسع عشر فحسب ، بل كذلك فصلاً في تاريخ الفلسفة الفرنسية (جوفروا ، كوزان ، بيران ، النخ ) والايطالية ( غالوبي ، روسميني ، الخ ) في الحقبة نفسها . [میشیلا ف . سیاکا]

🗖 و من النادر جداً أن يُكتب عمل فلسفي عميق إلى

هذا الحد بمثل ذلك الظُرف ويكون جذاباً للقارىء إلى هذا الحد ، . [هيوم]

□ « كانت مهمته أن يعلن تطبيق المنهج التجريبي على فلسفة الذهن البشري ، فوق أنقاض الفرضيات المتحدرة من المدرسة الديكارتية ؛ وقد أوفى تماماً بهذه المهمة لأنه طهر العلم ونظرية الأفكار على التوالي من شكية هيوم الباعثة على القنوط ، ومن مثالية بركلي ، ومن براهين ديكارت ، فكأنه بدأ بصفحة بيضاء » . [فكتور كوزان]

□ « لقد رفع ريد صوته بقوة ضد التوكيد القائل إن العالم الإنساني تعينه قوانين العلية أو السببية ، مثله مثل العالم الخارجي بالإضافة إلى الإنسان . وفي رأي ريد أن العلل والدوافع متباينة جداً . فالعلل ترابطات نظامية في العالم غير الإنساني . أما الدوافع فإن الغريزية منها وحدها يمكن أن تعد شبه آلية . والإنسان ،وإن تصرف تحت ضغط الدوافع الغريزية ، يمكن أن ينصاع ايضاً لدوافع عقلية يمكن أن تكون لها الغلبة على الدوافع الغريزية . فالجوع أو الاشتهاء يمكن أن يجبرا الانسان ، لكنه حتى يقتنع لا بد له أن يفهم » . [هاري باروز اكتن]

# ريشار دي سان ـ فكتور

# Richard De Saint- Victor Richard Of Saint- Victor

متصوف كتب باللاتينية . مات في ١٠ آذار ١١٧٣ م . ثبت تاريخياً اليوم ان اصوله انكلو ـ ١١٧٣ م . ثبت تاريخياً اليوم ان اصوله انكلو ـ ماكسونية (إرلندا او اسكتلندا) . اجتذبته باريس ، كمركز علمي مشع في القرن الثاني عشر ، وانتسب فيها إلى دير سان \_ فكتور الأوغوسطيني . كان من طلاب العقلانية في مضمار اللاهوت ، واراد ، صنيع القديس انسلم ، أن يهتدي إلى « الأسباب الموجبة ، للعقائد الإلهية . لم تحل صوفيته ونسكيته بينه وبين إبداء الإلهية . لم تحل صوفيته ونسكيته بينه وبين إبداء مقدرة كبيرة على الاستدلال النظري وبناء الحياة الروحية على تعليم عقلي متكامل . له في اللاهوت : في الثالوث(\*) ، وفي الزهد والتصوف : في إعداد النفس المشاهدة(\*) .

□ « كان في المشاهدة اكثر من إنسان » . [دانتي]
□ « أكبر منظُر للتصوف في العصر الوسيط ...
يحلُق نحو القمم سواء اتغنى بحب الله أم حلل خاصيات
المشاهدة » . [ف . كايره]

# ريفو ، البير

#### Rivaud, Aibert

فيلسوف فرنسي (١٨٧٦ - ١٩٥٨) . مختص في تاريخ الفلسفة ( تاريخ الفلسفة ، ١٩٤٨ - ١٩٦٢ ) . وله دراسات عن الفلسفة القديمة ( مشكلة الصيرورة ومعنى المادة في الفلسفة اليونانية ؛ التيارات الكبرى للفكر القديم ) ، وعن سبينوزا ( معنى الماهية ومعنى الوجود في فلسفة سبينوزا ) .

#### ريكاردوس دي ميديافيلا

#### Richard De Mediavilla Richardus De Mediavilla

ويعرف أيضاً باسم ريتشارد ميدلتون الاهوتي وفيلسوف انكليزي كتب باللاتينية (نحو ١٢٤٩ ـ ١٣٠٨ م) فرنسيسكاني أخلص للفكر الأوغوسطيني والبونافنتوري ، ولكنه كان منفتح الذهن على كل جديد بلا تحيز . كان من أوائل من قاطع التصور القديم عن كون متناو، وقال بإمكانية لاتناو في الكون ، وباحتمال تعدد العوالم . له شرح لكتاب الأحكام (\*).

## ريكاردوس روفوس

#### Richard De Cornouailles Ricardus Rufus

فيلسوف ولاهوتي فرنسيسكاني كتب باللاتينية من القرن الثالث عشر . خلف توما اليوركي ، وعلم في اوكسفورد ، حيث شرح الاحكام<sup>(۵)</sup> ، من ١٢٥٠ إلى ١٢٥٠ م وعاد إلى ١٢٥٥ ، وعاد إلى اوكسفورد عام ١٢٥٦ . وما كان روجر بيكون يقدره كثيراً .

# ریکرت ، هاینریخ

#### Rickert, Heinrich

فيلسوف الماني (١٨٦٦ - ١٩٣٦). تلميذ فندلباند ، وممثل رئيسي لمدرسة بادن الكانطية المحدثة . نواة المذهب النقدي تكمن ، في رأيه ، في علم الأخلاق ، لا في نظرية المعرفة . فصحيح أن هذه النظرية تعين معايير الحقيقة ، ولكن الفلسفة ليست نظرية المعايير الحقية وحدها ، وإنما هي نظرية القيم بصفة عامة . ومهمة الفلسفة بالتالي دراسة العلاقات بين ملكوت القيم ( المطلق ، المثال ) وملكوت الواقع بدالة « ملكوت ثالث ، هو الثقافة . من مؤلفاته : موضوع المعرفة (١٨٩٩) ، علم الثقافة وعلم الطبيعة (١٨٩٩) ، منطبق المحمولات والاونطولوجيا (١٩٢٠) .

#### ريکور ، بول

#### Ricœur, Paul

فيلسوف فرنسي ، ولد في فالانس سنة ١٩١٣ . يمثل في الفلسفة الفرنسية المعاصرة محاولة أصيلة تستلهم الوجودية والفينومينولوجيا وتريد ، بالإضافة إلى التيارات البنيوية والعقلانية ، أن تحصر نفسها بمسألة التأويل أو « توضيح الحواس» ، أي النظر في الوجود من خلال تحليل الفعل الارادى . وذلك هو منحى كتابه الأول الإرادي واللاإرادي (١٩٥٠) الذي وصف فيه إيجابية الإنسان وسلبيته إزاء العالم . واستكمل دراسة هذه الجدلية في التناهي والإثم (١٩٦٠) . ويرى ريكور أن الشر يأتي إلى العالم من جراء عدم تطابق الإنسان مع ذاته على مختلف مستويات المعرفة والفعل والعاطفة . ونحن لا ندرك شيئاً من الأشياء إدراكاً تاماً ، ولكن لفتنا تجاوز دوماً ما هو منظور . فثمة مثنوية بين المعطى والمعنى غير قابلة للاختزال . كما ان هناك اختلالًا في التناسب بين مطلب الكلية أو اللاتناهي وبين طبع الإنسان الذي هو محض انفتاح محدود ومتنام . ثم إن العاطفة ، أخيراً ، تخلق انشقاقاً جديداً بالتعارض الذي تستدخله بين الحب أو الاندفاع نحو الآخر وبين التعلق بالعيش أو عدوانية الرغبة .

والإنسان ينطوي على صدع ، على هشاشة وجدانية تترجم عن ذاتها في « حزن المتناهي » ، وتتكشف في « الإثم » ، أي في ما هو غير قابل للتبرير . والشر لا يمكن أن يكون موضوعاً لخطاب متلاحم منطقياً وعقلاني . ولكنه يعبر عن نفسه في الرموز البدائية للغة : فالدنس مثلاً يترجم عن ذاته في رمز اللطخة ، والخطيئة في رمز الدروب الملتوية . ثم تأتي الأساطير التي تروي أصل الشر ( أسطورة السديم ، أسطورة السيقوط والخروج من الفردوس ، الخ ) . أما المسيحية فتعكس المنظور إذ تشدد النبر على الصفح وغفران الخطابا .

إن بول ريكور، كمفكر مسيحي وثيق الارتباط بالبروتستانتية ، يرمى بمذهب إلى تعقل « كلية الإنسان » ككائن يعرف ويحس ويفعل ، أي في التحليل الأخير كشخص غير قابل للاختزال. ولكن محاولته هذه لا تمت بصلة إلى « فلسفة الشخص » بالمعنى التقليدي للكلمة ، بل تنطلق من أحدث منجزات تيارات الفكر: من التحليل النفسى وصولاً إلى جاك لاكان ، ومن الاثنولوجيا وصولًا إلى كلوا ليفي ـ ستراوس ، ومن الألسنية والبنيوية،وهذا بالإضافة إلى «معلمي الشك ، كما يتجسدون في ماركس ونيتشه وفرويد الذين فضحوا ، الوعى الكاذب ، وأزاحوا النقاب عن انساق لاشعورية تتحكم بالحياة البشرية ، ينزع بول ريكور في مؤلفاته التالية : في التاويل ، محاولة في فكر فرويد (١٩٦٥) ، و تنازع ِ التاويلات (١٩٦٩) ، والاستعبارة الحيبة (١٩٧٥)، والزمبان والسبرد (١٩٨٣)، إلى إنشاء فلسفة في اللغة تقدم المعنى على البني. وتسوفي عسام ٢٠٠٥ ،

# ريمون، أرنولد

## Reymond, Arnold

فيلسوف ولاهوتي سويسري (١٨٧٤ ـ ١٩٥٨). حارب، كلاهوتي حر، مبدأ السلطة الخارجية في المجال الديني. ورأى كفيلسوف أن الفلسفة يمكن أن تكون مسيحية إذا اعتبرت تعاليم الدين مصدراً للعقلانية. وفي مجال نظرية المعرفة أكد على دور الذات. وضداً على برغسون وبرانشفيغ، حد من مدى

المعرفة العلمية. ففي كل حكم تقييم، وكل حكم هو حكم وجود وقيمة معاً. والقيم الاخلاقية والقانونية والجمالية، مثلها مثل علوم الفيزياء والكيمياء، هي تقييمات للواقع. وبدون غائية وبدون اش، لن يكون للمعرفة الإنسانية من أساس أو ضمانة. من مؤلفاته: محاولة في المذهب الذاتي ومشكلة المعرفة الدينية (١٩٠٠)، المنطق والرياضيات: محاولة تاريخية ونقدية في العدد اللامتناهي (١٩٠٨)، تاميخ العوم الرياضية والطبيعية في العصور تاريخ العلوم الرياضية والطبيعية في العصور المقديمة الإغريقية ـ الرومانية (١٩٢٢)، مبادىء المنطق والنقد المعاصر (١٩٢٢)، الفلسفة الروحية (١٩٤٢).

# ريمي الأوسيري

## Rémi D'auxerre Remy Of Auxerre Remigius

فيلسوف ولاهوتي فرنسي مات نحو ٩٠٨ م كان راهباً وفي الأرجح من تلاميذ يوحنا سكوتوس إريجينا الذي يبرز تأثيره على كل حال واضحاً في مؤلفاته . تراس مدرسة في اوسير ، ثم درَّس في رانس وباريس ، وساهم في النهضة العقلية في النصف الثاني من القرن التاسع . علاوة على شروحه على عدد من اسفار التوراة ( التكوين ، المزامير ، نشيد الأنشاد ، الخ ) ، ترك دراسات عن بويثيوس ومارتيانوس كابيلا ودوناتيوس .

# رينان ، جوزيف ارنست

## Renan, Joseph Ernest

كاتب وفيلسوف فرنسي . ولد في تريفيه في ٢٨ شباط ١٨٢٣ ، ومات في باريس في ٢ تشرين الأول شباط ١٨٢٣ . كان رينان ، مثله مثل شاتوبريان ولامنيه اللذين كانا وإياه ملهمي الحساسية الدينية الفرنسية في القرن التاسع عشر ، بروتانيا ، ولكنه كان ايضا (عن طريق امه) غاسكونيا بعض الشيء ، وهذه الوراثة المزدوجة يمكن أن تفسر إلى حد ما مفارقات

شخصيته الفائقة الغنى والتي لا تقع في الوقت نفسه تحت ممسك .

نذره ذووه منذ حداثته للكهنوت ، فكانت دراسته الأولى في المدرسة الكهنوتية في تريغييه (١٨٣٢ ـ ١٨٣٨) على أيدى معلمين دينيين حفظ لهم طوال حياته عميق الحب ، ولكنهم كانوا يفتقرون أشد الافتقار للثقافة الحديثة . قدم بعدئذ إلى باريس ليستكمل دراسة الآداب القديمة ، ثم انتقل إلى دراسة اللاهوت في مدرسة إسى الاكليريكية (١٨٤١ ـ ١٨٤٣) . لكنه لما انتقل بعد ذلك إلى مدرسة سان ـ سولبيس الاكليريكية الكبرى في عام ١٨٤٣ ، هجرها بعد عامين على إثر نوبة دينية انتابته بنتيجة الاحتكاك بالتعليم السكولائي والشرحي . وقد كانت نوبته تلك ، بالإضافة إلى نوبة لامنيه ، اكثر نوبات القرن التاسع عشر دوياً واثقلها بالنتائج . فقد كانت هي الفيصل لا في حياة رينان وعمله كلهما فحسب ، بل كذلك في الموقف الذي اتخذته في مواجهة المسيحية مختلف الأجيال الفكرية الفرنسية وصولاً إلى آخر القرن التاسع عشر . وقد روى رينان فيما بعد على نحو مفصل واخاذ قصة نوبته في ذكريات الطفولة والشباب (١٨٨٢) .

هل كان إيمان رينان في يوم من الأيام عميقاً ؟ لقد كان الأمر بالأحرى ، فيما يبدو ، امر عادات عائلية ، وانفعالات طفلية ، ومثالية دينية سلتية النمط ما حاول رينان قط الانفكاك من إسارها . وقد جاء اكتشافه المباغت ، في اثناء سنته الدراسية الأولى في باريس ، للأدب الرومانسى ، ثم للفيلولـوجيا ، وكذلك على الأخص ( كما تثبت ذلك رسائله ) اكتشافه للفلسفة الألمانية وشغفه اللامتناهي بها ، واخيراً وليس آخراً تأثير اخته هنرييت ، جاء ذلك كله ليزعز ع بسهولة ركائز تلك المسيحية السطحية التي كادت ان تكون عاطفية خالصة . وبعد أن هجر رينان المدرسة الاكليريكية ، وجد وظيفة معيد في مؤسسة تعليمية خاصة صغيرة حيث عاش من ١٨٤٥ إلى ١٨٤٩ حياة فقيرة، متوحدة ، نسكية ، مكرساً اوقات كلها لتحضير امتحاناته الجامعية (كان ترتيبه الأول في امتحان التبريز في الفلسفة في أيلول ١٨٤٨) . ولمحادثات فكرية مع صديقه الأوحد مارسلان برتوليه ـ انظر مراسلات رينان وبرتوليه (۱۸۹۸) . وما كان عمره يزيد على خمسة وعشرين عاماً ، عندما شرع بتحرير

مستقبل العلم(\*) ، ذلك المؤلِّف الذي تركه أجلاً طويلاً من الزمن بلا نشر بناء على نصيحة اوغستان تبيري . والذي لم يعرف الشهرة إلَّا بعد اربعين عاماً (١٨٩٠) : إنه مؤلِّف من مؤلفات الشباب ، يمكن للمرء أن يتعرف فيه بسهولة تأثيرات عديدة متصالبة ، وفيه يتأكد في الوقت نفسه اليقين بحتمية كلية تنتبذ كل ما هو خارق للطبيعة ، وعبادة غنائية شبه صوفية للعلم الوضعي . في عامي ١٨٤٩ ـ ١٨٥٠ كلف رينان بمهمة في إيطاليا ، فزار روما وفلورنسا وبادوفا والبندقية ، وتابع دراسات تاريخية اقتضاها الإعداد لاطروحته للدكتوراه عن ابن رشد والرشدية (٠٠) (١٨٥٢) . وكان رينان ، منذ خروجه من المدرسة الاكليريكية ، كرس جهوده الرئيسية للاستشراق ، وكانت اول ثمرة هامة قطفها التاريخ العام للغات السامية ونظامها المقارن (١٨٥٥) . كما نشر عدداً من المقالات التي ما لبثت ان جمعت لاحقاً في دراسات في التاريخ الديني (١٨٥٧) ومقالات في الأخلاق والنقد (١٨٥٩). وتوكدت شخصيته في عالم العلم ، وحتى لدى الجمهور المثقف العريض . وبعد أن قام برحلة للتنقيب الأثرى ( آثار فينيقيا وسورية وفلسطين ) جاءه في اثنائها خبر موت اخته هنرييت في ٢٤ ايلول ١٨٦١ ، تسلم رينان كرسي اللغة العبرية في الكوليج دي فرانس ؛ لكنه ما كاد يبدأ بإلقاء دروسه ، حتى صدر امر من حكومة نابليون الثالث بتعليقها ، لأن رينان وصف المسيح بعدوانية من أول محاضرة له بأنه و رجل لا يضاهي، .

عقد العزم عندئذ على نشر حياة يسوع (\*)

(١٨٦٣) ، وكان نشره ، حدثاً من احداث العصر ، كما

قال بعضهم بلا مبالغة في التعليق على ذلك النجاح
الذي لاقاه الكتاب الذي ما لبث ان نقل إلى شتى اللغات
الأوروبية ، وكان رينان في كتابه هذا اول من لخص
مباحث الشراح الإلمان ، وتبنى نظرية دافيد شتراوس
الاسطورية ، ووضع مسألة المسيح منتبذاً تدخل كل ما
هو خارق للطبيعة ، ولكن مهما يكن من أمر هذا الموقف
المذهبي ، ما كان للاصدقاء والخصوم معاً أن يقاوموا
سحر الاسلوب ، ولسوف يكون رينان بالنسبة إلى جيل
مد خمسين عاماً ، وكان حياة يسوع عملاً كفاحياً اكثر
منه بكثير عملاً علمياً خالصاً ، وكانت شاعريته وصبغته
الروائية هما نقطة ضعفه من وجهة نظر

كان رينان ابعد ما يكون في ذهنيته عن التشيع؛ وكان بطبيعته، المؤنثة بجوهرها، يحلم بأن يختبر كل شيء ، وبأن يوفق بين جميع التآليف الكبرى وجميع التعابير الدينية والفلسفية عن الانسانية التي كان يتصورها ، على الطريقة الهيغلية ، تظاهرات متباينة وضرورية وجميلة للوجود الكلى:اللامتناهي أو الله، في بحثها عن نفسها وعن تمام وعيها . وليس أصعب من محاولة تثبيت رينان في وجهة نظر جزئية وخاصة ، إذ أن ما ينشده هو على وجه التحديد البلوغ إلى الكلية بالانتقال المتواصل من وجهة نظر إلى أخرى . وهكذا ، فإنه بعد أن أعيد إلى كرسيه في الكوليج دي فرانس بعد عام ۱۸۷۰ ، وانتخب في الأكاديمية الفرنسية عام ١٨٧٩ ، إذا به ، وهو من عُرف بأنه رجل كتب وجد ، يخاطر بنفسه في العالم ، ويعرض بشيء من الخبث مفارقات مذهبه الشكي ، ويسخر مما كان هو نفسه ينفيه وينكره ، ويضفى طابعاً من الخفة والترفع على ما هو عميق ومثير للفضيحة من وجهات النظر ، ويسحر نساء المجتمع بمداعباته القولية ، بتلك «الموسيقى»التي سيشمل لها وبها كثير وكثير من المراهقين ، من أمثال بول بورجيه وشارل مورا وموريس باريس . ووصل رينان يومئذ إلى ذروة حياته كفنان: وفى الوقت الذي راحت تنهال فيه عليه ضروب التكريم ويُنصُّب حبراً من أحبار العلمانية ، لم يجد حرجاً في توجيه سهام نقده إلى الديموقراطية \_ انظر الاصلاح العقلى والخلقى(٥) (١٨٧١) \_ والسخرية اللبقة من

# رينوفييه ، شارل

#### Renouvier, Charles

فيلسوف فرنسي . ولد في ١ كانون الثاني ١٨١٥ في مونبلييه ، ومات في ١ أيلول ١٩٠٣ في برأد ( البيرينه الشرقية ) . كان طفلًا خجولًا ومستوحشاً ، ولم يلمع نجمه كتلميذ لا في المرحلة الثانوية ، ولا في المعهد المتعدد الفنون الذي غادره عام ١٨٣٦ . كان صديقاً للفيلسوف جول لوكييه ، مقراً له بعبقريته ، معترفاً له بأنه نهل من معين مؤلفاته، التي كانت مجهولة جهلاً تاماً يومئذ، تصوراته الخاصة عن الحرية. وكان رينوفييه أشد ميلًا إلى النظريات السانسيمونية منه إلى الفلسفة المجردة . أرغمته صحته الموهنة على تغيير المناخ ، فقام برحلة طويلة عبر أرجاء إيطاليا . ولما رجم إلى باريس ، استأنف دراسته بصورة عصامية . في عام ١٨٤٢ نشر مؤلِّفه الأول: الوجيرُ في القلسقة الحديثة ، واتبعه عام ١٨٤٤ بالوجيز في الفلسفة القديمة . واستاقته ثورة ١٨٤٨ إلى السياسة ، لكنه سرعان ما فقد اهتمامه بها . ولم يبق من « نزوة » الفيلسوف تلك سوى الوجيز الجمهوري في الانسان والمواطن (١٨٤٨) . وعاد ابتداء من ١٨٥١ إلى دراساته ، فنشر على التوالي : مجاولات في النقد العام(\*) (١٨٥١ ـ ١٨٦٤) ، الأوخرونيـا (١٨٥٧) ، و علم الأخلاق (١٨٦٩) . وأسس مجلتين : النقد الفلسفى (١٨٧٢ ـ ١٨٨٨) و النقد الديني (١٨٧٨ ـ ١٨٨٥) . وابتداء من ١٨٩٦ استأنف رينوفييه نشـر دراساته الفلسفية: القلسفة التحليلية للتاريخ (١٨٩٦) و المونادولوجيا الجديدة ( ١٨٩٩) -نميّز في فلسفته ، كما أوضيح بسداد كبير إميل برهبيه ، ثلاث موضوعات متوازية : فعل قانون العدد ، حرية الأنا ، ومذهب نسبى مبنى على افتراض يقول إنه على الرغم من أنه لا وجود لشيء خارج الظاهرات، فإن كل ظاهرة نسبية ولا تمكن دراستها إلا بالإضافة إلى ظاهرة أخرى . وليس بين هذه الموضوعات الثلاث من سبب لازم ، بل قد تكون فيما بينها تناقضات .

وكانت آخر ثلاثة مؤلفات أصدرها رينوفييه ، بعد

انتخابه عام ١٩٠٠ لعضوية الاكاديمية الفرنسية،

هى: محارجات الميتافيزيقا (١٩٠٠)، التاريخ

وحل المسائل الميتافيـزيقية (١٩٠٠)، وأخيـراً

الأحبار الرسميين ـ انظر مسرحيات فلسفية (\*) ( (\*) ) و كاهن نيمى (\*) ( (\*) ).

كان رينان شخصية متعددة الوجوه، وفي الوقت الذي بدا فيه نموذجاً للنفي والمناقضة ، لعب ايضاً دور المرشد والهادي ؛ فقد اجتذب عدداً من أهل الفكر إلى خارج دائرة المسيحية ، ولكنه كان في الوقت نفسه أحد مؤسسي ما يجوز أن نسميه بـ « هواية التصوف ، في أواخر القرن الماضي . كان ينتقد العقائد ، لكنه كان وحده تقريباً بين كبار الكتّاب في عصره من يرعى الحساسية الدينية ويغذيها . وبعد أن أنشأ « جيل النسبي » ، زرع في عروق هذا الجيل نفسه حب الاستطلاع وحتى القلق الديني . ومع أنه أخيراً كان عالماً ، فإنما بصفته شاعراً فتن أهل عصره . [ميشيل

□ « رينان يعجز مطلق العجز عن البلوغ إلى صبيغ محددة ، وهو لا يمضي من حقيقة محددة إلى حقيقة محددة أخرى . بل هو يتقرى ويجس . فإن ما لديه انطباعات ، وهذه كلمة تقول كل شيء » . [هيبوليت تين]

□ • اليس أحد قوانين عصرنا الخلط باكبر قدر من الفوضى بين الأفكار ، والصراع في ادمغتنا بين أحلام الكون التي صاغتها أعراق وأجناس شتى ؟ وهل فعل السيد رينان من شيء آخر سوى أنه قدَّم مسرحاً لخليط من تلك الخلائط وروى بصدق لا يحل لأحد التشكيك فيه المآل الجزئي لواحد من تلك الصراعات ؟ » . [بول بورجيه]

□ • كان غريباً عن كل طوائف المؤمنين ، ولكنه كان مرهف الحس الديني إلى أعلى درجة . وبدون أن يعتقد ، كان أهللاً لإدراك كل لطائف المعتقدات الشعبية . وإذا شئتم أن تحسنوا فهمي ، فأقول : ما كان الإيمان يمتلك الايمان . . . [اناتول فرانس]

□ « لقد كانت مهمة رينان أن يهتدي إلى ذلك المؤقت العابر الذي من شأنه التوفيق بين الحس الديني والتحليل العلمي » . [موريس باريس]

□ « إن رينان عالم كبير ، ولكنه لا يعتقد بالطابع المطلق للعلم . على أنه ينبغي أن نضيف أنه يعتقد بالعلم اكثر مما يعتقد بالمعجزات » . [جان فال]

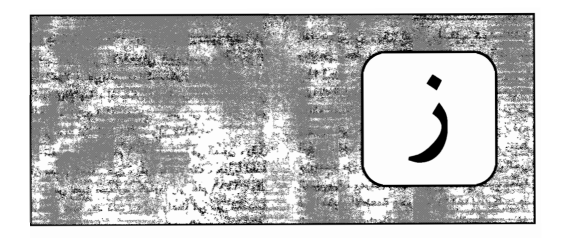
# رييل ، آلويس

#### Riehl, Alois

فيلسوف الماني (١٨٤٤ ـ ١٩٢٤) . من ممثلي الكانطية المحدثة. كان من المنادين بقوة بوجوب رد الفلسفة إلى نظرية في المعرفة والعزوف عن كل ميتافيزيقا . اكد في كتابه النقدية الفلسفية واهميتها للعلم الوضعي (١٨٧٦ ـ ١٨٧٩ ـ ١٨٨٨) أن مسألة الصحة الموضوعية للمعرفة ينبغى أن تفصل عن مسألة التكوين الذاتي للأفكار. فكل ما يتصل بالمسألة الأخيرة يدخل في مضمار علم النفس ، وهو علم قائم بذاته وجنزئي . وخلافاً للكثيرين من الكانطيين المحدثين الذين كادوا أن يرقوا بعلم النفس إلى مقام الفلسفة الجديدة ، ترك رييل التحليل السيكولوجي للعلوم واعتبر أن البحث المتعالى، أي المعرفة الفلسفية ، ينبغى أن يتركز على العلوم ذاتها . ويمكن أن يعد رييل ، في موقفه من العلم والفلسفة وتنائيه عن الوضعية الآلية والسيكولوجية ، ممهداً لمؤسسى مدرسة فبينا . الشخصائية (١٩٠٣) ، وهو مؤلّف رئيسي نزع نيه إلى أن يعين للإنسان من جديد مكانه الحقيقي في الكون . [الكسندر لابزين]

□ « رينوفييه عدو بالفطرة لجميع المذاهب التي تعتبر حياة الإنسان الخلقية تظهيراً لازماً ، وإن عابراً ، لقانون ما ... لأن هذه المذاهب تمتص الفرد وتذيبه » . [] . برهييه]

□ • إن شعوره القلق بأنه ليس في مكانه الحقيقي فوق هذه الأرض لا يدفع به نحو فلسفة اجتماعية ، وإنما نحو مذهب فردي ديموقراطي لانه عاجز عن الاستمتاع بمتع المجتمع. وشخصيته السرية تذكرنا، إذا ضربنا صفحاً عن العبقرية ، بشخصية معاصره كيير كفارد . ولكن على حين أن هذا الأخير يعبر في فكره الديني عن قلقه المؤلم وعن قطيعته مع هيفل بتركه مضمار علم الأخلاق ، فإن رينوفييه اللاتيني يجد ملاذاً له في اخلاق متشددة وفي مذهب يحاول أن يؤسس الشخص الانساني على قيم تجاوز الفرد ، على الرغم من أن هذا الفرد يبقى هو الممثل الوحيد للمسرحية الانفرادية ، بعيداً عن الله والمجتمع » .



# زرادشت

#### Zarathoustra (Zoroastre) Zarathustra

مصلح ديني إيراني ( نحو ٦٦٠ ؟ ـ ٥٨٣ ق.م) . اصطدم مذهبه بالطبقة الكهنوتية ، فلقي حماية لدى الأمير فستاسبا ، وانتشر إصلاحه شيئاً فشيئاً . احتفظ كتاب الإفستا<sup>(\*)</sup> بمقاطع من اشعاره يحاور فيها إلهه ، آهورا مزدا . وتتميز الزرادشتية بوعي رفيع للخير والشر وبحس الاختيار الأخلاقي . وقد اتخذت على أيدي اتباعه طابعاً مثنوياً مسرفاً . اتخذه نيتشه بطلاً لكتابه : هكذا تكلم زرادشت (\*) .

# زُرعة ، ابو علي عيسى ابن إسحق ابن

## Zur'at Abû 'Alî 'issa Ibn Ishâq Ibn

فيلسوف نصراني يعقبوبي انصرف إلى العلم والتأليف والترجمة تحت إشراف معلمه يحيى بن عدي . ولد في بغداد ومات فيها سنة ٣٩٨ هـ / ١٠٠٨ م . كتب بالسريانية والعربية . واعتمد على منطق ارسطو والبراهين العقلية في محاولة تفسير عقيدة الثالوث وعقيدة اتحاد الطبيعتين في المسيح . وميّز في الأخلاق بين سنن ثلاث : طبيعية

وعقلية ووضعية له أربعة مؤلفات في الفلسفة ، وعشر رسائل في اللاهرت والجدال ، ومنها اغراض كتب أرسطو المنطقية ، ورسالة في العقل . كما ترجم تاريخ الحيوان و السفسطة لأرسطو .

# زف ، بول

#### Ziff, Paul

فيلسوف أميركي ولد سنة ١٩٢٠ . من معتلي المدرسة التحليلية . من مؤلفاته : التحليل الدلالي (١٩٦٠).

# زفنغلي ، اولريخ

#### Zwingli, Ulrich

مصلح بروتستانتي سويسري . ولد في ١ كانون الثاني ١٤٨٤ في فلدهاوس ، وقتل في ١١ تشرين الأول ١٥٣١ في معركة كابل . نشأ في وسط تصطرع فيه المصالح السياسية والمدنية ، ورباه عمه الخوري تربية كاثوليكية سمحة ومنفتحة على التيارات الأنسية . وقد تاثير هذه التيارات عندما غادر منطقته الجبلية ليتابع دراسته في المدن الكبيرة : بال وبرن وفيينا . وقد تاثر أيضاً بكتابات بيكو دي لا ميراندولا ، وعلى الأخص برسالتيه : في كراصة الإنسان(\*) ، وفي

الوجود والوحدة (٥). ولا بد هنا أن نشير أيضاً إلى تأثير أبن أخي الافلاطوني الفلورنسي بيكو دي لا ميراندولا ، جيوفاني فرانشيسكو ، مؤلف كتاب عن العناية الإلهية ، إذ يمكن أن نلمس أثره وأضحاً في العناية الإلهية (٥) لزفنغلي . على أن إراسموس هو الذي ترك فيه أبلغ الأثر ، وإن متأخراً .

تخرج زفنغلي عام ١٥٠٦ أستاذاً في الفنون ، وقبل أن يسام كاهناً ، عُين ، بتوسط من عمه ، خورياً لبلدة غلاريس حيث سيمارس كهنوته إلى عام ١٥١٦ . وقد ارتحل عنها بعد ذلك ليصير واعظاً في دير القديسة مريم في آينسدان . وكان هذا الدير الشهير محجاً لكل سويسرا والمانيا الجنوبية لوجود صورة عجائبية فيه ، وكان ناهيك عن ذلك ، ويفضل مديره ديبولد فون جيرولدسك ، مركزاً كبيراً للمذهب الأنسى . وكانت مكتبته الغنية تصلها ، حال طبعها في بال ، مؤلفات إراسموس وشروحه على آباء الكنيسة ، فكانت تُقرأ وبُدرس بتوقير . وكان زفنفلي ، الذي تشرف بالتعرف إلى إراسموس سنة ١٥١٥ ، شغوفاً بكتابات آباء الكنيسة الشرقيين، ويعدهم متفوقين على آباء الكنيسة اللاتينيين ؛ وقد عمل على تجويد معرفته باللغة اليونانية ، ووقف نفسه على دراسة شخصية للعهد الجديد على اساس طبعة إراسموس لعام ١٥١٥ ، ونسخ رسائل القديس بولس . وعن القديس بولس تحديداً ، وكذلك عن القديس اوغوسطينوس ، اخذ رؤية شخصية للمسيحية تشبه ، في بعض جوانبها ، رؤية لوثر، وإن بقيت مستقلة . وقد تعلم ايضاً العبرية ، ومال مع إراسموس والآباء الشرقيين إلى تأويل مجازى للعهد القديم ؛ وبدأ يحلم بنهضة أنسية للكنيسة .

اقترن تأهيله العقلي الأنسي بوعي سياسي حاد حدا به إلى معارضة تجنيد المرتزقة في خدمة الدول الاجنبية ، لما لمثل هذا التجنيد من عواقب وخيمة اخلاقياً ، وإن يكن فيه نفع مادي كثير لطبقة النبلاء . وقد رافق زفنغلي ، بصفته مرشداً روحياً عسكرياً ، قوات غلاريس إلى موقعة نوفارا (١٥١٣) وإلى موقعة مارينيان (١٥١٥) . وفي أواخر عام ١٥١٨ عين واعظا في كاتدرائية زوريخ . وفي تلك الفترة تحديداً اندفع في حملته الإصلاحية . فقد عارض في مواعظه ، صنيع لوبر ، بيع صكوك الغفران ، يؤيده في معارضته هذه

التقدميون من رجال الدين وأسقف كونستانتز. وبالفعل ، حظر دبيت الكانتونات السويسرية في سنة ١٥١٩ بيع صكوك الغفران . وراح تأثير لوثر ، ابتداء من ذلك التاريخ ، يتعمق ، ووجه الأنسى الإراسمي نحو مواقع إصلاحية اكثر جذرية . وانتهك بعض مواطني زوريخ ، في حضور زفنغلي ، صبيام الغصب ، فوجه اليهم أسقف كونستانتز تأنيباً شديداً . ودافع زفنغلى عن نفسه مؤكداً أن كل قصده كان التأكيد على الحرية المسيحية ، وعرض وجهة نظره هذه في كتيب بعنوان في اختيار الأطعمة وحريتها (١٥٢٢) . وكانت هذه الحادثة بداية لمطالبات الحزب الإصلاحي. ففي صيف ذلك العام حرر زفنغلي عريضة، مهرها عشرة كهنة بتواقيعهم ، تطالب لرجال الكنيسة بحق الزواج وبحق الكرز والتبشير بالإنجيل طبقأ لافكار حركة الإصلاح . وكتب بعد ذلك ، باللاتينية ، دفاعاً عن العريضة ؛ وترجمة لاقتناعاته إلى افعال اقدم سراً .. ثم جهاراً بعد عامين ـ على الزواج من آنا راينهارد ، وكانت ارمل واماً لاحد تلاميذه . واحرزت حركة الإصلاح في زوريخ نصراً حاسماً على إثر المناقشات العامة التي دارت في ٢٢ كانون الثاني ١٥٢٣ و ٢٦ و ٢٨ تشرين الأول من العام نفسه . وقد قدم زف نغلى فى المناقشة الأولى سبع وستين قضية نشرها بالألمانية تحت عنوان عرض القضايا وادلتها (١٥٢٣) . أما مؤلفه الرئيسي ، في الدين الحق **والكاذب<sup>(ه)</sup> ، فسيصدر في عام ١٥٢٥** .

ابتداء من تلك الإعوام تتوحد سيرة حياة زفنغلي مع احداث حركة الإصلاح البروتستانتي في زوريخ وسويسرا الالمانية ؛ وقد كان هذا الإصلاح من طبيعة اكثر جذرية ، بمعنى من المعاني ، من الإصلاح اللوثري سواء امن حيث تبسيط شعائر العبادة ام من حيث الفكر اللاهوتي الذي وإن يكن اقل اصالة وعمقا فإنه كان أكثر تجاوباً مع المتطلبات العقلانية للمذهب الانسي ومع الحياة المدنية المكثفة للكانتونات السويسرية . وقد سعى زفنفلي ، بصفته منظماً ، إلى نشر الإصلاح في سويسرا الالمانية ، وإلى توحيد قوى الكانتونات البروتستانتية ، وإلى عقد الأواصر مع الإصلاح الألماني : لكن هنا بالتحديد بامت محاولته بالفشل، بالنظر إلى الخلاف في التصور بينه وبين لوثر حول العشاء السري (العقلي والرمزي لدى زفنغلي،

#### زويلوس

#### Zoïle Zoïlus

سفسطائي يوناني من القرن الرابع ق. م . اشتهر على الأخص بنقده المتطرف والخسيس ضد هوميروس ، حتى لقب بد هوميروماستكس ، أي « آفة هوميروس ، . ويقال إن ذلك كان عنوان مؤلف له حاول فيه أن يثبت ، باسم الحس السليم ، خُلف الخوارق الهوميرية .

# زيغلر ، ليوبولد

#### Ziegier, Leopoid

فيلسوف الماني . ولد في ٢٠ نيسان ١٩٥١ في كارلسروه ، وتوفي في ٢٥ تشرين الثاني ١٩٥٨ في أوبرلنغن ، وقد أصدر أوبرلنغن ، كان استاذاً في أوبرلنغن ، وقد أصدر المؤلفات التالية : تصور ١ . فون هارتمان للعالم (١٩٠١) ، إمساخ الآلهة (١٩٢٠) ، غطاس أبولون الأخير (١٩٠١) ، التجسد(٥) (١٩٤٨) . زيغلر ، الذي يعرف نفسه بأنه تلميذ ١ . فون هارتمان ، يعتبر الفكر الديني موزعاً بين قطبين : تفسير نشأة الكون أكوسموغونيا ) وتأليه الإنسان . وعلى ضوء هذه الثنائية يفسر تاريخ ديانات الغرب ، بدءاً بعالم موميروس والأفلاطونية ، وانتهاء بأوجه التعبير المختلفة عن المسيحية ، أي بتسوما الأكويني ، والقديس فرنسوا الأسيزي ، والمعلم إيكارت ، ولوثر . وقد استطاع العلم الحديث ، في نظر زيغلر، أن يستبدل إله المسيحية بد وكوسموغونيا وثنية » .

# زيلر ، إدوارد

#### Zeller, Eduard

فيلسوف الماني (١٨١٤ - ١٩٠٨). كان هيفلياً في اول الأمر، ثم انصرف إلى تأريخ الفلسفة ( فلسفة الإغريق في تطورها التاريخي، ١٨٤٤ - ١٨٦٨). ربط بين الابستمولوجيا وبين تفهم تاريخ الفلسفة من حيث أنه كلية تجعل تكوين الحقيقة قابلاً للفهم.

والصوفى والواقعى لدى لوثر ).وقد كرست مباحثات ماربورغ (١٥١٩) الانفصال النهائي بين الإصلاحين. ثم جامت مسألة مد الإصلاح الى بعض الأقاليم التي كان فيها للكانتونات الكاثوليكية وللكانتونات البروتستانتية حقوق مشتركة لتشعل فتيل صدام مسلح بين الطرفين . وبدت على تحالف برن وزوريخ علائم الخور ، وترددت القوات البرنية في نجدة الزوريخيين ؛ ومنى الجيش الشعبي الصغير، المؤلف من الفين وخمسمئة رجل ، بهنزيمة على أيدى الميليشيات الكاثوليكية في معركة كابل في ١١ تشرين الأول ١٥٣١ ، وانهزم زفنغلى ، الذي رافق الزوريخيين بالخوذة والدرع بصفة مرشد روحى عسكري ، مع المنهزمين ولقى مصرعه ، وجرى التعرف إلى جثته ، فقطعت أوصالها ، وأحرقها الجلاد . وكان من نتائج معركة كابل ، التي هلك فيها خمسمئة رجل من اكثر مناضلي الإصلاح السويسري فعالية،جمود في حركة توسعه . وقد نشر أيضاً لزفنغلى بعد وفاته عرض مقتضب وواضح للدين المسيحي (باللاتينية، ١٥٣٦ ) . [جيوفاني مييجي]

 □ « موت زفنغلي هو العقاب المستأهل على كبريائه التي لا تقاس » . [لوثر]

□ « لا بد من الاعتراف بأنه كان ذا قوة ذهن كبيرة .
 وما كان ينقصه شيء سوى القاعدة الضابطة التي لا
 يمكن الحصول عليها إلا في الكنيسة وتحت نير سلطة شرعية ، . [بوسويه]

□ « عندما أسس زفنغلي المشهور ذاك شيعته ، بدا
 أكثر حماسة للحرية منه للمسيحية » . [فولتير]

# زكريا الغزاوي

#### Zacharie De Gaza Zacharias Of Gaza

لاهوتي واسقف بيزنطي توفي سنة ٥٥٣ م . عني بمسألة خلق العالم ودحض في محاورته أمونيوس دعاوى أمونيوس وأبروقلوس والفلسفة اليونانية بصفة عامة حول أزلية العالم .

# زينوفييف ، الكسندر الكسندروفتش

## Zinoviev, Alexandre Alexandrovitch Zinoviev, Alexander Alexandrovich

منطيق ومفكر روسي معاصر (١٩٢٢ \_ ). مختص في المنطق الرياضي، وكان عضواً في هيئة تصرير كبرى المجلات الفلسفية في الاتحاد السوفياتي حينئذ (مسائل الفلسفة)، وأستاذاً في الجامعة وعضواً في أكاديمية العلوم. افترض أن تصوره الشخصى للمنطق من شأنه أن يوجد حلا للمشكلات الأكثر عواصة، من قبيل نظريات فرما ومسلمة المتوازيات. من مؤلفاته: المشكلات الفلسفية للمنطق المتعدد القيم(١٩٦٠)، تطبيق المنطق على العلم والتقنيسة (١٩٦٠)، أسس النظرية المنطقية في المعرفة العلمية (١٩٦٥). فيزيائيات منطقية (١٩٧٢). ولكنه بعد أن نشر في الغرب عام ١٩٧٦ كتابه ارتفاعات فاغرة، طرد من الجامعة ومن أكاديمية العلوم، وطلب إليه مغادرة البلاد بعد تجريده من أوسمته، فاستقر مع زوجته وصغرى بناته في ميونيخ حيث تفرغ لنوع جديد من الكتابة. ومن أهم مؤلفاته في حقبة المنفى هذه نحن والغرب (۱۹۸۱)، الشيوعية كواقع (۱۹۸۱).

# زينون الإيلي

#### Zénon D'élée Zeno Of Elea

فيلسوف من أصل فينيقي كتب باليونانية. ولحد في إيليا بين ٩٠ و ٤٩٥ ق.م. كان من تلاميذ بارمنيدس، ودافع عن مذهبه في الوجود الوحد الثابت وقال بالتالي بوحدة الله . جعل منه ارسطو مؤسس الجدل ، أي فن دحض المحاور انظلاقاً من مسلماته بالذات . وانكر الحركة ، وادعى أنه مثبت وهميتها وتناقض النتائج التي تتضمنها . وحججه على بطلان الحركة أربع مشهورة: الملعب ، واخيل والسلحفاة ، والسهم الطائر ، والصفوف

المتحركة . وقد نفى أيضاً الكثرة . ولكن حججه ضدها ، كما ضد الحركة ، تنطوى على مغالطات .

ا و إذا كان الله هو الاقدر بين كل ما هو موجود ، فله أن يكون واحداً ؛ لانه لو وجد إلهان أو عدة آلهة ، لما كانت له قدرة أعظم من قدرتهم ؛ وبقدر ما سيفتقد في هذه الحال القدرة على الآخرين لن يعود إلهاً . إذن لو كان الآلهة كثرة لكانوا بالإضافة إلى بعضهم بعضاً أقدر وأضعف ، ولما كانوا بالتالي آلهة ؛ لانه من طبيعة الله الا يكون فوقه من هو أقدر منه ، . [زينون الإيلي]

□ « يقول زينون في الواقع بالدعوى ذاتها التي قال بها بارمنيدس : إن الكل واحد ؛ ولكنه بالصيغة التي يستعملها يريد أن يوهمنا أنه يقول شيئاً جديداً . وبالفعل يوضح بارمنيدس في أشعاره أن الكل واحد ، بينما يوضح زينون على العكس أن المتكثر غير موجود » . [سقواط]

" « يذكر أرسطو أن زينون نفى الحركة ، لأنها تتضمن تناقضاً باطناً . ولكن لا يجوز أن نفهم من ذلك أن الحركة لا وجود لها على الإطلاق ، كما عندما نقول : توجد فيلة ولا توجد كراكد . فأما أن الحركة موجودة ، وأما أن لهذه الظاهرة وجوداً ، فليس هذا مدار المسألة ؛ فالحركة من معطيات اليقين الحسي ، مثلما أن للفيلة وجوداً . وبهذا المعنى ، لم يخطر قط ببال زينون أن ينفي الحركة . وإنما المسألة بالأحرى مسألة حقيقتها ؛ فالحركة غير حقيقية لأنها تناقض » . [هيغل]

النور في اليونان في آن واحد تقريباً مع الفلسفات النور في اليونان في آن واحد تقريباً مع الفلسفات الكلاسيكية الكبرى، تنفي الحركة. هذه الفلسفة تسمى بالايلية ، نسبة إلى اسم أحد مؤسسيها ، زينون الايلي . وكانت تحارب فلسفة الحركة والصيرورة ، فلسفة هراقليطس . ويمكن القول إن البنيوية ، كما ترتسم معالمها اليوم في فرنسا وغير فرنسا ، بنفيها للتاريخ وبإرادتها المعلنة أو غير المعلنة في تجميد المجتمع ضمن الاطر القائمة ، تؤلّف إيلية جديدة » . [هنرى لوفيفر]

## زينون الصيدوني

#### Zénon De Sidon Zeno Of Sidon

فيلسوف يوناني أبيقوري ولد في صيدا نحو عام ١٠٠ ق. م. كان معلم فيلودامس . وقد صوره هذا الأخير في رسالة له يحاور الرواقي ديونيسيوس ويدافع عن منهجه الذي يمضى من الشاهد إلى الغائب .

# زينون الكتيومي

#### Zénon De Citium Zenon Of Citium

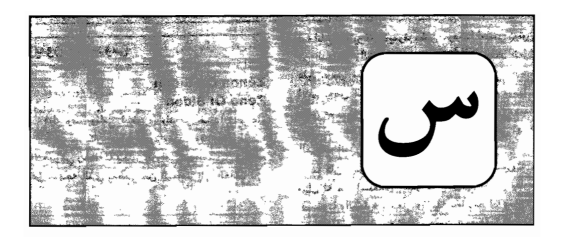
فيلسوف من أصل سوري (الساحل الفينيقي) كتب باليونانية. مؤسس المدرسة الرواقية ولد في كتيوم (قطين) في قبرص نحو ٣٣٦ ق.م. ومات في أثينا نحو ٢٦٤ ق.م . دَرَس زينون مؤلفات تلاميذ سقراط . ثم قدم إلى أثينا في تجارة لابيه ، وقر عزمه على الإقلاع عن التجارة وعلى نذر نفسه للفلسفة . وقد ابرم قراره هذا عقب لقائه ، نحو عام ٣١٤ ، بأقراطس الكبي ؛ ولكن زينون ، بعد أن تتلمذ عليه ، تركه ليتبع استلف ون المغاري، وليرتبط في نهاية المطاف الناي ترك

فيه ابلغ التأثير كان ديموقريطس . وهكذا أمضى زينون في الدراسة والتأمل عشرين سنة قبل أن يعقد العزم على عرض مذهبه الشخصي . وقد جمع في بادىء الأمر بعض التلاميذ ممن كان يتحاور وإياهم يومياً ، وعلى مدى زهاء ثلاثين عاماً أخذ تعليمه يتكون رويداً رويداً من خلال كتاباته ومناقشاته لتتولد منه في نهاية المطاف المدرسة الرواقية .

ما كان زينون يكنّ احتراماً كثيراً للأراء الموروبة ، وكان له من استقلال الفكر ما يستطيع به أن يقاوم السخرية والمعارضة معاً . وتأليفه .. ولم تصلنا منه إلا شدرات (\*) .. يطال ثلاثة فروع من المعرفة : المنطق والطبيعيات والأخلاق . وقد عرض مذهبه الأخلاقي بوجه خاص في: الحياة وفق الطبيعة ، حيث ينطلق من فكرة أنه إذا كان قوام الفضيلة اتباع الطبيعة ، فإن كون طبيعة الإنسان عقلية يحتم أن يكون قوام الفضيلة في اتباع العقل ، وفي نهاية المطاف المعرفة ، مما يترتب عليه أن الحكيم هو وحده الفاضل والقادر على البلوغ إلى السعادة .

كان من أبرز تلاميذه برسيوس الكتيومي ، ابن مدينته ، وأقليانتس الذي خلفه على رأس المدرسة الرواقية . وقد مات زينون عن اثنين وسبعين عاماً ، وبطوع إرادته على ما يقال .

□ « كان زينون يطمح في المقام الأول ، صنيع المسطو ، إلى توحيد الفلسفة في كل واحد ، . [هيغل]



#### سايليوس

#### **Sabellius**

هرطوقي مسيحي أصله من قورينا بليبيا من القرن الثالث الميلادي . اعتنق في روما مذهب الأحوال القائل إن الأب والابن والروح القدس ليسوا اقانيم متمايزة،بل أحوال ثلاث لله ، فأنزل به البابا كاليكستوس الأول الحرم الكنسي نحو عام ٢١٧ م . وفي زمن لاحق أدان مجمع القسطنطينية السابليين ( ٢٨١ م ) .

## سارتر ، جان بول

#### Sartre, Jean- Paul

كاتب وفيلسوف فرنسي . ولد في باريس في ٢١ حزيران ١٩٠٥ ، ومات فيها في ١٥ نيسان ١٩٠٠ . انشاته امه ، التي ترملت عام ١٩٠٦ ، وكانت كاثوليكية ، ومعها جده لامه شارل شفايتنز ، البروتستانتي الالزاسي . في عام ١٩١٦ تزوجت امه من جديد ، ودخل جان ـ بول إلى ليسيه لاروشيل . وهناك صار زميلاً لبول نيزان ، وتهيأ معه لدخول دار المعلمين العليا . وكان دخوله عام ١٩٢٤ ، وتعرف إلى سيمون دي بوفوار عام ١٩٢٦ ، وجاز امتحان التبريز في الفلسفة عام ١٩٢٩ . وفي عام ١٩٢٧ ترجم سارتر ، بالاشتراك مع نيزان ، علم النفس لكارل ياسبرز . واتم خدمته العسكرية عام ١٩٢٩ . وصار

بعد ذلك استاذاً للفلسفة في الهافر. وقرأ الروائيين الأميركيين ، وكافكا، وروايات بوليسية . وفي عام ١٩٣٣ ارتحل إلى برلين ودرس هوسرل وهايدغر . ولما عاد إلى الهافر كتب عدة محاولات فلسفية (التخيّل، تعسالي الأنسا(\*)، وقد نشرهما كلتيهما عام ١٩٣٦، ومشروع نظرية فيي الانفعالات(\*) (١٩٣٩) الدي أدخل فيه أليى فرنسا الفينومينولوجيا والوجودية وكتب قصة إيروستراتس (انظر مجموعة الجدار(\*)) عام ١٩٣٦ ، وسافر إلى إيطاليا ، ورفض غاليمار له رواية الكآبة ، فما صدرت إلَّا عام ١٩٣٩ باسم الغثيان(\*) . دعى إلى الخدمة العسكرية ، ووقع في الأسر ، وأطلق سراحه عام ١٩٤١ . وعاد إلى التعليم . وانضم إلى حركة المقاومة : « الجبهة القومية ، . وفي عام ١٩٤٣ صدر له الوجود والعدم(\*) ، التأليف المركزي للوجودية الملحدة . ومُثلث له في عام ١٩٤٣ مسرحية (\*)، وفي عام (\*) الجلسة السرية (\*) . وبعد التحرير نشر المجلدين الأولين من دروب الحرية (\*): سن الرشد ، و وقف التنفيذ . وفي العام نفسه أسس مجلة الأزمنة الحديثة (\*) Les Temps Modernes . وترك التعليم . وبدأ يقيم علاقات صعبة مع الحزب الشيوعي . ورداً على منتقديه والمشنعين عليه القي ، في عام ١٩٤٦ ، محاضرة بعنوان الوجودية مذهب إنساني(\*) . وفي ذلك العام ايضاً مُثلت له البغي الفياضلية(\*) ، ونشير تاميلات في المسالية

اليهودية(\*) . وفي عام ١٩٤٧ نشر دراسة عن بودلير(\*) . واتبعها في عام ١٩٤٨ بمسرحية الايدي القذرة(\*) ، وأسس التجمع الديموقراطي الثوري . فكان نصيبه الفشل . وساند الحزب الشيوعي إلى يوم انتفاضة المجر عام ١٩٥٦ . وفي عام ١٩٤٩ نشر الحزن الكبير ، المجلد الثالث من دروب الحرية . وفي عام ١٩٥١ مُثلت له الشبيطان والرحمن(٩) . وفي عام ١٩٥٢ كانت قطيعته مع ألبير كامو . وشارك سارتر في المؤتمر العالمي للسلم ، ونشر القديس جينيه ، ممثلاً وشهيداً (\*) . واحتج على حرب الهند الصبينية ( نشر قضية هنري مارتن عام ١٩٥٣) . وسافر إلى إيطاليا والاتحاد السوفياتي . وفي عام ١٩٥٥ مُثلت له مسرحية نكراسوف(ه) . وفي عام ١٩٥٦ سافر إلى الصبين ويوغوسلافيا واليونان . واحتج على حرب الجزائر ( كتب مقدمة الاستجواب لهنري اليغ ) . وفي عام ۱۹۵۹ مثلت له اسری التونا<sup>(ه)</sup> . وفی عام ۱۹۹۰ سافر إلى كوبا ، ونشر تتمة الوجود والعدم بعنوان نقد العقل الجدلي(٠) . وفي عام ١٩٦٤ منح جائزة نوبل ، فرفضها ، ونشر الكلمات (\*) . وفي عام ١٩٧١ بدأ بنشر أبله الأسرة ، وهي دراسة هامة عن فلوبير . وبعد أيار ١٩٦٨ ، أيد حركات يسارية شتى ، وساهم بالكتابة في الصحف الناطقة بلسانها . وإذ أصبيب بشبه ضرارة ، اضطر في واقع الأمر إلى هجر التأليف .

الوجود ، التاريخ ، الكتابة : تلك هي المتغيرات التي ينبغي أخذها بعين الاعتبار عند محاولة دراسة نتاج جان بول سارتر . فمن عام ١٩٢٥ إلى عام ١٩٤٤ لم يكن قد أولى بعد التاريخ اهتماماً . ومن ١٩٤٤ إلى ١٩٥٠ قرن بين النشاط الادبي والالتزام السياسي . وابتداء من عام ١٩٥٣ تقدم شاغل الالتزام السياسي على شاغل الادب . ونتاج هذه المراحل الثلاث ـ من روايات ومسرحيات ودراسات ـ مطبوع كله بطابع فلسفة محددة : الوجودية . وعلى هذا النحو ، يسعنا المهوسرلي حينما يخاطب بطلها ، انطوان روكانتان ، المهوسرلي حينما يخاطب بطلها ، انطوان روكانتان ، فنمه المدينة ، وأنا كل شيء مجاني ، هذا البستان ، هذه المدينة ، وأنا نفسي . وعندما يتفق لك أن تدرك ذلك ، ينهصر قلبك ، فيبدا كل شيء يعوم ، . ويغدو الغثيان علامة أصالة ويبدا كل شيء يعوم ، . ويغدو الغثيان علامة أصالة

الوجود الذي لا تؤسسه أي قيمة مسبقة . وعندئذ ينهار الديكور الاجتماعي البورجوازي ، رهط د الانذال . . والهرب من الوجود مستحيل ، كما تثبت ذلك قصيص الجدار . بل إن محاولة الهرب بالذات هي وجود . « الوجود ملاء لا يمكن للإنسان ان يتركه » . وحتى عشية الحرب العالمية الثانية ، ما كان جان \_ بول سارتر يتصور بعد سوى وجدانات حرة داخلياً ، لكنها عاجزة عن الفعل في العالم . وفي عام ١٩٣٦ اقتحم القاريخ خشبة مسرح الاحداث على نحو مباغت . فلا بد إذن للإنسان من الالتزام إذا شاء التحكم به . ذلك هو مغزى دروب الحرية التي تشف عن التأملات المتضمّنة في الوجود والعدم . وفي السياق التاريخي للسنوات ١٩٢٨ - ١٩٤٠ تستطيع شخصيات مختلفة من رواياته أن تصل بطرق مختلفة \_ تبعاً للموقف الذي وجدت نفسها فيه - إلى درجات مختلفة من الحرية . فأحداث سن الرشد تدور في باريس في تموز ١٩٣٨ ، وتصور استاذاً للفلسفة وجنسياً مثلياً وشيوعياً ، وكل منهم يمثل وجداناً منعزلاً يؤخذ في دوامة التاريخ في وقف التنفيذ ، ذلك التاريخ الذي يتخذ ، حسب تقنية جون دوس باسوس ، مظهراً تواقتياً . ويرينا الحزن الكبير كيف تتوصل الحرية إلى تعديل التاريخ . أما الجزء الرابع من دروب الحرية ، الحظ الأخير ، فلم يصدر بتمامه .

كان من المحتم أن يجتذب المسرح جان بول سارتر لأنه يتيح إمكانية التأثير بصورة مباشرة ، وكل مساء ، على جمهور مختلف . وكان كذلك خير وسيلة لنشر أفكاره . فمسرحية الذباب تستعيد موضوعة الحرية ، وموضوعة الوعى الفردى . وبهذا المعنى ، تمثل الذباب للمسرح ما تمثله الغثيان للرواية . كما ان الجلسة السرية تناظر الجدار . عالم من اسرى عاجزين عن ممارسة حريتهم لأنها تصطدم بوجدانات أخرى . « الجحيم هو الآخرون » . وجان بول سارتر ، إذ سيهجر الأساطير والمجازات ، سيتجه نحو مسرح المواقف العينية التي تتصل بالتاريخ الحديث ، وذلك في موتى بلا قبور<sup>(ه)</sup> (١٩٤٦) التي تعالج مشكلة التعذيب . وتعالج البغى الفاضلة مسألة العنصرية . وتطرح الأيدي القذرة مسألة ما إذا كان في مستطاع الإنسان أن يعمل في السياسة بدون أن يلوث يديه . وفي الشيطان والرحمن يتوصل سارتر ، اخيراً ، إلى

إعطاء مشكلة الحرية تعبيراً درامياً تاماً . فهو إذ يصادر على أن الله غير موجود ، يذهب إلى أن البشر لا يمكنهم أن يأخذوا مصائرهم في أيديهم إلاً من خلال الشروط السياسية والاجتماعية التي يعيشون في ظلها . وتشير اسرى التوفا إلى انعطاف في الكيفية التي يحدد بها سارتر موقفه بالنسبة إلى عصره . فالمسرحية تعود إلى عام ١٩٥٩ ، زمن حرب الجزائر . وهي تطرح اسئلة حاسمة : هل يصنع البشر التاريخ ؟ أجل ، حتى أولئك الذين لا يعرفون منهم . فهم مسؤولون عنه ومتضامنون حيال العنف .

لقد ساورت جان بول سارتر طويلاً الحاجة إلى مساطة فعل الخلق الأدبى ، لا من منظور شكلي ، ولكن من حيث انعكاساته على المجتمع . ومن هنا كانت تلك المجموعة من المقالات التي جعل عنوانها العام مواقف<sup>(\*)</sup> ، والتي تمتد المجلدات الأربعة الأولى منها على فترة ١٩٣٦ \_ ١٩٦٤ ، وتتضمن بوجه خاص نصوصا حول فوكنر ودوس باسوس وجيرودو ومورياك ونيزان . وفي نص أساسي منها ، بعنوان ما الأدب ؟، يعرض سارتر أفكاره التي تصدق على كل نتاجه اللاحق . ف « الكلمة فعل » ، والكاتب غارق في المعمعة ، وهو بذلك عارف . إنه يكتب كيلا يعتبر أحد نفسه بريئاً مما يجري في العالم . والناثر يظهر للعيان ما هو كائن ، ويحض على تغيير المواقف . والإنسان يكتب دوماً برسم الآخرين.والكاتب حرية تخساطب حريات أخرى وتقترح تـوجهات . إنه يكتب إذن لعصره ، وفي قبالة مشكلات تاريخية وسياسية مطلوب حلها . ويُدْخل جان بول سارتر هنا اعتبارات فلسفية نابعة من الوجودية . فكل إنسان يدرك نفسه على انه « حرية في موقف » و « مشروع » منفتح باستمرار على المستقبل . فبودلير ، المهجور من قبل أمه ، المذعور إزاء حريته ، يقبل قيم الخير والشر التقليدية ، ولكنه يختار الشر ليمتحن اختلافه . وجينيه يتبنى اسم السارق الذى اطلقه عليه المجتمع منذ نعومة اظفاره ويحول هذا الحكم إلى تحدٍ. وعلى هذا النحو يمارس الحرية ، لكنه يقبل في الوقت نفسه بالمقولات البورجوازية . تلكم من دعوى القديس جينيه ممثلاً وشبهيداً ، تلك الدراسة التي تبغي « استعادة ماهية الاختيار الذي يختاره كاتب من الكتاب لنفسه ولحياته ولمعنى الكون ، حتى في خصائص أسلوبه وإنشائه

الشكلية ، وحتى في بنية صوره » . وبعد مضى ثمانية عشر عاماً عاد سارتر إلى هذه الموضوعة في مؤلفه الضخم عن فلوبير ، أبله الأسرة . لكن الجمالية هنا ، وخلافاً لما كان عليه الحال مع جينيه ، لا تعود إلا هرباً خارج الواقع وقبولا بموقف تاريخي موائم لطبقة بعينها ، البورجوازية . وعصاب فلوبير يطابق في خاتمة المطاف عصاب العصر الذي بزغ ابتداء من حزيران ١٨٤٨ . أما في الكلمات فإن سارتر يطبق على نفسه ما اسماه بالتحليل النفسى الوجودي: فحريته إنما مارسها ضد موقف أسري كان يحصره في وسط بورجوازی . وقد کشف فی عام ۱۹۷۲ ما کان قصده عندما كتب ذلك الكتاب ابتداء من عام ١٩٥٣ . فمن سن الثامنة إلى عام ١٩٥٠ عاش عصاباً حقيقياً . فما كان اجمل من كتابة آثار تدوم ابدأ . وقد فهم أن هذه وجهة نظر بورجوازية . وابتداء من عام ١٩٥٤ شفى من عصابه وانتقل إلى أدب نضالي . فكل كتابة سياسة . وبعد ايار ١٩٦٨ ما عاد يتكلم إلَّا برسم اعمال محددة على الصعيد السياسي . والواقع أنه حدث على مدى عدة سنوات ، في الأدب كما في الفلسفة ، تطور خارج سارتر ، بل رغماً عنه . ف « الرواية الجديدة » انتبذت كل ضروب المذهب الإنساني ، بما فيها الوجودية . كما أن البنيوية ، من خلال مباحثها في مضمار الألسنية والتحليل النفسى والاتنولوجيا والماركسية ، اعادت النظر في مفهومي التاريخ والذات ، ركيزتي الوجودية الأساسيتين . [غي لوكليش]

□ • لقد قال ،بطریقة تند عن الوصف ، ما كانه جزء من عصرنا . كتب برسم جیلنا الكلمات التي كان لا بد ان تكتب ، الكلمات التي كنا ننتظرها ، . [ج . م . لوكلیزیو]

ا قد جمع جميع الشروط ليساء فهمه ، وليُهاجَم بعنف ، وإنما كذلك ليُحامى عنه بحماسة ، . [كوليت اودري]

□ • لا نجد لدى السيد سارتر أي معنى كوني ، أي رجع للمغامرة الانسانية،ولا بكل تساكيد الإيمان. فالإنسان حبيس في الوعي الإنساني ، بدون أي تآخ مع الارض ، مع مناظر الطبيعة ، مع الكون » . [ر . م . البيريس]

ا و لقد آلت مغامرة سارتر الروائية إلى فشل ولكنها اثمن قيمة من العديد من النجاحات وعلى

الرغم من القصد التعليمي ، فإنها تبقى شهادة حقة وبعيدة الأهمية على عصسر بعينه ، على المسار الأخلاقي والعقلي لشطر من الانتلجانسيا الفرنسية » . [موريس نادو]

□ « تنبع اهمية سارتر من كونه يقترح علينا رؤية للعالم وللإنسان تجمع وتمذهب المعطيات المتفرقة للوجدان المعاصر » . [غيتان بيكون]

□ « إن نتاجه الفلسفي محاولة ، في زمن بات فيه الكثيرون يعتقدون أن أكثر المشكلات الفلسفية قد انقرضت ـ خلا المشكلة الابستمولوجية مثلاً ـ ترمي إلى أن تعيد إلى الفلسفة صفتها كفكر كلي . فالفلسفة ، وإن تكن منهج تنقيب وتفسير وسلاحاً اجتماعياً وسياسياً ، هي في الوقت نفسه وقبل كل شيء توحيد للمعارف قاطبة » . [اورست بوسياني]

□ « إن مفارقة الوجودية كفلسفة هي أنها تجعل من العدم اللحمة الرئيسية للسوجود. فكينسونة السواقع الانسساني لدى سسارتسر لا تتحدد بأنها فيض اونطولوجي، بل كنقص وجود، كصدع في ملاء الوجود، كمسافة معدومة، وغير قابلة للاجتياز مع ذلك، يحملها الوجود في وجوده». [عمانوئيل مونييه]

□ « عندما تتجلى الماركسية في مظهرها الحقيقي ،
 لا في المظهر الكاريكاتوري الذي يلبسها سارتر إياه ،
 يستبين للحال تنافيها الجوهري مع الوجودية ،
 [جورج لوكاش]

□ «إن لغة جدل التاريخ وفلسفته مندمجة بالماركسية إلى حد أن الكلام عن تلك بدون استعمال هذه يمثل مشروعاً جديداً مطلق الجدة: وتلكم هي الأهمية القصوى لمصاولات سارتر». [موريس ميرلو ـ بونتي]

□ « يريد سارتر نفسه أولاً شاهداً منتبهاً على عصرنا . وهو يعبر عن سديميته ، مثلما يعبر أيضاً عن الرغبة في الخروج من هذه السديمية » . [روجيه غارودي]

# سافونارولا ، جيرولامو

#### Savonarole, Gerolamo Savonarola, Girolamo

واعظ ايطالي . ولد في فيراري في ٢١ أيلول ١٤٥٢ ، وتوفى في فلورنسا في ٢٣ أيار ١٤٩٨ . درس في حداثته الأدب الكلاسيكي والموسيقي والرسم، لكن ذهنه كان يتجه أكثر فأكثر نحو التأمل الديني . ترك أسرته وهو في الثالثة والعشرين من العمر ليلبي نداء دعوته الدينية ، وقصد مدينة بولونيا حيث دخل ديراً للدومينيكانيين . ولما أنهى دراسته ، بدون أن تعود عليه مم ذلك بلقب دكتور ، كلف بتعليم المبتدئين بالترهب . لكنه ما لبث أن انصرف عن التعليم إلى الوعظ، فكان له فيه القدح المعلى . فقد كان في وسعه أن يشعل بحماسته الزهدية الأفئدة والنفوس. ووجد له في فلورنسا ، بعد طرد آل ميديشي منها ، مرتعاً خصباً ، فراح يدعو فيها إلى إصلاح الأخلاق . وما لبث أن اصطدم بالبابا الاسكندر السادس ، وكافح في سبيل حكومة مدنية وجامعة تعلن المسيح ملكأ على فلورنسا . وإذ تكاثر أعداؤه ، ألقى القبض عليه وحوكم وادين واحرق حياً عام ١٤٩٨ .

لم يكن سافونارولا كشاعر من الفحول . ولكن مأثرته الكبرى تكمن في ما استطاع أن يشف عنه من تدين روحي عميق وأن يحافظ عليه من تلك البساطة الجلفة وتلك الفصاحة الصلفة اللتين تمثلان المصدر الرئيسي لفعالية مواعظه (\*) . لكن من المفيد بالمقابل أن نحاول تحديد موقع سافونارولا في السياق الثقافي السائد يومئذ. فقد كان عدواً لدوداً للمذهب الأنسى ولتصور الحياة المرتبطبه. وهو باتخاذه هذا الموقف قد أثبت -وهذا ما نوه به الدارسون تكراراً \_ جهله بعصره ، فكان باطلاً ما راوده من حلم بتجديد الروح الدينية للعصور الوسطى في زمن انصرف فيه وجدان الناس إلى طلب اشكال اخرى اكثر تعقيدا للتجربة الروحية والورع الديني . ولا نستطيع حتى أن نطلق صفة « الطوباوية » على هذا الحلم الصادر عن ذهن غير متكيف مع عصره بإحياء الحمية الدينية للأزمنة المنصرمة . وإنما نحن بالأحرى أمام ردة فعل حيال الثقافة الأنسية وروحها المناوىء للمسيحية . وعداء سافونارولا للمذهب

سالوستيوس ٣٥٦

الأنسى وثيق الارتباط في الحقيقة بأزمة كنيسة روما . صحيح أن الأنسية لا تستبعد الدين ، وأنه ليس ثمة ما يمنع أن يتساكن في أعماق المرء إيمان صادق وشغف عميق بالعالم الكلاسيكي في آن معاً، ولكن لا مرية ايضاً فى أن الأنسية كانت تنطوي على بذور مناقضة جذرية لمبادىء الكاثوليكية . ومن هنا كان اندفاع سافونارولا في محاولته إقامة سد أمام دفق السيل الجارف للذهنية الجديدة . وأما فيما يتصل ، من جهة أخرى ، بكفاح سافونارولا ضد كنيسة دب فيها الفساد في عالم فاسد ، وبالتالي ضد كل ما من شأنه أن ينمي ذلك الفساد وأن يضعف الإيمان الديني في النفوس ـ وفي المقام الأول ضد المذهب الأنسى الذي يثبّت مواقع أقدامه بصفته روحاً نقدياً حراً ومثالاً دنيوياً \_ فإن سافونارولا كان يلتقى في ذلك مع اتجاه تلك الاوساط الافلاطونية المحدثة في فلورنسا التي كانت تداعب الحلم ببناء عصر من السلم والطهر والتدين العميق.

 □ « إنه لا يسعى إلا إلى تأليب الشعب على الحبر الاعظم ، ليثور عليه وعلى كهنته ، قائلاً فيه ما يصبح أن يقال في أرذل الناس . وفي رأيي أنه لا يفكر إلاً بالتكيف مع زمانه وزخرفة أكاذيبه » . [مكيافلي]

ا ، إن كان صالحاً فقد قيض لنا أن نرى ، في زماننا ، نبياً عظيماً ، وإن كان طالحاً فقد كان رجلاً عظيماً ايضاً ، لأنه إذا استطاع ـ وهذا بدون أن نتحدث عن تبحره ـ أن يتظاهر أمام جمهور كذاك وعلى مدى سنـوات عـديـدة بمثـل ذلـك الشيء بـدون أن يؤخذ ولو مرة واحدة متلبساً بجرم الكذب ، فلا بد أن نقر له بأنه كان على قدر كبير من الحصافة والذكاء والقدرة على الاختراع ، . [غيشاردان]

#### سالوستيوس

[جيورجيو بتروشي]

## Salluste Sallust Sallustius

فيلسوف كتب باليونانية من القرن الرابع الميلادي . من المدرسة الافلاطونية المحدثة . له كتاب صغير بعنوان في الالهة والعالم يشبه كتب التعليم الديني

لدى المسيحيين ، ولكنه كتبه في الدفاع عن الوثنية وعن فكرة أزلية العالم .

#### سانتايانا ، جورج

#### Santayana, George

فيلسوف إسباني ناطق بالانكليزية . ولد في مدريد في ١٦ كانون الأول ١٨٦٣ ، وتوفى في روما في ٢٦ أيلول ١٩٥٢ . كان سانتايانا ينتمي إلى أسرة اسبانية عريقة . سافر في التاسعة من عمره إلى بوسطن ( الولايات المتحدة ) حيث كانت أمه قد استقرت بصحبة أولاد ثلاثة رزقت بهم من زواج سابق ، وحيث عاشت على هامش « الارستقراطية » التجارية الأميركية التي كان زوجها الأول ينتمي إليها . نشأ سانتايانا في هذه المدينة ، وتعلم الانكليزية ، وتردد على المدارس ، بيد أنه لم يندمج إطلاقاً بهذا العالم الجديد . ويؤلف انفصاله عن النزعة الطهرانية وتجرده وفهمه الساخر لأخلاق العالم الذي عاش فيه ، خلفية نتاجه برمته ، ويتجلبان بوضوح في مجلدات التحليل السيكولوجي الثلاثة المعنونة · الطبائع والأراء في الولايات المتحدة (١٩٢٠)، وتقاليد اللياقة في مازق (١٩٣١) ، و آخر الطهرانيين(٩٠) . وبعد أن تخرج من معهد هارفارد ، تابع سانتایانا دراسته الفلسفية في برلين لمدة عامين . لكن تحمّسه الصبياني للفكر الألماني (لشوبنهاور على الأخص ) لم يلبث أن فتر. وبمرور السنين تحول إلى عداء نشيط ومستفحل، وجد تعبيراً عنه عام ١٩١٦ في الأنوية في الفلسفة الجرمانية ؛ وفي هذا الكتاب وحده خرج سانتايانا عن اتزانه المعهود والأولمبي .

بعد عودته إلى أميركا أصبح ، عام ١٨٨٩ ، استاذاً للفلسفة في جامعة هارفارد . وقد مكث في هارفارد حتى عام ١٩١٢ ؛ ووسط زملاء ، من أمثال وليم جيمس ، يختلفون عنه اختلافاً جذرياً من حيث الطبع والمزاج ، جعل سانتايانا من عزلته الشخصية ومن سخريته المتعالية سنة حياته اليومية . وعلى الرغم من عمله الجامعي ، فإنه لم يكتب مؤلفاته الأولى بوصف فيلسوفاً ، وإنما كشاعر ، مولع ببعض صور الجمال والحكمة . وأول كتاب صدر له كان سونيتات وأشعار حول الخرى (١٨٩٤) ، وقد اتبعه بمؤلف نثري حول

سان ـ سیران

فريدة ) ، لا من الفلاسفة المنهجيين الذين يميلون إلى اعتبار سانتايانا شاعرياً وتهويمياً اكثر مما ينبغي ، وبعيداً ايضاً اكثر مما ينبغي عن القضايا المعاصرة وعن مفاهيم الفكر التقليدية في آن معاً . [ستانلي غيست]

دلم اخش الخيبة يوماً ، فقد اخترتها اختياراً » .
 [سانتايانا]

□ • لم يقدر للفلسفة ، منذ عهد افلاطون ، ان تتكلم بمثل هذه اللغة الجميلة ، . [ويل دورانت]

□ ديشير سانتايانا الاعجاب بوضوح فكره الرائع ، ولا يشاطره هذه الميزة إلاً عباقرة القرنين السابع عشر والثامن عشر ، [وايتهيد]

□ «لم يظهر قط على المسرح الأميركي شخص اكثر موهبة منه للادب ، ولم يكتب احد قط خيراً منه عن التراب الأميركي . ولا يضاهي اي كاتب سانتايانا ، لا في جيله ولا في الجيل الذي يليه ، [لودفيغ ليفيسون]

سان ـ سيران ، جان دوفرجيه دي هوران

# Saint- Cyran, Jean Duvergier De Hauranne,

لاهـوتي فرنسي ، ولـد في بايـون ( البيرينـه السفلى ) ، من أسرة نبيلة ، عام ١٥٨١ ، وتوفى في ١١ تشرين الأول ١٦٤٣ في باريس . أجرى دراسته في لوفان ، ثم في باريس حيث التقى جانسينيوس عام ١٦٠٨ . بعد أن أقام في الأقاليم ، في بايون ككاهن قانوني للكاتدرائية ، ثم في بواتييه كلاهوتي للاسقف الذى كافأه على مديح وجهه إليه بأن اسند إليه رئاسة دیر سان ـ سیران ، استقر عام ۱۹۲۲ فی باریس ، وعقد صلات بأبرز شخصيات الوسط الديني ، من أمثال كوندرن ، بيرول ، بوردواز ، والقديس منصور . وقد جعل منه ورعه وصفاته كموجّه « قبلة للنفوس » . كان يحلوله ، على كل حال ، ان يتصرف وكأنه نبى ، أو إنسان ملهم ، كما تدل على ذلك أجواء التآمر الروحى التي كان يغلف بها علاقته مع جانسنيوس: فقد ذهب الرجلان ، في تبادلهما للآراء الفكرية حول القديس أوغوسطينوس، إلى حد استخدام كتابة الاستطيقا بعنوان حس الجمال . وفي اثناء مقامه في هارفارد كتب ، إلى جانب العديد من المؤلفات الشعرية والنثرية ، تأويلات في الشعر والدين ، وخلاصة في خمسة اجزاء لفلسفته الشخصية كما كان يتصورها آنذاك بعنوان حياة العقل(<sup>(a)</sup>) ، ودراسات حول ثلاثة شمعراء فلاسفة . وفي اثناء تلك السنوات الهارفاردية ، امضى معظم أوقات فراغه في أوروبا . وفي عام استقلالاً مالياً ، فاستقال من هارفارد ، وهجر اميركا إلى غير ما عودة وكانه سجين اطلق سراحه .

فى إبان الحرب العالمية الأولى اختار سانتايانا الإقامة في انكلترا . ومكث في اوكسفورد أعواماً عدة . ولازمه من جديد الشعور بالغربة ، لكن هذه المرة وسط عالم كان يتجاوب بنضوجه وزخمه الثقافيين مع عبقريته . وقد تمخضت هذه الإقامة في عام ١٩٢٢ عن تأملات نثرية بعنوان مناجيات في انكلترا . ولما انتهت الحرب راح سانتايانا يتنقل بين الأقطار الأوروبية ، وعاش إلى أن وافته المنية حياة إنسان كوسموبوليتي حكيم ، حياة متشرد شبه اسطوري ومجدٍّ ، ذي ، ميول كهنوتية » . وتنقل بين باريس ولندن وروما ، شاعراً حيثما حلّ بالراحة والغربة في آن معاً . وثمة سلسلة طويلة من المؤلفات مثلت على حياة التشرد والعزلة هذه ، حياة لم تكن تخلو من الشقاء والعذاب أحياناً . ولعل أهم هذه المؤلفات الخلاصة ، الواقعة في اربعة أجزاء، التي تعرض آخر تطورات فكره: ممالك الوجود (١٩٢٧ ـ ١٩٢٧) ؛ أما أكثر هذه المؤلفات إثارة للدهشة فكان رواية: آخر الطهرانيين ، التي اصدرها وهو في السادسة والسبعين، والتي عرفت رواجاً عظيماً عند نشرها . وقد كرّس سانتايانا آخر سني حياته ، التي امضاها في احد اديرة روما (حيث توفي بالسرطان ) ، لدراسة الدين : فكرة المسيح في الإناجيل (١٩٤٧) ، ولدراسة المؤسسات السياسية · الدول والهيمنات (١٩٥١) ولكتابة سيرة ذاتية : اشخاص وامكنة

إن قراء مؤلفات سانتايانا (باستثناء أعماله الروائية) كانوا ولا يزالون قلة ؛ وهم ، في الغالب من الأحيان ، من ذوي الميول الأدبية ( المعتادين ، على غرار سانتايانا ، على النظر إلى الأعمال الفلسفية على انها « قصائد ، تصورية تعطي عن الكون نظرة

سان ـ مارتن

تعتمد على الرموز ، لكن بعد تهجمات أخرى ، علنية هذه المرة ، على الآباء اليسوعيين ( خلاصة الأخطاء والأباطيل في الخلاصة اللاهوتية للأب غاراس، ١٦٢٦ ) وجد من يشي بسان ـ سيران لدى الكاردينال ريشوليو . فأدخل سجن الباستيل عام ١٦٣٨ ، ولم يخرج منه إلَّا عام ١٦٤٢ ، أي قبل بضعة اشهر من وفاته بالسكتة الدماغية . لكن خلال هذه الاشهر القلائل استطاع سان ـ سيران أن يضطلع بدور فاصل في الحركة الجانسينية الفرنسية : فهو الذي أطلع أرنو على مذهب الهوتي لوفان ومؤلف كتاب اوغوسطينوس(\*) ؛ كما أنه بعدما تولى إدارة دير بور ـ روايال في باريس ، تمكن من أن يجعل منه مركز الإصلاح الذي طالما حلم به ، وهو إصلاح رجعي في جوهره يرمي، في المقام الأول ، إلى حماية الكنيسة من عدوى الحياة العصرية . نقد شن حرباً عواناً على المجتمع المسيحي في عصره ؛ لكن في حين عمل جانسينيوس على صعيد مذهبي ، ركّز هو نشاطه على الصعيد العملى في الدرجة الأولى . وعلى الرغم مما تميز به من صرامة وتشنج في إدارته لدير بور ـ روايال ـ انظر الرسائل المسيحية والروحية(\*) . فقد شجّع ، بطلبه للنعمة المحسوسة، التجربة الشخصية وأعطاها أولوية قمينة بأن تتأدى - وهذا ما حصل فعلاً في بود -روايال في وقت لاحق ـ إلى وضع « المصطفى » خارج نطاق رقابة الكنيسة ، في حال شبيهة بالإشراقية .

سان ـ مارتن ، لوي كلود دي

#### Saint- Martin, Louis Claude De

( الملقب بالفيلسوف المجهول ) . كاتب وفيلسوف فرنسي . ولد في امبواز في ١٨ كانون الثاني ١٧٤٣ ، ومات في أوني في ١٣ تشرين الأول ١٨٠٣ . تحدر من اسرة نبيلة ، وتلقى تربية متدينة جداً . وقد اراده ذويه على المحاماة ، لكنه احترف العسكرية . ففي عام ١٧٦٥ التحق بحامية بوردو ؛ وفي الأوساط الماسونية في تلك المدينة التقى باليهودي البرتغالي مارتينيز دي بسكوالي الذي كان يدعو ، على الرغم من

اعتناقه النصرانية ، إلى مذهب باطني يجعل الاتصال المباشر بالعالم الروحي وقفاً على قلة من المصطفين . ولكن لا يبدو مع ذلك أن سان ـ مارتن أخذ عن مارتينيز سوى فكرة خلود الإنسان ورمزية الثالوث . أما معلماه الحقيقيان في الروحانية فكانا بالاحرى يعقوب بومه وسويدنبورغ .

ترك الخدمة العسكرية سنة ١٧٧١ ، وأصدر بعد أربع سنوات كتابه الأول ، الذي ضمَّنه دحضاً للمادية -التي ، كانت تغزو العصر ، بعنوان في الأغلاط وفي الحقيقة أو البشر ، المدعوون ، إلى مبدأ العلم الكلى(\*) . وفي عام ١٧٨٠ قدم إلى باريس ، وأخذ وجه الثيوصوفي التائه في العالم الكبير، والمحبب ندى كبار الشخصيات وسيدات الأرستقراطية . وبعد عدة اسفار عبر فرنسا وانكلترا وايطاليا ، كون له في اثنائها عدداً من التلاميذ ، استقر به المطاف عام ١٧٨٨ في ستراسبورغ ، وتعلم فيها الألمانية ليقرأ المتصوف غير القويم العقيدة يعقوب بومه ، الذي سينقل كتاباته إلى الفرنسية ويقع بصورة نهائية تحت تأثيره .. انظر هوذا الإنسان ، انسان الرغبة (\*) ، الإنسان الجديد(\*) \_ على حين انه كان إلى ذلك الحين يعتنق المسيحية التقليدية بدون تحريف يذكر، وإن خارج نطاق كل كنيسة ، وإن حصر ايضاً جوهر الواقعة الدينية في نعم صوفية استثنائية موقوفة على المريدين .

على الرغم من لقبه النبيل اجتاز سان ـ مارتن العاصفة الثورية بدون أن يصبيه منها ضر : فقد والى عمله في ترجمة بومه ، وكلف بجرد مكتبة دير ملغى ، بل إن اسمه اقترح لكرسي تدريس في دار المعلمين . بيد أنه أولى الأحداث الجارية اهتماماً مشبوباً ، وأعطى الثورة الفرنسية تأويلاً ربانياً سيكون له تأثير حاسم على فكر جوزيف دي ميستر : وبالفعل رأى سان ـ مارتن ، مثله مثل هـذا الأخير ، في الانقلاب السياسي عقاباً ضرورياً للملكية والمسيحية الساقطتين ، عقاباً ستنبعث من انقاضه الكنيسة المساقطتين ، عقاباً ستنبعث من انقاضه الكنيسة والطبيعية والطبيعية والطبيعية والطبيعية والطبيعية المؤكر الكاثوليكي في عهد عودة الملكية ، وعلى الأخص لدى بالانش ولامنيه . بيد أن سمو هذه النظرات لم يمنع ديوان التفتيش الاسباني من أن

يدين ، في عام ١٧٩٨ ، كتاب في الأغلاط وفي المحقيقة لما فيه من « مساس بالالوهية وبطمأنينة الحكومات ، . وفي عام ١٨٠٢ ، وقبل سنة واحدة من وفاته ، اصدر سان - مارتن كتاباً اخيراً : وزارة الإنسان - الروح (٥) . أما في الاعداد (٥) فهو نص نشر له بعد مماته . والموضوعة الرئيسية عند سان - مارتن - تلك التي تتردد في كتبه جميعاً - هي عودة الطبيعة والإنسانية إلى وحدة الله . وقد كان لذلك الشخص الغريب بلا مراء حس عفوي وعميق بالاشياء المسونية . ومارس تأثيراً كبيراً ، وبخاصة في الاوساط المصوفية في السنوات الاخيرة من العهد الملكي المصوفية في السنوات الاخيرة من العهد الملكي يمكننا تلمس اثره في ديانة بلزاك ، مثلاً . [جاك

باتري]
د كان السيد دي سان ـ مارتن رجلاً كبير
الفضل وذا خلق كريم ومستقل . وحيثما كانت افكاره
قابلة للتفسير ، كانت سامية ومن طبيعة متفوقة ، .
[شاتوبريان]

□ ، أكثر الثيوصوفيين المحدثين ثقافة وحكمة وبلاغة ، . [جوزيف دي ميستر]

□ وينبغي أن نمير بين بومه ، الذي بقي كل شيء لديه في طهارته البديئة ، وبين فئة أخرى من المتصوفين ممن لا نعود نلقى لديهم أي شيء حي وعفوي ؛ وإلى هذه الفئة ينتمي سان ـ مارتن . فما نجده لديه ليس إلهاماً عفوياً ، كما لدى جاكوب بومه ، بل فقط مجرد ناسخ ، مجرد ناقل لافكار أجنبية يطرعها ، فضلاً عن ذلك ، لاغراض مغايرة . إن ما لا يزال حياً لدى بومه يغدو لديه شيئاً ميتاً ، ضرباً من جثة ، جثماناً محنطاً ، مومياء كائن كان في الأصل حياً ، على نحو ما نلفاه في تلك الجمعيات السرية التي تنشد في آن معا أهدافاً خيميائية وسحرية ولدنية معاً » . [شلينغ]

# ساويروس الانطاكي

## Sévère D'Antioche Severus Of Antioch

لاهوبتي مونوفيزي (٤٦٥ ـ ٥٣٨ م) . ترهب في

فلسطين ، وصار بطريركاً على انطاكية (٥١٣ ـ ٥١٨) . له مؤلفات (٥١٨ ـ ٥٢٨) . له مؤلفات لاهوتية دافع فيها عن مونوفيزية معتدلة ، ورد على حد سواء شطط اوطيخا وصيغ مجمع خلقيدونية (٤٦١) الذي ادان مذهب هذا الأخير في وحدة طبيعة المسيح .

## سبافنتا ، برتراندو

#### Spaventa, Bertrando

فيلسوف إيطالي (١٨١٧ ـ ١٨٨٣). كان مثالياً وهيفلياً محدثاً ، واذاع في ايطاليا مذاهب كانط وهيفل. نقد فلسفة جيوببرتي ، واقترح إصلاحاً للمنطق الهيفلي يضع في مركز المذهب الانسان . فالفكر لا يستطيع أن يجد المطلق إلا في وعي الذات. والبحث عن الحقيقة هو في التحليل الأخير بحث عن الذات ، وبالتالي تجل للمطلق في فعل تذوب فيه ثنائية الذات والموضوع . من مؤلفاته : فلسفة جيوبرتي الذات والموضوع . من مؤلفاته : فلسفة جيوبرتي الثاني من القرن السادس عشر وإلى يومنا هذا (١٨٦٠) ، الفلسفة الإيطالية في علاقاتها بالفلسفة الأوروبية . وقد تتلمذ على سبافنتا أكبر فيلسوفين أيطاليين في القرن العشرين : كروتشه وجنتيله .

## سبان ، اوثمار

#### Spann, Othmar

فيلسوف وعالم اجتماع نمساوي (۱۸۷۸ ـ ۱۹۵۰). حاول أن يوحد بين علم النفس وعلم الاجتماع، وأن يجعل من الاقتصاد السياسي علماً مؤسساً على الأخلاق . من مؤلفاته : اساس علم الاقتصاد الشعبي (۱۹۱۸) ، الدولة الحقة (۱۹۲۱) ، فلسفة المجتمع (۱۹۲۸) .

# سبرانغر ، ادوارد

#### Spranger, Eduard

فيلسوف وعالم نفس الماني (١٨٨٢ ـ ١٩٦٣) .

سبرلينغ ٣٥٦

تأثر أولاً بالمثالية ، ثم بفلسفة فلهلم ديلتي في الثقافة ويمذهبه التاريخي . وحاول ، في مجال علم النفس ، أن يعطي تصنيفاً للناس تبعاً للقيم التي تعنيهم اكثر من غيرها ( القيم النظرية ، الاقتصادية ، الجمالية ، الاجتماعية ، السياسية ، الدينية ) .

#### سبرلينغ ، يوهان

#### Sperling, Johannes

فيلسوف الماني كتب باللاتينية (١٦٠٣ ـ ١٦٠٨) . من مؤلفاته : المذهب الذري . من مؤلفاته : التعاليم الطبيعية ( ١٦٤٧ ) وقد اعتمدته جامعات عدة للتعليم .

# السَبْزُوري ، ملا هادي

#### Sabzavârî, Moilâ Hâdî Al-

فيلسوف فارسي شيعي . ولد في سَبْزَوَر بخراسان شيمال شرقي إيران سنة ١٢١٧ هـ / ١٧٩٧م ، ومات فيها سنة ١٢٩٥ م ( وفي بعض المصادر ١٨٧٨ / ١٨٧٠ ) . دَرَس في مشهد حتى سن العشرين ، ثم ارتحل إلى أصفهان لاستكمال دراسته الفلسفية . وبعد عشر سنوات عاد إلى خراسان ليعلم ، ثم حج إلى مكة . وبعد غياب ثلاثة أعوام عاد إلى إيران ، وأقام لحين من الزمن في كرمان ، حيث علم وتزوج ، ثم استقر به المطاف نهائياً في سبزور التي أصبحت مركزاً للتعليم الفلسفي والروحي يقصده طلبة العلم من البلدان العربية والقفقاس وأذربيجان

لقب السبزوري بأفلاطون زمانه ، وكذلك بأرسطو عصره . وكان دوره في الفلسفة في عهد ناصر الدين شاه قاجار مماثلاً لدور ملا صدرا الشيرازي في عهد شاه عباس الأكبر . وكان على كل حال شارحاً وفياً للشيرازي ، وقد اسهم بقسط موفور في تنصيبه استاذاً لأجيال متلاحقة من الفلاسفة الفارسيين . بل يمكن القول إن الظروف اتاحت له ان يطلق العنان لعبقريته كفيلسوف صوفي ، على نحو لم يتوفر لملا صدرا ، لان حرية التعبير المتاحة له كانت اوسع

نطاقاً من تلك التي كانت متاحة في العهد الصفوي . تكمن أصالة السبزوري قبل كل شيء في النبرة الشخصية التي أعطاها لمؤلفاته التي بدا فيها واضحأ تأثره بملا صدرا وبالسهروردي في الحكمة المشرقية(٥) وبابن عربي وبأحاديث اثمة الشيعة . وكان حكيما إشراقيا بامتياز جمع بين الفلسفة المنظرية والتجربة الروحية . وقد طرق اعسر مسائل الميتافيزيقا . وسلم مع الشيرازي بأولوية الوجود على الماهية ، وبمبدأ الحركة والتحول في الجواهر . وقد ترك زهاء ثلاثين مصنفاً ، بالعربية والفارسية ، ومنها اربعة شروح على كتب السهروردى: الاسفار الأربعة ، شواهد الربوبية ، كتاب المبدأ والمعاد ، و مفاتيح الغيب. وهذا بالإضافة إلى شرح في خمسمئة صفحة لأعوص المقاطع في ديوان المثنوي (\*) لجلال الدين الرومي . وله أيضاً سفر ضخم في مسائل تكوين الوجود والاخرويات والمعنى الباطني للشعائر بعنوان اسرار الحكم ، وقد اختصره بناء على طلب ناصر الدين شاه قاجار في هداية الطالبين . وله اخيراً بالفارسية شرح المنظومة في المنطق والفلسفة ، وشوح الاسماء في دلالة الاسماء الإلهية .

## سبنسر ، هربرت

#### Spencer, Herbert

فيلسوف انكليزي . ولد في دربي في ٢٤ نيسان ١٨٢٠ ، وتوفي في برايتون في ٨ كانون الأول ١٨٢٠ . كان بكر أولاد وليم جورج وهارييت هولمز ، والوحيد الذي بقي لهما بعد وفاة أولادهما الخمسة ؛ وقد عانى هربرت على الدوام من وهن صحته ، بيد أن قوة عزيمته وصحو فكره حالا ، حتى النهاية ، دون رضوخه للموت واستسلامه له تكون فكرياً على يد والده وعمّه ، وكلاهما مدرس ؛ بيد أنه عرف على الدوام كيف يكون لنفسه راياً شخصياً من خلال تجاربه الذاتية ومطالعاته . رفض في عهد شبابه ، الدخول إلى الجامعة ، وعندما شاخ واشتهر ، رفض الالقاب الفخرية والمناصب والتسميات التي تنافست الجامعات والاكاديميات على تقديمها له . ومع أن أمه الجامعات والاكاديميات على تقديمها له . ومع أن أمه

كانت ميتودية ، وأباه متعاطفاً مع الكويكر ، فقد حرص هو على أن يبقى مستقلاً . وأصبر على أن يبقل حراً من كل أرتباط سياسي أو مهني ، رافضاً حتى أن يقيد نفسه بوثائق الزواج . وغالى إلى حد اعتبار الثقافة خطراً قد يتهدد الحرية . لذلك قرّر أن يحد من مطالعاته وأن يبتعد عن الفلسفة (يبدو أنه لم يطلع على أعمال كانط إلاً ضمن حدود ضيقة ) .

أول مؤلفاته كان عبارة عن سلسلة من الرسائل كتبها لمجلة اللاامتثالي حول مسألة حدود سلطة الدولة : رسائل حول دائرة الحكم الخاصية (١٨٤٢) . وفي عام ١٨٤٤ عمل لمدة شبهر في تحرير بيلوت الصادرة في مانشستر واهتم ، للمرة الأولى بصورة جدية ، بالميتافيزيقا وعلم النفس ، من خلال مطالعته مذهب المنطق<sup>(ه)</sup> لجون ستيوارت ملّ و ملاحظات حول حس الجمال لكانط(\*) .وبين عامى ١٨٤٤ و ١٨٤٦ عمل ، على تقطع ، مهندساً في السكك الحديدية . وفي عام ١٨٤٨ ، تراس تحرير مجلة الأكونوميست، فتخلى نهائياً عن عمله كمهندس . لكن حياة جديدة كانت قد بدأت بالنسبة إليه ، حياة مكرّسة برمتها لنشاطاته ككاتب وفيلسوف . ففي عام ١٨٥٣ ، غادر الأكونوميست وتخلى عن كل ما من شأنه أن يبعده عن مهمته : كان يشعر بأنه صاحب رسالة ، وقد أراد أن يعطى عن العالم تفسيراً يعتمد على العلم والعقل . أولى محاولاته في هذا السبيل تمثلت في كتابه مبادىء علم النفس(\*) ، الذي صدر في عام ١٨٥٥ بدون أن يثير اهتماماً يذكر ؛ وقد رسم الخطوط العامة لمذهبه برمته في عام ١٨٥٩ . كان لسينسر أهداف محددة ؛ وقد أنفق سنة وثلاثين عاماً من حياته في السعى وراء تحقيقها ، على الرغم من صراعه الدائم ضد متاعبه المادية والصحية . فقد كانت صحته تمنعه من العمل بصورة منتظمة ، ولم يكن يستطيع القيام بجهد على مدى أكثر من ثلاث ساعات في اليوم الواحد ؛ بل كان يتفق أن يجد نفسه عاجزاً عن القيام بأي عمل لمدة اشهر ، بل لمدة سنوات ، كما آلت به الحال بين عامى ١٨٨٦ و ١٨٨٩ . وبغية تغطية نفقات إصدار كتبه ، حاول الحصول على اكتتابات . وهكذا صدر الجزء الأول من المبادىء الأولى(\*) في عام ١٨٦٠ : وصدرت أجزاؤه الأخرى بدسورة متعاقبة ، بمعدل جزء

كل ثلاثة أشهر . وفي حزيران ١٨٦٢ كانت جميع أجزاء هذا الكتاب قد صدرت . وقد تمكن من تخطى هذه الأوقات الصعبة بفضل تركة متضعة خلِّفها له والده ، وأيضاً وعلى الأخص بفضل المساعدة المالية والمعنوية التى قدمها له واحد من المعجبين الأميركيين 1. ليفنغستون يومانز، الذي ربطته به آصرة صداقة متينة . وبفضل يومانز ، اكتشف القراء الأميركيون أعمال سبنسر ، الذي عرف الشهرة في الولايات المتحدة قبل أن يعرفها في بلاده . وحتى عام ١٨٧٠ تكفل يومانز بالعبء المالي لنشر أعمال سبنسر ؛ لكن بعد هذا التاريخ تغير الوضع تماماً . فالاقبال على مؤلفات سبنسر ما فتيء يتعاظم ، وقد صدرت ترجمات لها في لغات عدة ، بما فيها السنسكريتية والصينية . وفي عام ١٨٦٧ ، كان مجموع أعماله المنشورة يضم مبادىء البيولوجيا(ه) ، وقد تولى يومانز إصدار الطبعة الثانية من مبادىء علم النفس (١٨٧٢) ثم مبادىء علم الاجتماع(\*) (١٨٧٧) ومعطيات الأخلاق (١٨٧٩) ، وهو الجزء الأول من دراسة في الأخلاق علِّق عليها سبنسر اهمية كبرى، بحيث استكملها بأجزاء ستة أخرى ، كما استكمل دراسته في علم الاجتماع بسبعة أجزاء اخرى .

عاش هربرت سبنسر حتى عام ١٨٩٨ في لندن ، ولم يغادرها إلا ليقوم برحلتين طويلتين إلى اوروبا الجنوبية والولايات المتحدة الأميركية . وفي عام ١٨٩٤ ، حصلت تلك المساجلة الشهيرة بينه وبين العالم البيولوجي الالماني المعروف، أ. وايزمان، الذي كان عارض مبدأ وراثة الصفات المكتسبة ، ذلك المبدأ الذي كان يشكل اساس نظرية سبنسر في النشوء والارتقاء . وعندما صدر ، عام ١٨٩٦ ، الجزء الأخير من مبادىء علم الاجتماع ، الذي كان بمثابة خلاصة لنظريته وثمرة ستة وثلاثين عاماً من العمل المتواصل ، نال سبنسر اخيراً الشهرة التي كان يستحقها . وأمسى في مقدوره أن يعد نفسه أشهر فلاسفة عصره، واستاذ المذهب الوضعي؛ وقد فاخرت انكلترا به وباهت ، ورفعته إلى مرتبة العبقري القومى ، ورأت فيه أوروبا وأحداً من عظماء القرن . وخلال الأعوام التالية ، لم يمنح سبنسر نفسه وقت فراغ أو راحة . استمر في تنقيع الاعمال العديدة التي

## سبيخ، خوان رامون

#### Sepich, Juan Ramon

فيلسوف ولاهوتي أرجنتيني (۱۹۰۱ ـ ۱۹۷۹). مرت حياته الفكرية بطورين: التوماوية والهيغلية المحدثة. من مؤلفاته: مدخل إلى الفلسفة (۱۹۶۲)، محوقصف تحليل الصورة المنطقيعة (۱۹۶۳)، محوقصف الفيلسوف (۱۹۶۳)، قراءات في الميتافيزيقا (۱۹۶۳)، فلسفة هايدغر في «الوجود والزمن» (۱۹۶۶).

## سبير، افريقانو الكسندروفتش

## Spir, Africano Alexandrovitch Spir, Afrikano Alexandrovich

فيلسوف الماني من أصل روسي (١٨٩٠ ـ المعاني من أصل روسي (١٨٩٠ ـ الكه ١٨٩٠) . عاش في المانيا ، ثم في جنيف . أكد الثنائية الجذرية للصيرورة والوجود ، وبالتالي استحالة تفسير ميتافيزيقي للأشياء ، وجعل منها أساس الحياة الأخلاقية والدينية التي تتمثل بالنسبة إلى الأنا في الانعتاق من فرديته الفينومينية الأنانية كيما يتماهى مع المطلق . له : محاولات في الفلسفة النقدية (١٨٩٥) .

## سبيريتو ، اوغو

## Spirito, Ugo

فيلسوف ايطالي (١٨٩٦ ـ ١٩٧٩). طور مع غويدو كالوجيرو فلسفة جيوفاني جنتيله باتجاه إعطاء الأولوية للاخلاق . يتميز فكره بوعي التناقضات التي يغرق فيها الفكر الغربي بقدر ما يسعى ، من جهة أولى ، إلى تحديد مذهب ، وبقدر ما يسعى ، من الجهة الثانية ، كلما حاول مثل ذلك التحديد ، واقعاً روحياً لامتحدداً لا يمكن إدراجه في ذلك الكل . وقد أطلق سبيريتو على هذا الموقف اسم الإشكالية Problématicisme، ويقصد بها فلسفة أقل تناقضاً من غيرها لانها تعي أيضاً تناقضها الخاص . وأكد في كتابه الحياة كحب ، أو

عرض فيها مذهبه وفي إعادة طبعها ، وكتب العديد من المقالات والابحاث . لكن الحماسة التي كانت اثارتها الوضعية طفقت تخف وتأفل ، واخذت كفة الفلسفات المثالية الجديدة ترجح ، بحيث أن نجم سبنسر كان شرع بالشحوب عندما وافته المنية في ٨ كانون الأول مفادرته لندن عام ١٨٩٨.أعماله الرئيسية هي التي مغادرته لندن عام ١٨٩٨.أعماله الرئيسية هي التي جئنا بذكراها اعلاه ؛ وهي تؤلف الاجزاء الاحد عشر لعذهب الفلسفة التركيبية . وكان باشر عام ١٨٨٨ ؛ وقد بكتابة سيرة ذاتية لم ينجزها إلا في عام ١٨٩٤ ؛ وقد أصر على عدم نشرها إلا بعد وفاته . وقد صدر جزءاً العديدة في ثلاثة مجلدات صدرت عام ١٨٩١ تحت عنوان مقالات علمية وسياسية ونظرية . [فرنكو اميريو]

□ « إنه ينتمي إلى تلك الفئة الصغيرة من المبدعين والمعلمين . وما من أحد في عصرنا استطاع أن ينهض بمشروع بمثل ضخامة مشروعه ، ربما لانه كان الوحيد القادر على تصور هذا البناء الضخم الذي سيظل شاهداً على المعارف التي اكتسبت في قرننا هذا » . [ستيوارت مل]

 على الرغم من أن سبنسر كان جذرياً ، فإنه لم يكن البتة نصيراً بلا قيد او شرط للجذرية الفلسفية . والفارق الرئيسي بين سبنسر وبين اتباع هذه الأخيرة هو أنه كان يرى في المجتمع جسماً متعضياً . فالأعضاء المختلفة في المجتمعات المتطورة تكون مترابطة فيما بينها بأوثق العرى بحيث أن المحاولات التي تبذل لهدم المجتمع وإعادة بنائه بهدف إصلاحه يكون مقضياً عليها بالفشل مسبقاً ، هذا إن لم تكن مفجعة . وقد نستغرب أن نسمع من كان جذرياً يتكلم بمثل اللغة التي يتكلم بها فيلسوف محافظ متطرف نظیر جوزیف دی میستر ، لکن سبنسر نفسه كان يقول إن على علم الاجتماع أن يكون محافظاً بسبب الطبيعة العضوية للمجتمع ، ولكن عليه ايضاً أن يكون جذرياً بالنظر إلى أن العضويات تتطور وإلى أن التطور يستلزم التغير ، [هاري باروز أكتن

المول الحضارة المسيحية (١٩٥٣) ان وعي الإنسان لكونه لم يفهم الوجود تمام الفهم يقوده إلى رفض الحكم، وبالتالي إلى الحياة كحب. وهكذا تنقلب الصعوبة المعرفية لدى سبيريتو، كما لدى تلميذ جنتيله الآخر كالوجيرو، إلى مبدأ اخلاقي.

نخص بالذكر من مؤلفاته الأخرى: المثالية الإيطالية ونقدها (١٩٣٠)، والحياة كبحث (١٩٣٧)، والحياة كفن (١٩٤١)، المذهب الإنساني الجديد (١٩٧٣)

## سبینوزا ، باروخ او بندکتس

## Spinoza, Baruch Ou Bénédictus Spinoza, Baruch Or Benedictus

وُلد في أمستردام في ٢٤ تشرين الثاني ١٦٣٢ ، ومات في لاهاي في ٢٠ شباط ١٦٧٧ . لم تعرف حياته أحداثاً كثيرة ، بل قضاها جلها في الدرس والتأمل . ويتحدر سبينوزا من أسرة من اليهود البرتغاليين. وقد هرب جد الفيلسوف وأبوه ( إبراهيم وميخائيل ) من الاضطهادات الدينية ، ووصلا إلى أمستردام سنة ١٥٩٣ : وبالفعل كان اتحاد اوتريخت قد رسم ، منذ عام ١٥٧٩ ، أن « كل مواطن سيكون حراً في أن يقيم على دينه » . وفي امستردام ولد باروخ ( « مبارك » بالعبرية ، ولذلك سمى باللاتينية بندكتس ) سبينوزا في ۲۶ تشرین الثانی ۱۹۳۲ . ومنذ عام ۱۹۲۸ کان إبراهيم سبينوزا قد بات يُعد في تلك المدينة زعيماً للجالية اليهودية فيها ؛ أما ميخائيل فكان يهتم بالأعمال الخيرية وبالكنيس. ولم يكن ثمة مجال ، في الأوساط التي ترعرع فيها باروخ ، للانعتاق أو للاندماج . وكان التعليم في المدرسة العبرية ينحصر أولاً بالتوراة والتلمود ، وفي زمن لاحق بالفلاسفة اليهود ، ابن عزرا وابن ميمون ، وكرسكاس . بيد أن مكتبة المدرسة كانت مزودة بكثرة من المؤلفات العبرية في الرياضيات والطبيعيات ؛ كما تولى علامة الماني ، يدعى إرميا فلبنفر ، تعليم باروخ اللاتينية التي اتقنها فيما بعد على يد يسوعي خالع للثوب الكهنوتي يدعى فان دن إندن . وكان سبينوزا يتكلم الإسبانية في اسرته والهولاندية مع النصاري من مواطني مدينته . وقد درَّبه والده على

التجارة . وقد مات ميخائيل سبينوزا سنة ١٦٥٤ . وتثبت الوثائق التي نشرها فان دير تاك أن باروخ اضطر حتى عام ١٦٥٦ إلى تعاطي التجارة ( تجارة التوابل في اغلب التقدير ) ؛ وعمل فيما بعد في صقل بلور النظارات والمجاهر والمقارب ، وكانت هذه مهنة قاسية بسبب غبار البلور الذي اتلف في نهاية الأمر رئتي الفيلسوف ، ولكنه أصاب فيها على كل حال حذقاً وبراعة .

كان سبينوزا الفتى يتردد ، حتى قبل وفاة والده ، على الأوساط المسيحية ؛ وكان يعرف ، علاوة على فان دن إندن ( الذي تقدم ذكره ) ، دى فريز ، وهو من أعيان التجار ، وريوفرتز ، وهو كتبي ، وبيتر بالينغ ، والطبيب لودفيك ماير؛ وكان بعضهم من الديكارتيين ، وبعضهم الآخر من أحرار التفكير ، وكان اكثرهم ينتمي إلى شيعة المجمعيين البروتستانتية . وسرعان ما فرض سبينوزا نفسه بموهبته وسعة اطلاعه ؛ وتشكلت حوله حلقة من الاتباع ، كان بها نهم إلى ان تتلقى من فم المعلم فلسفة، وربما ديانة جديدة. وكان سبينوزا قد قرأ منذ ذلك الحين ديكارت . بيد أن مصدر القوت الرئيسي الذي تغذى منه فكره كان ، فيما يبدو ، النصوص العبرية ، وكتابات جرسونيدس الذي كان ينتقد المعجزات والنبوءات ويقدم سلفأ العقل على الوحى ، وكتابات ابن عزرا الذي كان يعتقد بخلود المادة وينكر الخلق من عدم ، وكتابات المتصوفة اليهود الذين علموا أن المادة حية ، وكتابات كرسكاس الذي كان يعزو إلى الله الامتداد ويلغى من الكون العلل الغائية . وكان رؤساء الجالية اليهود ينظرون بعين الاستنكار إلى ذلك التعليم السدرى وإلى عشرة الفيلسوف التي كانت يعدونها عشرة سوء . وبات سبينوزا موضع مراقبة وتقريع . وأخيراً ، في ٢٧ تموز ١٦٥٦ ، اتخذ بحقه اقسى تدبير ، وهو الحرُّم ، د ليكن ملعوناً في السماء وعلى الأرض ، من فم الله الكلي القدرة بالذات » . ولسوف يحاول رجل متعصب من أبناء دينه أن يقتل الكافر الملعون ، لكن سبينوزا « تجاشى الضربة ، فما أصابت منه سوى ثوبه » . ولسوف يحتفظ طوال حياته بذلك الثوب المخروق . وبعد الحرم الذي أنزل بسبينوزا على رؤوس الأشهاد أمضى فترة من الزمن في اوفركيرك ، جنوبي امستردام ؛ ثم قفل راجعاً إلى مسقط رأسه حيث أقام إلى عام ١٦٦٠ .

وبعد إفراده على ذلك النصو عن طائفته اليهودية ، تحول سبينوزا بعزم وتصميم نحو « الأغراب » . وبما أنه كان يعرف التوراة والعبرية معرفة متقنة ، فقد حظيت مواهبه بمن يقدرها حق قدرها في الأوساط التي تستمد من دراسة الكتاب المقدس جوهر إيمانها .

ابتداء من عام ۱۹۹۰ اقام سبینوزا فی رینسبورغ ، وهي قرية تقع في أرباض لايدن ، اختارها أعضاء شيعة المجمعيين مقرأ عاماً لهم . فعاش فيها لدى جراح يدعى هومان ؛ وعلم وكتب ؛ وإلى تلك الفترة يعود تاريخ مبادىء الفلسفة الديكارتية مبرهنأ عليها بالطريقة الهندسية و تاملات ميتافيزيقية ، و رسالة وجيزة في الله والإنسان وهنائه(\*) (وكلها دونت عن دروس سبينورا بقلم أحد سامعيه وروجعت من قبل الفيلسوف) ، و في إصلاح العقل ( ولم يكتمل ) . وفي عام ١٦٦٢ بدأ سبينوزا ثم هجر الفلسفة، المسودة الأولى لرسالته في الإخلاق(٩) . وأخيراً بدأ بتحرير المقالة الأولى من الأخلاق - « ميرهناً عليها وفق طريقة الهندسيين ، ـ في مطلع عام ١٦٦٢ . وفي حزيران من ذلك العام اخذ سبينوزا من جديد طريق الهجرة ، وانتقل إلى فوربورغ ، غير بعيد عن لاهاى . وأغلب الظن أنه منذ ذلك الحين بدأت مؤلفاته تدرج في ثبت الكتب المحرمة ، ولكن لا في اوساط الحاخامات هذه المرة ، وإنما في أوساط القساوسة الكالفنيين. وواصل سبينورا كتابة الاخلاق وصقل البلورات. وقد انعقدت له منذ ذلك الحين اسباب الشهرة الفلسفية ، كما تشهد على ذلك مراسلاته(\*): فقد تبادل الرسائل مع الفيلولوجي المشهور فوسيوس ، ومع كرستوف هويغنز، مخترع الساعة الدقاقة ونظرية الضوء التموجية ، ومع أولدنبورغ ، كاتم سر الجمعية الملكية في لندن . وفي عام ١٦٦٥ كان سبينوزا بوشك أن ينجز كتاب الأخلاق. لكن الفيلسوف توقف بغتة عن تحريره ، وانصرف إلى كتابة الرسالة اللاهوتية ـ السياسية (٥٠) . وربما لم يكن من دور لهذه الرسالة ، على أي حال ، غير أن تهيـيء الجمهور والسلطات معاً لصدور الأخلاق القريب: وبالفعل، يستند سبينوزا في تلك الرسالة إلى نصوص مستمدة من العهد القديم ليقول باستقلال السلطة العامة عن الكهنة ، مما يبرر د حرية التفلسف ، .

في عام ١٦٧٠ غير سبينوزا للمرة الأخيرة مكان

إقامته ، فترك فوربورغ إلى لاهاي ، حيث سيمكث إلى حين وفاته . وأكب على العمل من جديد في الأخلاق مع علمه بأنه لن تتاح له الفرصة لرؤيته مطبوعاً: فنشر الرسالة اللاهوتية - السياسية قوبل بموجة عاصفة من المعارضة والشجب على صعيد أوروبا قاطبة . لكنه اضطر من جديد إلى وقف العمل في كتابه . فقد اجتاحت قوات لويس الرابع عشر هولندا (١٦٧٢) ، ونفذت الغوغاء حكم الإعدام بالشقيقين دى ويت ، متهمة إياهما بالأدواء التي عصفت بالبلاد . وكان الشقيقان دى ويت ، زعيما الحزب الليبرالي ، هما اللذين يتعهدان سبينوزا منذ زمن بعيد بالحماية . ومن ثم افعم مصرعهما نفس الفيلسوف المأ وسخطأ . وعلى الرغم مما عرف عنه من هدوء ، فإنما بلأي شديد حيل بينه وبين تعليق إعلان في الشوارع يبدأ بهذه الكلمات: « آخر أفعال الهمجية » . وفي العام التالي ، وفيما كان الجيش الفرنسي لا يزال في أوتريخت ، تلقى سبينوزا دعوة لمقابلة الأمير دى كونديه ، قائد قوات لويس الرابع عشر، الذي كان يرغب في الاتصال بالليبراليين الهولنديين . وقصد سبينوزا ، عبر طرق غير مأمونة ، معسكر دي كونديه ؛ لكنه لم يوفق إلى مقابلة الأمير ، الذي كان غائباً آنذاك ، وعندما رجع إلى لاهاي كادت الجموع أن تسحله . وبعيد ذلك بوقت وجيز من العام نفسه (١٦٧٣) تلقى سبينوزا دعوة لتعليم الفلسفة في جامعة هايدلبرغ ، فرفضها بتهذيب .

بعد عام ١٦٧٣ عزف سبينوزا نهائياً عن كل نشاط عام ، وانصرف إلى إنجاز كتاب الأخلاق ، فكان تمامه في عام ١٦٧٥ . وقدم أصدقاء ومعجبون لرؤيته في لاهاي : ليبراليون وفلاسفة وعلماء ، ومنهم لايبنتز . وكان سبينوزا يُعد آنئذ مصلحاً للفلسفة الجديدة ، وللدين التقليدي ، وسياسياً مقداماً في آن معاً . وآخر مؤلف صممه وشرع بتحريره كان الرسالة السياسية(\*) التي جددت الهجوم على التعصب وعدم التسامح . ومات سبينوزا عن اربعة واربعين عاماً ، في التسامح . ومات سبينوزا عن اربعة واربعين عاماً ، في إمارسيال غيرو]

□ « كان لطيفاً للغاية وطيب المعشر ، وكان كثيراً ما يكلم خدم المنزل إذا ما أصابهم كرب أو مرض » . [كوليروس]

ستاملر

□ « مذهب رديء من شأنه ، في أحسن الأحوال ، أن يبهر العامي ، ولا يمكن الدفاع عنه ، ومخالف للصواب » . [لايبنتز]

🗆 « رجل ثمل بالله » . [نوفاليس]

□ « سبينوزا نقطة تصالب في الفلسفة الحديثة. والإحراج هو: إما سبينوزا أو لا فلسفة ... ومتى يبدأ المره بالتفلسف ، فلا بد له أولًا أن يكون سبينوزياً ، . [هيغل]

□ • إن التصور السبينوزي يبقى إلى اليوم ، كما يشهد على ذلك تاريخ الفلسفة ، المركز الذي يتحرك من حوله كل شيء ، أو بالأحرى الحبس الذي يبقى الفكر سجيناً والذي جاهد هذا الفكر للفرار منه عن طريق سلسلة من المذاهب ، بدون أن يصيب في ذلك فلاحاً أبدأ ... ان السبينوزية هي بالفعل المذهب الذي يضم الفكر في سلام وفي سكون تام ، وهي في نتائجها الأخيرة المذهب المكتمل للتقوية النظرية والعملية . ووسط العواصف التى يثيرها قلق الفكر وحبركته الدائمة،يمكن للمرء أن يجد مثل تلك السكينة عديمة النفع... ولهذا فإن السبينوزية ، على الرغم من الهجمات العديدة والدحوض الكثيرة ، لم تمس قط جزءاً من الماضى ، ولم تُغلب قط غلباً حقيقياً إلى يومنا هذا . وإذا لم يغرق المرء في لجتها ، ولو لمرة واحدة في حياته ، فإنه لن يقيض له أبدأ أن يأمل بالوصول إلى الحق وإلى الكمال في الفلسفة ». [شليفغ]

ا « لست ادري شيئاً آخر ... فلا وجود لفلسفة الخرى غير فلسفة سبينوزا » [لسينغ]

□ « غابة من الافكار السامقة » . [هاينسريخ هايني]

□ د ربما من هنا شوهد الله من اقرب مسافة ، . [إرنست رينان]

إن المادية الحديثة لهي في الحق سبينوزية
 واعية بقدر أو بآخر . أقول ذلك لأن هناك ماديين لا يعون
 صلة قرباهم بسبينوزا » . [بليخانوف]

 □ • قد يمكن القول إن لكل فيلسوف فلسفتين : فلسفته وفلسفة سبينوزا ، . [برغسون]

□ • سبينوزا هو من اراد ان يعطي الإنسان ، بنعمة العقل وحدها ، جوهر ما وعدته به الأديان : الحياة الابدية والغبطة ... فهو إذن أكثر طموحاً من هيغل من حيث أنه تطلع لا إلى فهم الدين أو احتوائه في مذهبه ،

بل إلى استبداله وفتح طريق إلى الاستغناء عنه ، . [فردينان الكييه]

### ستاملر ، رودولف

#### Stammler, Rudolf

فيلسوف وقانوني الماني (١٨٥٦ ـ ١٩٣٨) . طبق المذهب التعقلي المنطقي لمدرسة ماربورغ على فلسفة القانون . له نظرية علم القانون (١٩١١) .

#### ستراتون

#### Straton Strato

فيلسوف يوناني مشائي مات نحو عام ٢٦٨ق.م. دعي بالطبيعي ، لأنه وجه الدروس في اللقيون ـ التي تولى زعامتها ، خلفاً لثيوفراسطس ، من ٢٨٨ إلى ٢٨٨ ـ نحو علوم الطبيعة . خلافاً لأرسطو ، نفى العلل الأولى والغائية في تفسير الظاهرات .

## ستراوسون ، بيتر فريدريك

#### Strawson, Peter Frederick

فيلسوف انكليزي ولد سنة ١٩١٩. من ممثلي المدرسة التعليلية . حاول دمج التحليل الكانطي المتعالي بالتحليل الحديث لفكرة الوجود. انتقد نظرية راسل عن الأوصاف المحددة ، واعاد التوازن إلى العلاقة بين الفلسفة والمنطق الصوري ، وانشأ ما سماه ، الميتافيزيقا الوصفية ، ، مؤكداً بذلك على ان التحليل النحوي والمنطقي للغة يندرج في إطار التراث الكلاسيكي ، وبخاصة الأرسطي . وتكمن مساهمته في الكلاسيكي ، وبخاصة الأرسطي . وتكمن مساهمته في منهجيته التحليلية التي طبقها في تحليله للتعارض بين مفهومي الموضوع والخاصية . من مؤلفاته : مدخل إلى النظرية المنطقية (١٩٧٦) ، فوديات (١٩٥٩) ، حدود المعنى (١٩٧٦) ، اوراق منطقية - لغوية

#### ستيفنز ، هنريك

#### Steffens, Henrik

فيلسوف وكاتب وعالم طبيعيات نرويجي كتب بالألمانية ومات في برلين (١٧٧٣ ـ ١٨٤٥) . صديق شلينغ وتلميذه . روى قصة حياته وتجاربه وقدم وصفاً حياً لعصره في ما عشته (١٨٤٠ ـ ١٨٤٥) ، وهي مذكرات غنية بالمعلومات عن كتاب تلك الحقبة وفلاسفتها (غوته ، شلينغ ، فيخته ، الرومانسيين ) . ذهب في الفلسفة ، ومن خلال دراسة تطور المنظومة الشعسية ، إلى أن الفردية هي مآل تطور الكون ، والفردية تتحقق بتمامها في الإنسان ، وإنما بسبب عنف رغبات الإنسان ينشب في الطبيعة نزاع لا يسكن اواره إلا بتدخل النعمة الإلهية .

## ستيفنسون ، تشارلز

#### Stevenson, Charles

فيلسوف أميركي (١٩٠٨ - ١٩٧٨). من متابعي الموضعية المنطقية في مضمار تحليل الاحكام الاخلاقية. وضع نظرية انفعالية في علم الاخلاق تؤكد أن ما نعبر عنه في أحكامنا الاخلاقية هو انفعالاتنا الخاصة. من مؤلفاته: الاخلاق واللغة (١٩٤٤)، الواقع والقيمة (١٩٨٣)، سبع نظريات في الطبيعة الإنسانية (١٩٧٤)

## ستيوارت ، ديوغالد

#### Stewart, Dugald.

فيلسوف اسكتلندي . ولد في ٢٢ تشرين الثاني ١٧٥٢ في ادنبره ، وتوفي فيها في ١١ حزيران ١٧٥٨ . درُس في جامعتي ادنبره وغلاسغو ، وعرف في عصره شهرة ومارس نفوذاً غير متناسبين مع ضحالة أصالة فكره . كان من خيرة تلامذة توماس ريد ، ويعتبر ، مع استاذه ، الممثل الرئيسي للمدرسة الاسكتلندية . وقد عرض في اعماله الرئيسية ـ مبدىء فلسفة الذهن البشري (٣ اجزاء ، ادنبره ، مبدىء فلسفة الذهن البشري (٣ اجزاء ، ادنبره ،

#### سترلينغ ، جيمس هاتشيسون

#### Stirling, James Hutchison

فيلسوف اسكتلندي (١٨٢٠ ـ ١٩٠٩) . اذاع في انكلترا فكر هيغل وأسس المدرسة المثالية الانكلو للساكسونية التي سيمثلها لاحقاً غرين وبرادلي وبوزانكت ورويس . من مؤلفاته : سر هيغل (١٨٦٥) .

## ستشخا

#### Citsukha

فيلسوف هندوسي من القرن الثامن الميلادي . كان من أوائل من اهتم بالبناء الفلسفي للمظاهر الايجابية لعقائد الفيدانتا . قال بأن « الاتمان» ، أي الذات الكلية ، إشراق ذاتي ، نور خالص غير عاكس وغير معكوس ، هو لذاته موضوع معرفة ذاته .

## ستولوفتش ، ل . ن

## Stolovitch, L. N Stolovich, L. N

فيلسوف ماركسي معاصر من استونيا. يعنى بغلسفة علم الجمال . من مؤلفاته : علم الجمال في الواقع وفي الفن (١٩٥٩) ، و موضوع علم الجمال (١٩٦١) .

## ستوميف ، كارل

## Stumpf, Karl

فيلسوف وعالم نفس الماني (١٨٤٨ ـ ١٩٣٦). تتلمذ على لوتزه وبرنتانو، وقام بتحليل نقدي للتفريق الذي أجراه كانطبين نظرية المعرفة وعلم النفس ( علم النفس ونظرية المعرفة، ١٨٩١). اعد هوسرل تحت إشرافه أطروحته عن مفهوم العدد (١٨٨٧).

1997 - ١٩٦٧) و محاولات فلسفية (١٨١٠) و رسالة في العدم الميتافيزيقا (جزءان ، ١٨١٠) و رسالة في تقدم الميتافيزيقا (جزءان ، ١٨١٠ - ١٨٢٠) - ما السماه بمذهب و القوانين الاساسية للاعتقاد ، ويحسب هذا المذهب ، تكون فطرية لدى الإنسان القوانين البدائية والأولية التي تجمله يعتقد ، عن طريق إقناع لا يقاوم ، بوجود العالم الخارجي (الاشياء المدركة) وبوجودنا نحن بالذات (كذوات تحس وتفكر)، وبتماثل قوانين الطبيعة، وباتصالية هويتنا الشخصية .

## سرّ ، میشیل

#### Serres, Michel

فيلسوف ورياضي فرنسي ولد سنة ١٩٣٠ . استاذ تاريخ العلوم في جامعة باريس الأولى . يضع نفسه في خط غاستون باشلار . كانت أطروحته للدكتوراه : مذهب لايبنتزونمانجه الرياضية (١٩٦٨) . ثم اتجه نحو تجديد الابستمولوجيا المعاصرة من منطلق التسارع الكبير للتاريخ الحديث : ف « الروح العلمي الجديد » الذي رسم باشلار إبستمولوجيته حل محله روح علمي أكثر جدة بعد (المعلوماتية) ، ويتطلب بالتالي رؤية إبستمولوجية جديدة . وهذه الابستمولوجيا الطليعية هي ما يحاول ميشيل سر إنشاءه في المجلدات الاربعة التي أصدرها بين ١٩٦٨ و و ١٩٧٦ تحت عنوان عام واحد : هرمس .

## سرتيًانج ، انطونان جلبير

#### Sertillanges, Antonin Gilbert

لاهوتي وفيلسوف فرنسي (١٩٢٧ - ١٩٤٨). توماوي محدث ، منفتح على مشكلات العالم الحديث ومفكريه الذي رأى فيهم محاورين ، لا خصوماً . من مؤلفاته : القديس توما الأكويني (١٩١٠) و فلسفة القديس توما الأكويني (١٩٤٠) .

# السَرَخْسى ، احمد بن الطيب

#### Sarakhsî, Ahmad Ibn Tayyeb Al-

طبيب وحسّاب وفيلسوف ينسب إلى سرخس (خراسان). ولد نحو ٢١٨ هـ / ٢٨٦ م، وتوفي عام ٢٨٦ هـ / ٢٨٦ م، وتوفي عام ٢٨٦ هـ / ٢٨٦ م، وتوفي المعتضد، ثم نادمه، وتوفي سجيناً في عهده اخترع البجدية صوتية في اربعين حرفاً لاداء اصوات اللغات الاجنبية (الفارسية، السريانية، اليونانية) بالعربية مساهمته ثمينة في توضيح دور الرواقية في بالعربية الإسلامية في توضيح دور الرواقية في ثلاث فرق: اصحاب الرواق ، واصحاب الاسطوان، واصحاب المظال ؛ فالأوائل كانوا يعلمون في واصحاب المظال ؛ فالأوائل كانوا يعلمون في الاسكندرية ، والثانون في بعلبك ، والأخيرون في انطاكية .

## سرفيتو ، ميغيل

## Servet, Michel Serveto, Miguel Servetus Michael

كاتب إسباني ، لاتيني اللغة . ولد في فيلانويفا في الأراغون باسبانية في ٢٩ أيلول ١٥١١ في أغلب الظن ، ومات على المحرقة في ٢٧ تشرين الأول ١٥٥٣ في شامبل بسويسرا. درس في سرقسطة وتولوز، وصار كاتماً للسر لمعرّف شارل الخامس ، خوان دى كوينتانا ، ورافقه إلى دبيت آوغسبورغ . ثم افترق عنه ، وقصد بال وستراسبورغ ، واتصل بداعيتي الاصلاح البروتستانتي اوكولامباد وكابيتون. وفي عام ١٥٣١ نشر ، في هاغنو ، في خطل عقيدة الثالوث ، الكتاب السابع ، بعد أن كان نشر محاورات في الثالوث ، الكتاب الثاني ، ثم أتبعه ، وربما للتخفيف قليلًا من وقعه ، بكتاب في ملكوت المسيح العادل ، الفصل الرابع . وقد أثار موقف المؤلف المناوىء بصراحة لعقيدة الثالوث فضيحة كبيرة ، وأصدرت سلطات اوغسبورغ امراً بحظر بيع نسخ الكتاب. وارتحل سرفيتو إلى باريس حيث درس الطب ، وتخرج سعد الدين الحموي

#### Sa'doddin Hamû'i

محمد بن المؤيد بن حمويه . متصوف نشأ في جوين ، وتوفي في بحر آباد بخراسان سنة ١٥٠ هـ / ١٢٥٢ م . انضم إلى الطريقة الكبروية ، وخلف مؤسسها نجم الدين كبرى . هاجر في عهد المغول إلى الشام وأقام مدة في قاسيون ، عاد بعدها إلى وطنه . كان يزاول فلسفة الحساب والجفر أو علم الأبجدية الفلسفية. له سفينة الأبرار في لجج الأسرار.

## سعيد بن يعقوب الدمشقي

#### Sa'îd Ibn Ya'qûb Al- Dimashqî

طبيب ومترجم . توفي سنة ۱۹۹٤ م . مديسر مارستان بغداد ومكة والمدينة . نقل إلى العربية كتاب طوبيكا ( المواضع<sup>(ه)</sup> ) لأرسطو ، و إيساغوجي<sup>(ه)</sup> لفورفوريوس ، والقول في مبادىء الكل على راي ارسطو لاسكندر الافروديسي .

## سعيد بن يوسف الفيومي

## SA'ÎD Ibn Yûsuf Al- Fayyûmî Saadia Ben Joseph Fayyumi

كاتب وفيلسوف يهودي ، وضع اكثر تصانيفه بالعربية . ولد في الفيوم بمصر في ربيع ٨٢٢ م ، ومات في العراق في عام ٩٤٢ . استقر عام ٩١٥ في فلسطين ، ومنها انتقل إلى سورية ، ثم إلى ما بين النهرين . كان واسع الاطلاع على الثقافتين العبرية والعربية ، ووضع ، وهو في العشرين من العمر ، كتابا في مفردات التوراة ، ورسالة في النحو والصرف والاسلوب والشعر (سفر ها - آغرون) . في السادسة والشلائين ، رُقِي إلى رتبة « غاون » ، أي رئيس للمدارس العبرانية في بابل. يدين بشهرته لنقله التوراة إلى العربية في المنافحة اللاهوتية بعنوان كتاب الإمانات والاعتقادات (\*) ، اللاهوتية بعنوان كتاب الإمانات والاعتقادات (\*) ،

دكتوراً باسم و فيلانوفانوس و . ثم عمل في ليون مصححاً لمسودات المطبعة لدى الشقيقين ترشسل اللذين نشر لحسابهما طبعة من كتاب الجغرافية (\*) لبطليموس . وفي عام ١٥٤٠ قدم إلى فيينا ليعمل طبيباً لرئيس اساقفتها . وربما في تلك الفترة اكتشف الدورة الرئيس المتونية ، وعلى اي حال الدورة الرئوية . وقد قرأ في اثناء ذلك مؤلفات الإفلاطونيين المحدثين ، وعمل في مؤلفه الكبير إحياء المسيحية (\*) ، وفيه اخذ على عاتقه أن يرد المسيحية إلى أصولها الأولى على نحو اكثر جذرية بعد مما فعل الإصلاح البروتستانتي . في اثناء تأليفه إحياء المسيحية انعقدت بينه وبين في اللفن صلات سجالية ؛ وقد بدا أن عنوان كتاب سرفيتو

كالفن صلات سجالية ؛ وقد بدأ أن عنوان كتاب سرفيتو بالذات يتضمن معارضة لكتاب كالفن تأسيس الديانة المسيحية (\*). وما عتم لاجيء فرنسي إلى جنيف أن وشي به لدى ديوان التفتيش في فيينا ، وسلم المحكمة رزمة من الرسائل الموجهة من سرفيتو إلى كالفن ، وكان الواشى حصل عليها من المصلح نفسه . وعلى الأثر اعتقل سرفيتو ؛ لكنه أفلح في الهرب ؛ وبدون سبب ظاهر ، وربما عن رغبة متهورة منه في التدخل في النزاع بين كالفن ودعاة الفكر الحر، قدم إلى جنيف حيث ما لبث أن عرفت هويته وزج به في السجن . ولم يكن كالفن غريباً عن اعتقاله ، ولكنه عمل بوساطة نيقولا دى لا فونتين ، ثم تولى بنفسه الادعاء ، بينما تولى الدفاع عن سرفيتو برتلييه ، العضو النافذ في الحزب المعارض لكالفن. وسار مجرى المحاكمة في أول الأمر لصالح سرفيتو ، ثم ما لبث أن انقلب ضده ، إما بسبب تصريحاته التي جهر فيها بتأييده لمذهب وحدة الوجود، مما جعل الدفاع عنه صعباً ، حتى بالنسبة إلى مناوئي الكالفنية ، وإما على الأخص بسبب الجواب السلبي الذي ورد من كنائس بال وشافهاوس وبرن وزوريخ ، وكانت جرت استشارتها بأمل أن توحى بالاعتدال. وساهم الانتصار الشخصى لكالفن على برتلييه في مسألة الحرّم في زيادة الطين بلة بالنسبة إلى سرفيتو ؛ وفي نهاية المطاف نطق الحزب المناويء للكالفنية نفسه بإدانته ، بعد أن رفض طلب كالفن بتخفيف العقوبة . واحرق سرفيتو حياً في شامبل في ٢٧ تشرين الأول . 1005

السنوات الأخيرة من حياته في بغداد ، حيث اضطر إلى الاعتزال بعد خلافه الحاد مع رئيس الجالية اليهودية . أما شرح سفر التكوين الذي نشر باسمه فهو منحول عليه . ومؤلّفه الحقيقي تلميذ الأليعازر دي فورمس .

### سفيدرسكي ، فلاديمير

#### Sviderski, Vladimir

فيلسوف ماركسي معاصر من روسيا. ولد سنة ١٩١٠ . انتسب إلى الحزب عام ١٩٢٩ . يعلم الفلسفة منذ عام ١٩٤٠ . دكتور في الفلسفة عام ١٩٥٦ . أستاذ في جامعة لينينغراد . يعنى بفلسفة العلوم . من مؤلفاته : الأهمية الفلسفية للتمثلات المكانية - الزمانية في الفيزياء (١٩٥٦) . المكان والزمان (١٩٥٨) ، في جدل العناصر والبنية في العالم الموضوعي وفي المعرفة (١٩٦٢) ، وبالمشاركة مع أ . س . كارمين : المتناهي واللامتناهي . المظهر الفلسفي للمشكلة (١٩٦٦) .

#### سقراط

# Socrate Socrates

فيلسوف يوناني ، ولد في الوبكية بآتيكا نحو عام 27 ق.م. ومات في اثينا عام 79 ق.م. كان أبوه نحاتاً يدعى سوفرونيسكوس ، وأمه قابلة تدعى فينارته . ولا نعرف سقراط مباشرة ، لأنه لم يكتب شيئاً ، أو من خلال مأثور واحد ، بل نعرفه من خلال مأثورات كثيرة ترسم لنا وجوهاً مختلفة له . وأقدمها هو ذلك الذي ساقه ارسطوفانس في مسرحية المفيوم(\*) التي يعود تاريخ تأليفها إلى عام ٢٢٤ ق . م ، وفيها يصوره ارسطوفانس معلقاً بين السحب . وبعد موته راج حالاً ادب المحاورات السقراطية التي تحتل محاورات افلاطون الدفاعية في عدادها مكانة الصدارة ، وتأتي في طليعتها تلك التي كتبها التلميذ تحت الوقع المباشر للسخط الذي اثاره فيه الحكم تحت الوقع المباشر للسخط الذي اثاره فيه الحكم بالإعدام على معلمه (الدفاع(\*)) ، اقريطون(\*)) ،

وبليها المحاورات التي خلع فيها على المعلم صفات المثالية ( فيدون<sup>(\*)</sup> ، المادبة<sup>(\*)</sup> ، ثياتاتوس<sup>(\*)</sup> ) . وبأتي في المقام الثاني الماثورات<sup>(\*)</sup> التي حاكى فيها كزينوفون محاكاة مسطحة المحاورات السقراطية القديمة. وأخيراً بعض شذرات من محاورات فيدون وإسخينوس ، وبعض معطيات منثورة في كتابات ارسطو .

إن حياة سقراط، تلميذ الفيلسوف بروديقوس والهندسى ثيودوروس السيراني ، لا تقبل انفصالًا عن تعليمه . والصورة الشائعة له صورته وهو يرتدي معطفاً خشناً ، ويسير في الطرقات حافي القدمين مهما قسا الطقس . وكان قوى الشكيمة للغاية ، ذا مظهر خارجي سوقى ، في أنفه فطوسة ، وفي وجهه نمنمة . ولم يكن يشبه لا السفسطائيين الذين كانوا يلبسون فاخر الثياب ويجتذبون إليهم الأثينيين ، ولا قدامي الحكماء الذين كانوا يشغلون بصفة عامة مناصب رفيعة في مدنهم . كان ناقداً عادم الشفقة للظنون البشرية ، وعدواً سافراً لطغيان اقريطياس ، ومواطناً ممتازاً إذ ابي ، احتراماً منه لقوانين بلده ، أن يهرب من سجنه كما عرض عليه أقريطون أن يفعل بعد صدور حكم الإعدام عليه ، علاوة على أنه سلك مسلك الأبطال في موقعة بوتيدوم. وتبقى شخصية سقراط مثاراً لجدل كثير: فأفلاطون يقول إنه كان متزن المزاج ، ويعزو إليه معاصره سبنثاروس على العكس حدة في المزاج ويصور سيطرته على نفسه بأنها انتصار متواصل على ذاته . ومهما يكن من أمر ، فإنه يمثل نمطاً جديداً سيغدو هو النموذج المحتذى في المستقبل لحكمة شخصية خالصة لا تدين للظروف بشىء .

إن الأصل في دعوته الفلسفية ، نقطة الانطلاق لنشاطه في أثينا ، كان على ما يروي الرواة جواب عرافة دلفي على صديقه خيرافون ، إذ كشفت له أنه ليس بين الناس من هو أكثر حكمة من سقراط ، ومن ثم كان سقراط يؤدي ضرباً من مهمة أوكلتها إليه الآلهة عندما كان يستنطق الناس ليعرف هل يتفوقون عليه أم لا بالعلم . كما أن حضوراً إلهياً فيه ، « جني سقراط » ، هو الذي كان يكشف له ، في ظل غياب كل قانون ثابت ، عن الأفعال التي يتعين الامتناع عن إتيانها . وبالفعل ، كان الفيلسوف يتواجد حيثما وجد الناس ، في كان يصطنع والمجالس . وكان يصطنع

سقراط ۲۲۳

سيماء من لا يعرف شبيئاً، فيسائل الاثينيين، وبخاصة منهم الشبان، ويستنطقهم ليهدم التربية التي استفادوها بدون إعمال فكر وليحفزهم على التفكير الشخصى، فيثبت على سبيل المثال لبطل الحرب لاخيس أنه لا يعرف ما الشجاعة ،ولهم أنهم لا يعرفون ما السياسة . وهذا التهكم السقراطي ، الذي كان يبغي أن يهدم به المعرفة الظاهرة ، المنسوجة من ظنون وأحكام مسبقة والمدثرة بالسفسطة والخطاب الديماغوجي ، ليحل محلها معرفة بالنفس مستمدة من الذات ، هو ما تأدى به إلى الحكم عليه بالموت بحجة انه يزعزع التقاليد و « يوقر آلهة أخرى غير آلهة المدينة ويحاول أن يفسد الشبيبة ، بتعليمه . وقد تجرع السم وهو يتكلم ، ومات في سكينة . وفي ازمنة لاحقة عُد سقراط من قبل كانط د مثال العقل ، ، ومن قبل هيغل بطلاً من أبطال الانسانية ، « فيلسوفاً حقاً » عاش فلسفته بدلاً من أن يكتبها ، ومن قبل نيتشه و مسخاً ، ، إنساناً محروماً تماماً من و غريزة الحياة ، لأنه لم يعرف خوف الموت ، ولأنه مات كعقل خالص ، لا كإنسان حي .

أما فلسفة سقراط فتناظر ، على ما يُفترض ، فلسفة ا محاورات أفلاطون الشاب . فقد تعاطى سقراط اول الأمر، حسبما جاء في فيدون، مع نظريات الطبيعيين ، وبخاصة منهم انكساغورس ، وانتصر لمعرفة الطبيعة قبل أن « يترك الطبيعة للألهة ، ليشغل نفسه بالناس وحدهم وبمسائل الأخلاق . وكان قوام منهجه أن يقابل بين الأراء، ثم أن يستخلص بالاستقراء فكرة عامة تكرن بمثابة تعريف للمرضوع المنشود. وما هذا التعريف إلا فرض برسم التحقق من صحته ، وليس يقيناً مطلقاً . وتبقى محاورات افلاطون السقراطية على أية حال ارتيابية ؛ وغالباً ما تقام مقابلة بين تجربية المنهج السقراطي ، حيث تكون الفكرة العامة تجريداً ، وبين عقلانية النظرية الافلاطونية في المثل . بيد أن استكشاف المعرفة بالتفكير الشخصى ، بالتوليد المعنوي ، يبقى ممكناً مع ذلك بفضل التذكر ، بفضل ضرب من معرفة فطرية بجميع المعانى الخلقية التي يحوزها الانسان في دخيلة نفسه . أخيراً ، فإن العلة الأخيرة لنشاط سقراط ، وبخاصة لتهكمه ولشعاره الأساسي « اعرف نفسك » ، هى أن الانسان ، الذي ترجعه معرفته بما هو كائن عليه

إلى بساطة طبيعته ، هو بطبيعة الحال خير . فلا أحد شرير بطوع إرادته ، وكل شر إنما يصدر عن جهل يحسب نفسه علماً . وتلكم هي عقالانية سقاراط الأخلاقية . [د . جوليا]

□ « العادل هو من يخضع للقرانين » . [سقراط]
 □ « كيف يمكن اسقراط أن يصرح أن اطاعة القوانين طابعاً مطلقاً » ما دام الشعب والحكام يتنكرون لها هم أنفسهم في كثرة من الأحيان ، فيقدمون على تعديلها? » . [هيبياس]

□ « ثمة اكتشافان يمكن بحق عزو الفضل فيهما إلى سقراط: المقال الاستقرائي والتعريف العام ، وكلاهما للعلم نقطة انطلاق ، . [[رسطو]

□ د ما من أحد رأى قط سقراط أو سمعه يفعل أو يقول شيئاً فيه تدنيس للمقدسات أو كفر . كما أنه ما كان يناقش ، خلافاً لمعظم الآخرين ، حول طبيعة الكون ، وما كان يبحث كيف ولد ما يسميه الفلاسفة العالم ، . [كزينوفون]

ا دلم يكن احد يضاهيه قدرة على الإقناع لما اوتيه من موهبة في الكلام ، ولما كان ينطق به محياه من تعابير ، وبكلمة واحدة ، لتميز شخصيته وتفردها، ولكن هذا فقط ما دام غير غاضب؛ اما متى عصفت به سورة هذا الانفعال ، فإن بشاعته تصبح مخيفة لا تطاق ؛ وعندئذ ما كان يمسك نفسه عن أي قول أو أي فعل ه . [سبنثاروس]

□ « لقد أنزل الفلسفة من السماء إلى الأرض ،
 وادخلها إلى البيوت والأسواق ، [شيشرون]

□ « في شخص سقراط اضحت ذاتية التفكير واعية على نحو اكثر تعييناً واكثر عمقاً . ولكن سقراط لم ينبت مثل الفطر ، وإنما هو على استمرارية وثيقة مع عصره ، إنه وجه رئيسي في تاريخ الفلسفة \_ اكثر وجوه فلسفة العصور القديمة إثارة للاهتمام \_ ولكنه اكثر ذلك بعد : إنه شخصية في التاريخ العالمي » . [هيغل]

□ « سقراط عامي جاهل ، لم يصلح بعصاميته ما افتقده من تعليم في حداثته . وهو قبيح منتهى القبح ، ومحبو باعترافه بانفعالات بالغة العنف ... وهو أول من تفلسف حول الحياة ، وجميع المدارس التي انبثقت عنه هي أولاً فلسفات للحياة . حياة يبرها الفكر ! الفكر يخدم الحياة ، بينما كانت الحياة لدى جميع الفلاسفة السابقين تخدم الفكر والمعرفة ؛ الحياة النزيهة هي

الهدف لدى سقراط ، أما لدى الآخرين فالهدف درجة رفيعة من المعرفة الصحيحة . وعلى هذا النحو ، فإن الفلسفة السقراطية عملية بصورة مطلقة : إنها تناصب العداء كل معرفة لا تقترن بأفاعيل خلقية . إنها برسم استعمال المجموع ، شعبية ، لأنها تعد الفضيلة قابلة لأن تُتعلم . وهي لا تتوجه إلى العبقرية ولا إلى الملكات العليا للعقل ، . [فيتشه]

□ • ربما كان أنقى وجه في هذا الطريق (طريق من جازفوا بحياتهم ليطيعوا مطلباً مطلقاً ) هـ وجه سقراط . هو من كان يعيش في ضياء عقله ، بشمولية قوله : «لا أعرف شيئاً • ، تابع طريقه بدون أن تبلبله أو تضله عن سبيله الأهواء العنيفة للناس الذين يغتاظون ويكرهون ويريدون بأي ثمن أن يكون الحق معهم ؛ ولم يقدم أي تنازل ، ولم ينتهز فرصة الهرب التي كانت متاحة له ، ومات في صفاء وسكينة ، متحملاً تلك المجازفة باسم إيمانه ، . [كارل ياسبوز]

## السَقطى ، سَرِيّ بِن المغلِّس

# Saqatî, Sarî Ibn Al- Moghallas Al-

صوفي سني ولد وتوفي في بغداد (٢٥٣ هـ / ٨٦٧ م) . أستاذ الجنيد وخاله . قال إن أحرف القرآن مخلوقة ، وإن « المحبين » يفوقون في النعيم تباع موسى وعيسى ومحمد . وقد لامه ابن حنبل على هذه الاقوال .

## سكريتان ، شارل

#### Secrétan, Charles

فيلسوف سويسري ناطق بالفرنسية . ولد في لوزان في المدينة عينها في ١٩ كانون الثاني ١٨١٥ ، وتوفي في المدينة عينها في ٢٦ كانون الثاني ١٨٩٥ . كان بروتستانتي الأصل ، وقد درس في مسقط رأسه ، ثم في ميونيخ ، حيث تبحّر في مذهب كانط ، وتابع دروساً لشلينغ . عُين استاذاً للفلسفة ، فعلم في جامعة لوزان من ١٨٣٨ إلى ١٨٤٦ ، ثم في جامعة لوزان من جديد ، إلى أن احال نفسه على جامعة لوزان من جديد ، إلى أن احال نفسه على التقاعد . وقد جسّد سكريتان تيار التجديد الروحي في

القرن التاسع عشر ، وأحيا بجرأة الدعاوى الديكارتية حول الحرية الإلهية ، جاعلًا من حرية الاختيار مركز فكره . وقد أعطى اوفى عرض عن هذا الفكر في كتابه فلسفة الحرية (٩٠٨٠) . ونخص من بين أعماله الأخرى بالذكر : أبحاث في المنهج (١٨٥٧) ، الأدب السويسري في القرن الثامن عشر (١٨٦١) ، مبدأ الإخلاق (١٨٨٤) ، الحضارة والإيمان (١٨٨٨) حقوق الانسانية (١٨٩٠) ؛ وصدر له بعد وفاته مقالات في الفلسفة والادب (١٨٩٦) .

## سكستوس امبيريقوس

#### **Sextus Empiricus**

فيلسوف وعالم يوناني . اغلب الظن أنه ولد في میتیلینا نحو عام ۱۵۰ م، ومات فی اثینا او الاسكندرية نصو عام ٢١٠ . لُقب بـأمبيريقـوس ( المجرِّب ) نسبة إلى شيعة الأطباء الذين كان ينتمى إليهم . ونعلم أنه كان يتمتع بشهرة كبيرة لدى القدامي ، لكننا نجهل كل شيء عن حياته ، وحتى ما إذا كانت له مدرسة أم كان يكتفى بالكتابة . وصلنا منه مصنفان فقط، وأولهما يعرف باسم التعاليم البيرونية (\*) ، وينقسم إلى ثلاث مقالات . ومنهج المؤلف فيه مقابلة العقائد الفلسفية بعضها ببعض وبيان أن الاعتراف بحقيقة من الحقائق يتأدى إلى نفى حقيقة أخرى ، أي في خاتمة المطاف إلى إلغاء كل حقيقة . أما المصنف الثاني فعنوانه الرد على الرياضيين أو الرد على تعليم العلوم(\*) ، وهو ينقسم إلى إحدى عشرة مقالة . ويؤلف في جملته نفياً للعلم القديم ، لكنه مفيد لنا جداً لما فيه لنا من إعلام عن حالة ذلك العلم . وكان هذا المصنف لا يزال يقرأ على سعة في أيام ديكارت ، وهو بمثابة منجم حقيقي للانتقادات والتحليلات والمقارنات . ولئن كانت مطالعة كتابات سكستوس أمبيريقوس ، التي تزخر بالمغالطات والسفسطات ، تبعث على الملل ، فإن فائدتها التاريخية بالمقابل عظيمة ، لأنها إذ تتصدى لمختلف الفلسفات القديمة بالنقد والتهجم ، تعيد رسم تاريخها ، وتمدنا بمعلومات عن كبار الفلاسفة اليونان . فهي ليست إذن مجرد موسوعة حقيقية للمدرسة الشكية فحسب ، وإنما

تمثل ايضاً تحليلاً اميناً للغاية لكل فكر اليونان القديمة .

ا « إن النصب الذي شاده سكستوس امبيريقوس يفرض الاحترام بوساعته وجده ، لكنه لا يستدعي الإعجاب ، [جان غرونييه]

#### سكفورتزوف ، ليف

#### Skvortzov, Lev

فيلسوف روسي ماركسي، ولد سنة ١٩٢١ مرشح في العلوم الفلسفية . نائب رئيس تحرير مجلة العلوم الفلسفية. من مؤلفاته : لينين حول وحدة المعرفة والممارسة (١٩٦١) ، هال استرجعت الميتافيزيقا انفاسها مرة ثانية؟ (١٩٦٦) . ومن ابحاثه في مجلة مسائل الفلسفة : التاويل التوماوي المحدث لتاريخ الفلسفة (١٩٦٥) .

## سكوت ، ميخائيل

## Scot, Michel Scot, Michael

فلكي وكيميائي ومستشرق اسكتلندي (١١٧٥ ـ ١٢٣٥) . درَّس في اوكسفورد وباريس . واقام في طليطلة وبالرمو . قضى عليه دانتي بالقبوع في الجحيم الأنه روِّج للرشدية . وقد نقل بالفعل من العربية إلى اللاتينية كتاب الدوائر للبطليوسي ، و خلاصة الفلسفة لابن سينا ، وشروح ابن رشد على ارسطو ، و تاريخ الحيوان(٥) لارسطو .

## سكوتوس إريجينا ، يوحنا

## Scot Érigène, Jean Scotus Erigena, John

فيلسوف ولاهوتي إراندي كتب باللاتينية . ولد نحو المداديم ، ومات نحو ۸۷۸ . تعلم في أرجح التقدير في أحد أديرة إرلندا حيث كانت تُدرس اليونانية والنصوص الكلاسيكية وكتابات آباء الكنيسة . هاجر إلى البر الأوروبي هرباً من الغزو الدانمركي الذي هدم جميع المراكز الفكرية . وأقام في باريس بين ۸۰۰ و ۸۰۲ في بلاط شارل الاصلع الذي كان يُعلي مكانته لعلمه . درًس

الفنون الحرة واللاهوت ، وترعم في اغلب الظن المدرسة البالاتينية . اشهر عمل نسب إليه هو ترجمة تصانيف محاكي ديونيسيوس الأريوباجي ومكسيموس المعترف إلى اللاتينية ، وقد كان لترجماته رواج عظيم وتأثير كبير على الفلسفة المدرسية .

فرض سكرت إريجينا على أهل عصره قوة شخصيته وسعة علمه (كانت معرفة اليونانية نادرة للغاية عصرئذ) وسلوكه الفلسفي . فقد كان معتزلاً متقشفاً ، يغرق في تأملات طويلة ؛ وقد أحاطت الاسطورة بشخصيته الغريبة . والأمر الذي يبدو محققاً أنه دعي من قبل هنكمار،أسقف رانس،ليشارك في المساجلة حول الجبر الإلهي التي كان اثارها غوتشالك ؛ وقد أثار بدوره ردوداً قوية بجدله حول الايمان : فقد أتهم بأنه يعلق أهمية أكبر مما ينبغي على علم العالم ، وبأن حذقه بالذات شيطاني . وبالفعل ، ادان مجمع بلنسية (٨٥٨) . ومجمع لانغر (٨٥٨) مذهبه . والكتاب الذي جُرِّم هو كتابه في الجبر(٥) ، الذي تلته رسالته في قسمة الطبيعة (١٨٥٨) التي كتبها بين الذي تلته رسالته في قسمة الطبيعة (١٨٥٨)

في الستينات والسبعينات من القرن التاسع كان لا يبزال يعمل ، في جو من الهدوء ، وبعد بعض المشاحنات ، في تحريره سفره الضخم: شروح على ، الهسرم السماوي ، للقديس ديونيسيوس ، وشسروح على ، الهسرم الكنسي ، للقديس ديونيسيوس الاريوباجي . ولم يصلنا من كتابه الأخير هذا سوى المدخل والباب الثاني . وتعزى إليه أثار أخرى لا نملك منها سوى عناوينها ، ومنها في الواجبات الإلهية ، و في الاسرار الطاهرة ، و المواعظ ، الخ . وقد نظم أيضاً أشعاراً ، كانت موضع فخره وإقبال أهل عصره ، ولكنها تخلو في الواقع من كل قيمة فنية ، وليس لها حتى من مضمون فلسفى .

## سكوفورودا ، غريغور سافتش

## Skovoroda, Grégoire Savitch Skovoroda, Gregory Savich

فيلسوف وشاعر أوكراني (١٧٢٢ م ١٧٩٤) . دعا ،

بلغة روسية ممزوجة بالأوكرانية ، إلى مذهب أنسي ، وعارض سلطان رجال الدين ، منعت كتاباته من التداول حتى عام ١٨٣٦ . وله ، كشاعر غنائي ، ديوان بعنوان بستان الأغاني الإلهية .

#### سلمون، جورج

#### Salmon, George

رياضي ولاهـوتي ارلنـدي (۱۸۱۹ ـ ۱۹۰٤). 
ترجمت مؤلفاته الأربعة في الرياضيات إلى العديد من 
لغات العالم، وكان كلاهوتي بروتستانتي مختصا 
بالكتاب المقدس، وله في ذلك: مدخل تاريخي إلى 
دراسة كتب العهد الجديد (۱۸۸۰)، وبعض أفكار 
حول النقد النصي للعهد الجديد (۱۸۸۷). كما أن 
كتابه: حول معصومية الكنيسة (۱۸۸۸)، الذي نقد 
فيه معصومية البابا وشكك في كل سلطة دينية تريد 
أن تملي على ضمير الفرد أحكامه، أصاب شهرة 
واسعة.

#### سمبليقيوس

## **Simplicius**

فيلسوف افلاطوني محدث من مواليد قيليقية نحو عام ٢٠٥٠ . اخذ عن امونيوس ودمسقيوس . والتجأ إلى بلاط كسرى،ملك الفرس،بصحبة دمسقيوس وآخرين بعد صدور الأمر بمنع التدريس في المدارس الفلسفية بثنينا عام ٢٩٥ م. ولما رجع إلى اليونان كتب شروحاً على مقولات (٩) أرسطو وعلى وجير (٩) إبقتاتوس . حاول التوفيق بين نظريات أفلاطون ونظريات أرسطو ، وعارض النصرانية .

#### سمعان الأولابي

## Syméon L'Eulabés Symeon Eulabes

لاهوتي بيزنطي توفي سنة ٩٨٦ م ،، من ممثلي تيار

التصوف النظري في بيزنطة . تكلم عن رؤية النور غير المخلوق وجعله في مركز نظريته المتأثرة بالإلهيات الشرقية النورية .

#### سمعان بار یوهای

#### Siméon Bar Yohai Simeon Ben Yohai

متكلم يهودي من أواسط القرن الثاني الميلادي . حكم عليه الرومان بالاعدام ، فلاذ بمغارة وعاش اثني عشر عاماً متنسكاً ، ثم افتتح مدرسة قرب القدس . ينسب إليه الماثور اليهودي تحرير كتاب الزُهَر (\*) أو كتاب البهاء .

## سمعان (اللاهوتي الجديد)

## Syméon (Le Nouveau Théologien) Simeon (The New Theologian)

لاهوتی وشاعر بیزنطی (۹٤۹ ـ ۱۰۲۲ م) . ابن سمعان الأولابي . لقب به « اللاهوتي الجديد ، تدليلًا على أصالته . من أبرز ممثلي التيار الصوفي النظري في بيزنطة . اعتقد أن العلوم الدنيوية ضارة بالنفس التي لا تحتاج إلا إلى الرؤية المتصلة ، اللامنقطعة ، لنور الله . قال إن المعرفة لا تأتى إلا من الروح ، فإما أن يكون العلم موحى به ، أو لا يكون علماً ، وما المعرفة التي تأتى ثمرة الدراسة إلاً شبه معرفة ، أي كاذبة . والاتصال بالله ممكن ، لأن الإنسان نفسه يتحول بنعمة اللَّه إلى إله . ولا يحدد سمعان منهجاً معيناً للوصول إلى هذا الاتحاد بالله : فهو مسألة تجربة شخصية ، ولكل طريقه ووسمائله . ويكون البلوغ إلى الكمال بالعزوف عن كل معرفة عقلية ، وبتحويل النفس إلى صفحة بيضاء وصقيلة لاستقبال تجليات الروح القدس. وبموت العقل وبموت النفس الفردية على هذا النحويتم اكتساب نفس محبوة بحواس روحية قادرة ، لا على أن تتعقل ، بل على أن ترى وتعاين العلل الأخيرة للموجودات والماهيات الخارقة للطبيعة ، أي الله الذي ما هو ـ وحبه ـ إلَّا نور لا قبل للإنسان به .

لم يكن سمعان متصوفاً فحسب ، بل كان أيضاً

شاعراً كبيراً . واكثر آثاره المنظومة اصالة حب المتسابيح الإلهية . ولم تقبل الكنيسة إلهياته بلا مقاومة ، بل اضطهدته اولاً ثم طوبته قديساً .

## السمناني ، علاء الدولة

#### Semnânî, 'Alaoddawleh Al-

متصوف من أتباع الطريقة الكبروية . ولد سنة 109 هـ / ١٢٦١ م ، ومات في سمنان سنة ٧٣٦ هـ / ١٣٣٦ م . كتب بالعربية والفارسية . وله تأويل رمزي للقرآن . قبره في سمنان ، على بعد مثتي كيلومتر من طهران شرقاً ، مزار .

## السموقي ، بهاء الدين على بن احمد

#### Sammûqî, Bahâ'oddîn 'Alî Ibn Ahmad Al-

متكلم وداع درزي . تـوفي نحـو ٤٢٠ هـ / المحتلم وداع درزي . تـوفي نحـو ١٠٣٠ م . لقبه المقتنى والجناح الأيسر . قاضي الاسكندرية في عهد الخليفة الفاطمي الحاكم بأمر الله . له رسالة السفر إلى السادة في الدعوة لطاعة ولي الحق . وينسب إليه أيضاً كتاب النقطوالدوائر ، وإن كان يرجح أن مؤلفه هو حمزة بن على .

## سن ، کیشاب شاندرا

#### Sen, Keshab Chandra

فيلسوف هندي من كالكوتا (١٨٨٨ ـ ١٨٨٨). انتسب أول الأصر إلى الجمعية البراهمانية ـ الساماجية ، الهندوسية البنغالية ، ذات التوجب اللاهوتي والقومي . ثم تركها ليؤسس ديانة تلفيقية جديدة ذات طابع تقدمي تقول بإله واحد وتنتبذ البراهمانية . وقد انقسمت هذه الديانة الجديدة غداة وفاته إلى شبع كثيرة ، ثم اضمحلت .

#### سنيكا الفيلسوف

## Senèque Le Philosophe Seneca Philosopher

لوقيوس أنايوس سنيكا ، فيلسوف لاتينى . ولد في قرطبة في مطلع القرن الأول الميلادي ( في أرجع الظن فى العام ٤ ب. م) من أسرة كانت تجل العمل الفكرى . وقدم في شبابه إلى روما ليتعاطى الدروس الفلسفية . ودلل في مهنته كمحام على مواهب خطابية خارقة للمألوف ؛ وبعد أن صار وزيراً للمالية دخل إلى مجلس الشيوخ حيث بواته فصاحته ، في عهد الامبراطور كاليغولا ، مكانة رفيعة وإنما محفوفة أيضاً بالأخطار . على أنه ظل يتمتع حتى العام ٤١ بمركز يحسد عليه ؛ ويومئذ زالت حظوة الأميرة الجميلة جوليا ليفيلا ، شقيقة كاليغولا ، ضحية اتهامات ميسالينا الغيور ، وانعكس الأمر على سنيكا نفسه ، وإن كنا لا ندرى السبب . فنفى إلى كورسيكا ؛ وبعد عزلة قاسية دامت ثماني سنوات أمكن له في عام ٤٩ بفضل تدخل أغريبينا ، الامبراطورة الجديدة، أن يعود إلى روما ليعمل مؤدباً لنيرون الفتى ، ابن كلاوديوس بالتبنى والمرشح لخلافته على عرش الامبراطبورية . وفي تشرين الأول ٥٤ مات كلاوديوس مسمماً \_ على يد أغربيبنا على ما يقال \_ واعتلى نيرون الغرش الذي كانت مكائد الأم قد حرمت منه بريتانيكوس ، ابن كلاوديوس الوحيد . وفي أثناء مأتم كلاوديوس وحفل تأليهه ، الذي نظمته أغريبينا بأبهة منقطعة النظير ، نظم سنيكا أهجية شديدة اللذع . وكان عنوانها المخطوط: مهزلة تاليه كلاوديوس. وديونيسيوس كاسبوس هو الذي اعطاها عنوان تناكح الدودة الوحيدة .

بعد موت كلاوديوس بقي سنيكا مستشاراً مسموع الكلمة للأمير : ومع أنه لم يتقلد مناصب عامة ، فقد كان هو المدبر الحقيقي للسياسة الامبراطورية : فالعديد من مراسيم الإمارة النيرونية ظل يحمل ، على مدى سبع سنوات متتالية، سمة الدور الشهم والنافع لذلك الرجل الرفيع الموهبة . بيد أن مشاريع سنيكا في الحرية السياسية والعدالة الاجتماعية على صعيد الإدارة الامبراطورية اصطدمت بعقبات كاداء نصبها له الروح الرجعي والخانع لمجلس الشيوخ الذي اراد

سنيكا ، مع ذلك ، أن يعيد إليه جزءاً من سلطته القديمة ، كما اصطدمت بطبع الأمير الشرس الذي لم يطل به الأمرحتى تكشف على حقيقته . فابتداء من عام ٢٢ حقد الأمبراطور على سنيكا واتخذ له مستشاراً آخر هو صوفانيوس تيجليوس ، فاعتزل سنيكا الحياة العامة وانصرف إلى الدرس . وفي عام ٢٠ اكتشفت مؤامرة واسعة ضد نيرون ضمت اعياناً من المدنيين والعسكريين . ولا ندري كم كانت تهمة التواطؤ التي وجهت إلى سنيكا تستند إلى اساس ؛ ومهما يكن من وجهت إلى سنيكا تستند إلى اساس ؛ ومهما يكن من امر ، فإن نيرون اهتبل مغتبطاً السائحة للتخلص من وتلقى سنيكا أمراً بالانتحار ، فأثبت بالفعل في اليوم وتلقى سنيكا أمراً بالانتحار ، فأثبت بالفعل في اليوم ينظره في هدوء طوال أيام حياته ، كما تشهد على ذلك كتاباته .

لقد بقيت لنا من سنيكا مجموعة من النصوص الأخلاقية بعنوان المحاورات الكتاب السابع ، وتضم محاورة في العناية (\*) ، مهداة إلى لوقيليوس ، وفيها يذهب إلى أن العناية الإلهية تمتحن بالشدائد الفضيلة وتعزز كرامة الروح الانساني، وبالتالي هناءه؛ ومحاورة في ثبات الحكيم(٥) ، مهداة إلى الفتي أنايوس سيرانوس ، وفيها يؤكد أن فضيلة الحكيم لا يمكن أن تتزعزع في حال من الأحوال ؛ وكتباً ثلاثة : في الغضب (\*) ، مهداة إلى نوفاتوس ، شقيق سنيكا ، وهي بمثابة رسالة في الانفعالات البشرية ! ومحاورة في الحياة السعيدة<sup>(ه)</sup> ، مهداة إلى نوفاتوس ايضاً ، ودعواها أن أساس السعادة الحقة الفضيلة ، لا اللذة ؛ ومحاورة في البطالة(\*) ، مهداة إلى سيرانوس ، عن محاسن الاعتزال والتأمل بالمضاهاة مع الشرور التي تتولد من الحياة النشطة المأخوذة في دوامة الحياة العامة ؛ ومحاورة في طمانينة النفس(\*) ، مهداة إلى سيرانوس أيضاً ؛ ومحاورة في قصر العمر(\*) ، مهداة إلى الوالى بولينوس ، وتحاول أن تثبت أن الحياة طويلة إذا لم نفسدها بتضييع عقيم ومشؤوم للوقت ؛ وثلاث رسائل في العزاء(\*) ، الأولى إلى مارسيا التي كانت تبكى في يأس وقنوط ابناً فقدته ، والثانية إلى هلفيا ، وفيها يكتب ابن منفى إلى أم محزونة وبعيدة يحاول تعزيتها ، والثالثة إلى بوليبوس ، وهمو عبد معتق لكلاوديوس مات أخوه . وبالإضافة إلى هذه المجموعة

من المحاورات ، بقي لنا من الكاتب نصف كتابه في التسامح (\*) ، وكان اهداه إلى نيرون في مستهل عهده ، وفيه عرض لمبادىء سنيكا الاساسية في إدارة العدالة وتسيير دفة الدولة ؛ وكتاب في محاسن الافعال (\*) ، المهدى إلى آيبوتيوس ؛ وكتاب المسائل الطبيعية (\*) ، المهدى إلى لوقيليوس ، ويتضمن دراسة ظاهرات الآثار العلوية والارصاد الجوية والزلازل ؛ و الرسائل الى لوقيليوس (\*) ، وهي مئة واربع وعشرون رسالة ، كتبها سنيكا في السنوات الاربع الاخيرة من حياته ، وضمعها خلاصة فلسفته وتجربته .

ألف سنيكا أيضاً تسع مآس : هرقل حانقاً ، الطرواديات(\*) ، الفينيقيات(\*) ، ميديا ، فيدرا ، وديب ، اغماممنون ، ثياستوس ، هرقل في الابتا . أما مسرحية أوكتافيا(\*) ، التي ثارت حول نسبتها مناقشات لا طائل فيها ، فهي من تأليف محاك لسنيكا . وهذه المآسي ، التي وضعت للقراءة ، تفتقر بطبيعة الحال إلى الحركة المسرحية الحقيقية ، وغالباً ما تتصف بالثقل المميزللاعمال الادبية الخالصة . بيد انها تشتمل مع ذلك على عناصر من شعر جديد ومن قصة جديدة ، وهي بذور سيعمل المسرح الحديث على تطويرها .

لقد اصدرت الأجيال اللاحقة احكاماً متباينة على سنيكا ، وكان من مآخذها عليه التباين بين بعض جوانب الضعف القابلة للنقد في حياته وبين صلابة مذهبه الأخلاقي . وهذا التقصير كان سنيكا يأخذه بنفسه على نفسه ، ولم يكن ذلك تباهياً بالتواضع من جانبه ، بل كان إقراراً صادقاً بما كان يحس أنه كائن عليه . ورداً على الاعتراض القائل إن الفلاسفة لا عليه . ورداً على الاعتراض القائل إن الفلاسفة لا يعمون ما يقولون ، أجاب سنيكا : « إنهم يفعلون كثيراً لمجرد أنهم يتصورون ويقولون أشياء مستقيمة » ، ولقد كان نتاجه توكيداً مفخماً لصواب هذه العبارة . وبالفعل ، أمكن له في كتاباته أن يظهر من حرية الفكر وغناه ما يجاوز حدود عصره وما يحافظ دواماً على طابع من الحداثة على الرغم من وشائجه المتينة بعدارس العصر القديم .

إنه يطلب في المقام الأول الحكمة ، لا التبحر: فالحكمة تعلم الانسان أن يتمتع بوقته ، بينما يعلّمه التبحر أن يضيّعه : الحكمة تعلمه أن يحيا حياة حسنة

ومثمرة ، والتبحر يعلمه أن يحيا حياة سيئة ومجدبة . ومن الممكن ومن الواجب أن تكون الثقافة مسيرة إلى الحكمة ، ولكن ليس غاية . وليس هدف الحياة الإنسانية امتلاك عدد كبير من المفاهيم والمعانى التي لا تجدى فتيلاً، بل حيازة القوة لمقاومة الشر وللظهور على صروف الدهر وللقبول بالألم . والهناء الأكبر ألا يكون الإنسان بحاجة إلى الهناء ، وأن يجد في ذاته خيره المطلق، بدون أن يتبع بصورة من الصور للمصادفة ولنكبات الحظ العاثر واذي الناس: فعلى هذا النحو فقط يسيطر الحكيم ، بسكون وجدانه ، الذي لا يقع تحت ممسك لأنه داخلي ، على جميع علاقات القوى الخارجية التي تفعل فيما حوله وفيه ، فيصير ويبقى محرر ذاته وسيدها الحقيقي الأوحد .

يخاطب مذهب سنيكا لا الجمهور الخانع والمفسود، بل الفرد الذي يجد نفسه مضطراً إلى أن يحيا بين الورى فتساوره الحاجة والقوة إلى أن يحيا بذاته وإلى أن يجد في ذاته نقطة الاتصال بالكون . وأما من يستنتج من ذلك أن سنيكا قريب غاية القرب من المسيحية ، فإنما يحكم عليه من خلال بعض الصيغ المبهمة عن الحس الديني والإنساني . والحق أن بين تعليمه وكرز القديس بولس ـ وكان معاصره ـ هوة : فالإنسان عند سنيكا يفتدي نفسه بنفسه بفضل العقل ، أما في نظر بولس الرسول فإنه يدع للَّه أن يفتديه إذ يسلمه بسائق الإيمان زمام نفسه ؛ فالله ، في المسيحية ، هو مخلّص البشر ، بينما الإنسان ، في مذهب سنيكا ، مخلص نفسه ؛ هناك تنزل المعجزة من السماء نحو البشرية ، وهنا تصعد من النفس البشرية نحو السماء . وأساس هذه الفلسفة هو الرواقية ، لكن أفق سنيكا لا تحدّه فلسفة جزئية ؛ فهو يمضى مستكشفاً من مضمار إلى مضمار ، وكثيراً ما يلقى في الأبيقورية صبيغة فكره أو إلهامه . ونلحظ لديه دوام بعض التناقضات التي ما هي ، بحصر المعنى ، تناقضات حقيقية ، وإنما هي ضروب من عدم اليقين ، ومحاولات مؤقتة لروح قلق يشعر أنه مغلف بسر الأشبياء ، ويبحث بمثابرة ، في حزم النفس وثباتها ، عن سند حياته ، ويود لو يعارض مجهول العالم الطبيعي بيقين عالمه الخلقي الخاص . وتأليف سنيكا هو من أكثر تأليف النتاج اللاتيني حيوية ، وهو الذي يجعلنا نشعر ، على الرغم من كل براعته البلاغية ، أن ثمة قوى

مثالية جديدة اهتدت حقاً إلى تعبيرها الأدبي الجديد . [كونشيتو مرشيري]

 □ « إن عنده أحكاماً كثيرة وبديعة ، بل إن عنده كثيراً مما يستأهل القراءة من وجهة نظر الأخلاق ؛ لكنه معبِّر عنه في معظم الأحيان بأسلوب مفسود ، ومما يزيد في ضرر هذا الأمر أن العيوب التي تربل لديه تطفح سحراً وفئنة » . [كوانتليانوس]

 □ « إننى اقدر مؤدب نيرون ، وعشيق اغريبينا ، والطموح الطامع في الأمبراطورية ؛ أما الفيلسوف والكاتب فلا أحفل لهما كثيراً: فلا أسلوبه ولا عواطفه تؤثر في » . [سانت ـ إفرمون]

 □ معندما تقع مصبیة لاوروبی ، فلا ملاذ له سوی مطالعة فيلسوف يدعى سنيكا » . [مونتسكيو]

□ « مؤدب الجنس البشري » . [ديدرو]

🗖 « مصارع ثيران الفضيلة ... » . [نيتشه]

السهروردي ، شهاب الدين بن يحيى

#### Shihâbâ ddîn ibn Sohrawardì. Yahyâ Al-

فيلسوف وإمام شافعي . ولد في سهرورد سنة ٤٩ هـ / ١١٥٥ م. دُرَس أولًا فيي ميراغية بأذربيجان ، ثم قدم إلى أصبهان بفارس حيث اطلع على مأثور ابن سينا ، ومنها انتقل إلى الأناضول ونزل على الأمراء السلاجقة ، وقصد أخيراً سورية . اتهم بالخروج على الدين وقتل في قلعة حلب يوم ٢٩ تموز ١١٩١ . وقد عرف بشيخ الإشراق ، ولقبه أتباعه بالشيخ الشهيد، وسماه مترجمو حياته بالشيخ المقتول . بلغ عدد كتبه تسعة وأربعين عنواناً ، وأهمها إطلاقاً حكمة الإشراق(\*) و هياكل النور(\*) . وقد عرف أتباعه بالإشراقيين، وأشهرهم شمس الدين الشهرزوري. و « فلسفة النور » هو العنوان العام الذي يمكن أن يوضع لفلسفته التي أرادها « حكمة مشرقية » تبعث حكمة فارس القديمة ،وتتمم المشروع الذي ما استطاع ابن سينا إنجازه لجهله، على حد تعبير السهروردي ، بـ « الأصل المشرقي». وتسيطر على فلسفة السهروردي النورية وجوه ثلاثة : هرمس وأفلاطون وزرادشت.

## السبهروردي ، شبهاب الدين عمر

#### Sohrawardî, Shihâboddîn 'Omar Al-

شيخ متصوفة بغداد . ولد في سهرورد سنة ٥٣٩ هـ / ١١٤٥ م ، ومات في بغداد سنة ١٣٢ هـ / ١٢٤ م . اخذ العلم والتصوف عن عمه أبي النجيب السهروردي واسس معه الطريقة السهروردية . له عوارف المعارف ، وهو من الخلاصات الكبرى في التصوف ، وكتابان في الفتوة ، بالإضافة إلى تفسير بعنوان نخبة البيان في تفسير القرآن ، ورسالة ضد الفلسفة اليونانية والفلاسفة . وقد كان تأثير عمر السهروردي في التصوف كبيراً ، وكان من أبرز تلامذته ابنه محمد بن عمر ، صاحب كتاب زاد المسافر وعز الدين محمود الكاشاني صاحب كتاب مصباح الدين محمود الكاشاني صاحب كتاب مصباح

#### سوآف ، فرنشسكو

#### Soave, Francesco

فيلسوف وكاتب ايطالي (١٧٤٣ ـ ١٨٠٦). تتلمذ على كوندياك ، ثم افترق عنه بأن ميز بين الإحساس والتفكير كمصدرين لمعرفتنا . واكد مع دستوت دي تراسي على الهمية إحساس المقاومة كأصل للاعتقاد بواقعية العالم الخارجي . له تاسيس المنطق وميتافيزيقا الاخلاق (١٧٩١) .

## سواريز ، فرنشيسكو

#### Suarez, Francisco

كاهن يسوعي ولاهوتي إسباني كتب باللاتينية . ولد في غرناطة في ٥ كانون الثاني ١٥٤٨ ، وتوفي في ليشبونة في ٢٥ ايلول ١٦٦٧ . بعد أن أنهى دراسته في جامعة سلمنقة دخل ، في ١٦ حزيران ١٥٦٤ ، إلى رهبانية الآباء اليسوعيين بصفة مبتدىء : اعتبر في البداية تلميذاً محدود الذكاء والموهبة ، بيد أنه سرعان ما تميز بسعة معلوماته ، فتابع دراسة اللاهوت

في سلمنقة . وفي عام ١٥٧١ ، سيم كاهناً ، وبدأ يعلم الفلسفة في شقوبية . وفي عام ١٥٧٥ ، عين استاذاً فى اللاهوت ، وأمسى يعتبر مرجعاً لاهوتياً فى اسبانیا ؛ حتی إنه حصل فی عام ۱۵۸۰ علی کرسی في المعهد الروماني ، وقد احتفظ به لمدة خمسة أعوام . وبين عامي ١٥٨٥ و ١٥٩٣ ، علَّم في القالة ، ثم في سلمنقة . بدأ نشاطه الأدبى عام ١٥٩٥ ، بإصداره الجزء الأول من رسالته في الفرائض ؛ وفي عام ١٥٩٧ ، كان صدور المنازعات الميتافيزيقية ، الذي يعد من أقوى أعماله ؛ وفي عام ١٥٩٧ عينه اصبح استاذاً في كلية اللاهوت في كوئيمبره ، واستمر في هذا المنصب حتى وفاته ، عام ١٥٩٩ ، اصدر كراريس منوعة في اللاهوت ، وفي عام ١٦٠٨ رسالته في الدين ، وفي عام ١٦١٢ في التوبة ، ومحاولته القيمة في القوانين التي تعد اساساً لفلسفة القانون . ولما دعاه البابا بولس الخامس إلى دحض الكتاب الذي وضعه ملك انكلترا جاك الأول ، والذي هاجم فيه دعاوى بلارمان ـ انظر مساجلات المسيحية بصدد هراطقة هذا العصر<sup>(\*)</sup> ـ اصدر سواريز ، عام ١٦١٤ ، الدفاع عن الإيمان الكاثبوليكي ضد اخطاء الشيع الانغليكانية . وقد أحدث الكتاب ضجة واسعة إذ دافع سواريز فيه عن مذهب أولوية السلطة الروحية ، وقد اصدر جاك الأول قراراً بإحراق كتاب سواريز ، ودعا ملك اسبانيا إلى ملاحقة مؤلفه . وحظى كتاب سواريز بتأييد لاهوتيي اسبانيا ، لكنه ادين بالمقابل من قبل محكمة باريس العليا (١٦١٤) . وإلى سواريز تعود ابوّة المذهب الفلسفي المعروف باسم « التوفيقية » نظراً إلى مسعاه إلى التوفيق بين حرية الاختيار التي يتمتع بها الإنسان ومذهب سبق العلم الإلهي . بدءاً من عام ١٦١٩ ، أي بعد وفاة سواريز بعامين ، صدر له على التوالي عدد من الأعمال ، نخص من بينها بالذكر: في النعمة (١٦١٩) ، في النفس ، في غاية الإنسان الأخيرة. وتمة طبعتان لأعماله الكاملة: طبعة البندقية (١٧٤٠ ـ ١٧٥١) ، وطبعة باريس (١٨٥٦ ـ ١٨٧٨) . يحتل سواريز مكانة مميزة في ميدان اللاهوت الكاثوليكي . وكل راغب في دراسة هذا اللاهوت يجد نفسه مضطراً إلى العودة باستمرار إلى مؤلفاته . كما انه يحتل ايضاً مكانة مرموقة بين منظّري القانون .

اخيراً ، انشىء في القرن الثامن عشر كرسي في سلمنقة يحمل اسمه . كما انقاد البروتستانتيون انفسهم إلى التسليم باهمية نتاج سواريز وإلى احاطة هذا النتاج بالتقدير والاحترام . ومرد ذلك إلى اهميته الكلية ، إذ أن سواريز كان ، في الوقت عينه ، لاموتياً وثرقياً وفيلسوفاً وأخلاقياً وعالماً بالقوانين الكنسية.

□ د سواريز يتكلم بصوت المدرسة السكولائية برمتها ، [بوسويه]

## سوبوتين ، الكسندر ليونيدوفتش

## Soubbotine, Alexandre Léonidovitch Subbotin, Alexander Leonidovich

منطيق ماركسي معاصد من روسيا. مدشح في العلوم الفلسفية . عمل في معهد الفلسفة التابع لأكاديمية العلوم السوفياتية . من مؤلفاته : نظرية المنطق الرياضي في المنطق الصوري المعاصر (١٩٦٥) ، و المنطق الصوري التقليدي والمعاصر (١٩٦٩) .

## سورلي ، وليم ريتشي

## Sorley, William Ritchie

فيلسوف انكليزي مثالي (١٨٥٥ ـ ١٩٣٥) . اراد ان يرى في الطبيعة نفسها وسيلة اكتشاف القيم الأخلاقية وكمال الذات . من مؤلفاته : حول اخلاق المذهب الطبيعي (١٨٨٥) ، و القيم الأخلاقية وفكرة الله (١٩١٨) .

## سوريانوس

#### Syrianus

فيلسوف افلاطوني محدث . ولد في الإسكندرية نحو ٣٨٠ م ، ومات في اثينا عام ٤٣٨ م . كان معلم ابروقلوس ، وبه شرح نقدى على ميتافيزيقا(\*) ارسطو .

وقد اطنب ابروقلوس في مديحه ، وعزا إليه دعاوى كثيرة تولى بنفسه الدفاع عنها ، واسند إليه الفضل في اكتشاف مبدأ تاويل محاورة بارمنيدس<sup>(e)</sup> ، على أساس أن كل ما هو منفي في الفرض الأول مثبت في الثاني ، وأنه يعين المراتب الإلهية التي تفيض عن الواحد .

## سوريل ، جورج

#### Sorel, Georges

فيلسوف وعالم اجتماع فرنسى ولد في شربور في ٢ تشرين الثاني ١٨٤٧ ، وتوفى في بولونيا (فرنسا) في ۲۷ آب ۱۹۲۲ . کان مهندس جسور وطرقات ، واتصل بحكم طبيعة عمله بالطبقة العاملة ، فأكنّ لها إعجاباً شديداً . وقد تولد لديه اقتناع بأن القيمة الانسانية والاجتماعية لهذه الطبقة تمثل القوة الوحيدة القادرة على إحياء بشريتنا وتجديدها . انتابه نفور من انحطاط الحضارة البورجوازية التي كان مرتبطأ بها بحكم وظائفه ، فاستقال من عمله في عام ١٨٩٢ ، وراح يساهم في تحرير صحف ومجلات ماركسية التوجه. وقد تطلع من خلال كتاباته ، النضالية الطابع برمتها ، إلى إرساء اسس أخلاق أجتماعية صارمة ومتشددة . كان يعتقد بنمط جديد للحياة ، ويبحث عن الدروب الكفيلة بالايصال إليه ، وعن القوانين الخليقة ببنائه . وقد أصدر مستقبل النقابات الاشتراكي و مراجعة العالم القديم في عام ١٨٩٨ . كان قد أدرك أن الوسيلة المثلى لتنظيم العالم العمالي ولتثقيفه تتمثل في النقابة . وقد حوَّل نشاطه برمته في هذا الاتجاه ، لأن النقابات ، كما كتب يقول ، « هي التي ستبنى الحضارة الجديدة ، . وقد جاءت مؤلفاته اللاحقة تتابع عمله التوضيحي والبناء: محاولة في الكنيسة والدولة (١٩٠٢) ، مدخل إلى الاقتصاد الحديث (١٩٠٣) ، مذهب رينان التاريخي (١٩٠٦) ، في عام ١٩٠٨ ، نشر في صحيفة لو ماتان مقالاً آثار ضجة كبرى ، عنوانه : تقريط العنف ، كما اصدر في العام عينه اوسع كتبه انتشاراً ورواجاً: تاملات في العنف<sup>(ه)</sup>. وقد اصيب ، لفترة ، بخيبة امل ازاء قادة الحركة الاشتراكية ، فبادر، في عام ١٩٠٨ أيضاً ، إلى إصدار تفكك الماركسية . بيد أنه لم يبدل انتماءه ، وحيًا

بالمديح المسرف ثورة البلاشفة . ولئن أبدى عن بعض التحفظ إزاء « الـوسائـل» التي اعتمدتهـا الثورة الروسية ، فقد اضاف بالمقابل إلى الطبعة الخامسة لكتابه تاملات في العنف فصلاً اسماه دفاعاً عن لينين وصف فيه زعيم الثورة الروسية بأنه « عملاق » سيتولى ما كان اقتصادياً ، مناهضاً للمذهب العقلي ، مؤيداً للنقابات ، مناوئاً للبرلمان ؛ وقد اعتمد مذهبه على « اولوية العنف » وعلى « اسطورة الاضراب العام » ، كتاباه الأخيران : مواد لنظرية البروليتاريا (١٩١٩) وحول فائدة الذرائعية (١٩٢١) يمثلان خلاصة وعلى هارفي اعماله وفكره الذي كان تأثيره عظيماً داخل فرنسا وخارجها . فقد اثر في اشخاص يقفون على طرفي نقيض من بعضهم بعضاً من امثال لينين وموسوليني . [برنار نوئيل]

□ « إن بعض الناس لا يستطيعون أن يفكروا إلا في ما هولفو ، وجورج سوريل في عداد هؤلاء » . [لينين]
 □ « استاذنا ، السيد سوريل ... » . [شارل بيغي]
 □ « أني أدين بما أنا عليه لسوريل . فمعلم النقابية هذا هو أكثر من ساهم ، بنظرياته الصلبة حول التكتيك الثوري ، في تكوين انضباطية الكتائب الفاشية وعزيمتها وقوتها » . [موسوليني]

سوريو، إتيين

## Souriau, Étienne

فيلسوف جمالي فرنسي ، ابن بول سوريو . ولد في ليل عام ١٨٩٢ ، وتخرج من قسم الفلسفة بدار المعلمين العليا عام ١٩٩٢ ، ونال شهادة الدكتوراه عام ١٩٢٥ ، ودرّس في كلية الأداب بالسوربون ، وترأس الجمعية الفرنسية لعلم الجمال وتولى رئاسة تحرير مجلة علم الجمال ، وانتخب لعضوية اكاديمية العلوم الاخلاقية والسياسية. توفي عام ١٩٧٩

يُعد بحق فيلسوف الخلق الجمالي ، وهو يعتبر علم الجمال فرعاً من الفلسفة وعلماً قائماً بذاته وذا موضوع خاص في آن معاً . وعنده أن « الفن » هو نشاط كل من يستطيع أن يلعب دوراً في نشاطات عقلية وعملية أوسع نطاقاً ، ولذلك جاز الحديث عن فن الملاحة أو فن الطب

مثلاً. وتتبع «الواقعة الجمالية» في تداولها عبر جميع نشاطات الإنسان هو البرنامج الواسع الذي يعينه إتيين سوريو لذلك الفرع من فروع العلم والفلسفة.

رأى سوريو ابتداء من مؤلفاته الأولى . التجريد العاطفي (١٩٢٥) و مستقبل علم الجمال (١٩٢٩) ، وعلى الأخص في توافق الفنون (١٩٤٧) ، في النظر العقلى في الفن طريقاً ملكياً إلى الفلسفة . فالفن عنده هو الفكر في عفويته الخلاقة ، ومن ثم فإن له مداخلاته في العلم . و « الواقعة الجمالية » يمكن تلمس أثرها حتى في الفروض والتجارب العلمية والتنظيم المعماري للمعارف . ومن مساهمات سوريو الكبرى في علم الجمال نظريته في القيمة الاستباقية للفن: فالفن يعطينا صورة مصغرة عن المستقبل أو على الأقل مفتاحاً له . فالآداب والفنون الجميلة في مفتتع القرن الخامس عشر بشرت بنهضة لن تخرج بها الفلسفة والعلوم إلى حيز الوجود إلا بعد نحو قرن من الزمن . وهكذا يتيح لنا التحليل الجمالي لأعراض عصرنا الفنية أن نرود الآفاق المستقبلة للفكر وللإنسانية . ويعتقد سوريو ايضاً أن المضمار الجمالي يمكن أن يشمل دراسة الطبيعة . على أنه حاذر الانجرار وراء إغراء مذهب جمالي كلي ، وبحث عن الطرق التي يمكن أن تفضى إلى علم جمال علمي بالاعتماد على علم النفس وعلم الاجتماع وحتى الاقتصاد السياسي . ومن هنا كان رائداً لحركة علم الجمال التجريبي العصرية التي تدرس قوانين الحساسية الجمالية وتطبيقها في ميادين جديدة ، نظير علم الجمال الصناعي مثلاً . على أن آخر مؤلفاته ( إكليل الاعشباب : محاولة في الأخلاق على اسس جمالية خالصة ، ١٩٧٥) ، ينم عن ان الفيلسوف لا يتخذ من النظر العقلى الجمالي اختصاصاً منقطعاً عن المضامير الإنسانية الأخرى .

سوريو ، بول

## Souriau, Paul

فيلسوف فرنسي (١٨٥٢ ـ ١٩٢٦) . عرض في مؤلفاته تصوراً روحياً للخلق الفني ، وأرجع الجمال إلى روضة الوجود . له الجمال العقلاني (١٩٠٤) .

## سوزو ، هاينريخ

#### Suso, Heinrich

كاتب صوفى المانى . ولد فى كونستانتز نحو ١٢٩٦ ، ومات في أولم في ٢٥ كانون الثاني ١٣٦٦ . حباً منه بأمه تسمى باسمها (سوزا) . انتسب إلى الدومينيكانيين ، ودُرُس في كولونيا على المعلم إيكارت، وحرر نحو عام ١٣٢٧ كتاب الحقيقة ليعرض فيه بلا تحريف مذهب المعلم الذي كان عرضة للتهجمات. فحامت الشبهات حوله بدوره ، واضطر إلى الارتحال المتواصل يكرز ويعلم في مدن سويسرا والالزاس ووادي الراين . واتصل في كل مكان به اصدقاء الله ، . جمعت كتاباته في سفر واحد يعرف باسم التموذج (\*) ، يتطرق في فصوله إلى ارفع مسائل اللاهوت والتصوف، من قبيل طبيعة الله، ووحدة الثالوث ، وبنوة المسيح ، واتحاد الله والنفس . وقد لخص سوزو مذهبه في هذه العبارة : « من تنازل عن ذاته كان عليه أن يفترق عن الأشكال المخلوقة ، وأن يتشكل مع المسيح ، وأن يتحول في الألوهية ، . ولئن حجبت شهرة المعلم إيكارت أصالة سوزو ، فإن فكره ، نى ساعة الحكمة . وفي كتاب الحكمة الأبدية بوجه خاص ، لم يشخ إطلاقاً . وعندما اعادت الرومانسية اكتشاف العصر الوسيط، ترجمت مؤلفات سوزو إلى الالمانية الحديثة وإلى عدد من اللغات الأوروبية . وقد اعلنه البابا غريغوريوس السادس عشر في عام ١٨٣١ طوباوياً . [جان انسليه ـ اوستاش]

□ • الإهانة والازدراء ، الحزن في مختلف صوره ، الافتراء ، الحقد ، الحسد ، وجروح قاسية اصابته في الجزء الاكثر حساسية من قلبه . ولم يكن يرى للعذاب من نهاية ، لكنه تعلم ، وهو يتعذب ، كيف يتعذب اكثر بعد ء . [هردر]

## سوسيني ، فاوستو

## Socini, Fausto Socinus, Faustus

فيلسوف ولاهوتي ايطالي . ولد في ٥ كانون الاول ١٥٣٩ في سيينا ، ومات في راكوف في بولونيا في ٣

آذار ۱۹۰۶ . تحدر من اسرة من مشاهير رجال القانون ، وسار على خطى عمه ليليو سوسيني بأن وضع نظاماً عقلياً ( أنسياً وفيلولوجياً في آن معاً ) للاهوت المسيحى ، بهدف رد المسيحيين إلى الوحدة التي فصم عراها الإصلاح البروتستانتي . لا نعرف شيئاً يذكر عن حياته في ايطاليا . فلأمد قصير من الزمن (١٥٥٩ ـ ١٥٦٢) أقام في ليون وزوريخ ، ثم عاش لفترة طويلة (١٥٦٢ ـ ١٥٧٤) في بلاط آل ميديشي كاتماً افكاره الجذرية التي كانت تتيع له أن يتخذ موقف اللامبالاة من الشعائر الخارجية للعبادة البروتستانتية وللعبادة الكاثوليكية على حد سواء . وكيما يحافظ على أملاكه ، حتى عندما اضطر إلى أخذ طريق المنفى ، كان يوقع كتاباته باسم مستعار ـ حتى عام ١٥٩٤ . وابتداء من عام ١٥٧٤ ، وبعد إقامة قصيرة في سويسرا ، سيقضى سوسيني الشطر الأعظم من حياته في بولونيا (كراكوفيا ، راكوف) . وسرعان ما عُدُّ هناك زعيماً لحركة جديدة ، على الرغم من حرصه هو نفسه على تعريف نفسه بأنه مسيحى يبحث عن طريق الحقيقة . وبالفعل ، وبالتوافق مع أفكار فالا وإراسموس الانسية ، التي طبقها تطبيقاً جذرياً على النصوص المقدسة ، فإن الرسالة الانجيلية هي ، بموجب مذهبه ، طريق ليس إلَّا ، أسلوب للحياة ، وفق إرادة الله . ويرتد جوهر الدين في نظره إلى المعيار الحياتي أو الأخلاق الانجيلية ، أي العنصر المشترك بين جميع المسيحيين ، أمن الكاثوليكيين كانوا ام من دعاة تجديد المعمودية ، ام حتى من نفاة عقيدة الثالوث والوهية المسيح .

لكن مذهب سوسيني ، بدلاً من أن يخدم قضية أتحاد المسيحيين قاطبة ، حورب حرباً عواناً لا من الكاثوليكيين وحدهم ، بلكذلك من اللوثريين ، ولا سيما الكاثوليكيين . وقد هم الطلبة الكاثوليكيون في كراكوفيا بإلقاء سوسيني في نهر الفستولا ، بعد أن أغلظوا له في المعاملة وجروه في الشوارع . أما المذاهب التي ستتخذ فيما بعد ، وعلى كره منه ، اسم السوسينية ، وعلى الأخص منها البدعة السلمية المطلقة والمساواة الانجيلية بين المسيحيين الحقيقيين ،فستنتشر في بولونيا وليتوانيا في أوساط الفلاحين بالذات ؛ وسيكون لها في بقية أرجاء أوروبا تأثير على رجال الإكليروس وعلى الانسيين ، ومنهم غروتيوس الشهير .

لقد سعى سوسيني دواماً إلى الحفاظ على الوحدة بين الحـركـات الجـذريـة التي ازدهـرت على هامش البروتستانتية ( نفاة عقيدة الثالوث ودعاة تجديد المعمودية من مختلف الاتجاهات ، السخ ) ، وإلى التخفيف ، باسم التسامـح المتبادل ، من غلـواء الخصومات العقائدية التي كانت تتجدد باستمرار ؛ وكان يطالب في الوقت نفسه السلطات المدنية بالا تضطهد أحداً بسبب معتقداته ، وهذا ما أفلح في الحصول عليه لحين من الزمن . [ديليو كانتيموري]

## سولتزر ، يوهان جورج

#### Sulzer, Johann George.

فيلسوف سويسرى ناطق بالألمانية . ولد في ونترثور ، في ٦ أو ١٦ تشرين الأول ١٧٢٩ ، وتوفي في برلين في ٢٧ شباط ١٧٧٩ . درس اللاهوت ، بسائق رغبته في أن يصبح قساً ، ثم غير توجهه وقصد ماغدبورغ عام ١٧٤٣ ليعمل مؤدباً ؛ وفي عام ١٧٤٧ ، وبغضل دعم أوار وموبرتوي ، استدعى إلى برلين ليدرُّس الرياضيات في أحد معاهدها . وفي عام ١٧٥٠ اصبح عضواً في اكاديمية العلوم الملكية . عاش معظم اوقاته في برلين ، وتقلد مناصب علمية وتربوية مرموقة منَّ بها عليه فردريك الأكبر ، الذي كان يكنَّ له عظيم التقدير . وقد أصدر عدداً من المؤلفات في الفلسفة ا النقدية ، منها محاولة في بعض الاعتبارات الاخلاقية حول صنائع الطبيعة (١٧٤١)، وعرض مقتضب للعلوم قاطبة (١٧٤٥) . لكن كتابه الأكثر أممية يبقى النظرية العامة للقنون الجميلة (١٧٧١ \_ ١٧٧١) ؛ فقد طرح فيه سولترز جمالية مشبعة بالاخلاق ومتأثرة ، إلى أبعد حدود التأثر ، بالتظاهرات الأولى للوجدان الرومانسي . وقد صدرت له متفرقات فلسفية بين ۱۷۷۳ و ۱۷۸۱ .

## سولغر ، كارل فلهلم فرديناند

#### Solger, Karl Wilhelm Ferdinand

**فيلسوف الماني** . ولد في ٢٨ تشرين الثاني ١٧٨٠

في شفت ؛ وتوفي في ٢٥ تشرين الأول ١٨١٩ في برلين . درس الحقوق والفلسفة في هال وإبينا حيث تابع دروس شلينغ (١٨٠١) . الحق بين عامي ١٨٠٣ و ١٨٠٦ بدائرة أملاك الدولة في برلين ؛ وفي برلين برز اسمه للمرة الأولى بفضل ترجمته لمسرحية سوفوكليس **اوديب ملكاً<sup>(\*)</sup> (١٨٠٤).وفي عام ١٨٠٩عُين استاذاً** في فرانكفورت ـ اودير ثم في كروكاف ، وفي عام ١٨١١ استدعى إلى برلين . وضع كتابه إرفين ، أربع محاورات في الجمال والفن(\*) مبدأ مفاده أن للدين والفلسفة والفن جذراً واحداً . وقد رسم هذا الانجيل الجمالي الطريق التي سلكها الرومانسيون حتى شتيفتر ، بل من جاء ما بعده ايضاً . وقد علَّم سولغر إلى جانب فيخته ، وبعد وفاة هذا الأخير المبكّرة كلُّف بمواصلة درسه . وقد ظل يضطلع بهذه المهمة حتى بعد انقضاء فترة من الزمن على تسلم هيغل منصبه التعليمي . ومن مؤلفاته أيضاً محاورات فلسفية . وبعد وفاته ، نشر له تبيك ورومر كتابات غير منشورة و مراسلات و دروس في علم الجمال(\*).

#### سولوفييف، فلاديمير سرغئيفتش

## Soloviev, Vladimir Sergvéevitch Soloviev, Vladimir Sergeevich

لاهوتي وفيلسوف روسي . ولد في موسكو في ٢٩ كانون الثاني ١٨٥٣ ، وتوفي في دارة امراء تروبتزكوي في اوزكويه علىمقربة من موسكوفي ١٦ تروبتزكوي في اوزكويه علىمقربة من موسكوفي ١٩٠٠ . كان ابن سرغني ميخائيلوفتش سولوفييف ، واحد اوائل مؤرخي روسيا ، وحفيد كاهن اورثوذكسي . امضى طفولته في وسط ورع وشديد التعلق بالنزعة السلافية . بيد انه اكتشف في معاهد موسكو ، حيث باشر دراسته في عام ١٨٦٤ ، بحماسة لا تقل عن النقدية لدافيد شتراوس ورينان في تفسير الكتاب المقدس . وكان لا يزال في الخامسة عشرة عندما فقد إيمانه ، ورفض بشراسة اداء الواجبات الدينية مجاهراً بنزعته المادية . لكن سرعان ما اعادته حلولية سبينوزا إلى نوع من الايمان الصوفي في حب الله والنفوس . وتمكن سولوفييف بالتالي ، عندما ناهز

العشرين ، من التغلب على الأزمة الدينية التي كانت هزَّت مراهقته . فكرَّس نفسه للفلسفة كما لو لعمل تبشيري، يحدوه طموح عظيم في ايقاظ الطاقات الدينية للشعب الروسى . وفي ٢٤ تشرين الثاني ١٨٧٤، تقدم سولوفييف امام لجنة التحكيم الجامعية لسان .. بطرسبورغ باطروحة حول ازمة الفلسفة الغربية ، وجه فيها اصبع الاتهام إلى الالحاد وإلى وضعية القرن التاسع عشر الأوروبي . وعين بعد شهر مدرساً للفلسفة في جنامعة منوسكو، فكرّس دروسته للتبشيع ب د ثيوقراطية حرة ، اثارت موجهة عارمة من الحماسة لدى طلابه الشباب ، وكذلك سخط الأوساط العقلانية التي سرعان ما نجحت في إبعاده عن موسكو بحجة تكليفه بمهمة علمية في لندن . وغاب عن وطنه خمسة عشر شهراً . وفي طريق عودته ، زار فرنسا وإيطاليا ومصر . لكن على الرغم من هذه الغيبة ، فإن طلبة موسكو لم ينسوه ؛ وحالما عاود تعليمه ، وجد نفسه هدفاً لحملة دسائس جديدة : وهكذا احيل سولوفييف مؤقتاً على التقاعد في شباط ١٨٧٧ ، وكان لا يزال في الرابعة والعشرين من عمره . وتعويضاً عن الإجراء التعسفى الذي اتخذ بحقه ، دعى إلى المشاركة في أعمال مجلس التعليم العام ، لكن حرية كلامه ظلت خاضعة للرقابة . وبعد أن قدّم في عام ١٨٨٠ أطروحة جديدة حول نقد المباديء المجرّدة ، عين و استاذاً \_ خصوصياً ، في جامعة سان ـ بطرسبورغ ، فباشر بإعطاء دروس في نقد المبادىء الثورية . وكان من المفروض أن يحظى هذا الموضوع برضى السلطة القيصرية ؛ غير أن سولوفييف ما كان يتوانى في الواقع عن التنويه بلا جدوى القمع البوليسي الارهابي ، الذي كان على أشده آنذاك ، وعن دعوة النخبة في بلاده إلى نذر نفسها لمهمة إعادة تنصير الطبقات الشعبية . وقد منعت الرقابة نشر هذه الدروس ، كما حظر على سواوفييف (١٨٨١) التعليم في الجامعات .

كان العديد من المثقفين ينظرون إلى سولوفييف على انه نبي . افلم يستلهمه دوستويفسكي في رسم شخصية اليوشافي الأخوة كرامازوف (\*) ؟ وبعد ان حرّم عليه ممارسة التعليم ، استعان بالقلم لتأدية رسالته التبشيرية ، فنشر عدداً من المقالات في الصحف والمجلات ، مع الاستمرار في تبحّره في دراسة الفلسفة . وبدافع من اشمئزازه من الغرب ، الذي بدا

له رازحاً تحت نير عبادة المال ، انضم في البداية إلى معسكر انصار النزعة السلافية ، متبنياً حلم دوستويفسكى : تصوير روسيا وكأنها ، روما الثالثة ، المنوطة بها رسالة إحياء البشرية برمتها دينياً . لكن اللاهوتي الشاب اضطر ، منذ عام ١٨٧٧ ، وفي سلسلة من المحاضرات حول الانسانية ، إلى الاعتراف بعجز الشرق عن خلق حضارة مسيحية حقيقية . وفي دراسته حول السلطة الروحية في روسيا (١٨٨١) ، لم يعلن سولوفييف عن انفصاله عن انصار النزعة السلافية فحسب ، بل عن معارضته لهم ايضاً . وقد أدان محاولة المزج بين المسيحية والقومية الروسية، ولم تعد روسيا في نظره الملكوت المسيحي الأوحد ، إذ تبين له ان لجميع الأمم رسالتها ودورها في الخطة الإلهية . وقد تركز فكر سولوفييف ، بدءاً من ثالث خطاب في ذكرى دوستويفسكي ، على إيجاد صيغة تعريف للشمولية الدينية وعلى البحث عن ميدان للتلاقى والتفاهم بين الكنيسة الأورثوذكسية والكنيسة الرومانية . وقد تعرف سولوفييف إلى الاسقف ستروسمائير ، أسقف أغرام (زغرب) ، وأمضى بضعة أسابيع في صحبته عام ١٨٩٣ . وقد لخص تطور فكره الديني في كتابه روسيها والكنيسة المسكونية(\*) الذي صدد بالفرنسية عام ١٨٨٩ ؛ فهل يمكننا أن نعتبر أن هذا التطور بلغ غايته مع مبادرة سولوفييف الفردية إلى إعلان الولاء لروما في عام ١٨٩٦ ؟ من الصعب الإجابة عن هذا السؤال على وجه اليقين . ففي أواخر حياته سعى سولوفييف جاهدا إلى تجاوز التمييز بين الكنائس والشعائر والطقوس ، الأمر الذي يفسر قبوله المسحة الأخيرة من كاهن اورثوذكسى . ان مسالة الوحدة المسيحية لم تكف لحظة عن ان تكون محور حياته وتفكيره ؛ ولا بد أن نربط بها تأملاته حول الدعوة الروحية للديانة اليهودية (اليهودية والمسالة المسيحية ، ١٨٨٤ ) وحول المسألة الأخروية التي يطرحها المسيح الدجّال \_ انظر ثلاثة احاديث حول الحرب والأخلاق والدين<sup>(ه)</sup> اما افكاره الفلسفية والأخلاقية ، فقد وجدت تعبيرها الأمثل في دراسته الضخمة المعنونة: تبريس الخير(٠) (١٨٩٨). [میشال مورّ]

 □ « أثار سولوفييف حماسة الشعب الروسي بتعليمه الأخلاقي ؛ وكان في مقدوره أن يدفع به نحو

الثورة ... لكن يا للأسف ؛ ويا لفداحة خطئه ! لقد فضل أن يكون يوحنا معمدان روسيا وان يصرخ في البرية داعياً إلى أداء الفرائض الروحية ، [ ورجكوفسكي]

#### سويدنبورغ ، عمانوئيل

#### Swedenborg, Emanuel Swedenborg, Immanuel

ولد في ٢٩ كانون الثاني ١٦٨٨ في ستوكهولم، ومات في لندن في ٢٩ آذار ١٧٧٢ . كان من أغرب كتَّاب عصره ، ولكن من أعظم مهندسيه أيضاً . بعد طفولة ورعة وجهها أبوه يسبر سويدنبورغ, الاسقف اللوثرى لمدينة سكارا، بدأ سنة ١٦٩٩ دراسته الجامعية في أبسالا . وسرعان ما تأكدت دعوته العلمية . وفي عام ١٧٠٩ طلب مساعدة إريك بنزيليوس ، وكان من أواخر الأنسيين الكبار ، ليرحل إلى الخارج استكمالًا لمعارفه العلمية . وقبل رحيله ، أقام لبعض الوقت لدى العالم السويدي بولهم ، الملقب بأرخميدس الشمال . وبدأت أواصر علاقة حب تنعقد بينه وبين ثانية بنات بولهم . لكنه لما شعر أنه غير محبوب بما فيه الكفاية ، عزف وبقى طول حياته عازباً . وفي عام ١٧١٠ قدم إلى لندن ، وكانت الهيمنة على العقول آنئذ لنيوتن: فميكانيكاته السماوية أحرزت نصراً مبيناً على الديكارتية . وبدون أن يعرفه سويدنبورغ شخصياً ، على ما يبدو ، درسه . وفي مضمار الفلسفة ، كانت أخذت بالانتشار ، في مطلع القرن الثامن عشر ذاك ، أفكار لوك . وبعد انكلترا ، سافر سويدنبورغ إلى مختلف اقطار أوروبا : هولندا وبلجيكا والمانيا وفرنسا ، ثم آب في نهاية المطاف إلى

وسرعان ما طارت شهرته كعالم وكمخترع . واسس اول مجلة علمية سدويدية : Deadalus في Hyperboreus . وحصل على منصب مدير مساعد في المعهد الملكي للمناجم . وهكذا يكون وقف النصف الأول من حياته بتمامه على البحث العلمي والتقنية . وكانت عبقريته الاختراعية مدهشة حقاً . فقد تخيل المغواصات ، ونظاماً جديداً للهويسات ، وصمم آلة بخارية ، وجهازاً طائراً ، ومضخة زنبقية . وسيكون

تأثيره في تطور الفنون والصناعة في السويد مرموقاً . ففي ۱۷۱۸ ، وفي اثناء حصار فريدريكشال ، صمم نظامأ للعربات الناقلة أمكن معه نقل أسطول صغير بكامله على اليابسة ، مما مكن الملك من الالتفاف حول العدو . وفي عام ١٧١٩ وضع كتاباً حول حركة الأرض والكواكب . واهتم بالجيولوجيا وبمستوى المد والجزر في عهود ما قبل التاريخ . وفي سنة ١٧١٩ قدم إلى المعهد الملكى للطب مذكرة تضمنت نظرية اهتزازية حول القوة الحيوية . وشيئاً فشيئاً بدات الاهتمامات البيولوجية تطغى لديه عما عداها . وفي عام ١٧٢١ نشر في أمستردام باللاتينية مقدمة في مباديء الأشبياء الطبيعية ، وقد كرسها لمبادىء الكيمياء والفيزياء . وفي سنة ١٧٢٩ قُبل في اكاديمية أبسالا . وفي عام ١٧٣٣ رحل إلى لايبتزغ لينشر المجلدات الثلاثة من كتابه الأعمال الفلسفية والتعدينية (٥٠) وقد تولى تمويل النشر دوق برونشفيك . وفي سنة ١٧٣٤ صدرت له في لايبتزغ مقدمة في اللامتناهي وفي العلة الغائية للمخلوقات أو في آلية النفس والجسم ، وقد كرسها بوجه خاص لعلم الأحياء . ومن الممكن اعتبار السنوات ١٧٣٦ ـ ١٧٤٤ منعطفاً في حياة سويدنبورغ ، إذ فيها تفتحت عبقريته كفيلسوف للطبيعة مع كتابه اقتصاد المملكة الحيوانية المنشور في امستردام في ١٧٤٠ ـ ١٧٤١ ، وانتخب عضواً في اكاديمية ستوكهولم الملكية ، وشرع بسلسلة جديدة من الأسفار إلى هولندا وبلجيكا وفرنسا وايطاليا ، حيث بدات ظاهرات غريبة تقتحم حياته النفسية .

ابتداء من عام ١٧٣٦ راح يدوّن ، وقد ادهشته تلك الظاهرات ، أحلامه وحالاته النفسية من دوار وروّى نورية وضوام يعقبه انطباع بالتجدد . ويبدو أن سويدنبورغ قام ، على امتداد حياته ، بتمارين على التأمل المكثف عن طريق وقف تنفسه . بيد أن تلك الاحوال الغريبة صارت تغرض نفسها عليه مذاك فصاعداً لاإرادياً . ومن وجهة نظر سريرية ، فقد كان ذلك هو الطور الاول من نوبة فصامية بلغت اقصى حدتها في ١٧٤٢ \_ ١٧٤٥ ، ثم هدات لينوب منابها توانن جديد دام إلى نهاية حياته . وقد نشر ، وهو في أوج النوبة ، مملكة الحيوان ، وظل يمارس وظيفته في المعهد الملكي للمناجم إلى عام ١٧٤٧ . لكن ابتداء من ذلك التاريخ حدث التحول : فقد داخل سويدنبورغ

الاعتقاد بأن رسالته الخاصة هي الاتصال بالأرواح والملائكة . فإذا به ، وهو الذي امضى حياته ( وقد صار له من العمر ٥٥ عاماً ) في استكشاف العالم الأرضى ، يعكف خلال الثلاثين التالية على استكشاف العالم فوق الحسى ويصف سكانه وطبوغرافيته . ففي نزل فی لندن ، عام ۱۷٤٥ ، تراءی لـه أنه رأی المسيح . وكتب للحال شرحاً غير عادى للفصول الأول من سفر التكوين : في عبادة الله وحبه ، وهو نص يجمع بين العلم والدين ويذكّر احياناً ببعض صفحات لملتون . وفي عام ١٧٤٧ استقال من وظيفته ليكرس نفسه بتمامه لرسالته : كشف أسرار العالم السماوي . ومن ١٧٤٩ إلى ١٧٥٦ صدرت المجلدات من الخفايا السماوية (\*) ، وفي ١٧٥٨ القدس الجديدة (\*) . وفي ١٩ تموز ١٧٥٩ راي في غوتبورغ حريقاً في ستوكه ولم. وظاهرة الرؤية عن بعد هذه ، وأحاديثه مع الأرواح ، والثقة الهادئة التي كان يتحرك بها في عالم العجيب، أذاعت شهرته في جميع أرجاء أوروبا . وهذه الشهرة هي التي حملت كانط على أن يتخذه موضوعاً لكتابه: احلام راء مفسرة بأحلام الميتافيزيقا<sup>(\*)</sup>(١٧٦٦).بيد أن ذلك الرائى بقى رجل مجتمع أمثل ومواطناً صالحاً: ففي ١٧٦١ كانت له مداخلة في الدييت السويدي ناقش فيها المسائل المالية . وكان يحسن اصلاً تنظيم دعايته الشخصية ، إذ كان يرسل نسخاً من كتبه إلى جميع الشخصيات المهمة في جميع بلدان أوروبا . وفي الرقت نفسه لم تُنتس شهرته كعالم : ففي ١٧٦٢ عمدت أكاديمية العلوم بباريس إلى ترجمة رسالته عن الحديد المأخوذة من مجموعته الأعمال الفلسفية والعدائية ، لتكون جزءاً من موسوعة وصف الفنون والصنائع. وفي ١٧٦٨ نشر في الحب الزوجي ، وفيه فتح للحب أبواب الزمان والمكان اللامحدودين للعالم السماوى ، وأكد دوام الحياة الزوجية في الآخرة . وقد داخل سويدنبورغ نفسه الاعتقاد بأن زوجته السماوية ستكون كونتيسة جلينبورغ . وبدأت الكنيسة الرسمية السويدية يساورها القلق: أفلم يعنن عنَ يوم الحشر، اي عن نهاية الكنيسة الحالية وقيام كنيسة جديدة على أساس كشوفه ؟ وفي ٢٢ آذار ١٧٦٩ أعلنته مرطوقياً . وفي العام نفسه نشر مؤلفاً آخر حول علاقة النفس والجسم ( معضلة الأزلية ) ، وفي العام التالي حول

الديانة المسيحية الحقة . ورحل إلى باريس ولندن

حيث حضرته الوفاة بعد أن صلى عليه قس سويدنبورغي. ذلك أن كنيسة سويدونبورغية كانت قد تأسست بسرعة ، على حين مارس فكره تأثيراً قوياً في النصف الثاني من القرن الثامن عشر ومطلع القرن التاسع عشر . وليس هذا الإشعاع بغريب عن تكوين الروح الرومانسي . ومن العسير أن نحدد بدقة الأهمية التاريخية لسويدنبورغ ، فهل ينبغي أن نرى فيه ، مع دوماس ، واحداً من آباء علم البلور الحديث ، ورائداً عبقرياً في المضمار البيولوجي ؟ أم ينبغي بالأحرى أن نخذ في اعتبارنا تأثيره البليغ في بدايات الأدب الحديث ؟ مهما يكن من أمر ، فإنه من المستحيل أن يبقى المرء عادم الحساسية بسر تلك الشخصية .

□ • كان يحادث الملائكة لأن الملائكة كلهم متدينون ، لكنه ما كان يحادث العفاريت الذين يمقتون كلهم الدين : فقد كان عاجزاً عن ذلك بسبب غطرسته العقلية ، . [وليم بليك]

□ « سويدنبورغ يأخذ من السحر والبراهمانية والبوذية والصوفية المسيحية ما هو مشترك بين هذه الديانات الأربع الكبرى وما هو واقعي وإلهي فيها ، ويعيد إلى مذهبها عقلاً رياضياً إذا جاز التعبير . فديانته هي الوحيدة التي يمكن أن تتقبل ذهناً أعلى » . [بلزاك]

 □ « لقد دلني سويدنبورغ إلى الطريق الوحيد للخلاص : البحث عن الشياطين في عرينها ، في داخل نفسي ، وقتلها بالندامة » . [سترندبرغ]

## سيًاف

#### Sayyaf

الاسم الذي عرف به متصوف من القرن الثالث عشر الهجري أقام في شيراز وانتسب إلى الطريقة النعمتلاهية وألف كتاب كنز الاسوار وجنة الوصال ، وهو في اثني عشر كتاباً وثلاثة آلاف صفحة تعالج نظماً الموضوعات الكبرى للغنوصية الصوفية . وقد أنجز الكتاب سنة ١٢٦٠ هـ / ١٨٤٤م .

#### سياكا، ميشيل فيديريكو

#### Sciacca, Michele Federico

فيلسوف إيطالي (١٩٠٨ - ١٩٧٥)، تأثر بمذاهب جنتيله، ووضع نفسه تحت لواء فلسفة روسميني. أكد على حيوية الروح كما تتجلى في الجسد والحرية والزمانية. فالروح هو طريقنا إلى الله وإلى أعماق الوجود معاً. صدرت أعماله الكاملة في ميلانو في ٢٩ مجلداً. ومن أشهر مؤلفاته: الفلسفة والميتافيزيقا (١٩٤٩)، طلب الإنسان للروحية (١٩٥٨)، الحرية والرمان (١٩٥٠)، وله بالفرنسية مشكلة الله والدنيا في الفلسفة المعاصرة (١٩٥٠).

#### سیای ، غبرییل

#### Séailles, Gabriel

فيلسوف فرنسي (١٨٥٢ - ١٩٢٢). تبنى مواقف روحية النزعة . من مؤلفاته · محاولة في عبقرية الفن (١٨٨٣) . وله دراسات عن فلسفتي رينوفييه ولاشليبه .

## سيبرن ، فريدريك كرستيان

#### Sibbern, Frederick Cristian

فيلسوف دانمركي من كوبنهاغن ( ١٨٧٠ ـ ١٨٧٢ ). تنم كتابات الميتافيريقية والجمالية والتاريخية عن تأثره بفلسفتي فيخته وشلينغ . وكان ذا ميول اشتراكية طوباوية . من مؤلفاته : الطبيعة الروحية للإنسان (١٨١٧ ـ ١٨٢٨) ، في الشعر والفن (١٨٦٤ ـ ١٨٦٨) ، الكوسمولوجيا النظرية (١٨٤٨) ، مذكرات ماخوذة من نص من العام ٢١٣٥ (١٨٥٨) .

## سيبيودا ، ريموندو

#### Sebonde, Raimon Sibluda, Raimundo Or Ramon

لاهوتي قتلوني كتب باللاتينية . ولد في برشلونة في

النصف الثاني من القرن الرابع عشر ، وتوفي في تولوز عام ١٤٣٦ . تكاد حياته أن تكون مجهولة : فكل ما نعرفه عنه أنه كان،حوالي عام ١٤٣٠،استاذاً للطب واللاهوت في تولوز ؛واغلب الظن أن اسمه بالذات كان سيُنتسي لو لم يكرس له مونتانيي ، في الباب الثاني ، الفصل الثاني عشر من المقالات (\*)،دفاعاً بات شهيراً .وقد عرف كتاب ريموندو سيبيودا اللاهوت الطبيعي (\*) ، عرف كتاب ريموندو سيبيودا اللاهوت الطبيعي (\*) ، عرف على كل حال رواجاً عظيماً حتى نهاية القرن عرف على كل حال رواجاً عظيماً حتى نهاية القرن السابع عشر . وتكمن أصالة سيبيودا في ادعائه القدرة على البرهان على صحة العقائد كافة . فالفلسفة ، على حد اعتقاده ، قادرة على اماطة اللثام عن سر الدين ؛ بيد أن الحجج التي قدمها، وهي حجج واهية على وجه العموم ، اثارت اعتراضات عديدة .

## سیث اندرو (برنغل ـ باتیسون)

#### Seth Andrew (Pringle- Pattison)

فيلسوف اسكتلندي (١٨٥٦ ـ ١٩٣١). نقد الفلسفة الهيفلية وصاغ في مؤلفاته مثالية فردية قريبة من مثالية برادلي . من مؤلفاته : القطور من كانط إلى هيفل (١٨٨٧) ، الهيغلية والشخصية (١٨٨٧) ، مكان الإنسان في الكون (١٨٩٧) .

## سيجر البرابنتي

## Siger De Brabant Siger Of Brabant

لاهوتي وفيلسوف بلجيكي كتب باللاتينية . ولد حوالي عام ١٢٣٥ ، وربما في لييج ، وتوفي في اورفيتو ، في البيار البابوية ، حوالي عام ١٢٨٠ . يعتبر سيجر البرابنتي واحداً من أبرز ممثلي تلك الحركة الفلسفية التي عرفت باسم الرشدية اللاتينية ، والتي بدات ، بنظريتها حول الحقيقة المزدوجة ( واحدة قائمة على التنزيل واخرى ، علمية ، على سلطة ارسطو وشارحه ابن رشد ) ، بتقويض صرح السكولائية التي كان القديس توما الاكويني قد اعطاها تعبيرها الاكمل . وكل ما نعرفه عن سيجر

البرابنتي انه درّس في عام ١٣٦٦ الفنون في جامعة باريس ، وإن نظرياته كانت تتمتع ، منذ ذلك الحين ، برواج عظيم في صفوف طلابه . وعلى الرغم من المساجلة العنيفة التي شنها ضده توما الأكويني ، ومن إدانته ، لأول مرة ، من قبل اسقف باريس (١٢٧٠) ، عفرة . وفي آذار ١٢٧٧ ، صدرت ضده في باريس عشرة . وفي آذار ١٢٧٧ ، صدرت ضده في باريس إدانة جديدة (استهدفت ١٩٦ قضية مستخرجة من مؤلفاته ، وبخاصة من كتابه في النفس العاقلة(٥)) ، إدانت اللاهوتي الحكم أمام محكمة روما الكنسية فاستأنف اللاهوتي الحكم أمام محكمة روما الكنسية التي صادقت على الحكم ؛ فوافق سيجر البرابنتي على التراجع عن آرائه ؛ لكن على الرغم من رضوخه ، حكم عليه بالسجن المؤبد . ثم خُفف هذا الحكم بحيث أصبح نوعاً من الإقامة الجبرية في الإدارة البابوية .

سيرانو دي برجراك ، هكتور سافينيان

# Cyrano De Bergerac, Hector Savinien

كاتب وفيلسوف فرنسى ، ولد ومات في باريس (٦ كانون الثاني ١٦١٩ ـ ٢٨ تموز ١٦٥٥) . تطوع في الجيش ، وجرح بالسيف في حلقه . تردد على حلقات الإباحيين ، وتتلمذ على غاسندى . بدد في لهوه ثروته ، وكتب ملهاة بعنوان المغرور المخدوع (\*) ، ومأساة بعنوان موت اغريبينا(\*) اثار تمثيلها فضيحة بسبب أفكارها المناهضة للدين . كان متحرر الفكر والخلق ، شكياً ، جريئاً في أفكاره الفلسفية والدينية . وقد نشرت أكثر آثاره بعد وفاته : العالم الأخر (١٦٥٧) ، وهو ضرب من يوطوبيا جديدة (كان مطلعاً على مدينة الشمس(\*)لكامبانيلا)عرض فيه بخيال مقتدر تصوراته الجريئة في الفلك والطبيعيات والفلسفة ؛ و التاريخ الهزلى لدول القمر وامبراطورياته(\*) ، و التاريخ الهزلي لدول الشمس وأمبراطوريتها(\*) (١٦٦٢) . استوحى إدمون روستان جانباً من شخصيته ( جانباً مبهماً والحق يقال) في ملهاته التي لاقت نجاحاً دائماً: سيرانو دي برجراك(\*).

ت م كان نهماً إلى الحرية العقلية ، ومعادياً لكل سنطة ، وعلى الأخص سلطة أرسطو ؛ أكد حركة الأرض ، وأزلية العالم ولاتناهيه ؛ قال بذكاء الحيوانات

وقدرة الخيال والتكوين الذري للأجسام ؛ نقد ادلة خلود النفس والعناية الإلهية ؛ كافح قصة خلق العالم والعجائب ؛ انتهى إلى ضرب من حلولية طبيعية ، وأعطى في أثناء ذلك صبيغة المنطاد ومظلة الهبوط والغراموفون ، . [رينيه بنتار]

## سيرل، جون روجر

#### Searle, John Roger

فيلسوف أميركي ولد سنة ١٩٣٢ . من ممثلي فلسفة التحليل اللغوي . تابع خط فتغنشتاين . أكد على أهمية أشكال الإيصال اللغوي التي طالما أهملها الفلاسفة . من مؤلفاته: أفعال الكلام (١٩٦٩). فلسفة اللغة (١٩٧٨).

#### سيرًوس، شارل

#### Serrus, Charles

فيلسوف ومنطيق فرنسي (١٨٨٦ ـ ١٩٤٦) . أقر من جهة أولى بالدور الحاسم للمنطق الرياضي الحديث ، لكنه رفض بالمقابل محاولات أنصار المذهب المنطقي رد الرياضيات إلى المنطق . من مؤلفاته : رسالة في المنطق (١٩٣٥) ، و محاولة في دلالة المنطق (١٩٣٩) .

## سيغفارت ، كرستوف فون

#### Sigwart, Christoph Von

فيلسوف ومنطيق الماني (١٨٣٠ ـ ١٨٩٤) . كان ذا نزعة سيكولوجية في تصوره للمنطق على أنه دراسة لافعال الفكر . له كتاب المنطق (١٨٧٣ ـ ١٨٧٨) .

## سيمل ، جورج

## Simmel, George

فيلسوف وعالم اجتماعي الماني . ولد في برلين في

## سيمون ، ريشار

#### Simon, Richard

لاهوتي وشارح فرنسي . ولد ومات في دييب ( ١٣ أيار ١٦٣٨ ـ ١١ نيسان ١٧١٢ ) . كان متضع الأصل ودرس لدى الأوراتوريين في مسقط راسه ، ثم في روان . وفي ١٦٥٩ انتسب إليهم ، وتعاطى الفلسفة واللاهوت ونقد الكتاب المقدس . وهذه المواد هي التي علمها في معهد جويي ، ثم في باريس . كلفته رهبانيته بوضع فهرس بالمخطوطات الشرقية لديها ، فتوفرت له مجموعة واسعة من الوثائق عن اليهودية والكنائس الشرقية ، مما اتاح له ان يكون تصوراً جديداً عن تكوين مختلف أسفار الكتاب المقدس وتحريرها . وعرض نتيجة أبحاثه في التاريخ النقدي للعهد القديم(\*) (١٦٧٨) فكان عملًا طليعياً في مضمار الفيلولوجيا ، لكنه اثار اعتراضات لدى البروتستانتيين والكاثوليكيين على حد سواء . ووقف منه الجانسينيان نيكول وآرنو موقفاً صارماً . أما بوسويه فكان وراء القرار الذي صدر بإتلاف الطبعة كلها . ولكن بعض النسخ نجت من الحرق ، فأتاحت إمكانية طبعة جديدة واكمل للتاريخ النقدى في امستردام عام ١٦٨٥ . وطلب المدبر العام للرهبانية الأوراتورية عبثاً من سيمون أن يصحح نصه، وإزاء رفضه لم يجد بدأ من فصله من الرهبانية عام ١٦٧٩ . ثم صدر قرار بإدراج التاريخ النقدي في ثبت الكتب المحرمة عام ١٦٨٢. اضطر سيمون ، ازاء هذه الإدانات ، إلى الانزواء في بولفيل ، قرب فيكامب التي كان رئيساً لديرها ، ثم في دييب . وهناك تاسع مباحثه ، وخاض بعض المساجلات مع عدد من اللاهوتيين البروتستانتيين ، ونشر عام ١٦٨٤ ، وباسم مونى المستعار ، التاريخ النقدى للذمة والعادات لدى امم المشرق ، واتبعه عام ١٦٨٧ ب ، ذمة الكنيسة الشرقية حول استحالة القربان ، ( كذا ) ، وقد دافع في هذين الكتابين عن أورثوذكسية تلك الشعوب . وأصدر في العام نفسه تاريخ اصل المداخيل الكنسية وتقدمها ، تضمن هجوماً على سياسة ملك اسبانيا . وفي ١٦٨٩ رأى النور في امستردام التاريخ النقدي لنص العهد الجديد ، وقد حدّ فيه سيمون حداً غير قليل من دور الأول من آذار ۱۸۰۸ ، وتوفي في ستراسبورغ في ٢٦ أيلول ١٩١٨ . كان يهودي الأصل . وقد أتم دراسته في برلين ، حيث تتلمذ على مومسن ، وحصل عام ١٨٨٥ على شهادة التبريز في التعليم ، وأصبح في وقت لاحق أستاذاً في بسرلين (١٩٠٠ - ١٩١٤) شم في ستراسبورغ حيث امضى آخر سني حياته . نخص بالذكر من مؤلفاته : مسالة فلسفة التاريخ (١٩٠٠) ، فلسفة المال (١٩٠٠) ، الدين (١٩٠٠) ، مشكلات الفلسفة الإساسية (١٩١٠) ، حدس الحياة (١٩١٨) . وقد كتب أيضاً عدداً من الدراسات الجمالية ننوه منها بدراستيه عن غوته (١٩١٣) ، وعن رمبرانت ننوه منها بدراستيه عن غوته (١٩١٣) ، وعن رمبرانت

طور سيمل فكره انطلاقاً من النقد الكانطي ، وإنما بعد إعطائه مدلولًا جديداً : فكانط ، كما يقول ، حرّر الأنا في قبالة الطبيعة ؛ لكن كانط ، إذ حطّم المعنى التقليدي عن الأشياء الثابتة ، أبقى على مطلق ، هو مطلق صبور الفكر ، أي المقولات ؛ وهذا المطلق هو الذي يعيد سيمل النظر فيه . فليس هنالك ، بالنسبة إليه ، « ذهن » ، وإنما أذهان ، أفراد لكل وأحد منهم رؤيته الفردية للمالم. وهكذا ، فإن الفلسفات كافة تفتقد القيمة العلمية ؛ لكنها تتمتع ، بالمقابل ، بقيمة تاريخية عظمى ؛ فهي بمثابة شهادات على انماط خاصة من البشرية . فالظروف الفردية والجماعية هي وحدها التي تعطى الفكر مضموناً . مع ذلك يبقى بالإمكان دراسة الصور والأشكال بمعزل عن مضمونها : هذا ما يفعله الهندسي ، وهذا ما حاول سيمل أن يفعله في حقل المجتمع في كتابه علم الاجتماع (\*) (١٩٠٨). والواقع أن سيمل ، القريب إلى ديلثى ، لا يدين لكانط بقدر ما يدين لنيتشه الذي كان اول من حطّم جذرياً المدّعي العلمي للفلسفة ، ودعا فيلسوف المستقبل إلى أن يكون مبدع قيم « لا يخلق العالم إلَّا على صورته ، . ونلمس أيضاً صلة قرابة . وثقى بين فكر سيمل وفكر اوسفالد شبنغلر مؤلف «أفول الغرب<sup>(\*)</sup>». [ميشال مور]

□ « إن الميول العقلية لأمبريالية ما قبل الحرب نتركز لدى سيمل وتتكثف: فهو حقاً ابن المرحلة الجديدة وممثلها النمطي ». [جورج لوكاش]

الوحي في النصوص المقدسة ، فكان لكتابه بعض الصدى . ولما نشر بعد ذلك التاريخ النقدي لروايات العهد الجديد (١٦٩٠) ، ثم التاريخ النقدي للشراح الرئيسيين للعهد الجديد (١٦٩٣) ، الذي انتقد فيه تناقل النصوص الانجيلية ، اعتقد بوسويه أنه بات من واجبه ان يرد على اعتراضاته ، فأصدر الدفاع عن الماثور والآباء المقدسين وعلى أثر قصف دييب، عام ١٦٩٤ ، قدم ريشار سيمون للإقامة في باريس . وتابع نشر سلسلة من المؤلفات المكملة لسابقاتها ، ومنها ملاحظات جديدة حول نص العهد الجديد ورواياته (١٦٩٥) ، وترجمة مهمشة للعهد الجديد . وقد ادرجت هذه المؤلفات بدورها في ثبت الكتب المحرمة . وعندما نشر اصدقاء لسيمون بعضاً من رسمائله بعد وفاته ، قوبلت بدورها بمثل العداء الذي كانت قوبلت به مؤلفاته . ولا شك أن سيمون ما كان يلتزم دوما جانب الحذر ، علاوة على أنه كان ذا طبع عنيد . ولكن هذا العيب كان عيب انسان مجدد ، وخطأه الرئيسي أنه بكر القدوم إلى عالم ما كان نضبج بعد لسماعه . [جاك بروس]

## سينازيوس القورينائي

## Synésios De Cyrène Synesios Of Cyrene

فيلسوف افلاطوني محدث . ولد في قورينا نحو عام ٢٧٠ م، ومات في تلك المدينة نفسها نحو عام ٤١٢ م . تحدر من اسرة كريمة ، ونشأ على الوثنية ، وتردد على المدارس العليا في الاسكندرية . أخذ بين ٢٩٠ و ٢٩٠ عن الفيلسوفة الشهيرة هيباثيا . وفي عام مما اضطره إلى الإقامة في القسطنطينية حتى عام مما اضطره إلى الإقامة في القسطنطينية حتى عام ماك عقاري كبير ، مثقف ، كريم ، وخدوم . وعليه ، لما شغرت اسقفية بطليمائيس سنة ٤٠٠ ، وقع عليه اختيار الرأي العام لخلافته . وكان يميل منذ وقت طويل إلى النصرانية ، ولكن من غير الثابت انه اعتنقها . وسيم النهي كانت ناشبة بين مختلف السلطات الكهنوتية وفي التي كانت ناشبة بين مختلف السلطات الكهنوتية وفي لجم جشع الضباط الأمبراطوريين . وتنم آثاره عن

السجايا عينها التي دلل عليها في حياته : كرم وصدق واستقامة . وأقدم آثاره خطبة القاها عام ٣٩٩ أمام أركاديوس بعنوان: في الملكية(\*). وله رسالة ظريفة في مديح الصلع عارض فيها مديح الجُمَّة لديونيسيوس البروزي . ويروى كتابه المصريون او في العناية صراع طيفون وأوزيريس ، لكنه يستهدف في الواقع أحداث عصره . أما كتابه في المنامات(\*) فدراسة للأحلام على ضوء المذاهب الأفلاطونية المحدثة . وإنما أبلغ تصانيفه دلالة ديونيسيوس أو في طراز العيش<sup>(\*)</sup> ، إذ حاول فيه أن يبنى ضرباً من فلسفة « وسطى » تكون بمثابة جسس بين الحياة الطبيعية والحكمة العليا. ومن تصانيف أيضاً موعظتان و خطابان تعود إلى زمن اسقفيته ، وعشرة اناشيد باللهجة الدورية ، ومئة وتسع وخمسون رسالة كتبها بين ٣٩٩ و٤١٣ ، وتزخر بالوقائع والأحكام والمناقشات بصدد الأمور اليومية، وهي مصدر حافل بالمعلومات بالنسبة إلى المؤرخين [برنار نويل]

## سيوران ، إميل

#### Cioran, Emii

مفكر روماني كتب بالفرنسية . ولد في رازيناري (رومانيا) عام ١٩١١ . دَرَس الفلسفة اولاً في بخارست ، ثم في باريس حيث اقام بصفة نهائية ابتداء من عام ١٩٣٧ . وضع كتابه الأول بالرومانية ، حول جرائم الياس (١٩٣٣) ، وكان بمثابة مرافعة متكاملة ضد جميع الأوهام التي يعامل بها الإنسان نفسه ليبرر وجوده في العالم . وندد بـ م الإيديولوجيات والمذاهب والهزليات الدامية » ، وعلى الأخص في الوجيز في التحليل ( بالفرنسية ، ١٩٤٩) الذي ينم عن « هوى حقيقي باللامبالاة ، ويأخذ فيه الإنسان بُعد « اللاشيء » في مسار التاريخ وبالإضافة إلى لاتناهي الزمان . وقد عبر ايضاً عن مثل هذا الموقف العدمي ، الذي ينزع إلى أن يجعل من البشر ، أبطالاً قمريين للافضول ، في كتبه : اقيسة المرارة (١٩٥٢) ، إغراء الوجود (١٩٥٦) ، التاريخ واليوطوبيا (١٩٦٠) ، السقوط في الزمن (١٩٦٥) ، القاطر الشبرير (١٩٦٩) ، في ضرر أن يولد الإنسان (١٩٧٣) . وكانت وفاته عام ١٩٩٥.

#### سيون كوانغ

#### Siun K'ouang Siun D'uang

ويعرف ايضاً باسم سيون كينغ أو المعلم سيو . فيلسوف ورجل سياسة وقانون صيني . عاش في القرن الثالث ق. م ، وعرف الشهرة بين ٢٩٨ و ٢٩٨ ، ولكن تاريخ ميلاده ووفاته غير معروف . كان اصله من دولة تشاو القديمة ، الواقعة إلى جنوب شرقي اقليم هوبي وإقليم شانسي حالياً . ولكنه انتقل وهو في الخمسين من العمر إلى دولة تسي ( اقليم شانتونغ ) ليقف نفسه على التعليم . ولما اشتهر ، دخل الإدارة من بابها العريض ، ولكنه إذ اصطدم بالافتراءات اضطر إلى الالتجاء إلى دولة تشو ، حيث تولى القضاء في لان \_ لينف . وفي عام ٢٢٨ ق. م فقد حاميه ، فاضطر إلى ترك منصبه بدون أن يترك مع ذلك دولة تشو حيث استأنف نشاطه كمعلم وفيلسوف . وقد وكان من تلاميذه المشاهير لي سسو وهان فاي . وقد

ترك سيون كوانغ ، تحت عنوان سيون تسو ، اي كتاب المعلم سيون(\*) ، مصنفاً ينقسم إلى اثنين وثلاثين جزءاً ، تحوم الشكوك حول اصالة بعضها . ولم يُرفع هذا الأثر إلى رتبة الكلاسيكيات ، لكن مؤلفه مارس على الكونفوشية الوليدة تأثيراً ربما كان أبعد شأواً حتى من تأثير منشيوس ، الذي كان معاصراً له وإن كان يصغره سناً بكثير . والواقع أنه لم يحظ من التقدير بمثل ما حظى به هذا الأخير ، ولئن لم يجاره في رونق اسلوبه فقد بزِّه في عمق الأفكار . وأكثر ما يستبين لقارئه كراهيته للفساد الذي كان ضارباً اطنابه في الصين عصرئذ، وتنديده العلنى بالأمراء المفسدين والعاجزين الذين كانوا يخرجون عن تعاليم الطاو. وخلافاً لأنصار كونفوشيوس ومو تسو ، كان يعلم أن الطبيعة الإنسانية فاسدة في جوهرها ، وإن تكون قابلة للإصلاح عن طريق التربية . ولئن قال سيون كوانغ إن طيبة الإنسان مصطنعة ، فما ذلك عن تشاؤم منه ، وإنما حرصاً منه على أن يجعل من الانسان أداة عظمته وصائع الحضارة . وربما كان سيون كوانغ المفكر الأصيل الوحيد في الكونفوشية.



## الشاذلي ، أبو الحسن على

#### Shâzli, Abû'l- Hassan 'Âlî Al-

متصوف سني ولد في غمازة بالقرب من سبتة (المغرب)، وإقام في شاذلة (تونس)، وتوفي في حميترة (صعيد مصر) سنة ٢٥٦هـ/ ١٢٥٨م، بالغ في الدرس حتى فقد نظره بالمطالعة. تنتسب اليه الطريقة الشاذلية التي تتلمدت على الغزالي وكان من أبرز أتباعها ابن عطاء الله الاسكندري. له في التصوف مجموعة الاحزاب، ويذكر المستشرق آسين بالاسيوس أن يوحنا الصليبي تأثر به.

## شارون ،بيير

## Charron, Plerre

كاتب أخلاقي فرنسي (١٥٤١ - ١٦٠٣). استلهم المقالات (\*) لمونتانيي ليحرر كتب الحكمة الثلاثة (\*) (١٦٠١) التي أثارت فضيحة في العالم الديني وحملت اللاهوتيين على التنديد به كزنديق وعدو للمسيح ، مع أنه ما زاد فيها على أن دعا إلى التسامح الديني ودافع عن العقل.

#### شاتليه ، فرانسوا

#### Chatelet, François

فيلسوف فرنسي (١٩٢٥ ـ ١٩٢٥) مدرًس في جامعة باريس ، من رواد ماركسية متحررة من الوثوقية الستالينية . طرح مشكلة العلاقة بين الايديولوجيا والحقيقة ، جنباً إلى جنب مع كوستاس اكسيلوس وهنري لوفيفر . من مؤلفاته : ميلاد التاريخ (١٩٦٧) ، اللوغوس والممارسة (١٩٦٧) ، افلاطون (١٩٦٥) ، فيغل (١٩٦٨) ، فلسفة الاساتذة (١٩٧٠) ، وقد نقد في هذا الكتاب الأخير المؤسسة الفلسفية كما تعمل في التعليم الثانوي والجامعي ، آخذاً عليها طابعها السلطوي والايديولوجي البورجوازي . وقد اشرف شاتليه ايضاً على إصدار تاريخين كبيرين : تاريخ الفلسفة و تاريخ الاحتصاصيين .

## شاد ، يوهان باتيست

## Schad, Johann Baptist

فيلسوف وكاتب الساني (١٧٥٨ - ١٨٣٤). استخرج النتائج الدينية للفلسفة الفيضتوية، وبخاصة في طورها الأخير، في كتابه: عرض تبسيطي للمذهب الفيختوي وما يترتب عليه بالنسبة إلى الدين،



## الشاذلي ، ابو الحسن على

### Shâzli, Abû'l- Hassan 'Âiî Al-

متصوف سني ولد في غمازة بالقرب من سبتة (المغرب)، وإقام في شاذلة (تونس)، وتوفي في حميترة (صعيد مصر) سنة ٢٥٦هـ/ ١٢٥٨م. بالغ في الدرس حتى فقد نظره بالمطالعة . تنتسب اليه الطريقة الشاذلية التي تتلمدت على الغزالي وكان من أبرز أتباعها ابن عطاء الله الاسكندري . له في التصوف مجموعة الاحزاب، ويذكر المستشرق آسين بالاسيوس أن يوحنا الصليبي تأثر به .

## شارون ،بيير

## Charron, Pierre

كاتب اخلاقي فرنسي (١٥٤١ ـ ١٩٠٣) . استلهم المقالات (\*) لمونتانيي ليحرر كتب الحكمة الثلاثة (\*) المقالات (١٦٠١) التي اثارت فضيحة في العالم الديني وحملت اللاهوتيين على التنديد به كزنديق وعدو للمسيح ، مع انه ما زاد فيها على أن دعا إلى التسامح الديني ودافع عن العقل .

## شاتليه ، فرانسوا

#### Chatelet, François

فيلسوف فرنسي (١٩٢٥ - ١٩٨٥) مدرًس في جامعة باريس ، من رواد ماركسية متحررة من الوثوقية الستالينية . طرح مشكلة العلاقة بين الايديولوجيا والحقيقة ، جنباً إلى جنب مع كوستاس اكسيلوس وهنري لوفيفر . من مؤلفاته : ميلاد التاريخ (١٩٦٧) ، اللوغوس والممارسة (١٩٦٧) ، افلاطون (١٩٦٥) ، هيغل (١٩٦٨) ، فلسفة الاساتذة (١٩٦٥) ، وقد نقد في هذا الكتاب الأخير المؤسسة الفلسفية كما تعمل في التعليم الثانوي والجامعي ، آخذاً عليها طابعها السلطوي والايديولوجي البورجوازي . وقد اشرف شاتليه أيضاً على إصدار تاريخين كبيرين : تاريخ الفلسفة و تاريخ الاحتصاصيين .

## شاد ، يوهان باتيست

## Schad, Johann Baptist

فيلسوف وكاتب الماني (١٧٥٨ - ١٨٣٤). استخرج النتائج الدينية للفلسفة الفيختوية، وبخاصة في طورها الأخير، في كتابه: عرض تبسيطي للمذهب الفيختوي وما يترتب عليه بالنسبة إلى الدين.

### شالر، يوليوس

#### Schaller, Julius

واحد من أوائل تلاميذ هيغل (١٨٠٧ ـ ١٨٦٨). أصاب الشهرة بالكتاب الذي دافع فيه عن فلسفة معلمه: فلسفة زماننا (١٨٣٧) ودحض التهم الثلاث الموجّهة إلى هيغل. كونه شاد مذهباً صورياً ووثوقياً، وكونه لم يفسح فيه مجالاً أوسع للحرية، وكونه نفى الطابع الشخصي لله. من مؤلفاته الأخرى: يسوع التاريخي والفلسفة (١٨٣٨)، تاريخ الفلسفة الطبيعية من بيكون إلى عصرنا (١٨٤٨).

## شامییه ، دانییل

#### Chamler, Daniel

لاهوتي فرنسي كالفيني (١٥٦٥ - ١٦٢١) . بعد ان تابع دروس تيودور البيزاوي في جنيف ، صار قساً في جنوب فرنسا ، حيث شارك في عدد من المجامع الكنسية والمؤتمرات السياسية ، ثم علم اللاهوت في مونتوبان ( فرنسا الجنوبية ) حيث قتل في اثناء حصار المدينة . تضمن مؤلفه الرئيسي -Panstratiae Catho لكنيسة الكاثوليكية تقيد فيه تقيداً تاماً بالتعليم الكالفني .

## شانتبی ، دي لا سوساي، دانييـل

## Chanteple De La Saussaye, Daniel

لاموتي هولندي (١٨١٨ - ١٨٧٤). دافع عن العقيدة القويمة الكالفنية في الأزمة الدينية في هولندا (١٨٦٠)، وفي مبدا المجتمع الحديث والمبدأ المسيحي (١٨٦٧).

# شانينغ ، وليم إلَّرُي

## Channing, William Ellery

كاتب ولاهوتي اميركي شمالي . ولد في نيوبورت

#### شاف، آدم

#### Schaff, Adam

فيلسوف وعالم اجتماع بولوني معاصر (١٩١٣ ـ ). انتمى رسمياً إلى الايديولوجيا الماركسية، ولكنه كان من القلة القليلة من المفكّرين الماركسيين الذين لم يقعوا، رغم شغلهم لمناصب رسمية في الحزب والجامعة، أسرى للاورتوذكسية السائدة. وهو أيضاً من القلة القليلة التي أفلحت في تطوير فلسفة ماركسية بملء معنى كلمة فلسفة. أسهم في تطوير النظرية الموضوعية في المعرفة من خلال التأكيد على دور العامل الذاتي. وكان من الذين شاركوا في إحياء مفهوم الاستلاب وفى فهم الماركسية على أنها مذهب إنساني. وقد اهتم أيضاً بالدراسات اللغوية والدلالية. من مؤلفاته مشكلات النظرية الماركسية في الحقيقة (١٩٥١)، الطابع الموضوعي لقوانين التاريخ (١٩٥٥)، الماركسية والوجودية (١٩٦١)، اللغة والمعرفة (١٩٦٧)، الماركسية والفرد (١٩٦٨)، البنيوية والماركسية(بالفرنسية، ١٩٧٤).

> الشافعي ، ابو عبد الله محمد بن إدريس

#### Shâfi'î, Abû 'Abdillâh Muhammad Ibn Idriss Al-

فقيه وإمام ( ١٥٠ هـ / ٢٦٧ م - ٢٠٤ هـ / ٨٢٠ م). احد مؤسسي المذاهب الأربعة في الإسلام، ولد في غزة ونشأ في مكة ودرس على مالك بن انس في المدينة . سجن ثم عفا عنه الرشيد . قصد الفسطاط وتوفي فيها ودفن في سفح جبل المقطم . اسس علم الاصول . وفق بين دعاوى المتقدمين عليه وجعل للشريعة اربعة مصادر : القرآن والحديث والإجماع والقياس . له كتاب الام في الفروع والوسالة في الاصول .

( ولاية رود آيلاند ) في ٧ نيسان ١٧٨٠ ، ومات في بننفتون ( فرمونت ) في ٢ تشرين الأول ١٨٤٢ . تربي على طهرانية صارمة ، وعرف في طفولته مرحلة من الحميا الدينية كان لها تأثير حاسم على مسار فكره . بعد أن دُرُس في جامعة هارفارد الكلاسيكيات وعلم النفس والأخلاق ، عين عام ١٨٠٢ قسأ للكنيسة الأبرشانية في بوسطن وبقى فيها إلى آخر حياته . وتوضع موقفه اللاهوتي عام ١٨١٩ عندما كتب المسيحينة الوحندانية ، ودافع عنها كشيعة بروتستانتية مستقلة ، وانتقد في العام التالي في كتابه الحجة الأخلاقية ضد الكالفنية المبادىء التثليثية . وفي عام ١٨٢٢ شرع بجولة كبيرة في اوروبا التقي فيها وردوورث وكولريدج وعند رجوعه إلى الولايات المتحدة استأنف نشاطه كقس وككاتب وكمناضل ضد نظام الرق . وينبغى أن نخص بالذكر من بين مؤلفاته الأخيرة الفاحص المسيحيي(\*) (١٨٢٦)، ملاحظات حول حياة نابليون بونابرت وشخصيته (١٨٢٨) ، ملاحظات حول شخصية ج . ملتون وكتاباته ، نصير إلغاء الرق (١٨٢٦) ، تاملات حول الشبرور التي يسببها روح الفتح والاستعباد (١٨٣٧) ، وأخيراً وأجبات الولايات التحرة .

شاو \_ يونغ

#### Chao- Yong

(ويسمى ايضاً شاو كانغ ـ هي وشاو ياو ـ فو، ويلقب بآن يويه سيان شنغ ) . فيلسوف صيني . ولد في فانغ ـ يانغ (هونان) سنة ١٠١١ م ومات سنة ١٠٧٧ . كان واحداً من المفكرين المشاهير الخمسة المعاصرين لسلالة سونغ الشمالية ( ٩٦٠ ـ المحدثة . طالع كثيراً منذ عهد طفولته ، وكان شاغله المحدثة . طالع كثيراً منذ عهد طفولته ، وكان شاغله الاوحد الواقعات العقلية ، فكان يرفض التدفئة شتاء او استخدام المروحة صيفاً . وطوال ثلاثين عاماً رقد ارضاً ، بدون وسادة او حصيرة . وكيما ينمي معارفه ومداركه ، ارتحل إلى شمالي الصين ووسطها . وعندما استقر به المطاف في كونغ ـ تشينغ ( آنهويه ) صار صديقاً حميماً للوالي المحلي لي تشي ـ تسي . وبعد موت ابيه قصد لو ـ يانغ ، وعقد اواصر الصداقة مع

سو\_ ما كوانغ ، وفو بي ، وهان تشي . وظل فيلسوفنا يحيا حياة متواضعة : فما كان كوخه يحميه لا من البرد ولا من المطر ، إلى أن اشترى أصدقاؤه له داراً صغيرة وبستاناً صغيراً ، فسماه « عش السلام والسعادة » وعاش فيه إلى حين مماته . وفي سنة ١٢٣٥ وضعت مسلته في معبد كونفوشيوس ، وطُوّب قديساً باسم كانغ \_ هي ( السلام والطهر ) . أما مؤلفه الرئيسي فهو كتاب مبادىء العرافة مطبقة على التطور التاريخي ، وهو بحث في نشأة الكون استناداً إلى العدد اربعة \_ انظر الإعمال الكاملة للمعلم شاو (\*) .

□ « إن كتابات شاو ـ يونغ مبنية كلها على معنى الترابط بين الأشياء المخلوقة ونموذجها الأزلي . وكما تخرج الأوراق من جذر الشجرة ، كذلك يخرج المتعدد من الواحد . والانسان يؤلف جزءاً لا يتجزا من هذا التجلي . وبفضل العقل الذي يميزه يستطيع أن يدرك الأشياء في المبدأ الذي يوجدها ويتعلم كيف يعرفها بالمطابقة بينها . وهكذا تتأتى له المقدرة على استخدام عيني العالم بأسره وأذنيه وفمه وفكره وكأنها خاصته الخاصة . ولكنه سيفقد هذه المقدرة فيما لو توسل بها إلى غايات أنانية » . [نيكول فاندييه]

## شَبَرَا

#### Shabara

ويعرف ايضاً باسم شبراسفامن . فيلسوف هندي براهماني من القرن الخامس الميلادي . اكد ضد بوذيي المركبة الكبرى ان العقل لا يحتوي صور الاشياء والموضوعات ، وان هذه تظل خارجية عنه ، وان المعرفة تكون بالتماس معها بوساطة الاداة الذهنية ، وقال إن جميع وسائل المعرفة الصحيحة صحيحة قبلياً ، وإننا إذا عرفنا الشيء بالإدراك عرفناه كما هو ، وإن النصوص المقدسة لا تحتمل البرهان على صحتها بالتجربة ، وإنه إذا ما وقع خطأ في معرفتها فعلته تكمن لا في موضوع الإدراك بل في شروطه . نور خافت او باهر اكثر مما ينبغي ، وضعية الموضوع ، عيب في عضو الحس .

## شينغلر ، اوسفالد

#### Spengler, Oswald

فيلسوف الماني . ولد في بلانكنبورغ في إقليم هارتز في ۲۸ ايار ۱۸۸۰ ، وتوفي في ميونيخ في ۸ ايار ١٩٣٦ . دَرَس في ثانوية هال ، ثم في جامعات ميونيخ وبرلين وهال . درُّس الرياضيات من ١٩٠٨ إلى ١٩١١ فى ثانوية هامبورغ ، ثم استقال من التعليم ، وذهب للإقامة في ميونيخ ليقف نفسه على الإعداد لمؤلفه الكبير ، افول الغرب(\*) . وقد صدرت الطبعة الأولى عام ١٩١٨ وعرفت للحال نجاحاً عظيماً . ويعرُّف فكر أوسفالد شبنغلر نفسه بأنه « فلسفة انحطاط » ، لكن هذه الكلمة الأخيرة مجردة من كل منزع إلى التباكي. وقصد شنبغار الأوحد أن يثبت أن الشجاعة الرجولية الأولى هي القبول بقانون الوجود المتضمن لحتمية الموت بالنسبة إلى الثقافات كما بالنسبة إلى سائر صور الحياة وأشكالها . وبيت القصيد عنده في خاتمة المطاف ترجمة مذهب نيتشمه في « حب الإنسان لقدره » إلى الصعيد التاريخي والجماعي. فقوام الانحطاط الانتقال من « الثقافة » إلى « المدنية » . ويرى فيه شبنغلر مناسبة لضروب جديدة من الجسارة ؛ فهو يدعو الأجيال الفتية إلى أن تتخلى عن كل الأحلام الرومانسية إزاء الماضى ، وإلى التسليم بالاستحالة المطلقة لظهور رسم عظيم او موسيقي عظيمة في الآتي من الأيام ، وإلى أن تنذر نفسها بكل جذل للمستقبل التقني والعسكري والقيصري الذي أمسى من الآن فصاعداً هو مستقبل الغرب.

لقد انقاد شبنغلر، بحكم التطور الطبيعي لفكره، الى حدود النشاط السياسي. ففي مؤلفات من قبيل المبروسية والاشتراكية (١٩٢٠) - سبعون الف نسخة في عشر سنوات ! - و إعادة بناء المانيا (١٩٢٤)، و سنوات حاسمة (١٩٣٣)، و الإنسان والتقنية (١٩٣١)، الغ، قام بحملة في سبيل شكل جديد من الاشتراكية، نابغ من التقاليد البروسية. وقد كان لهذه الكتب أثر بعيد المدى في الجيل الالماني الناشىء، تترجّع بعض أصدائه في كتاب إرنست يونغر الكبير، الشغيل (١٩٣٢). وقد تواقتت مع صعود الحركة السطفية - الاشتراكية إلى سدة السلطة. لكن

## شَبَسْتَري ، محمود بن عبد الكريم

#### Shabastarî, Mahmûd Ibn 'Abd-Ilkarîm

من كبار شيوخ الصوفية . ولد سنة ١٨٧ هـ / ١٢٨٨ م في شَبِسْتُر قرب تبريز ، وعاش اكثر حياته في هذه المدينة التي كانت عاصمة اذربيجان ، وفيها مات في شرخ الشباب سنة ١٧٠ هـ / ١٢٣٠ م . له عدة رسائل في التصوف ، ومنها الإنسان الكامل ، وله كذلك ديوان مثنوي بالفارسية بعنوان غولشن راز ، اي مَوْرَدَة الإسرار ، بسط فيه بأقل من الف بيت عقيدة وحدة الوجود واجاب عن سبعة عشر سؤالاً حول العرفان والسلوك بمعناهما الروحيين . وقد تعدد شراح هذا الديوان جيلاً بعد جيل ، وكان من ابرزهم شمس الدين محمد الجيلاني اللاحيجي .

## الشبلي ، ابو بكر

#### Shiblî, Abû Bakr Al-

ويعرف أيضاً باسم دُلف بن جحدر ، ويجعفر بن يونس، ويقال لـه أبن حجة . صوفى أصله من اسروشنة بين سيحون وسمرقند ، وينسب إلى قرية شبلة ، ولد في سامراء ، ودرس على الجنيد ، ثم صحب الحلاج وشهد مصرعه وصلبه . كان والياً على نباوند ، ثم هجر العالم وهو في الأربعين من عمره ، وصار من شيوخ الصوفية . وكانت وفاته سنة ٣٣٤هـ / ٩٤٦ م . ومرُّ تصوفه بطورين : قبل محاكمات الحلاج وبعدها . فبعد أن كان سافراً كالحلاج في الفترة الأولى ، استتر في الفترة الثانية ، وأعلن خطأ الحلاج قبيل مصرعه فنجا ، بينما هلك ابن عطاء الاسكندري الذي كان أكد صدق الحلاج . ولكن الجانب الأصبيل في تصوفه هو الجانب الأول ، الحلاجي ، لا الجانب الثاني المتكلف ، الذي يتظاهر بالروح السنية تقية لا حقيقة . وقد تأثر ايضاً بالبسطامي ، وأعلى درجة الولاية على درجة النبوة ، واكد أن كل شيء بضعة من اللانهاية حتى اصغر ذرة ، فاقترب بذلك من مذهب وحدة الوجود . روى له السلمي في طبقات الصوفية ، والطوسى في اللمع . شتاین ۳۹۰

## شتاين ، إديث

#### Stein, Edith

فيلسوفة المانية . ولدت في فروكلاف (سيليزيا) في ١٢ تشرين الأول ١٨٩١ ، وماتت في آب ١٩٤٢ في معسكر الاعتقال بأوشفيتز . كانت تنتمي إلى أسرة يهودية متدينة ، وانشئت على تقاليد دينها ؛ لكنها سرعان ما فقدت إيمان اسلافها، وإن حافظت على مثل أعلى أخلاقي عميق . كانت عطشي إلى الحقيقة ، فأقبلت في سن يافعة على دراسة الفلسفة في جامعة مسقط راسها اولاً ، ثم في جامعتي غوتنغن رفرايبورغ. وفي الجامعة الأخيرة هذه تتلمذت على الفيلسوف إدموند هوسرل ؛ وبعد أن جازت امتحان الدكتوراه في الفلسفة (١٩١٦) ، عملت مساعدة له لفترة قصيرة من الزمن . وأقنعها تعرفها إلى ماكس شلر ، وأخيراً قراءة حياة القديسة تيريزيا الأفيلاوية ، بصحة الكاثوليكية . وفي اليوم الأول من عام ١٩٢٢ تلقت ، مع المعمودية ، اسم تيريزيا هدفيغ . ومن عام ١٩٢٣ إلى عام ١٩٣١ درَّست في سبيرا ، في معهد سانتا مجدالينا، الذي كانت تديره الراهبات الدومينيكيات ، وعاشت بين هؤلاء وكأنها واحدة منهن . وفي عام ١٩٣٢ دعيت للعمل في المعهد الجرماني للتربية العلمية في مونستر ؛ لكن نشاطها العام توقف بغتة مع بداية اضطهاد اليهود . وعندئذ وجدت الفرصة سانحة لها لتحقيق حلمها في الترهب، فدخلت دير الكرمليات في كولونيا ، ولبست الثوب في نيسان ١٩٣٤ ، وصار اسمها تيريزيا بنديكتا .

بين ١٩٣٠ و ١٩٣٣ عالجت موضوعات شتى في علم التربية وفي التربية النسوية ، جُمعت في كتاب بعنوان تاهيل المراة ودعوتها(\*) . وفي اثناء السنة الأولى من مقامها في دير الكرمليات كتبت صلاة الكنيسة و سر الميلاد ، وهما كتيبان ينمان عن حس ديني عميق وبراء من كل تنازل لحساب العاطفية التقوية . وبناء على نصيحة رئيساتها عملت بعد ذلك على إنجاز مؤلفها الكبير الموجبود المتناهي والموجود الأزلي ، ويتضمن فحصاً عاماً للموجود المخلوق وغير المخلوق في محاولة للتركيب بين القديس توما الاكويني والفلسفة الحديثة ، وعلى الاخص فكر مدرسة هوسرل الفينومينولوجية . ومع تصاعد موجة

الايديولوجيين الهتلريين ما ونوا يستبعدون اوسفالد شبنغلر ، لأن تصوره عن الثقافة لم يكن عنصرياً . أما تأثير شبنغلر خارج نطاق المانيا فقد كان واسعاً جداً ايضاً ، وتترجع بعض اصدائه في فلسفة ارنولد توينبي التاريخية أو في فلسفة اندريه مالرو في الفن ، مثلاً . [ميشيل مور]

□ « إن أوروبا البورجوازية والأمبريالية العجور ، المعتادة على اعتبار نفسها سرة العالم ، قد انتنت وهي حية وانفقات في المجزرة الامبريالية الأولى كما ينفقى الخراج المنتن ومهما تاوه شبنغلر وجميع البورجوازيين الصغار القادرين على أن يعجبوا بذلك وانتحبوا ،فإن أفول أوروبا العجوز هذا لا يؤلف سوى فصل في تاريخ سقوط البورجوازية العالمية التي يجعلها النهب الأمبريالي واضطهاد غالبية السكان تنبعج من عسر الهضم » . [لينين]

□ « ان المستوى الفلسفي لشبنغلر اكثر تدنياً بكثير من مستوى الممثلين الرئيسيين لفلسفة الحياة المتقدمين عليه : نيتشه وديلثي وسيمل . ومن المحتمل أن التأثير العام لشبنغلر يعود إلى هذا التدني في المستوى تحديداً » . [جورج لوكاش]

ا و إن كل فلسفة في الثقافة لا بد أن تمر اليوم بشبنغلر ـ ولو بهدف تجاوزه » . [عمانوثيل برل] ا د لما فطنت إلى أن هذا الإنسان الشيطاني ، العنيد مثل قانون طبيعي ، يهدد الإرادة والصبوات الانسانية . أشحت بوجهي عن مثل هذا القدر الكبير من نية الإيذاء ، ونحيت كتابه عن ناظريً ، كيلا أكره على الإعجاب بما يؤذي وبما يقتل » . [توماس مان]

□ « إن شبنغلر نسبوي جذري : فلا وجود لحقائق أزلية : وإنما كل فلسفة تعبير عن زمانها وعصرها فقط » . [] . م . بوشنسكي]

ت د كان أوسفالد شبنغلر يشعر ، مثل كثيرين غيره ، أنه أبن ضال لعصر قتل والديه ... فيه يتجسد الضعف النفسي للإنسان العتيق للثقافات العليا ، المخلوع الجذور في مدنه ، البعيد عن عمل الأرض الأم وعن الحياة الطبيعية للمصير والزمان والموت » . [ر . م . البيريس]

الاضطهاد وتداركاً للخطر الذي قد يسببه وجودها للدير ، طلبت نقلها إلى الخارج ؛ وفي ليلة رأس السنة من عام ١٩٣٨ اصطحبها طبيب صديق إلى حدود هولندا حيث نزلت في دير إيخت . وهناك كتبت مؤلفها الكبير والثاني الأخير علم الصليب ، وهو عبارة عن تأويل لتصوف القديس يوحنا الصليبي على ضوء المنهج الفينومينولوجي . لكن قبل أن تتمكن من إنهاء المخطوط أخذتها الشرطة الالمانية رهينة على إثر اجتياح هولندا واحتلالها . واقتيدت في أول الأمر إلى معسكر الاعتقال في آمرسفورت ، ثم في فستربورك ، وأخيراً في أوشفيتز حيث قضت في حجرة الغاز . وفي عام ١٩٥٠ أصدر ناشرون ألمان وبلجيكيون مؤلفات إديث شتاين الرئيسية في خمسة مجلدات [ديزيديريو غاتي].

#### شتاينر ، رودولف

#### Steiner, Rudolf

فيلسوف نمساوي . ولد في ۲۷ شباط ۱۸٦۱ في کرایلفیش (کرواتیا) ، وتوفی فی ۳۰ آذار ۱۹۲۰ فی دورناخ ، بالقرب من بال ( سويسرا ) . كان أبوه موظفاً صغيراً في السكك الحديدية النمساوية - المجرية ، وقد أتم رودولف دراسته في مدرسة تقنية تقع على مقربة من مسقط رأسه ، ثم في المدرسة التقنية العليا في فيينا. وبعد حصوله على الديبلوم انفق ستة أعوام ( ۱۸۹۰ ـ ۱۸۸۶ ) في تعليم صبى متخلف ؛ ولشدة ما تفانى فى مهمته التربوية هذه ، تمكن من أن يشفى الصبى الذي قدر له فيما بعد أن يدرس الطب. وخلال إقامته لدى أسرة الصبى كتب شتاينر أول مؤلفاته . اسس نظرية للمعرفة عند غوته (١٨٨٦) . استدعى إلى فايمار عام ١٨٩٠ ، وعهد إليه بمهمة الإشراف على إصدار الطبعة الأولى لأعمال غوته العلمية ؛ وقد وضع لهذه الطبعة مقدمة كانت موضع اهتمام وتقدير . وقد انشغل، في الوقت نفسه ، بإعداد اطروحة دكتوراه (١٨٩١) ، اصدرها فيما بعد موسِّعة بعنوان الحقيقة والعلم (١٨٩٢) . بعد ذلك مباشرة ، بادر إلى كتابة واحد من أهم مؤلفاته ، إذ ضمَّنه الأسس المنهجية لتعليمه المقبل: فلسفة الحربة (١٨٩٤).

بعد إصداره كتاباً عن نيتشه : نيتشه عدو عصره (١٨٩٥) ، وأخر عن غوته غوته وتصوره للكون (۱۸۹۱) ، غادر شتاینر فایمار عام ۱۸۹۷ قاصداً برلین ، حیث قبل برئاسة تحریر مجلة ذات شأن ، هی مجلة الأدب ؛ وقد استمر في هذا المنصب حتى عام ١٩٠٠ . ولما كان شتاينر قد دعى اكثر من مرة لإلقاء المحاضرات في ناد للثيوصوفيين فقد عين ، عام ١٩٠٢ ، أميناً عاماً للفرع الألماني للجمعية الثيوصوفية : وقد قبل بهذا المنصب، لكنه اشترط ، مقابل ذلك ، أن يسمح له بأن يعطى في الجمعية تعليمه الشخصى ؛ وقد كان يأمل ، من وراء ذلك ، أن يتوصل إلى خلق تركيب بين الروحانيتين المسيحية والشرقية. وكانت هذه المحاولة نقطة انطلاق كتابين تضمنا الأفكار الرئيسية لتعليمه الانتروبوصوفي المقبل: المسارّة، او معرفة العوالم العليا (١٩٠٤) و علم الخفاء(\*) . وزار شتاينر الاقطار الأوروبية كافة ، والقى فيها سلسلة من المحاضرات عمد تلامذته فيما بعد إلى جمع عدد منها وإصداره في كتب مستقلة . وفي عام ١٩٠٧ ، انفصل نهائياً عن الجمعية الثيوصوفية ، وأسس عام ١٩١٣ جمعية جديدة اطلق عليها اسم الانتروبوصوفية . وقد وقع الاختيار على قرية دورناخ الهادئة لتكون مقر الجمعية المركزي ومسرح نشاطاتها ؛ ولعل أبرز هذه النشاطات السعى إلى تربية الأطفال وفق مبادىء سيكولوجية جديدة . وقد خص شتاينر هذه المسألة بالذات بكتاب : تربية الطفل من منظور العلم الروحي (\*) . ويستحيل علينا في الواقع أن نقدم هنا كشفاً بمجمل كتابات شتاينر الذي اهتم بمجالات النشاط الانساني على تنوعها وتباينها: الزراعة ، الرقص والتربية البدنية ، الفلسفة ، الدين ، السوسيولوجيا ، الخ ، معالجاً هذه المسائل كافة من منظور تعليمه الشخصى . وقد ختم نشاطه التأليفي بكتابه : سيرة ذاتية (١٩٢٥) . [الكسندر لابزين]

## شتراوس ، دافید فریدریش

#### Strauss, David Friedrich.

لاهوتي وشارح الماني . ولد وتوفي في لاودفيغبورغ ( فورتمبرغ ) ( ۲۷ كانون الثاني ۱۸۰۰ ـ ۸ شباط شتراوس ۳۹۲

١٨٧٤ ) . التحق في أيلول ١٨٢٥ بالمدرسة الإكليركية البروتستانتية في توبنغن ، واصبح قساً لقرية تقع على مقربة من لودفيغبورغ، ثم مدرساً وكيلاً في مدرسة مولبرون الاكليركية . كان شتراوس تلميذاً لهيغل ، وكان يعمل معيداً في مدرسة توبنغن الاكليركية عندما اصدر كتابه حياة يسوع(\*) (١٨٣٥) الذي آثار فضيحة عظمى في الأوساط الدينية الالمانية كافة . وقد تهجمت عليه الصحف ، وأنزل به عقاب مسلكي ، فجرى نقله إلى معهد في لودفيغبورغ ؛ وسرعان ما اضطر إلى التخلى عن التعليم والانزواء في شتوتغارت (١٨٣٦) . لكن في عام ١٨٣٩ ، عرض عليه منصب استاذ في زيوريخ ، إلَّا انه لم يتمكن من شغله بسبب معارضة المؤمنين الشديدة . وقد تالم ششراوس كثيراً لاضطراره إلى التخلي ، نهائياً ، عن دعوته التعليمية والتربوية . وفي إبان أحداث ١٨٤٨ ، رشع نفسه لانتخابات أعضاء دبيت فورتمبرغ ، وتم اختياره ممثلًا عن مسقط رأسه ؛ لكنه أثار موجة عامة من الذهول عندما عزم على الجلوس في صفوف الرجعيين، فاضطر، إزاء سخط ناخبيه واستنكارهم، إلى الاستقالة من نيابته . وعاد إلى لودفيغبورغ ، وكرّس نفسه لعمله النقدي والتأريضي ، فأصدر على التوالى : العقائد المسيحية (١٨٤٠) ، الرومانسي على عرش القياصرة (١٨٤٧) ـ وهي اهجية موجهة ضد ملك بروسيا فردريك فلهلم الرابع الذى اتهمه شتراوس بالسعى إلى بعث إكليريكية العصر الوسيط - الإيمان القديم والجديد(\*) (١٨٧٢) ، بالإضافة إلى عدد من السير والتراجم الموقوفة على أبطال تحرير الفكر . اولریخ فون هوتن (۱۸٦٠ ـ ۱۸۵۸)، فولتیر (١٨٧٠)، الخ .

طفت أعمال دانيد شتراوس على مجمل النقد الديني في القرن التاسع عشر ؛ ونستطيع تتبع تأثيرها في اتجاهات أساسية ثلاثة : في اتجاه ماركس ، بوساطة فيورباخ ؛ وفي اتجاه رينان ؛ واخيراً ، في اتجاه مادية هيكل . بيد أن هذه الأعمال كان مهد لها التناقض الأساسي الذي ادخله هيغل على البروتستانتية الألمانية : فقد تصدى شتراوس للعقلانيين الهيغليين الذين ادعوا العمل على انقاذ المسيحية ، وإنما بإفراغها من كل مضعون خارق للطبيعة وبإرساء الدين على عقلانية الفكرة المسيحية وحدها ، وبين كيف أن

المسيحية لا يمكن أن يكون لها من أساس سوى صدق الشهادة . غير أنه يضيف ، متصدياً هذه المرة لأنصار « المذهب الخارق للطبيعة » ، بأنه لا يجوز أن تُختص الشهادة الانجيلية بمعاملة مميزة ، وبأنه لا بد من إخضاع هذه الشهادة لمتطلبات النقد التاريخي عينها التي تخضع لها الديانات القديمة الأخرى. فالمسيحية ، في نظر شتراوس ، لا تقبل التفسير إلاً من خلال ، اسطورة يسوع ، ، التي اختلقتها العقلية اليهودية في العصر الرسولي والتي يتعذر على الناقد العصرى فهمها ما لم يضع نفسه في آفاق هذه العقلية .. وهذا المنهج عينه اعتمده رينان فيما بعد في كتابه حياة يسوع(\*). وهكذا ، وعلى الرغم من معارضة شتراوس لهيغل ، فإننا نلمس عنده أثر حركة « محو الطابع الشخصي » عن الدين ، تلك الحركة التي ميزت الفكر الألماني في القرن التاسع عشر ، والتي كانت وجدت عند هيغل تعبيرها الأكثر جذرية . وبدلاً من أن يعود عن الدعاوى المدوية للكتابه عن حياة يسوع، فإن شتراوس ما انفك يتطور باتجاه مادية متشددة باطراد : فقد ذهب ، في أواخر حياته ، إلى إنكار كل دين يقوم على إله شخصى ، معتبراً أن العلم يعطى تفسيراً وافياً للكون ؛ كما ذهب ، في منافحته عن الحضارة الصناعية إلى تصور أخلاقية جديدة تجد تبريرها الكافى في ضرورات الحياة الاجتماعية. [میشیل مور]

□ ء لقد طور كل من شتراوس وباور هيغل منطقياً بدون أن يخرجا من مضمار اللاهوت ، الأول من وجهة نظر سبينوزية ، والثاني من وجهة نظر فيختية ، [ماركس وانجلز]

□ « يكفي أن نقارن بين التاريخ النقدي ليسوع المسيح بقلم دولباخ وبين حياة يسوع بقلم شتراوس لندرك مدى التقدم الهائل الذي انجزته فلسفة الاديان تحت التأثير النافع للجدل الهيغلى ء . [بليخانوف]

□ « لقد حاول شتراوس أن يحل أحد التناقضات التي تركها هيغل مفتوحة ، أعني التناقض بين طبيعة الله الكاملة واللامتناهية ، وبين الطبيعة الناقصة والمتناهية للإنسان الذي تجسد فيه ، على فرض أن المسيح هو التجسد البشري لله . فكيف كان للمسيح أن يحقق ذلك اللاتناهي الخاص بالالوهية ، وهو الفاني

والمعرض للخطيئة ؟ إن الصعوبة تذلل إذا قلنا إن صفات المسيح ليست صفات الإنسان ـ الإله ، بل صفات الإنسانية هي اجتماع طبيعتين . فهي من جهة اولى الله متجسداً ، الروح اللامتناهي الذي اعطى نفسه شكلًا متناهياً ، ومن الجهة الثانية هي الروح المتناهي الذي يعيه لاتناهيه . وفي مثل هذه الرؤية ينحل الشخص التاريخي للمسيح إلى اسطورة عبرت عن احلام المجتمعات البدائية وعن صبواتها إلى اللاتناهي » . [إميل بوتيجلي]

# شتيتني ، توماش دي

### Ŝtitny, Tomaŝ De

فيلسوف ولاهوتي تشيكي . ولد في شتيتنا ببرهيميا نحو ١٣٣١ ، وتوفي في براغ نحو ١٤٠١ . وضع كتبه ، التي ساهمت في تثبيت قواعد اللغة التشيكية ، بهدف تربية خلقية ومسيحية : محاورات الأب والأولاد (١٣٨٥) ، كتب المسذهب المسيحي

# شتيرنر ، ماكس

#### Stirner, Max

الاسم المستعار ليوهان كاسبار شميت . فيلسوف الماني . ولد في بايروت في ٢٥ تشرين الأول ١٨٠٦ ، وتوفي في برلين في ٢٦ حزيران ١٨٠٦ . لم يستكمل دراسته الجامعية ، بل تابع لفترة دروس هيغل في الفلسفة في برلين . ولم يكن يملك أي ثروة ، وقد عمل مدرساً في معهد عال الفتيات . كما عمل ايضاً ، لبعض الوقت ، في حقل الصحافة . اتصل في عام ١٨٤٠ بإحدى دوائر الحركة الثورية في المانيا ، وتحديداً برونو باور وفريدريك إنجلز وكارل ماركس ؛ وقد استقطب الانتباه بحياء مسكله وتحفظه ، وبافكاره الجذرية التي لخصها في كتابه المفريد وملكيته(٥) الدي يمكن اعتباره وجيزاً حقيقياً في الفوضوية الفردية النزعة . وفي الأعوام التالية اصدر الجمات لاعمال جان ـ باتيست ساي ولادم سميث ،

كما أصدر كتاب تاريخ الرجعية في مجلدين عام ١٨٥٢ . وقد أمضى آخر سنيّ حياته في بؤس مدقع ، وفي حال من العزلة التامة ؛ فقد تهرّب من ملاقاة اصدقائه القدامى ، وتاه من مسكن إلى آخر ، ودخل السجن مرتين لعجزه عن سداد ديونه ؛ ولم يتمكن من تأمين كفاف يومه إلا مقابل قيامه ببعض الخدمات التافهة . توفي في غفلة تامة عن الناس ، وكان سيبقى مجهولاً ، تماماً لولا السيرة التي كرّسها له جون ـ هنري ماكاى عام ١٨٩٧ .

□ • لا تبحثوا في العزوف عن انفسكم عن حرية تحرمكم على وجه التحديد من انفسكم ، بل ابحثوا عن انفسكم تحديداً ... فليكن كل واحد منكم انا كلى القدرة ، . [ماكس شتيونر]

□ « يبقى شتيرنر طرفة من الطرائف ، حتى بعد أن ملغمه باكونين مع برودون وعمّد هذه الملغمة باسم الفوضوية ، . [انجلز]

□ « لقد أعاد شتيرنر الاعتبار إلى الفرد في عصر كانت الهيمنة فيه على الصعيد الفلسفي للأفردية الهيفلية ، وفي زمن كانت فيه مساوى « الأنانية البورجوازية قد دفعت بمعظم المصلحين إلى التشديد على نقيضها : الاشتراكية » . [دانييل غيران]

# شريهرسا

#### Shriharsa

فيلسوف هندوسي من القرن العاشر الميلادي . اهم تلاميذ شنكرا ، تولى مذهبة فكره . استخدم جدل ناغارجنا لينقد مفهوم الاختلاف وليبين أن المتعدد والمتباين لا يقعان أبدأ في متناول التعقل فعلاً . وكان جدله تمهيداً لميلاد مدرسة المنطق الجديد التي سيرسي اسسها غنجسا في اواخر القرن الثاني عشر الميلادي .

# شسىتوف ، ليف

## Chestov, Léon Chestov, Lev

اسمه الحقيقي ليف اسحقوفتش سفاركمان. كاتب

# شسكو فسكى، أوغست

#### Cieszkowski, Auguste

فيلسوف بولوني من التيار الهيغلي المحدث ( ١٨٩٤ - ١٨٩٤) نشر في ١٨٣٨ مقدمات في الفلسفة الذي كان له تأثير كبير على تطور أفكار هرزن وموسى هس وغيرهما من الهيغليين الشبان أراد شسكوفسكي أن يتجاوز الطابع التأملي لمذهب هيغل نحو فلسفة منفتحة على الممارسة والمستقبل فمعرفة تاريخ الإنسانية غير كافية، بل لا بد من تغيير مستقبل العالم. وفي ١٨٤٥ نشر في النبالة والارستقراطية الحديثة عرض فيه نظرية في النجبة وكرّس الثلاثين سنة الأخيرة من حياته لمؤلّف وكرّس الثلاثين سنة الأخيرة من حياته لمؤلّف المقدس بنزعة طوباوية الفية.

الشُستري ، ابو الحسن على بن عبد الله

## Shoshtarî, Abû'l- Hassan 'Alî Ibn 'Abdillâh

متصوف وشاعر اندلسي من مدرسة ابن سبعين . ولد في ششتر بالقرب من وادي آش شرقي غرناطة ، وتوفي في مصر سنة ١٦٦٨ هـ / ١٢٦٩ م . له ديوان شعر ، وكتاب العروة الوثقى ، و التقاليد الوجودية في اسرار الصوفية . تنم قصائده عن تعاطفه هو واستاذه مع الفلسفة الإشراقية . وهو أول من استخدم الزجل الشعري في التصوف . وقد عده ابن تيمية من كبار صوفية وحدة الوجود وحذَّر من خطورة ازجاله على كبار صوفية وحدة الوجود وحذَّر من خطورة ازجاله على العامة . وقد بلغ من افتتانه بابن سبعين انه سمى نفسه ، عبد ابن سبعين ، وقد خلفه في الإمامة على الفقراء ( الصوفيين ) والمتجردين . ولما مرض في قرية طينة بائقرب من دمياط ، سئل عن اسم المكان ، فقال : وحنت الطينة إلى الطينة » .

وقيلسوف روسي . ولند سنة ١٨٦٦ في كييف ﴿ روسيا ﴾ ، ومات في فرنسا سنة ١٩٣٨ . درس اولًا الحقوق في جامعة كبيف ، ثم وقف نفسه على دراسة مسائل الفلسفة الأخلاقية . تأثر كثيراً بنيتشه وكييركغارد ، وخصهما بعدة دراسات : كييركغارد والفلسفة الوجبودية، فكرة الخير لبدى ل. تولستوی وف . نیتشه (۱۹۰۰) ، دوستویفسکی ونيتشبه (١٩٠٣) . كان الشاغل الصوفي هو القطب الذي يدور من حوله فكره . وقد درس بشغف ونهم \_كما لو أنها عناصر من شواغله الشخصية \_ الماهية الصنوفية لندى كتاب من أشبناه تواستوى ودوستويفسكي . وانما تحت سلطان مثل هذه الحاجة الصوفية بحث شستوف للعاطفة الدينية عن مجال لا يمكن أن تصطدم فيه بأى نقض منطقى ووضع موضوع الإيمان فوق كل عقبة كان يمكن أن يتحطم عليها. ويصوره لنا بوريس دي شلوزر ، بعد أن أجرى مقارنة ومقابلة بينه وبين سقراط والعقلاني والأخلاقي المتحمس » ، في صورة « لاعقلاني ولاأخلاقي » ، وإنما متدين . وجريمة الأخلاق عند شستوف هي وضع أى شيء ، مهما كان ، فوق الله . وقد تهجم أيضاً على العلم وعلى أسس منطقنا ؛ ولئن لم ينكر قيمتهما العملية ، فقد مارى في قدرتهما على استيعاب الوجود والواقع. وفي المنطق كما في الأخلاق، أجرى « التمييز نفسه بين المضامير » ، مؤكداً على وجهة النظر التالية الاساسية في نظره: « لا ينظم الانسان شؤونه مع الله أو ضده ؛ فكل تنظيم وكل تدبير هما في خارج الله » . وتفسح نزعته الصوفية مكاناً محدداً بدقة للاعتقاد ، إذ تستبعده من المضامير التي لا يكون له من مدخل إليها إلا تسللاً . ولنذكر من مؤلفاته : سلطان المفاتيح(\*) ، عند تخوم الحياة ، مديح التغرب(\*) ١٩٢٧) ، اثينا والقدس (١٩٣٨) . ومؤلفاته ، التي تنم عن قدرة مرموقة على التأمل والنظر العقلى ، تجعل منه واحداً من أبرز ممثلي الفكر الروسي المعاصر. □ « إن فكر ليون شستوف الفلسفى خارق للمألوف ولا متوقع وبعيد الشبه بما تعرضه لنا الفلسفة في العادة إلى حد أنه قد يعسر علينا أن ننفذ إلى لبه ، فكأن ذلك يتطلب أداة خاصة ، . [أدولف لازاريف]

## شفالىيە، جاك

#### Chevalier, Jacques

مؤرخ فرنسي للفلسفة (۱۸۸۲ ـ ۱۹۹۲) اطروحته للدكترراه تناولت مفهوم الضرورة لدى أرسطو والمتقدمين عليه» (۱۹۱۵). تعاون مع حكومة فيشي كوزير دولة لشؤون التعليم والشباب، فاعتقل بعد التحرير وحكم عليه بالموت. ونذر حياته، بعد العفو عنه، لوضع كتابه الكبير في أربعة مجلدات عن تاريخ الفكر ۱ ـ الفكر القديم، ٢ ـ الفكر المسيحي، ٣ ـ الفكر الحديث من ديكارت إلى كانط، ٤ ـ الفكر الحديث من ديكارت إلى كانط، ٤ ـ الفكر الحديث من هيغل إلى برغسون

تميز فكره بالانتقائية، وتركّز مسعاه على بناء ميتافيزيقا علمية على أساس من الواقعية الروحية. وكان معجباً ببرغسون، وناضل من أجل توحيد الكنيستين الكاثوليكية والانغليكانية. من مؤلفاته الأخرى: أساتذة الفكر الفرنسي: ديكارت (١٩٢١)، برغسون (١٩٢١)، حياة الروح بسكال (١٩٢٢)، برغسون (١٩٣١)، دروس في الفلسفة (١٩٤٣)، الحياة الاخلاقية والغيب الفلسفة (١٩٤٣)، الحياة الاخلاقية والغيب

# شفتسبري ، انطوني اشلي كوبر

# Shaftesbury, Anthony Ashley Cooper

فيلسوف واديب انكليزي . ولد في ٢٦ شباط ١٦٧١ في نابولي . كان حفيد رجل الدولة « الويغي » الشهير ، وزير الملك تشارلز الثاني . وقد تتلمذ شفتسبري على الفيلسوف جون لوك ؛ ولئن انتقد بشدة فيما بعد فكر معلمه ، فقد ظل يكن له بالمقابل حباً صادفاً . أتم دراسته بتفوق ، ثم قصد البر الأوروبي ، تمشياً مع التقاليد السائدة في صفوف اقرانه من الارستقراطيين الانكليز . وعقب الثورة الثانية (١٦٨٨) ، حالت صحته الضعيفة دون ان يكرس نفسه طويلاً ، وبصورة فعالة ، للعمل السياسي ؛ بيد أنه انتخب مع ذلك عضواً في البرلمان .

سافر مرتین إلی هولندا ( عامی ۱۲۹۸ و ۱۷۰۶ ) ، وشارك في نشاطات الحلقات الأدبية والفلسفية في روتردام ؛ وقد التقى فيها لوكلير وبايل وفان ليمبورخ . استهل نشاطه التأليفي بنشر مقدمة لمواعظ بنيامين وایشکوت ، وهو من زعماء مدرسة افلاطونیی كامبردج . وكان وايشكوت عارض المماثلة التي قال بها هوبز بين الكون والآلة، وزعم أن في الطبيعة مبدأ نموً يبث الحياة في العالم ويحدد اشكاله ؛ كما اكد ايضاً ، بالتعارض مرة أخرى مع تجربية هوبز ، أن الذهن ليس وعاء منفعلًا يكتفى بتلقى الظاهرات الحواسية ؛ بل أنه ، على العكس من ذلك تماماً ، صانع معرفته الخاصة . وقد عاد شفتسبري إلى عرض هذه المبادىء مجدداً وإلى تطويرها في كتابه . الاخلاقيون : الرابسودة الفلسفية (١٧٠٩) ؛ وقد طبقها ايضاً ، فيما بعد ، على الاستطيقا في مناجاة النفس ، او نصائح إلى مؤلف (١٧١٠) : وقد أقام في هذا الكتاب علاقة بين « الطبيعة التشكيلية » والشاعر عندما يعمل . أما كتابه فحص عن القضيلة والقضل (١٦٩٩) فهو أهم دراساته الأخلاقية ؛ وفيه يذهب إلى أن النظام الداخلي للإنسان الفاضل يشكل جزءاً من النظام الكلى . فليس الالتزام الاخلاقي في نظره حصيلة عقد أو نتيجة الخوف من الله ، كما هي الحال بالنسبة إلى هوبز ؛ فوجود هذا الالتزام سابق على الارادة الإلهية ؛ وليست الأحكام الاخلاقية شرة الاستدلال وإنما ثمرة الحدس والجس الاخلاقي . هذه النظرية تمثل عطاءه الأساسى في مضمار الأخلاق. وقد صدرت الأعمال الثلاثة المشار إليها ، مع رسالة حول الحماسة (١٧٠٨) و الحس المشترك ، محاولة في حرية روح الدعابة (١٧٠٩) صدرت عام ١٧١١ تحت عنوان : خصائص البشر والأعراف والآراء والأزمان (\*). وقد تزامن صدورها مع مغادرته انكلترا سعياً وراء مناخ اكثر رحمة لصحته . وقد أمضى السنتين الأخيرتين من حياته في نابولي ، منقحاً الخصائص، ودارساً تاريخ الفن. وقد اوحت له هذه الدراسة بمحاولتين جماليتين مقتضبتين : فكرة عن ترسيمة تاريخية أو جدولة أحكام هرقل ، وقد أضيفت إلى الطبعة الثانية لكتاب الخصائص، و رسالة حول الرسم ، نشرت في الطبعة الخامسة لهذا الكتاب عينه (١٧٣٢) .

استطاع شفتسبري، بفضل اناقة اسلوبه ووضوحه، ان يحقق هدفه وهدف ادّيسون، اي ان يخرج الفلسفة من المدارس والجامعات لينشرها في يخرج الفلسفة من المدارس والجامعات لينشرها في المقاهي، وفيما يتعلق بالكوسم ولوجيا وعلم الأخلاق، نلمس تأثيره في شعر اكنسايد وتومسون؛ وقد ساهمت نظرياته الجمالية في الترويج، في انكلترا، لأسلوب بالأديو المعماري، كما أن مديحه للانظامية الطبيعة احدث تغييراً واضحاً في الذوق في مجال تخطيط الحدائق. ولئن اسدل لوك وبركلي وهيوم ستاراً من النسيان على نتاجه الفلسفي، فقد وجد هذا النتاج من يقدره حق التقدير في شخص ديدرو ولسينغ، كما أنه حفز كانط على دراسة الخيال المبدع. [جون بوت]

 □ • لقد طالعته واعدت مطالعته ، وتشبعت بفكره ،
 ولم أغلق كتابه ، إن جاز التعبير ، إلا عندما أمسكت بالريشة ، . [ديدرو]

□ « يبقى شفتسبري ضمن حدود فلسفة لوك . ولكن النظرية التي يعرضها في فحص عن الفضيلة والفضل تبقى مباينة جداً لنظرية لوك . فشفتسبري يرفض فيها صراحة النفعية اللاهوتية ويسعى إلى البرهان على أن الأخلاق مستقلة عن الدين أو الاعتقاد بالله ء . [هاري باروز اكتن]

# شفنكفيلد فون اوسيغ ، كاسبار

# Schwenckfeld Von Ossig, Kaspar

لاهوتي الماني ( اوسيغ قرب لايبتزيغ ١٤٨٩ ـ اولم ١٥٦١ ) . كان في البدء من انصار لوثر ، ثم اتخذ موقفاً شحصياً جعل بعض المؤرخين يرون فيه رائد التقوية . اسس اخوية تعرف باسم « المعترفين بمجد الله ، ، وقد انتشرت في سيليزيا ، ثم في فيلادلفيا في الولايات المتحدة في القرن الثامن عشر .

# شفيستك، ليون

# Chwistek, Leon

رياضي ومنطيق وفيلسوف بسولوني (١٨٨٤ ـ

1989) . له ابحاث في نظرية راسل في الأنماط ، وقد عقد رجاءه على مثال المنطقية ( إرجاع الرياضيات إلى المنطق ) ، مع ملاحظته أن وضع العلوم غير مهيأ لتلبية مثل هذا الرجاء . من مؤلفاته حدود العلم (١٩٤٨) .

# شىلايرماخر ، فريدريش دانييل إرنست

# Schleiermacher, Friedrich Daniel Ernst.

لاهوتي رومانسي الماني . ولد في فروكلاف ( سيليزيا ) في ٢١ تشرين الثاني ١٧٦٨ ، ومات في برلين في ١٢ شباط ١٨٣٤ . ابن وحفيد لقساوسة بروتستانتيين ، انتسب في عام ١٧٨٥ إلى المدرسة الاكليريكية للأخوة المورافيين في باربي . وقد جرح انضباط المدرسة حساسيته، لكن العقلانية التي التقاها شلايرماخر فيما بعد في جامعة هال ، حيث دُرُس من عام ۱۷۸۷ إلى عام ۱۷۸۹ ، كان برمه بها اشد . ومر اللاهوتي الشاب يومئذ بأزمة دينية قرر على اثرها أن ينتبذ العقائد الدينية كافة ، وأن يعد كل تدخل للعقل في مضمار الايمان ضرباً من الانحراف . كانت ثقافته الدينية والدنيوية واسعة ومتينة ؛ وعلى الرغم من أنه لم يخف قط منذ ذلك العهد أنه لا يأبه ، للطائف اللاهوتية ، ، اجتاز الامتحان اللاهوتي لختام الدراسة في برلين سنة ١٧٩٠ ، ورُسم قساً . وبعد أن شغل لحين من الزمن وظيفة مؤدب في أسرة دوهنا ، عُين ا واعظاً مساعداً (١٧٩٤) ثم مرشداً روحياً (١٧٩٦) في مستشفى المحبة في برلين . وإنما في العاصمة البروسية تحديداً ستذيع شهرته من خلال خطب في الدين(\*) (١٧٩٩) التي اثارت دعاواها مساجلات حامية الوطيس تولى شلايرماخر الرد عليها بعد سنة واحدة في مناجاة النفس (١٨٠٠).

من جهة أخرى ، أتصل شلايرماضر بالدوائر الرومانسية عن طريق هنرييت هرتـز والشقيقين شليغل ؛ وصداقته الحارة لفريدريش فون شليغل هي التي الهمتـه رسائـل حميمة حـول « لوسنـدا » لفريدريش شليغل (١٨٠٠) . وبالتعاون مع شليغل شرع شلايرماخر بترجمة آثار افلاطون ، ثم تابعها

بمفرده ( خمسة مجلدات بين ١٨٠٤ و ١٨١٠ ) ، وقدم لها بمقدمة كان لها دوي فلسفى كبير . وإلى تلك الحقبة يعود أيضاً تاريخ نقد الأخلاق السابقة (١٨٠٣). وبعد أن عين واعظاً في بلاط بروسيا في ستولبه سنة ١٨٠٢ ، سمى في العام التالي « أستاذاً فوق العادة » للاهوت في جامعة هال ، حيث أقبل على الاستماع إلى تعليمه المتأجج حماسة والمضاطب للقلب جمهور غفير . لكن الجامعة اضطرت إلى تعليق دروسه بعد هزيمة إيينا ، وقفل شلايرماخر راجعاً إلى برلين . وهناك ساند جهود شتايم وهمبولت للإصلاح العقلى والخلقى ، وشارك في تأسيس الجامعة الجديدة التي عمل أول مندرس للأهوت فيها سنة ١٨١٠ . وبعد أن انتخب شلايرماخر عضواً في اكاديمية العلوم البروسية سنة ١٨١١ ، واصل الوعظ والتعليم إلى يوم وفاته ، وبقى يمارس تأثيره الروحى بفضل المؤلفات الهامة التي وضعها أو أنجزها في الفترة الأخيرة من حياته ، ومنها الإيمان المسيحي طبقأ لمبادىء الكنيسة الانجيلية (١٨٢١ ـ ١٨٢٢) ، و الجدل (١٨٣٦) ، والأخلاق الفلسفية (١٨٣٦)، ودروس في علم الجمال(\*) (١٨٤٢) . وقد نشرت له ايضاً مراسلاته في أربعة مجلدات (برلين ، ١٨٦٠ ـ ١٨٦٣).

إن فكر شلايرماخر هو شكل من الأشكال المتطرفة للاتجاه اللاعقلاني الذي لا يقبل انفصالًا عن المأثور اللوثري. بيد أن اللاعقلانية عند شلايرماخر ليست بحال من الأحوال إرثاً مدرسياً ؛ بل كانت بالأحرى ، منذ شباب اللاهوتي ، التعبير العفوى عن طبيعة صوفية حانية ، وإنما مستقلة وعاجزة إلى حد يبعث على العجب عن التعبير بالألفاظ عن حياة انفعالية شديدة الكثافة. وقد أنجز شلايرماخر، حتى قبل أن يبلغ العشرين من العمر ، بدون الق خارجي ، وبدون أزمة مشجية ، الإصلاح الروحي الذي لن يني يطوره في نتاجه كله إلى آخر حياته ، والذي يتمثل في تحرير جذرى للعاطفة الدينية . فإن بين الدين والعقل ، في تصوره ، تنافياً مطلقاً ! فالعقل يهيمن على الحياة العملية ، على نظام المتناهى ؛ بينما يتفتح الدين ، على العكس من ذلك ، في اللامتناهي ؛ فهو المملكة الطاهرة للقلب المنعتق من كل منظور أرضى. إن الدين «مجرد حس باللامتناهي وحب له»، أي ضرب من تأمل لامحدود، مماثل أبدأ لنفسه، غوص في الإحساس المطلق

بالوجود ، ذلك الإحساس الذي هو الأس الحقيقي للشخصية والسابق أصلاً على كل حياة شخصية . وإذ يرى شلايرماخر في الدين تجربة تند عن التعبير بالكلي وباللامتعين ، يرى فيه أيضاً « موسيقى داخلية تصاحب الإنسان في جميع تظاهرات حياته » . فما الدور الذي يبقى ، في مثل هذه الشروط ، للكنائس ؟ لا يبقى لها من دور على الإطلاق. فهي في نظر واعظنا عديمة النفع ، بل ضارة ، لأنها تدعى أنها تعبر عن الله في صور بشرية . وحتى الأخلاق يجب انتباذها ؛ فليس ثمة ، كما توهم كانط ، واجب يفرض نفسه على الجميع ؛ وإنما لزام على كل إنسان أن يسلم أمر نفسه لأمر وعيه ووجدانه . وعلى هذا النصو ينتهى شلايرماخر ، لا محالة ، إلى فوضوية دينية شاملة تقوض صرح الأديان الوضعية على نحو مماثل من الجذرية لما فعله هيغل في الحقبة نفسها ، وإن من وجهة نظر معاكسة تماماً ، حينما أذاب الدين في الفلسفة . وبعد شلايرماخر ، لاهوتى الرومانسية المتطرف ، أمست الأرض ممهدة لنقد شتراوس وفيورباخ الجذري . [ميشيل مور]

□ « كان تأثير افكار شلايرماخر هائلاً . ويمكننا القول ، بدون مبالغة ، إن اسمه يهيمن هيمنة تامة على اللاهوت البروتستانتي في القرن التاسع عشر ، وإن القرن العشرين يبقى تحت التأثير نفسه » . [ل . كرستياني]

 □ « يحتل اسم شلايرماخر مكانه في ذروة صدرح تاريخ اللاهوت وسيبقى وحيداً في تلك المكانة بالنسبة إلى الأزمنة القادمة قاطبة » . [كارل بارث]

## شلر ، ماکس

#### Scheler, Max

فيلسوف الماني . ولد في ميونيخ في ٢٢ آب ١٩٧٨ ، ومات في فرانكفورت .. زور .. ماين في ١٩ ايار ١٩٧٨ . ويمكن أن يُعد شلر واحداً من أكبر فلاسفة المانيا المعاصرة ، وقد وضع موته حداً سابقاً لأوانه لنشاط بالغ الخصوبة . كان يهودياً بالمولد ، ونشا بلا تربية دينية . وفي جمنازيوم ميونيخ وقع تحت التأثير العميق للكاهن المكلف بالتعليم الديني ، وتعمد في

الدين الكاثوليكي في سن الرابعة عشرة . ولما انتهى من دراسة الأداب القديمة ، شرع بدراسة الفلسفة في جامعة برلين ، ثم في جامعة هايدلبرغ . ووقع يومئذ تحت تأثير ديلثي وستومبف وسيمل . ثم التقى في جامعة ابينا رودولف أويكن وصار تلميذه ، وعكس افكاره في أطروحتيه : في العلاقة بين المبادىء المنطقية والمبادىء الأخلاقية (١٨٩٩) ، و المنهج المتعالي والمنهج السيكولوجي (١٩٠٠) ، إذ عارض في آن معا الكانطية والتجربية ، وأكد على حيوية الروح .

علَّم بصفة أستاذ خاص في جامعة ايينا ، ثم انتقل ، بعد حصوله على الأهلية ، إلى جامعة ميونيخ (١٩٠٧) حيث اتصل بفينومينولوجيا هوسرل التي أثرت فيه بعمق ، وكذلك بفكر ف . برنتانو . وكانت تلك الفترة من حياته فترة نشاط عقلي مكثف واهتداء ديني. وكانت ظروف زواجه الأول قد أبعدته عن الكنيسة ، فرجع إلى حظيرتها ، وتردد على دير بورون ، وبذل مجهوداً ، لن يكلل أبدأ بالنجاح الحق ، ليفهم حياة الكنيسة الطقوسية والليتورجية . وتأمل شلر في كتابات فلاسفة الحياة ، ديلثي ونيتشه وبرغسون ، وفي الوقت نفسه في المأثور الأوغوسطيني . وكانت ثمرة هذه التاميلات أن صدر، في عام ١٩١٣، في الفينومينولوجيا ونظرية المشاعر التعاطفية والحب والكره ، وقد صار عنوانه ، في الطبعة الثانية المنقصة لعام ١٩٢٣ : في طبيعتة التعاطف وصوره (\*) . وفي الوقت نفسه وضع دراسات مختلفة : صنم معرفة الذات ، الحقد كاساس للتصورات الأخلاقية ، وقد جمعا كلاهما فيما بعد في كتاب واحد بعنوان : **قلب القيم<sup>(\*)</sup> . وق**د حفزت حرب ١٩١٤ ـ ١٩١٨ تفكيره الفلسفى أيضاً: عبقرية الحرب والحرب الألمانية (١٩١٥) ، والحرب والتعمير (١٩١٦) ، وفي أسباب الكراهية ضد الألمان (١٩١٧) . وفي سنة ١٩١٩ صار استاذاً في جامعة كولونيا ، وبات يعد معلم الفكر الكاثوليكي الألماني . وفلسفته في القيم ـ وخير عرض لها متضمُّن في كتابه : الشكلية في الأخلاق واخلاق القيم المادية(\*) \_ مي عبارة عن مذهب شخصانی يری فی التلاقی مع الشخصية الحية التي هي الله ، وفي المشاركة في حب الله اللامتناهي ، إنجازاً اخيراً وضرورياً للشخص

الانساني الذي يتعين عليه أن يكتشف نفسه بصفته صورة الله . وفلسفة الفعل الديني هذه ستجد عرضاً لها ، بوصفها فينومينولوجيا الدين ، في كتابه : عن الإزلى في الإنسان(\*) .

لكن ها هوذا قلب جديد للقيم في حياة شلر: فقد ابعدته ازمة اخلاقية جديدة عن الكنيسة الكاثوليكية . والحق أن تلك الأزمة كانت ترتبط بتطور فكره بالذات ، وفي ارجح الظن بوعيه بالنتائج المنطقية لمبادئه . وكان من عواقب تلك الأزمة ارتحاله عن كولونيا: فقد صار يعلُّم مذاك فصاعداً علم الاجتماع في فرانكفورت. وعرف نشاطه الأدبى خصوبة فائقة : في علم اجتماع المعرفة (١٩٢٣) ، في علم الاجتماع وعلم تصورات العالم (٤ مجلدات ، ١٩٢٣) ، أشكال المعرفة والمجتمع (١٩٢٦) ، وضع الانسان في العالم(\*) (١٩٢٨) . واتجه فكر شلر ، في الشطر الثاني من تطوره الفلسفى ، نحو الانتروبولوجيا ، وألح على تكامل الحياة والروح ، أي على الاندفاعة الحيوية العمياء وإنما القوية ، وعلى الحرية الروحية المضيئة وإنما المؤقتة : وعندئذ ارتبطت الالوهية بصيرورة الإنسان نفسه ، وبتروحن القوى المظلمة ، وبـ « التنافذ المتبادل ، للاندفاعة الحيوية والروح . وفي ١٩ أيار ١٩٢٨ مات بالسكتة الدماغية بدون أن يتصالح، على ما يبدو ، مع الكنيسة . [بيير هادو]

□ • أن الجموع تحكمها بشكل مطلق القوانين نفسها التي تحكم قطعان الحيوان ، ولو وضع الانسان بين جموع في الحالة الخام ، لعاد مجرد حيوان • . [ماكس شلر]

□ ، كانت الموضوعات الاساسية لميتافيزيقاه يقينيات قلبه قبل أن تكون حقائق ذهنه ، . [إرنست كورتيوس]

 □ « يمكن القول إن شلر كان الذهن الذي وجدت افكاره اعظم دوي لها في المانيا المثقفة خلال السنوات الخمس عشرة الأخيرة » . [جورج غورفيتش]

□ « إن شـلر وجه انتقالي ، تماماً كما أن المرحلة التي تعاظم فيها تأثيره هي مرحلة انتقالية . انتقال بين أزمتين كبريين للديموقراطية في المانيا وأيديولوجييها ، ونقطة توقف مؤقتة . ومرونة شـلر وطبيعته المنفتحة على جميع التأثيرات تتبح له أن يغدو الوجه المركزي في تلك المرحلة ... ولكن أقصى ما كان شـلر يستطيع

البحث عنه والوصول إليه هو مجرد تسوية . وإنه لمما له دلالته أنْ يكون حلم ، وهو الغارق في نسبية زمانه ولاعقلانيته ، بـ «ميتافيزيقا عقلانية طيبة » . [جورج لوكاش]

□ « إن نشاط شـلر الفلسفي هو ، من اكثر من جانب ، سلسلة من تحاليل فينـومينولـوجية ، بـل فينومينولوجيا تطبيقية إذا شئنا . غير اننا نستهين به إذا رددناه إلى ذلك فحسب ، إذ هناك ميتافيزيقا خاصة بشـلر ، لا مجرد معالجة لعلم الاخلاق ولعلم النفس بمعـونة الفينـومينولـوجيا الهـوسـرليـة » . [بييـر ترواتينيون]

□ « إن اخلاق شلر قاسية على « الحيوان الانساني » قسوة اخلاق نيتشه وشبنغلر . وهو لا يستطيع أن يعزو إلى غير الحقد حب كل ما له وجه إنسانى » . [سيمون دي بوفوار]

# شلشىكى ، بيتر

#### Chelĉicky, Peter

مفكر ديني وكاتب تشيكي (نصو ١٣٩٠ ـ ١٤٦٠) . كان رائداً سباقاً إلى الإصلاح البروتستانتي . ودعا إلى مثل اعلى من الشيوعية المسيحية والمسالمة . عرض أفكاره في رسائل لاهوتية شتى ، ومنها شبكة الايمان (١٤٤٠ ـ ١٤٤٢) .

# شليك ، موريتز

## Schlick, Moritz

فيلسوف الماني (برلين ١٨٨٢ ـ فيينا ١٩٣٦). درُّس فلسفة العلوم الاستقرائية في فيينا ، واسس حلقة فيينا ، طوَّد دعاوى فتغشتاين في الرسالة المنطقية ـ الفلسفية<sup>(\*)</sup> ، وعرض النظرية العامة للوضعية المنطقية ( أو الوضعية المحدثة ) في المعرفة ، وجعل أساس هذه النظرية التمييز بين المنطوقات التجربية ( التركيبية القبلية ) وبين قضايا العلم المنطقية ( التحليلية أو التوتولوجية ) ، وندد بالمسائل الكاذبة للميتافيزيقا . واهتم أيضاً بمسائل

علم الجمال وعلم الأخلاق . ولقي مصرعه غيلة على يد أحد الطلبة . من مؤلفاته الرئيسية : المكان والزمان في الفيزياء المعاصرة (١٩١٧) ، النظرية العامة للمعرفة (١٩١٨) ، مسائل في علم الأخلاق (١٩٣٠) .

شلينغ ، فريدريش فلهلم جوزف فون

# Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph Von

فيلسوف الماني . ولد في ليونبرغ في إقليم فورتمبرغ في ٢٧ كانون الثاني ١٧٧٥ ، ومات في راغاز ( سويسرا ) في ۲۰ آب ١٨٥٤ . تحدر من اسرة بروتستانتية ، وأراده ذووه على القسوسية ، حاله حال كثرة من المفكرين الألمان في القرن التاسع عشر. وقدم في عام ١٧٩٠ إلى المدرسة الاكليركية في توبنغن لاستكمال دراسته ، وكان في عداد زملائه وأصدقائه هيغل وهولدران . ودراسته لفيخته هي التي حسمت أمر دعوته الفلسفية ؛ وقد وقع في أول الأمر ، مثله مثل جيله كله ، تحت تأثير المثالية الكانطية التي ترتبط بها، بغير ما أصالة كبيرة، مؤلفاته الأولى: في إمكان صورة للفلسفة بوجه عام (١٧٩٥) ، في الأنا كميدا للفلسفة (١٧٩٥)، رسائل فلسفية حول الوثوقية والنقدية (١٧٩٦) ومنذ تلك الفترة أيضاً ظهرت اتجاهاته الحلولية ، واختلط فيها تأثير كانط وفيخته بتأثير سبينوزا . وبعد أن جاز شلينغ امتحان شهادة الدكتوراه في عام ٥ ١٧٩ ، اتجه أكثر فأكثر نحو مباحث الفيزياء والكيمياء والعلوم الطبيعية ، فيما كان يكسب رزقه من عمله مؤدباً لدى البارون ريسدل في لايبنتزغ . وانصب جهده الرئيسي أنئذ على الإفلات من إسار المذهب الذاتي للمدرسة المثالية وعلى إثبات واقعية العالم الخارجي . وقد دعى إلى جامعة إبينا للتدريس فيها كأستاذ خصوصى سنة ١٧٩٨ ، وأنجز مؤلفات من قبيل افكسار لفلسفة في الطبيعــة<sup>(ه)</sup> (۱۷۹۷)، و في نفس العالم (۱۷۹۸)، وقد شاء من « فلسفة الطبيعة » هذه أن يوفق بين مذهب سبينورا في وحدة الوجود وبين جدلية فيخته ، ورأى في الكون

شلينغ

جسماً حياً دائم الانتاجية بحكم حركة التناقضات التي يتم التغلب عليها واحداً بعد الآخر .

بيد أن شلينغ، في الوقت الذي أراد فيه أن يرد إلى الواقع الخارجي حقوقه ، لم يشأ أن يفصله عن الروح . وهكذا ارتسمت ، إلى جانب فلسفة الطبيعة ، في مذهب المثالية المتعالية(\*) (١٨٠٠) ، معالم فلسفة للروح ، سترجع فيها سريعاً كفة الميول الجمالية تحت تأثير المنتديات الرومانسية التي كان شلينغ على صلة ثابتة بها يومئذ ( تزوج في عام ١٨٠٣ كارولين ، الزوجة السابقة المطلقة الأوغست فلهلم شليغل). ولقد نهد شلينغ ، فيما وراء المقابلة بين الأنا واللاأنا ، والروح والطبيعة ، إلى البلوغ إلى مبدأ أعلى ، أو بالأحرى سابق . وأما ضمانة الوجود الفعلى لمثل هذا المبدأ فيقدمها الأثر الفنى الذي يجمع بين القوى الروحية واللاشعورية . ومن ثم كان لزاماً على الفيلسوف ، كما على الفنان ، أن يعزف عن النظر العقلى الجاف ، الذي يعزل العالم الخارجي ، وأن يسلم زمام نفسه للحدس الذي به تتجلى وحدة الأضداد في الجدل الإلهي . وبالفعل ، ليست النذات والموضوع ، والروح والطبيعة ، موجودات واقعية ومستقلة في ذاتها ، وإنما وجهات نظر مجردة ، وجهان متقابلان وغير قابلين للانفصال للكلية التي هي وحدها الموجودة وجودأ حقيقياً .

إن « مذهب الهوية » هذا ، كما يطالعنا به عرض لمذهبي(\*) (١٨٠٠ ـ ١٨٠٠)، وفي عرض التجربية الفلسفية (\*) ( المنشور بعد وفاته ، ١٨٦١) ، كان يطرح على شلينغ مسألة صعبة كيف السبيل إلى تفسير ذلك التناقض ، ذلك الضرب من المأساة في داخل المطلق المفترق إلى عالم روحي وعالم جسمي ؟ لم يكن من الممكن أن يعطى عن هذا السؤال سوى جواب ديني ؛ وابتداء من عام ١٨٠٤ ، وهو العام الذي فارق فيه شلينغ الأوساط العقلانية في جامعة إبينا ليشغل كرسياً في جامعة فورزبورغ الكاثوليكية ، نلاحظ ان الفيلسوف نحًى مذاك فصاعداً العلوم الطبيعية إلى المرتبة الثانية ، ووقع تحت تأثير متصوفى التراث الجرماني الكبير ، وعلى الأخص جاكوب بومه ، وكذلك الهرطوقي الإيطالي جيوردانو برونو الذي كان اختصه من قبل بدراسة بعنوان : برونو أو في المبدأ الطبيعي والإلهي للأشياء (١٨٠٢) . وبعد ذلك

بعامين ، اعطى جواباً اول عن المسألة التي تقدمت الإشارة إليها ، وذلك في كتابه الفلسفة والدين<sup>(٠)</sup> . فوجود الموجود المتناهى ، كما يؤكد شلينغ ، يمكن تفسيره اخلاقياً لا طبيعياً : فالأمر ضرب من نقص ، من سقوط خارج المطلق، مرده إلى رغبة خبيثة لهذا الموجود في أن يوجد لذاته ، وبكلمة وأحدة ، إلى الكبرياء والانانية .ومم هذا السقوط يبدأ تاريخ العالم الذي تتأتى مصائبه فقط من كونه شاء أن يضع نفسه على أنه مستقل . فلا خلاص إذن ، ولا نهاية للتاريخ ، إلا بعودة تدرجية إلى حضن المطلق الأولى . وهنا يتميز شلينة بوضوح عن هيغل ؛ فليس للتاريخ في نظره مضمون قابل للاستنباط، وإنما هو في جوهره تاريخ للحرية ، عرضة للغلط وللتأخر ، وهو بمثابة خلاصة للجهود المؤلمة للإنسانية في سبيل إلغاء الخطيئة الأولى والنفاذ من جديد إلى ملاء الوجود . وسوف يعرض شلينغ هذه النظرية في نشأة الكون في مباحث في ماهية الحرية الانسانية<sup>(ه)</sup> (١٨٠٩) ، وفي عصور العالم (۱۸۱۰ ـ ۱۸۱۰) . غير أن شلينغ ، الذى كان بطبعه حساساً جداً دوماً بالوجود الواقعى للأشكال الحية ، ما كان يمكن إلا أن يستوقفه كون الصبيرورة التي تتجلى في العالم الموضوعي، الصبيرورة الدورية التي تمر بمراحل الميلاد والنمو والموت إلى مرحلة ميلاد جديد ، ليست مباينة فحسب للصبيرورة التاريخية للحرية التي ترقى شبيئاً بعد شيء من الوجود الأدنى إلى الوجود الأعلى ، بل تبدو ايضاً متنافية أشد التنافي مع الصبو إلى حياة مجاوزة . إن الصيرورة الدورية ، كما يلاحظ شلينغ ، هي « زمن موقوف » . وبين هذا الزمان وزمان الحرية لا يكون أي انتقال طبيعي ممكناً . بل لا بد ، على العكس من ذلك ، من تحطيم عنيف لـ « الدائرة المحزنة للظاهرات » ، وهل من سبيل إلى ذلك إلا بتدخل من أعلى ؟ على هذا النحويدخل المسيح ، شخص المسيح الذي عن طريقه يبلغ التاريخ إلى الداخلية ، في آفاق ذلك المذهب وبحتل فيه مكانة متعاظمة .

في عام ١٨٠٦ استقر المطاف بشلينغ في ميونيخ حيث عُين اميناً عاماً لاكاديمية الفنون الجميلة وعضواً في اكاديمية العلوم . ورفع إلى مقام الأعيان . وبعد أن القى سلسلة محاضرات درسية في جامعة إرلانغن من ١٨٢٠ إلى ١٨٢٦ إلى قمة

حياته الجامعية بتعيينه في كرسي الفلسفة في جامعة ميونيخ الجديدة. ومذاك فصاعداً سيصبو اكثر فاكثر إلى أن يلعب دور المصلح الديني . ومنذ عام ١٨٢٨ راجت شائعة مفادها أن الفيلسوف اعتنق الكاثوليكية . ولم يكن ذلك صحيحاً ، ولكن كما تدل دروسه التي نشرت بعید وفاته ( ۱۸۵٦ ـ ۱۸۵۷ ) حول فلسفة الوحي (\*) و فلسفة الميتولوجيا (\*) ، فإن دور المسيحية في تطور البشرية غدا في نظره المشكلة الأساسية . فإذ تخلى عن طموحه الماضي في بناء الطبيعة « قبلياً » بدءاً من المطلق ، انطلق الآن من المعطى التاريخي الذي تراءى له أن الوحى المسيحي عنصر رئيسي من عناصره . لكن المسيحية كانت ، في نظر شلينغ ، سابقة الوجود بنوع ما على المسيح ، وقد اقتفى الفيلسوف الألماني ، صنيع لامنيه في محاولة في اللامبالاة(\*)، آثارها في جميع التقاليد الوثنية. وبديهي أنه أباح لنفسه على هذا النحو حرية كبيرة في التعامل مع العقيدة ، لكن الأوساط الكاثوليكية في ميونيخ كانت وطيدة الرجاء في أن تتمخض تلك المباحث عن تركيب مسيحي عظيم ، تضاهي أهميته بالنسبة إلى العصر الرومانسي أهمية الخلاصة اللاهوتية(\*) لتوما الاكويني بالنسبة إلى العصر الوسيط. وقد انتهت تلك الأوساط إلى اعتبار شلينغ واحداً منها ﴿ فصحيح أن الفيلسوف كان بروتستانتياً ، لكنه الا يؤكد أن المسيح التاريخي كان سيضيع منذ زمن بعيد لولا كنيسة روما وسلطانها ؟

كانت المانيا السلفية بأسرها تتحول اصلاً في ذلك العهد نحو شلينغ باعتباره المفكر الوحيد القادر على تعديل كفة النزعة الجذرية الثورية للهيغليين الشبان . وعلى هذا النحو عين فريدريك فلهلم الرابع ، ملك بروسيا ، شلينغ ، في عام ١٨٤١ ، عضواً في اكاديمية العلوم ببرلين ، داعياً إياه إلى القدوم لإلقاء سلسلة من الدروس في جامعة تلك المدينة . بيد أن شلينغ وقف عاجزاً عن تثبيت موقعه الديني : فقد اعلن ، بشيء من التفاصح ، عن نيته في إماطة اللثام عن فلسفة جديدة كل الجدة ؛ بيد أن الشذرات القليلة التي نشرها منها جامت مخيبة لأمال المعجبين الكاثوليكيين به . فقد بدا على الفيلسوف في نهاية حياته أنه يود بالأحرى أن يعود إلى تصورات شبابه . وأغلب التقدير أن شلينغ كان إلى تصورات شبابه . وأغلب التقدير أن شلينغ كان اكثر شغفاً بالأفكار الجديدة وبتنويع المباحث من أن

ينتهي إلى وضع مذهب ناجز. والحق انه لم يترك مذهباً من هذا القبيل ، بل ترك عدة فلسفات ، ولم يكن عسيراً على خصومه ، ومنهم جاكوبي مثلاً ، أن ينددوا بتناقضاتها \_ انظر فصب مرفوع لمؤلف " الاشياء الإلهية " السيد جاكوبي(\*) (١٨١٢) .

لقد كان شلينغ شاعراً بقدر ما كان فيلسوفاً ، وقام ، مثله مثل هيغل ، بمحاولة معجزة لتحقيق وحدة الفلسفة والدين ، لكنه بخلاف هيغل ترك العنصر الديني ترجح كفته اكثر فاكثر في فكره . وقد أثاح له حسه بأهمية الاسطورة في فهم التطور التاريخي أن يبلغ على كل حال إلى حدوس بقيت خصبة للغاية بالنسبة إلى الفلسفة والنقد الألمانيين إلى يومنا هذا . [ميشيل مور]

□ « لقد أمضيت مع شلينغ سهرة ممتازة . إن المرء
 ليجد دوماً متعة كبيرة متى اجتمع الوضوح الفائق مع
 العمق الفائق » . [غوته] (١٨٠٢).

 إنها طبخة حلولية بمرقة مسيحية » [فرانتز فون باور]

□ « لقد خان الفلسفة وأسلمها للدين » . [هاينريخ هايني]

□ مكان شلينغ اول من ادخل على الفلسفة ، بجراة لا يلجمها لاجم ، دراما الكون ، ذلك الشقاق في الوحدة ، ذلك البحث عن الذات الى ما لا نهاية ، ذلك الاجتماع وذلك التباعد المتبادلين بين القطبين المتقابلين ، ذلك النشاز الذي يذوب في قلب التساوق الكبير » . [ريكاردا هيو]

□ « قد يبدولنا اليوم أن شلينغ كان بداية انعطاف ؛
 وفي الواقع ، لا يعدو الأمر أن يكون مجهوداً للتوفيق
 بين الفلسفة والوحي » . [راينهوك شنايدر]

□ • شلينغ اسم كبير : أحد الأعمدة الثلاثة للمثالية الألمانية وفيلسوف الرومانسية ومؤلف المعاحث في ماهية الحرية الانسانية . ولكنه ما كان له مع ذلك ان يتلافى القدر التاريخي الذي وضعه بين فيخته وهيغل . فبدا وكأنه حلقة وسيطة ، هي بمثابة استطالة لمجهود الأول وتمهيد للسبل أمام الثاني . فكان أن ترك لخصميه العتيدين شرف الاكتشاف ومجد الإنجاز ، . [كزافعه تنّعت]

# شمس الدين بن عبد الله

#### Shamsoddin Ibn 'Abdillâh

متصوف من جزيرة سوماطرة . توفي سنة ١٠٤٠ هـ / ١٦٣٠ م . كان له تأثير بعيد المدى في ادب التصوف الإسلامي في جاوة .

## شمس الدين الشهرزوري

#### Shamsoddin Shahrazûrî

فيلسوف من التيار الإشراقي الأفلاطوني من القرن السابع الهجري / الثالث عشر الميلادي . لا نعرف شيئاً عن حياته ، وإن يكن له هو نفسه مصنف ضخم في تراجم الفلاسفة بعنوان فزهة الارواح . له شروح على التلويحات وحكمة الإشراق (\*) السهروردي ، بالإضافة الى خلاصة كبرى بالفارسية عن كل الفلسفة الإسلامية بعنوان الشجرة الإلهية والاسرار العرفانية .

# شىمنىتز ، مارتن

#### Chemnitz, Martin

لاهوتي بروتستانتي الماني (۱۰۲۲ ـ ۱۰۸۱) . كافح في سبيل وحدة مختلف الجماعات اللوثرية ، وثبت مذهبها في فحص توفيقي للخلافات (۱۰۸۰) . ونشر له بعد وفاته التوافق الانجيلي (۱۲۱۰ ـ ۱۲۱۱) .

# الشميل ، شبلي

# Chemayel, Chiblî Al-

مفكر عربي نهضوي . ولد عام ١٨٥٠ في قرية كفرشيما بلبنان من اسرة مسيحية اورثوذكسية ريفية وجيهة . دَرَس الطب في الكلية البروتستانتية السورية ( التي أصبحت فيما بعد الجامعة الأميركية في بيروت ) . وفي عام ١٨٧٥ سافر إلى باريس لاستكمال اختصاصه في الطب . وهناك اطلع على نظرية داروين وعلى مذهب سبنسر في التطور ، وكذلك على مذهب

الفيلسوف الألماني لودفيغ بوخنر الذي مزج بين المادية والداروينية وحاول أن يبنى من هذا المنطلق ضرباً من النظرية الاشتراكية . وقد نقل كتابه ست محاضرات حول نظرية داروين إلى العربية بعنوان فلسفة النشبوء والارتقاء، كما نقل كثيراً عن كتابه الداروينية والاشتراكية . وعاد الشميل من فرنسا واستقر في مصر يمارس فيها الطب ويكتب في العلم والفلسفة والطب والأدب وشؤون الاجتماع والسياسة. وأصدر مجلة طبية ، هي الشفاء ، لم تعمر طويلاً . وكتب في عدد من الصحف والمجلات المصرية واللبنانية ( مصر الفتاة ، سركيس ، المقتطف ، المقطم، المؤيد، الوطن، الهلال، الجريدة). وأثارت كتاباته عن نظرية النشوء والارتقاء ردود فعل عنيفة في الأوساط المثقفة الإسلامية والمسيحية على حد سواء ، شارك فيها الأفغاني نفسه . وكان على الشميل أن يدفع عنه تهم الكفر والإلحاد ومحاولة تهديم الدين . وقد اشترك مع رفيق العظم ورشيد رضا وعبد الحميد الزهراوي في تأسيس « حزب اللامركزية الإدارية العثماني، عام ١٩١٢ ، فحكم عليه غيابياً بالإعدام من قبل الديوان العرفي في عاليه . وظل يمارس الطب والكتابة حتى وافته المنية عن سبعة وستين عاماً (١٩١٧) في مصر ، « وطنه الثاني » .

لشبلي الشميل ، علاوة على فلسفة النشوء والارتقاء (۱۸۸۰) الذي سبق ذكره ، والذي يضم مقدمتين وكتاب شرح بخنر على مذهب دارون ورسالة الحقيقة التي يرد فيها على منتقديه ، كتاب ثان يعرف باسم مجموعة الدكتور شبلي الشميل (۱۹۰۹) ، وهو يضم ٦٩ مقالة نشرها في الصحف والمجلات التي تقدم ذكرها .

كان الشميل ينتمي إلى تلك الحركة الكبرى التي ظهرت في أواخر القرن التاسع عشر ، والتي كانت تعتبر العلم اكثر من مجرد منهج لاكتشاف النظام في ترابط الاشياء ، وترى فيه مفتاحاً لفك لغز الكون ، بل ترقى به إلى ضرب من العبادة . وكان الشميل ، علاوة على علمويته ، مادي النزعة ، وكانت ماديته تقوم على اساس من الواحدية الطبيعية . فالموجودات كلها تؤلف وحدة واحدة ، وقد تكونت كلها في الطبيعة وبالطبيعة بحركة عفوية ، ووجدت منذ الازل وستبقى إلى الابد . وكان ينكر وجود « القوى المجردة والارواح

## شنكرا

#### Shankara

المعلم شنكرا ، المعروف أيضاً بشنكراشاريا. فيلسوف هندى كان المعلم الأكبر للفيدانتا . كان من المعتقد أنه علم بين نهاية القرن الثامن وبداية القرن التاسع للميلاد ، بل على وجه التحديد بين ٧٨٨ و ٨٢٠ ، ولكن المباحث الهامة والحديثة للعلامة الياباني هاجيم ناكامورا حول الفيدانتا دلت أن شنكرا عاش في النصف الأول من القرن الثامن . ومعلوم أنه ولد في كالادى، شمال ولاية كيرالا الحالية ، في جنوب غربي الهند ، وأنه تحدر من أسرة من البراهمانات الشيفاويين، وأنه طاف بشطر واسع من الهند ناسكاً متجولًا ، ناشراً حيثما حلُّ المذهب الحق ، مبسُّطاً ومطهِّراً شعائر العبادة . ومعلوم أيضناً أنه مات في زهرة العمر ، عن اثنين وثلاثين عاماً على الأرجع ، ولكن مكان موته مجهول ، ويجعله بعضهم في كيدرنات في الهيمالايا ، ولكن المأثور الأجدر بالاحترام يجعله في كانسيبورام ، المعبد الشهير الواقع على مقربة من مادراس ، جنوب شرقى شبه الجزيرة الهندية .

من الطبيعي أن تكون الأسطورة أحاطت بمثل تلك الشخصية التي امتد إشعاعها الخارق للمألوف إلى أيامنا هذه : فقد عُدُّ شنكرا من متناسخي شيفا . ولكن لئن يكن ميلاد شنكرا العجائبي وغير ذلك من السمات الخارقة تشابه السمات التي تعزى في العادة إلى كبار المعلمين الروحيين ، فإن بعض الأحداث في حياته تبدو بالمقابل محتملة التصديق . فمن المحقق ، مثلاً ، أن شنكرا مارس ، وهو فتى يافع ، سلطاناً عظيماً على أولئك الذين كانوا يقدمون لسماع مواعظه ، وأنه انشأ ولئك الذين كانوا يقدمون لسماع مواعظه ، وأنه انشأ عدداً من المعابد والمناسك والرهبانيات الزهدية التي اسسها لا تزال قائمة إلى اليوم في الهند ، وقد تواصلت سلالة الماجاورو ( معلمي العالم الروحيين ) بلا انقطاع ، في كانسيبورام مثلاً .

أضف إلى ذلك أنه إذا كان العديد من المؤلفات التي اسندت إليه شخصياً هي في الواقع من وضع أخلافه وبعضهم من أشهر فلاسفة الهند و فإن المؤرخين على المتشككين منهم ، يقرون بالمقابل بأبوته للأعمال الفلسفية (\*) التي تتضمن خلاصة المذهب الخالص

المستقلة ، ويؤكد على دور التطور في الطبيعة ، وعلى أن الانسان قمة هذا التطور لامتلاكه الوعي والقدرة على تغيير ظروفه الخارجية وعلى الوصول إلى الكمال الذاتي . ورأى بالتالي في العلوم الطبيعية والعلوم الحقيقية ، و « أم العلوم البشرية كافة ، والوسيلة الوحيدة القمينة بتحرير الإنسان من علوم ما وراء الطبيعة الضارة ، والمعيقة في رأيه للتطور والتقدم .

وفي الفلسفة السياسية نزع الشميل إلى الأخذ بالنظرية الاشتراكية الإصلاحية ، وهاجم الاستبداد ، ودعا إلى فصل الدين عن الدولة . وندد بالتعصب الديني . ولكنه في بحثه عن علاج لـ «انحطاط الشرف »غالى في نزعته التغريبية حتى إنه مال إلى العالمية متوهماً أن « البقاء غير مقدر إلا للغات ثلاث ، سيقتصر التنازع عليه في المستقبل بينها ، وهي الانكليزية والالمانية والفرنساوية » .

# شن سيو

## Chen Sieou Chen Siu

راهب وفيلسوف صيني ، توفي سنة ٧٠٦ م . من رواد مدرسة اليقظة البوذية في الصين . قال بأن الروح مرآة مجلوة ، فعلى الانسان أن ينفض عنها الغبار باستمرار ، وهو عمل لا يتم في يوم واحد ، وسطوع المرآة لا يظهر إلا تدريجياً . مثل التيار العقلي في المدرسة ، في قبالة التيار الإشراقي الذي مثله ،

# الشِنَّاوي ، أحمد بن علي

## Shinnawî, Ahmad Ibn 'Alî

المعروف بأبي المواهب . صوفي ينسب إلى قرية شنو وتوفي في المدينة سنة ١٠٢٨ هـ / ١٦١٩ م .له الصحف الناموسية ، و الإقليد الفريد في علم التوحيد ، و إفاضة الجود في وحدة الوجود .

للأدفايتا فيدانتا ، وجوهر اللامثنوية المطلقة ، الذروة العليا في الفلسفة الهندية . [جاك بروس]

#### الشهرستاني ، محمد بن عبد الكريم

## Shahrastânî, Muhammad ibn 'Abdil- Karîm Al-

متكلم ومؤرخ للأديان والنحل . ولد في شهرستان (خراسان) ، ومات فيها سنة ٨٤٥ هـ / ١١٥٣ م . درس في نيسابور وبغداد ، وامضى شطراً كبيراً من حياته في مسقط راسه ، ونُسب إليه . اتبع مذاهب الأشعريين الفلسفية واللاهوتية ، وان اتهمه بعض المؤلفين بأنه تعاطف مع المذاهب البدعية . مصنفه الرئيسي ، كتاب المملل والنحل (\*) الشهير ، هو واحد من المصادر الرئيسية التي تتبع لنا الاطلاع على البدع الإسلامية وعلى الحركات الدينية غير الإسلامية في البدع الشرق ( ومنها مثلًا المانوية ) ؛ وهـو يشف عن الشخصية متوازنة ، براء من التعصب ، يحركها حب كبير للاستطلاع النظري والتاريخي ، وإن كانت لا تخلو احباناً من قـدر من السطحية . ومن مؤلفـات الشهرستاني الأخرى : نهاية الإقدام في علم الكلام .

# شوارتزمان ، كلارا أرونوفنا

## Shwartzman, Klara Aronovna

باحثة روسية ماركسية معاصرة في علم الأخلاق. صدر لها عام ١٩٦٤: علم أخلاقي بلا أخلاق، وعام

١٩٦٨، وبالتشارك مع شيشكين: القرن العشرون والقيم الأخلاقية للإنسانية.

# شوايتزر ، البير

#### Schweitzer, Albert

كاتب ولاهوتي وطبيب فرنسي ، كتب بالألمانية . ولد في ١١ كانون الثاني ١٨٧٥ في كيسرسبرغ ( الراين الأعلى ) ، ومات في ٤ أيلول ١٩٦٥ في لامبارينه ( الغابون ) . درس في جامعات ستراسبورغ وباريس وبرلين ، وحصل على درجات الدكتوراه في الفلسفة واللاهوت والطب ، وصنار قساً في أبرشية سان نيقولا ا بستراسبورغ من ١٨٩٩ إلى ١٩١٢ . وكلف في الوقت نفسه بإعطاء دروس في كلية اللاهوت البروتستانتية في ستراسبورغ . كان عالماً نابهاً في الموسيقي ، وعازفاً على الأرغن في جمعية جان سيباستيان باخ في باریس من ۱۹۰۳ إلی ۱۹۱۱ . وقد کتب عن هذا الموسيقار كتاباً بعنوان : ج . س . باخ الموسيقار الشاعر (١٩٠٥) . والهمته مواعظه كتاباً عن تاريخ الدراسات حول حياة المسيح (١٩١٣) . وفي ذلك التاريخ كان قد رحل إلى الغابون ليؤسس فيها مستشفى للبرص وللمسرضى في لامبارينه ، حيث أقام إلى نهاية حياته . وهذا الرجل ، الذي اراد بعضهم أن يرى فيه مثالًا يحتذى للمذهب الإنساني في القرن العشرين ، تابع تأملاته الفلسفية في فلسفة الحضارة(\*) (۱۹۲۳) . وبعد أن درس كبار مفكري الهند(\*) (۱۹۳۵) ، بدأ يسرد ذكرياته ، في عند اطراف الغابة العذراء ، اقاصيص وتاملات طبيب في إفريقيا الاستوائية الفرنسية (١٩٢٣) ، ثم ذكريات طفولتي (١٩٢٣) التي سيستكملها عام ١٩٦٠ في حياتي وفكري .

إن نشاطات البير شوايتزر قساً وعازف ارغن لم توضع قط موضع نقد . وقد أقر لهذا الرجل بثقافة اوروبية واسعة المدى ؛ لكن الطريقة الخاصة التي مارس بها الطب في لامبارينه عادت عليه ، بالمقابل ، إما بالثناء وإما بصارم الانتقادات . ومما ذكر له أنه لم يشأ أن يجرح تقاليد السكان المحليين وطقوسهم

وعاداتهم ، وأنه جعل من مستشفاه مركزاً للاستقبال كما للمعالجة . وقد منح في عام ١٩٥٢ جائزة نوبل للسلام . لكن أخذ عليه بالمقابل رفضه تحديث مستشفاه ، ومسلكه الأبوي والسلطوي في الغالب . لكن بصرف النظر عن هذه المساجلات التي عكست سياقاً سياسياً معيناً في مرحلة نزع الاستعمار ، فإن البير شوايتزر يتبدى وجهاً من الوجوه الكبرى للنصف الأول من القرن العشرين ، لا لأنه كان مفكراً فحسب ، بل لأنه حاول أن يطبق عملياً مثله الفلسفية والدينية في بلد متخلف ومن أفقر أقطار القارة الافريقية . [جويل شميت]

## شوبرت ، غوتيلف هاينريخ

#### Schubert, Gotthilf Heinrich

فيلسوف الماني (١٧٨٠ - ١٨٦٠) . اخذ من مذهب شلينغ جانبه الصوفي والثيوصوفي . من مؤلفاته : تاريخ النفس (١٨٠٣) ، و نظرات حول المظهر المعتم لعلم الطبيعة (١٨٠٨) .

# شوبنهاور، آرثر

# Schopenhauer, Arthur

فيلسوف الماني . ولد في دانتزيغ في ٢٢ شباط ١٧٨٨ ، ومات في فرانكفورت .. زور \_ ماين في ٤ أيلول ١٨٦٠ . والعلامة الفارقة لحياة شوينهاور هي القوة والسرعة اللتان انفرض بهما عليه دعوته كفيلسوف ، ثم مذهبه الفلسفي بكامله . وسوف يكتب بنفسه : « مما يلفت الانتباه أنه منذ عام ١٨٦٤ ( عامي السابع والعشرين ) كانت جميع عقائد مذهبي ، بما فيها الثانوية منها ، قد تكرنت » . وعلى هذا فإن حياة شوبنهاور تنقسم إلى مرحلتين : اندفاعة الشباب اللاهبة ( ١٨٨٨ \_ ١٨٨٨) التي انتهت بإنتاج أثر حياته ، العالم كإرادة وكتصور (٥٠) ، ثم المجهود الطويل الأمد والقاحل ، وإنما المتوج بالنجاح في نهاية المطاف ، للتغلب على عدم تفهم عصره لفكره (١٨٨٨ \_ ١٨٨٨) . مرحلتان تلخصهما جيداً صورتان

للفيلسوف ؛ الأولى بريشة ل . س . رول ،نـحو عام ١٨١٨ ، وتكشف لنا عن بطل شاب رومانسي ، نبيل ومتاجج حماسة ، والثانية صورة بآلة داغير تعود إلى عام ١٨٥٣ وتصور لنا شيخاً شبه فولتيري ، رقيق الشفتين ، هازل النظرة والسيماء معاً ، وهما سمتان مميزتان لشخصيته كما لفكره .

كان والد شوينهاور تاجراً ذا أفكار جمهورية ، وقد اختار لابنه اسم آرثر لأنه واحد في جميع اللغات ، وقد شاء أن يجعل منه مواطناً عالمياً ، وإنما ايضاً تاجراً . وقد طاف شوينهاور ، حتى السادسة عشرة من عمره ، باكثر ارجاء اوروبا: فرنسا، إنكلترا، سويسرا، النمسا ، المانيا الجنوبية ، وسجل انطباعات في يوميات اسفار حفظها لنا الزمن . وعند وفاة أبيه (۱۸۰۵) حاول أن يفي بالوعد الذي قطعه له فيما مضي بأن يحترف التجارة . لكنه لم يفلح حقاً في استساغتها . وكانت أمه ، يوهانا ، قد تـركته في هامبورغ ، وقصدت فايمار مصطحبة معها ابنتها آديل . فقد أتاح لها موت زوجها الفرصة لتحقيق حلمها في افتتاح صالون أدبى وفي الانغماس هي نفسها في الأدب ، ولسوف تصبيب فلاحاً : فسوف يكون في عداد ، المترددين على صالونها غوته ، وسوف تلقى رواياتها نجاجاً . وبناء على نصيحة فرنوف ، وهو من أصدقاء غوته ، ستأذن يوهانا لابنها بأن يدرس على هوى قلبه . وهكذا تسجل في تشرين الأول ١٨٠٩ في كلية الطب بفوتنفن . وكان لا يزال يتلمس طريقه ؛ لكنه توجه ابتداء من عام ۱۸۱۰ بحزم نحو الفلسفة ، بدون أن يعزف أبدأ أصلاً عن دراسات التاريخ الطبيعي .

كانت المانيا عهدئذ قيد اختصار مكثف أفقي الفلسفة عقد إزار النصر للمذاهب الكبرى اللاحقة على كانط أفيخته وهيفل وشلينغ أوبتهوفن انتهى من تأليف السمفونيتين السابعة والثامنة أوفيخته القى في عامي ١٨٠٧ و ١٨٠٨ و ١٨٠٨ ، وفي برلين التي كان لا يزال يحتلها الفرنسيون أخطاباته الشهيرة إلى الأمة الألمانية (\*). وفي جو تلك الحميا الجماعية تفتقت عبقرية شوبنهاور بسرعة فشولتزه أول معلم للفلسفة له في جامعة غوتنغن أوناقد كانط حثه على قراءة كانط وافلاطون وفي عام ١٨١١ استمع الى فيخته وشلايرماخر في برلين وفي عام ١٨١١ استمع الى فيخته برلين الانتفاضة القومية ضد نابليون ولى

شوبنهاور ، بما عرف عنه من حصافة عملية ممزوجة بأنانية متعالية ـ وهي سمة غالبة لدى النوابغ \_ الأدبار إلى رودولفشتات ، وهناك اتم اطروحته للدكتوراه في الجذر الرباعي لمبدا السبب الكافي(\*) ، وقد وجهها إلى جامعة ابينا ، وكانت بمثابة تمهيد لمؤلفه الكبير الذي سيتبعها ، من حيث التطوير الذي ادخلته على المذهب الكانطى في السببية . والتحق شوبنهاور ، حال فوزه بدرجة الدكتوراه ، بأمه في فايمار في تشرين الثاني ١٨١٣ . لكنه عاد فغادر فايمار في أيار ١٨١٤ إلى درسدن ، بعد اختصامه نهائياً وتلك التي ما كان له أن يطيق طرز حياتها . وفي تلك الأشهر القليلة التي أمضاها في فايمار اتصل بغوته ، وخاص وإياه في مناقشة متصلة حول نظرية الالوان . وفي منزل غوته التقى بفريدريش ماير الذي كشف له عن الفكر الهندوسي : وسوف يصبح الأوبنخات ( وهو ترجمة لاتينية لنسخة فارسية من الأوبانيشاد(٩) بقلم انكتيل \_ دوبرون ، (ستراسبورغ ١٨٠٢ ) كتاب وسادته وسيقدم له الموضوعة الأساسية لفكره: « مع مجيء المعرفة ، يبتعد الحب ، ، أي أن الإرادة تتلاشى عندما تتخذ من نفسها موضوعاً للنظر العقلي . « إن الأوراق التي كتبتها في درسدن ، في إبان السنوات ١٨١٤ ـ ۱۸۱۸ ، تنم عن اختمار فكرى . فكل فلسفتى خرجت منها يومئذ ، مثلما يخرج المشهد الطبيعي الجميل من بين ضباب الصباح ، . وبالفعل ، إن سنوات درسدن تلك ( ١٨١٤ ـ ١٨١٨ ) هي أخصب السنوات في حياته كلها . فبناء على نصيحة غوته ، اولاً ، تعمق في نظرية الألوان ونشر ( لايبـزيغ ، ١٨١٦ ) كتــاباً بعنوان : في الرؤية والألوان . ثم عكف بين ربيع ١٨١٧ وربيع ١٨١٨ على تحرير الأثر الأهم في عمره ، العالم كإرادة وكتصور. وقد كتب في مقدمته ( لايبتزيغ ، ١٨١٩ ) : « إن ما يعرضه هذا الكتاب فكرة وحيدة ». والحق ان ما من احد وضع خيراً من شوبنهاور موضع تنفيذ قولة برغسون : « إن الفيلسوف الكبير لا يقول قط سوى شيء واحد ، . فعلى مرمى من نظره ، هو الفنان والمتشائم ، تحول العالم إلى وهم كبير انتجته إرادة عمياء وعبثية . لكن إدراك هذا العالم على أنه من تصورنا « نحن » ليس إلَّا إنما يعني تحرير الإنسانية من الكابوس ، والقضاء على إرادة الحياة ، والفوز بسلام النيرفانا . هكذا يكون شوبنهاور ، وهوفي

الثلاثين من العمر ، قد بلّغ بصورة نهائية العالم ما يعتبره رسالته للخلاص والنجاة . ولسوف يجاوبه العالم بعدم تفهم مطلق ، ويدعه في عزلة تذكرنا لا محالة بعزلة نيتشه . غير أن النجاح سيأتي مع ذلك نحو عام ١٨٥٠ لسببين : أولًا لأن شوبنهاور سيكون قد اهتدى إلى اللغة القادرة على الوصول إلى الجمهور العريض ، وثانياً لأن الزمن نفسه سيكون قد هيأ الأذهان لتفهم رسالته .

رحل شوبنهاور ، وقد أنهكه تأليف كتابه ، في أيلول ١٨١٨ إلى إيطاليا : روما ، نابولي ، البندقية (حيث سيحب فتاة « غنية ومن اسرة كريمة » ) . وفي ميلانو سيأتيه خبر مفاده أن شركة بول ، التي وظف فيها ثروته الشخصية الموروثة عن أبيه ، قد أفلست . فعاد الفيلسوف ، صنيعه في حياته غالباً ، رجل اعمال من جديد . ورجع إلى درسدن ، وانقذ ثروته . لكنه حاول ، وهو الحصيف دوماً ، تأمين مستقبله في التعليم . فافتتح صفاً خاصاً للتدريس في برلين عام ١٨٢٠ . لكن الفشل كان ذريعاً ، فأقلع عن المشروع بعد ستة أشهر ، وسافر من جديد إلى إيطاليا عام ١٨٢٢ ، وأقام في فلورنسا . لكنه ما لبث أن عاد في عام ١٨٢٣ إلى المانيا ، وعانى من مرض لا يخلو من خطورة في ميونيخ ، وانتقل إلى برلين في أيار ١٨٢٥ . كانت سنوات حزينة من الوحدة والجدب. وأتلف الناشر عدداً كبيراً من نسخ العالم كإرادة وكتصور لكسادها . وحاول شوبنهاور أن يترجم بعض المؤلفات الأجنبية ، فما أفلح إلا في نشر ترجمة لاتينية لكتابه هو ، في الرؤية والإلوان (١٨٣٠) . وفي عام ١٨٣١ هرب متشائمنا الحصيف من برلين من جديد ، وإنما هذه المرة من وباء الكوليرا . وبعد شيء من التردد ، استقرنهائياً في فرانكفورت \_زور \_ماين في ١٠ حزيران ١٨٣٣ . وكان له من العمر خمسة واربعون عاماً : ولسوف تستمر حياته كأعزب وصاحب ريع في هدوء ورتابة إلى يوم وفاته عن اثنين وسبعين عاماً . غير أنه سيعود إلى استئناف نشاطه العقلى . وكثمرة لمقارنة حدسه بتقدم العلم البيولوجي والطبي ، سيكتب دراسة بعنوان : عن الإرادة في الطبيعة (\*) ( فرانكفورت ، ١٨٣٦ ) . وسيعاون في طبعة الأثار الكاملة لكانط . وفى عام ١٨٣٩ فاز بجائزة الجمعية النرويجية للعلوم بدرونثايم التي كانت وضعت في مسابقة مذكرة حول

حرية الإرادة . ولئن لم يحصل في عام ١٨٤٠ على جائزة الجمعية الدانمركية للعلوم ، فقد سنحت له الفرصة على أية حال ليضع برسمها مذكرة حول أسس الأخلاق . وصدرت المذكرتان في عام ١٨٤١ تحت عنوان : المشكلتان الأساسيتان في الأخلاق (\*) . وفي عام ١٨٤٤ أعد طبعة ثانية من العالم كإرادة وكتصور ، مرفقة بتكملات . وفي عام ١٨٤٧ أصدر طبعة ثانية ، مزيدة هي الأخرى ، من الجذر الرباعي لمبدأ السبب الكافي . وجميع هذه التآليف والطبعات المنقحة ، من عام ١٨٢٧ إلى عام ١٨٤٧ ، لم تعرف إلا

لكن ها هو مجرى حياته ينقلب على حين غرة . فقد خطرت لشوينهاور أخيراً فكرة تقديم فكره لا في شكل رسالة جدلية ثقيلة ، بل في صورة جوامع كلم وخواطر ومقالات ومحاضرات . وهذا النوع الأدبى كان يوافق أصلاً طبع ذلك الرجل الستيني الذي صار ساخراً عديم الشفقة . وعندما ظهرت باررغا وباراليبومينا(\*) لاقت حالًا نجاحاً لا في المانيا فحسب، بل كذلك في الخارج ، وعلى سبيل المثال في فرنسا . وقد استتبع هذا النجاح إعادة طبع جميع مؤلفاته . وفي عام ١٨٥٦ وضعت كلية الفلسفة بجامعة لايبتزيغ فى مسابقة مذكرة حول فلسفة شوبنهاور . وتقاطر الناس على زيارته في مكتبه حيث كان يعلق صورة لعوته وتمثالًا نصفياً لكانط وآخر لبوذا التيبيتي . وكان كلبه يدعى أتما (نفس العالم). وفي مطلع ١٨٦٠ أصيب باحتقان رئوي . وكانت وفاته في ٤ أيلول على أريكة ، تحت صورة غوته . وسوف تتألف ذريته الروحية من نيتشه وفاغنر. وبفضلهما ستؤلف تجربة شوبنهاور جزءاً لا يتجزأ من الضمير الحديث ، وستكون واحداً من مصادر العدمية الأوروبية . [بيير هادو]

□ « لا أعتقد أن مذهبي كان يمكن أن يتكون قبل أن تسلط كتب الأوبانيشاد وأفلاطون وكانط معاً أشعتها على ذهن إنسان » . [شوبنهاور]

إنني أجده ذكياً ، ولا أعير اهتماماً للباقي » .
 [غوته]

 □ « آرثر شوبنهاور اكبر فيلسوف بعد كانطواول من نعقل افكاره إلى النهاية ... وبالمقارئة معه لا يعدو

أضراب هيغل ، الخ ، أن يكونوا من المشعوذين! » . [فاغنر]

□ • لم يكن لدى شوينهاور أي رجاء ، لكنه كان يريد الحقيقة . ولا أحد آخر يضاهيه ، . [نيتشه]

□ « عيبه الرئيسي الجفاف التام ، الانانية الكاملة والمتعجرفة ، عبادة العبقرية واللامبالاة الكلية ، وإن علم الاستسلام ونكران الذات ، الخ . وما ينقصه هو الود ، الإنسانية ، الحب ، . [آمييل]

□ «لم يكن مذهبه إلا داروينية قبل الداروينية ، ولم تكن لغة كانط ومفاهيم الهندوس إلا رداء لها » . [أوسفالد شبنغلر]

□ « شوینهاور فنان لغة ؛ ومن هنا یتولد فکره ، . [كافكا]

□ « إنه أول ممثل أصيل في المانيا لصنف الكتاب من أصحاب الريوع . وهذا التحرر من هموم الوجود المادي جعل شوينهاور مستقالاً عن الجامعات والادارات الأخرى ( التي كانت لا تنزال شبه إقطاعية ) وعن التيارات الايديولوجية التي تروج لها ، وأتاح له أن يتبنى بصدد جميع المسائل ، بدون أن يكلفه الأمر شيئاً ، موقفاً شخصياً أصيلاً » . [جورج لوكاش]

# شوبه، فلهلم

# Schuppe, Wilhelm

فيلسوف ومنطيق الماني (١٨٣٦ -١٩٩٣) . تقترب فلسفته من النقدية التجربية الأفيناريوس وماخ . له اسس نظرية المعرفة والمنطق ، ١٨٩٤ .

شو جو ۔ يو

#### Choe Je- U

فيلسوف ورجل دين كوري (١٨٢٤ ـ ١٨٦٤). انشأ في عام ١٨٦٠ ديانة جديدة باسم دونغ ـ هاغ ، أي تعليم الشرق . ونفذ فيه حكم الإعدام عام ١٨٦٤ لأنه عكر صفو النظام العام بدعوته إلى دينه الجديد .

# شول ، بيير مكسيم

#### Schuhl, Pierre- Maxime

فيلسوف ومؤرخ فرنسي للفلسفة. (١٩٠٢\_١٩٨٣).

تخرج من قسم الفلسفة بدار المعلمين العليا عام ١٩٢٤ ، وحصل على شهادة الدكتوراه في الآداب عام ١٩٣٣ بأطروحته افلاطون وفن زمانه التي نال عليها جائزة فكتور كوزان وجائزة جمعية الدراسات اليونانية. وبعد أن علم في كليات مونبلييه وتولوز ، شغل كرسي تاريخ الفلسفة القديمة في السوربون ، وترأس لردح طويل من الزمن المجلة الفلسفية . استمد شول من تضلعه بالفلسفة القديمة ، وبخاصة الفلسفة الأفلاطونية ، أدوات مناسبة لتحليل العالم المعاصر . فمنذ أن أصدر كتابه الآلانية والقلسقة ركز تفكيره على العلاقة بين العالم التقنى والعالم النظري . ففي اليونان القديمة كان الفكر التقني محدوداً ، مثله في ذلك مثل مجمل النشاط الاقتصادي الذي كان يهيمن عليه العمل العيني والمتمايز للحرفي . وما كانت الفلسفة تتعقل العمل على أنه نشاط خلاق . فالحرفي لا يزيد على أن يخرج إلى الوجود فكرة أو صورة مسبقة الوجود . وكان لا بد من أن تحدث تغيرات كبرى في البنى الاجتماعية وفي التقنيات معا كيما تؤثر هذه الأخيرة في الفكر النظرى . وتلك كانت مثلاً الحال فيما يتصل بالعلاقة بين الآلانية ( استخدام الآلات ) وبين المذهب الآلي في الفلسفة . بيد أن تطور الحضارة الآلانية بزيح النقاب عن تفارق جديد . فالعلم هو الذي يتجاوز الآن قدرات عامة الناس على الاستيعاب والتمثل . وهكذا تجد الحضارة الحديثة نفسها مهددة بالانهيار بسبب ضيق قاعدتها ، مثلها مثل الحضارة القديمة . ومن ثم فإن واحدة من أهم المشكلات اليوم هي « التواصل » بين البحاثين والجمهور . فما الدور الذي يمكن أن يضطلع به الخيال ليضمن أن لم يكن مشاركة أوسع في مجهود العلماء الخلاق ، فعلى الأقل تفهماً افضل لمعنى مباحثهم ؟ هذه التساؤلات تابعها

بيير مكسيم شول في أعماله التالية : العجيب والفكر

والفعل (١٩٥٢) ، السائد والممكنات (١٩٦٠) ، التخيل والتحقيق (١٩٦٣) . وهي غير غائبة ايضاً عن

مؤلفاته التي كرسها الأفلاطون ، ومنها مثلاً الحكاية الاضلاطونية (١٩٤٧) و دراسات اضلاطونية (١٩٤٠) . فبيير مكسيم شول يعتقد أن لجوء افلاطون إلى الاسطورة ليس بعيداً كل ذلك البعد عن بعض الصور التي يستخدمها العلماء المعاصرون ، وتقدم الفيزياء والبيولوجيا الحديثة يأتي بعدد كبير من أشباه تلك الاستعارات ؛ ولكن كما في أيام أفلاطون أو ديكارت فإن أرفع العلاقات المجردة لا تمكن معرفتها إلا الاستدلال ، ودور الاسطورة يبقى تمهيدياً.

# شولتزه ، غوتلوب إرنست

#### Schulze, Gottlob Ernst

فيلسوف الماني (١٧٦١ ـ ١٨٣٣) . كان من خصوم كانط وتبنى الشكية . له كتاب ايناسيدامس ، ١٧٩٢ ، وهو اللقب الذي لقب نفسه به .

# شولتن ، يوهان

#### Scholten, Johannes

لاهوتي بروتستانتي هولندي (۱۸۱۱ ـ ۱۸۸۰). كان من رواد البروتستانتية التحررية في هولندا. من مؤلفاته: مبادىء مذهب الكنيسة البروتستانتية طبقاً للمصادر (۱۸۶۸)، تاريخ الاديان والفلسفة (۱۸۰۳)، مدخل تاريخي نقدي إلى نصوص العهد الجديد (۱۸۰۳)، حرية الاختيار، دراسة نقدية (۱۸۰۹).

# شولز، هاينريخ

## Schulz, Heinrich

فيلسوف الماني (١٨٨٤ ـ ١٩٥٦). اهتم بفلسفة الدين، وأكد على الطابع الخاص للتجربة الدينية. كما اهتم بالمنطق الصوري والرمزي، وأنشا مركزاً للدراسات المنطقية واسس الرياضيات. عارض التأويلات الوضعية المحدثة والمعادية للميتافيزيقا في مجال المنطق الرمزي الحديث، وزعم أن المعالجة العلمية للمشكلات الميتافيزيقية ممكنة. من مؤلفاته:

فلسفة الدين (۱۹۲۱)، أزمة الأسس في الرياضيات اليونانية (۱۹۲۱)، ما اليونانية (۱۹۲۱)، ما الفلسفة؟ (۱۹۲۱)، الرياضيات الكلية (۱۹۲۱).

## شولم ، جرشوم

#### Sholem, Gershom

كاتب صهيوني من اصل الماني . ولد في برلين في ٥ كانون الأول ١٨٩٧ ، ومات في القدس المحتلة عام ١٩٨٢ . تخصص في القبالة والتصوف اليهودي . وعلى الرغم من أنه كان ينتمي إلى اسرة يهودية مندمجة ، فقد انضم وهو لا يزال طالباً إلى الحركة الصهيونية ، وأكب على دراسة العبرية والمصادر اليهودية . وقد درس شولم التصوف اليهودي والقبالة في الجامعة العبرية بالقدس ابتداء من عام ١٩٢٥ . وفلسفتها الدينية ، سبتاي زفي والحركة السبتية وفلسفتها الدينية ، سبتاي زفي والحركة السبتية (بالانكليزية ، ١٩٤١ ، ١٩٩٥ ) ، اصول (بالانكليزية ، ١٩٤١ ، ١٩٥٥ ) ، القبالة ورمزيتها القبالة (بالالمانية ، ١٩٦٢) ، القبالة ورمزيتها القبالة (بالالمانية ، ١٩٦٢) ، القبالة ورمزيتها

#### شيتانيا

# Chaltanya

فیلسوف ومتصوف هندی کتب بالسنسکریتیة والبنغالیة (نحو ۱٤۸۰ ـ ۱۵۳۰) . کان مصلحاً دینیاً واخذ بعبادة کریشنا التقویة . یحیط السر بموته . ویری فیه اتباعه احیاناً تجسداً لکریشنا .

# الشيرازي ، صدر الدين محمد

## Shîrâzî, Sadroddîn Muhammad Al-

متكلم وفيلسوف من مدرسة شيراز، يلقب بملا صدرا. ولد في شيراز سنة ٩٧٩ هـ / ١٥٧١ م، ومات في البصرة وهو في طريق عودته من الحج سنة ١٠٥٠ هـ / ١٦٤٠ م. أبرز ممثل للتيار الشيعي في الفلسفة الإسلامية في الطور الثاني من تطورها بعد

موت ابن رشد . قام بتركيب شخصي لمختلف المدارس الامامية وأعطاها أكمل تعبير فلسفي . ترك أكثر من خمسة وأربعين عنواناً بالعربية ، ومنها شرح على الشفاء(\*) لابن سينا وعلى الحكمة المشرقية(\*) للسهروردي . أهم مؤلفاته إطلاقاً الاسفار الاربعة(\*) ، ويقم في الف صفحة ، ويعد من الامهات .

تزعم ملا صدرا التيار الافلاطوني في مدارس الشبيعة ، وقال بـ « خلائقية النفس » ، أي بكون كل نفس هي خالقة نعيمها أو جحيمها ، وقسم الوجود إلى ثلاث مراتب: عالم الحس وعالم المثال وعالم العقول الخالصة . وقد أحدث ، على حد تعبير هنري كوربان ، « ثورة حقيقية في ميتافيزيقا الوجود ، إذ أبدل ميتافيزيقا الماهيات التقليدية بميتافيزيقا للوجود تقدّمه على الماهية ، . فلا وجود لماهية ثابتة ، وإنما كل ماهية تتعين وتتنوع تبعاً لدرجة كثافة فعل وجودها ، ومن ثم فإن مقولة الجوهر تتضمن حتى الحركة والتحول. ويصفته فيلسوفأ للتحولات ، تقدم الشيرازي بتعريف للمادة خالف فيه تصور المادية وتصور الروحية على حد سواء: فالمادة تمر بعدد لا يقع تحت حصر من الأحوال: فهناك مثلاً « مادة روحية » ، بل إلهية ، وهو يتفق ، من هذا المنظور ، عميق الاتفاق مع أفلاطونيي كامبردج ، بدون أن تكون بينه وبينهم من صلة .

# شيشرون ، مرقس توليوس

## Ciceron, Marcus Tulius Cicero, Marcus Tulius

كاتب وخطيب وفيلسوف لاتيني. ولد في ١٠٦ق.م في أربينوم ، ومات في ٧ كانون الأول ٤٣ ق. م. اشتهر باسم شيشرون ، وكان الأصح تعريب اسمه بقيقرون . كان سليل اسرة مثقفة وميسورة ، ويبدو أن جده كان رئيس الحزب المحافظ في مسقط رأسه . أما أبوه فكان فارساً رومانياً ومحباً للأداب ، وقد وقف عنايته كلها على تربية ولديه مرقس توليوس وأخيه كوانتوس الذي يصغره بعامين . وهذا الأخ ، الذي كان هو أيضاً كاتباً وإن غير نابه ، تبع أخاه طوال حياته في السراء والضراء . وقد تردد شيشرون منذ حداثته الأولى على مشاهير الخطباء من أمثال انطونيوس وليقينيوس

شیشرون

كراسوس ، وكبار رجال القانون من امثال موقيوس سكافولا ؛ كما درس البيان والفلسفة على مولون الرودسي وفيلون اللاريسي . وقد سنحت له الفرصة ، وهو في السادسة والعشرين من العمر ، ليثبت مواهبه كخطيب ومحام في مرافعة كان لها في حينه دوي عظيم ، وقف فيها بشجاعة إلى جانب روسيقوس الأماري الذي كان خصومه من انصار سيلا قد اتهموه بقتل أبيه .

بعد ذلك الانتصار الذي رفعه إلى مصاف كبار المحامين في روما ، ارتحل بين ٧٩ و ٧٧ إلى اليونان وآسيا الصغرى، ليتردد على رجال القانون والمحاماة المشهورين وليحضر دروس الفلاسفة . وقد توج هامه ، عند عودته إلى روما ، بعدد من المرافعات القضائية الشهيرة التي عقدت له لواء المجد .

في عام ٦٤ انتخب قنصلاً بتأييد من الحزب الارستقراطي وضد كاتالينا . ولما أعلنت في العام التالى الأحكام العرفية ، القي شيشرون خطابه الرابع المشهور والمشؤوم ضد كاتالينا الفار من وجه العدالة ، وفيه اخذ على عاتقه تبعة حكم الإعدام الصادر على المتآمرين من أنصار كاتالينا وتنفيذه الفورى . وفي السنوات العشر التالية القي بعضاً من أهم خطبه ومرافعاته. وفي عام ٥١ عين والياً على قيليقية. وجاء اندلاع الحرب الأهلية بين يوليوس قيصر وبومبيوس ليوقظه من الطمأنينة التي كان سادراً فيها ، إذ رأى فيها نذيراً ، أياً ما كان مآلها ، بنهاية الجمهورية ، على انه انتصر على كل حال لبومبايوس، وحضر إلى جانبه معركة فارسال التي جعلت من قيصر سيد روما . ولم يتبع انصار بومبايوس في فرارهم ، بل انسحب إلى براندیزی حیث راح پنتظر أن پأتیه عفو قیصر وأمانه . ولما رجع إلى روما ، هجر الشؤون العامة ، وانصرف الى القراءة والدرس . وإلى تلك الحقبة الأخيرة من حياته يعود تاريخ المصنفات العديدة التي وضعها في الفلسفة والخطابة والبلاغة . ولم يعد إلى الظهور على مسرح الحياة العامة إلَّا في مناسبات نادرة . وقد جاء موت ابنته الحبيبة توليا ليغرق وجوده في الحزن والغم ، ولم يعد يجد عزاء إلَّا في الفلسفة وحدها . ولكن لما سقط قيصار في ١٥ آذار ٤٤ صريعاً بخنجار المتآمرين ، تراءى لشيشرون أن ساعات المجد والشعبية ستُقرع له من جديد مع تلك الميتة ؛ لكن

سرعان ما خابت آماله . ففي ذلك الصراع الدرامي على السلطة ، الذي لمع فيه نجم مرقس \_ انطونيوس وخبا طوراً بعد طور ، ندد شيشرون بقوة بالطامح الي الدكتاتورية في اربعة عشر خطاباً سماها بالفيليبيات تيمناً بديم وستانس . لكن ما لبث انطونيوس وأوكتافيوس أن تصالحا ، وشكلا مع لابيدس الحكومة الثلاثية الثانية التي تقلدت سلطات مطلقة . وكان من المحتم أن تضم لوائح الإبعاد والنفى اسم شيشرون. فسعى هذا عبثاً إلى الهرب عن طريق البحر ، لكن العساكر لحقوا به قرب دارته في فورميا وقتلوه في ٧ كانون الأول ٤٣ عن أربع وسبعين سنة من العمر . لم يكن شيشرون تخطى العشرين من العمر حينما الف الأجزاء الخمسة من مصنفه في الاختراع الذي يعد من أقدم الكتب التعليمية في علم البيان والخطابة في الأدب الروماني . وبعد ثلاثين عاماً قرن المذهب بالتجربة وأصدر الأجزاء الثلاثة من رائعته البيانية في الخطيب ، وفيها عرض ، في صورة محاورات ، نظريته في فن القول ، بالاستناد إلى العلم والبلاغة ، ذلك الفن الذى يقتضى من الخطيب ذكاء ومعرفة وسيعة وتضلعاً بمختلف أنواع البلاغة ، بالإضافة إلى عدد من الصفات العملية التي إذا افتقدها الخطيب لم يستطع ان يؤثر في نفس سامعيه .

في عام ٤٦ أرخ شيشرون في بروتوس لفن البلاغة الرومانية . ولما خطفت يد المنون ابنته توليا كتب مقالة العزاء(\*) ليشد من أزر نفسه في مواجهة الألم . وكان ابتدا منذ ربيع ٥٥ بوضع الأجزاء الستة لكتاب في الجمهورية(\*) في صورة محاورة . ولئن عاد هنا إلى مسألة سبق للاغريق أن عالجوها ، فقد خلص إلى رأي مفاده أن الدولة المثلى هي تلك التي تجمع بين أشكال الحكم الثلاثة : المَلْكية والارستقراطية والديموقراطية ، وخير نماذجها تقدمه الجمهورية الرومانية نفسها . ولم تكن تصورات شيشرون السياسية تطابق تصورات افلاطون أو أرسطو ، بل قبسها من معين التواريخ (\*) لبوليبوس أو بالأحرى من كتابات باناتيوس (؟) ، وهو فيلسوف يوناني من المدرسة الرواقية كان ينتمى ، نظير بوليبوس ، إلى حلقة اسقيبيون إمليانوس . وله أيضاً مصنف في القوانين(\*) لم تصلنا منه إلاً ثلاثة أجزاء ناقصة ، وفيه يرجع شيشرون إلى أصول القانون ومنابعه الأولى

ویؤکد ، ضد دعوی تقلب الأخلاق البشریة ، ثبات مفهوم العدل والظلم ، وكذلك الوجود المسبق لقانون عقلي طبیعي .

أما مؤلفاته الفلسفية الخالصة فلم يبق لنا منها سوى محاورتين الإكاديميات(\*)، وكاتولوس ولوكولوس ، وهما الشخصيان اللذان كانا يتحاوران وإياه حول مسألة المعرفة ، والأبواب الخمسة من كتاب **في الحدود القصوي للخيور والشرور<sup>(\*)</sup> ، والأبواب** الثلاثة من كتاب في طبيعة الألهة(٥) ، وبابين فقط من كتاب في المعرافة (٥) . وفي أثناء تلك الحقبة (٤٥ ـ ٤٣) ، الغنية جداً بالدراسات الفلسفية ، الف أيضاً الأبواب الخمسة من التوسكولوميات(\*) ، وهو كتاب مقروء جداً ومثمَّن عالى التثمين في مختلف العصور ، وفيه يصور متحاورين مغمورَى الشخصية يديران في دارته في توسكولانوم مناقشات خيالية حول مسألة السعادة البشرية . ومن مصنفاته الأخرى التي عرفت نجاحاً ثابتاً على مر الأيام المفارقات<sup>(ه)</sup> ، والكتيبان المعروفان باسم كاتون الأكبر أو في الشيخوخة(\*) ، و ليليوس أو في الصداقة(\*). غير أن غيرته الوطنية وكبرياءه الرومانية يتجلى اثرهما بمزيد من الوضوح في مصنفه في الواجبات (\*) ، الذي وضعه في الشهر الثاني من عام ٤٤ وقدمه في صورة توبيخات إلى ابنه مرقس ، ضبحية فساد الأخلاق .

اما رسائله ، التي تعد منجماً للمعلومات بصدد تاريخ تلك الحقبة ، فهي بدورها رائعة من روائع الاسلوب ؛ ذلك أنه في روما تحديداً تحولت الرسالة الخاصة إلى نوع أدبي . ويبلغ مجموع رسائل(\*) شيشرون ، من عام ٦٨ إلى عام ٢٤ ، زهاء ٤٦٨ رسالة ، والفضل في جمعها يعود إلى عبده المعتق الوفى والفقيه تيرون .

ولشيشرون ايضاً بعض الاشعار ، وقد ضاعت اليوم ، ولكن لا يبدو أنها كانت رفيعة القيمة أدبياً . ويبقى شيشرون على أية حال وجهاً من ألمع وجوه روما القديمة ، وقد أسهم بقسط موفور وأبداً حي في نشر ثقافة العصور القديمة عبر الأجيال . [كونشتو مرشيزي]

□ • نستطيع أن نلاحظ ، عندما نقرأ شيشرون ، أنه ما فأته لا الهندسة ، ولا الموسيقي ، ولا الأدب ، ولا أي

علم من العلوم الحرة . وقد عرف لطائف الجدل ، وتعاليم الأخلاق النافعة ، ومسار الظاهرات الطبيعية وعللها. أجل، أيها الأصدقاء المبجلون، من ذلك التبحر الوسيع ، من ذلك التنوع في الدراسات ، من تلك المعرفة الكلية تندفع وتتدفق ، كنهر فائض ، تلك البلاغة المعجبة ، . [تاقيطوس]

□ •إذا شئت أن أستخدم تشبيها لبندارس فسأقول إن بلاغته ليست خزاناً تغذيه مياه الامطار ، وإنما نبع حي وعميق يطفح بلا انقطاع . فكأن إلها خلقه ليمتحن فيه المدى الذي يمكن أن تصل إليه قوة الكلام ... وإن للعقل في كل ما يقوله سلطاناً عظيماً حتى ليخجل المرء أن يكون له رأي مخالف لرأيه : فما هو بمحام يرافع ، وإنما هو شاهد يشهد ، وقاض يقضي » . [كونتليانس]

□ « لا أحد ينكر أن شيشرون برع في فن حسن القول ، على الرغم من أن نوع بلاغته لا يوافق جميع الأفراد وجميع الموضوعات . فما معنى هذه الدُرجة التي لا تطاق في الانتصار له ؟ سأنبئكم الأمر في كلمات قليلة ، وإنما همساً في آذانكم . إنهم يخفون، تحت ذلك القناع ، الوثنية التي هي عندهم أعز من مجد المسيع . وأنا شخصياً لا يؤسفني أن أشطب من لائحة الشيشرونيين ، بشرط أن أسجل في قائمة المسيحيين ، . [إراسموس]

□ • إذا شئت تكوين أسلوبك باليونانية ، فعليك بمحاكاة أفلاطون ، أما باللاتينية ، فحاكِ شيشرون » . [رابليه]

ا و اما شيشرون فإن ما يمكن أن يوافق غرضي من مؤلفاته ما عالج منها أمور الفلسفة ، وبخاصة الفلسفة ، وبخاصة الفلسفة الأخلاقية . ولكن لاقر بجسارة بالحقيقة : إن طريقته في الكتابة تبدو لي باعثة على السام . فمقدماته ، وتعاريفه ، وتقاسيمه ، واشتقاقاته ، تستنفد القسم الاعظم من مؤلفه ؛ وما هو جديد وحي فيه تخنقه إطالاته التمهيدية . ولو قضيت في مطالعته ساعة ، وهذا بالنسبة إلي كثير ، ثم حاولت أن استخلص منه العصارة والجوهر ، لما قبضت إلا ريحاً » . [مونتانيي]

□ دامدح شيشرون أم هنجا ، فإنه أفصح المتكلمين ، . [لافونتين]

شيشرين شيشرين

□ « كان يعرف كيف يتكلم إلى الشعب وكيف يجعل يستمع إليه . وقد جعله يقبل أو حتى يصفق لآراء معاكسة لما يحبذه . ولا تفع التبعة عليه إذا بقيت نجاحاته بلا غد ، وإذا بقيت القوة العارية هي سيدة الموقف بعد كل انتصاراته البلاغية . فهو قد فعل على كل حال بكلمته كل ما كان يمكن للكلمة أن تفعله . غير أني أقر مع ذلك بأن بلاغته السياسية يعوزها ما يعوز شخصيته . فهي لم تكن قط على قدر كاف من التصميم والحزم والاتصاف بالطابع العملي . بل هي مشغولة اكثر مما ينبغي بنفسها ، وأقل مما ينبغي بالمسائل التي تعالجها » . [غاستون بواسييه]

□ « لقد لام الكثيرون شيشرون على أنه لم يحسن فهم المذاهب التي يطلعنا عليها ، وأنكروا عليه الأصالة والنقاذ الفلسفي معاً . وفي هذا ظلم . وربما كانت تكمن أصالته في ما يلي : أن الخطيب فيه لم يفصل الفلسفة عن الحياة » . [الان ميشيل]

شيشرين ، يوريس نيقولاييفتش

## Chicherine, Boris Nicolaïvitch Chicherin, Boris Nikolayevich

فقيه قانوني ومؤرخ وفيلسوف روسي (١٩٠٨ ـ ١٩٠٤) . درَّس في جامعة موسكو ، وتزعم الحركة الليبرالية . نقد التجربية من منطلق هيغلي مثالي . أسس ما يعرف بالمدرسة القانونية التي رات في الصيرورة التاريخية تعاقباً من علاقات قانونية . من مؤلفاته : العلم والدين (١٨٧٩) ، روحانية العلم المكية والدولة (١٨٨٢) ، الفلسفة الوضعية ووحدة العلم (١٨٩٢) ، اسس المنطق والميتافيزيقا (١٨٩٤) ، فلسفة القانون (١٨٩٠) .

# شيشكين ، الكسندر فيدورفتش

# Chichkine, Alexandre Fédorovitch Chichkin, Alexander Fedorovich

فيلسبوف روسيي مباركسني يعنني بمسبائيل عليم

الأخلاق . دكتور في العلوم الفلسفية ، واستاذ كرسي الفلسفة في معهد العلاقات الدولية بموسكو . من مؤلفاته : اسس علم الاخلاق الماركسي (١٩٦١) ، شذرات من تاريخ المذاهب الاخلاقية ، وبالتشارك مع كلارا شوارتزمان : القرن العشسرون والقيم الإخلاقية للإنسانية (١٩٦٨) .

# شيلر ، فرديناند كانينغ سكوت

#### Schiller, Ferdinand Canning Scott

فيلسوف انكليزي (١٨٦٤ ـ ١٩٣٧). فلسفته ، التي وصفها بأنها مذهب إنساني ، قريبة من نسبية بروتاغوراس ( « الإنسان مقياس الأشياء طرأ » ) ومن ذرائعية وليم جيمس. من مؤلفاته: افلاطون أو بروتاغوراس (١٩٠٨)، المنطق برسم الاستعمال. مدخل إلى النظرية الإرادية في المعرفة (١٩٢٩).

# شينو، ماري ـ دومينيك

## Chenu, Marie - Dominique

لاهوتي فرنسي (١٨٩٥ - ١٩٩٠). انتمى إلى الرهبانية الدومينيكانية. أدان الفاتيكان كراسته اللاهوتية الأولى. ثم تخصص في تاريخ الفلسفة واللاهوت في العصر الوسيط، وترأس الجمعية التوماوية. ودرَّس في السوربون. وأكد على حاجة العصر إلى تطوير لاهوت جديد يكرر مأثرة القديس تسوما الاكويني الذي انتصر للارسطية على الأفلاطونية لأنها تقدم الوسيلة لفهم واقع الإنسان وتجذره في العالم. من مؤلفاته: مدخل إلى دراسة القديس توما الاكويني (١٩٥٤)، من أجل لاهوت للعمل (١٩٦٠)، اللاهوت في القرن الثاني عشر (١٩٦٦)، اللاهوت كعلم في القرن الثالث عشر (١٩٦٦)، اللاهوت كعلم في القرن الثالث عشر (١٩٦٦).



# صفی علی شاہ

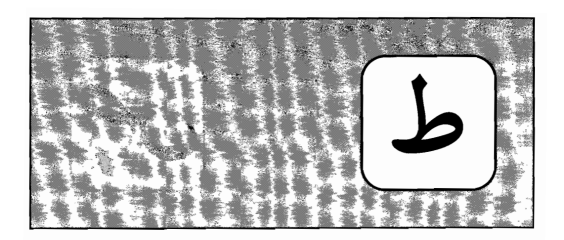
#### Safî 'Alî Shah

متصوف ولد في اصفهان سنة ١٢٥١ هـ / ١٨٣٥ م. اقام مترة في الهند، ثم قدم إلى طهران حيث مات وقد التف حوله أتباع كُثر. وطريقته لا تزال حية إلى يومنا هذا. ترك تفسيراً صوفياً للقرآن منظوماً شعراً في ثمانمئة وست وثلاثين صفحة.

## صاترنيل

#### Satornii

غنوصي كان يبشر في انطاكية نحو ١٠٠ ـ
١٣٠ م. كان أول من قال بالثنوية ، فميز بين الله والكون الذي عزا خلقه إلى ملائكة سبعة على راسهم يهوه .



## طاليس الملطى

# Thalès De Milet Thales Of Miletus

كان أول ممثل الأولئك الطبيعيين (أو رصّاد الطبيعة) الذين ورثوا تعاليم الشرق وتصوراته ، فاستخلصوا منها العلم ، ورسموا أول صورة للعالم متجردة من الدين والسحر . كان أول من ادخل علم الهندسة من مصر إلى اليونان القديمة .

كان طاليس يعيش من تجارة الزيت ، وارتحل إلى مصر . ومن هناك جاء بمعرفة ادوار الكسوف . فاستطاع ان يتنبأ بكسوف ٢٨ ايار للعام ٥٨٥ ق . م . وقد اهتم ، مثله مثل جميع الفلاسفة الذين الفوا من بعده المدرسة الإيونية ، بمظاهر شتى من الكون ، ووجد لها حلا بالاستغناء عن الآلهة وبالاعتماد على العقل وحده . وميراث هذا المنهج ، لا المذهب بحد ذاته ، هو الثمين . فباستثناء بعض الملاحظات الثاقبة .. ومنها ان نور القمر مستعار من الشمس ونظرية كوسمولوجية تقول إن العنصر الأول في الكون هو الماء ، يقتصر المذهب على اربع أو خمس قضايا من كتاب الهندسة الأول . ومما يذكر لطاليس ايضاً من كتاب الهندسة الأول . ومما يذكر لطاليس ايضاً عصاة زرعت عمودياً ) .

بحسب رواية ديوجانس اللايرتي ، كانت وفاته خلال

الأولمبياد الثامن والخمسين ( ٥٤٨ ـ ٥٤٥ ق.م ) عن ٨٧ عاماً .

□ « إن دعوى طاليس القائلة إن الماء هو المطلق ، او على حد تعبير القدامي هو المبدا ، هذه الدعوى فلسفية ، وبها تبدأ الفلسفة ، لأن الناس تعي أن الماهية ، ما هو حقيقي ، وما هو في ذاته ولذاته فقط ، هو واحد » . [هيغل]

□ • يقف طاليس شاهداً على الحاجة إلى تبسيط ملكرت التعدد ». [نيتشه]

طنطاوي، جوهري

## Tantâwî, Jawharî

مؤلف اشتغل بالتفسير والعلوم الفلسفية . ولد في قرية عوض الله من قرى الشرقية بمصر سنة دري الشرقية بمصر سنة در العلوم ، وعلم فيها وحاضر في الجامعة المصرية . وفي سنة ١٣٥٨ هـ / ١٩٤٠ م . له الجواهر في تفسير القرآن (٢٦ جزءاً) ، جواهر العلوم ، الحكمة والحكماء ، نظام العالم والامم ، اين الانسان ؟ اصل العالم ، جمال العالم ، بهجة العلوم في الفلسفة العربية وموازنتها بالعلوم العصرية .

#### طيمون

#### Timon

فيلسوف يوناني من القرن الخامس ق . م . مصائبه ومصائب مدينته أدخلت في قلبه كراهية عميقة للجنس البشري ، فلقب بكاره البشر ، وسخر من شخصيته عدد من الكتاب ( لوقيانوس وشكسبير ، الغ ) .

## طيمون الفليونتي

## Timon De Phlionte Timon Of Phlius

فيلسوف شكي وشاعر يونانى عاش بين ٢٢٠ و ٢٣٠ ق. م على وجه التقريب . كان من أسرة فقيرة ويكسب رزقه من احتراف الرقص . كان في أول الأمر تلميذاً لاستلفون ، زعيم المدرسة الميغارية ، ثم التقى بيرون ، وصار من أتباع فلسفته . وبعد كثرة من الأسفار ، اعتزل طيمون في أثينا حيث مات عن تسعين حولًا . وقد ذاع صبيته كسفسطائي ، واجتذب إليه عطف الأقوياء من أمثال انتيغونس الغوناطي وبطليموس الفيلادلفي . كرس جلّ نتاجه الأدبى - وقد ضاع بتمامه تقريباً - للترويج للفكر الشكى ، وقد ضم مآسى وهزليات . وعرض نظريات المدرسة في قصيدته : الصور ، وفي محاورة فيشون ، وفي رسالتين: حول الاحساسات والرد على الطبيعيين. ولم تصلنا إلَّا شذرات من مؤلفه المنظوم شعـراً النظرات الحولاء الذي حاكي فيه هوميروس وسخر من وثوقية الفلاسفة من الاتجاهات الأخرى .

الله الم المناه الم المناه الاشباء لا تظهر أي فرق فيما بينها وتفلت من اليقين والحكم على حد سواء ، فإن الظنون التي نكونها بصددها لا يمكن أن تكشف لنا ، لهذا السبب بالذات ، لا عن الحق ولا عن الكذب . وعليه ، لا يجوز لنا أن نمحض الظنون تصديقاً . بل ينبغي أن نبقى بلا ظنون ، بلا نوازع ، ولا ندع شيئاً يهزنا ، مكتفين بالقول عن كل شيء إنه ليس اكثر من هذا أو ذاك ، أو إنه موجود وغير موجود في آن ممناً ، أو إنه لا هو موجود ولا هو غير موجود . فإن امتنعنا عن الحكم عرفنا الطمأنينة ، . [ارسطوقلس]

## الطوسى ، نصير الدين

#### Tûssî, Nasiroddîn Al-

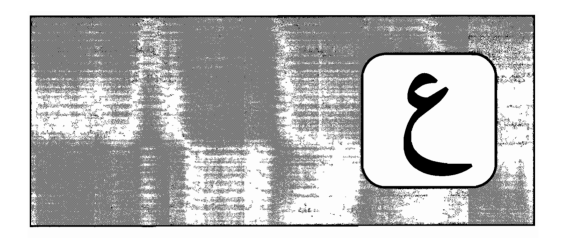
ويعرف ب « الخواجة نصير » . متكلم وفلكي ورياضي ولد في طوس بخراسان في ١١ جمادى الأول ٥٩٧ ( ١٨ شباط ١٠٠١) ، ومات في بغداد في ١٨ ذي الحجة ٢٧٢ ( ٢٦ كانون الثاني ١٨٧٤) . كان في طريقه إلى بعداد للالتحاق ببلاط الخليفة عندما اسر وأجبر على الإقامة في قلعة المسوت ، مركز الاسماعيليين . ولما حاصر المغول القلعة أرشدهم إلى دفاعاتها ، فسقطت . الحقه هولاكو بخدمته وجعله مستشاره ، واستصحبه معه عندما هاجم بغداد وهدمها سنة ١٢٥٨ م . وقد استفاد الطوسي من نفوذه لديه ليقنعه ببناء مرصد مراغة الكبير في اذربيجان .

كتب الطوسي بالعربية والفارسية ووضع شرحاً على كتاب الإشارات (\*) لابن سينا ، دافع فيه عن هذا الاخير ضد انتقادات فخر الدين الرازي . كما كتب دفاعاً آخر عنه رداً على الشهرستاني . وله في علم اللاهوت الشيعي تجريد العقائد و قواعد العقائد ، وبالفارسية الفصول . وله في التصوف أوصاف الإشراف . وقد تكاثرت شروح تجريد العقائد و قواعد العقائد على مدى القرون حتى أربت على السبعين . وكان من أبرز تلاميذ الطوسي كمال الدين ميثم البحراني والعلامة الحلي وأفضل الدين الكاشاني .

## طيماوس

#### Timée Timaeus

فيلسوف يوناني فيثاغوري من القرن الخامس ق. م. من المعتقد أنه شغل منصباً قضائياً رفيعاً في مسقط رأسه لوقروس و وبحسب محاورة طيماوس<sup>(\*)</sup> لافلاطون ، فإن تأثيره كان حاسماً في تطور فكر هذا الأخير .



# العامري ، ابو الحسن محمد بن يوسف

## 'Amirı , Abû'l- Hassan Muhammad Ibn Yûsof Al -

فيلسوف ولد في نيسابور بخراسان ، وتوفي فيها سنة ٢٨١ هـ / ٩٩١ م . أخذ عن يزيد أحمد بن سهل البلخي ، ودرس الفلسفة والميتافيزيقا ، وشرح نصوصاً لأرسطو ، وتبادل رسائل فلسفية مع ابن سينا . وكان من تلاميذه وأصدقائه ابن مسكويه وأبو حيان التوحيدي . له كتاب السعادة ، و فصول في الإبصار والأبد والمعالم الإلهية تكلم فيها عن العقل والمتعقل والمتعقل ، وله أيضاً كتاب الجبر والقدر ، بالإضافة إلى كتاب بالفارسية بعنوان فروخ نامه .

# عباس مولوي

#### 'Abbas Mawlaw!

فيلسوف إيراني كتب بالعربية ، توفي بعد المدربية ، توفي بعد ١١٠٨ هـ / ١٦٨٩ م . كان من تلاميذ رجب علي التبريزي . له خلاصتان كبريان في شرح الفلسفة الإمامية الهداهما إلى الشاه سليمان ، وهما الانوار السليمانية و الفوائد الاصولية .

# عبد الجبار ، ابو الحسن الهمذاني الاستراباذي

## 'Abdoljabbâr Abû'l- Hassan, Al-Hamadânî Al- Astrâbâdî

المعروف بالقاضي عبد الجبار . توفي سنة ١٠٥٥ هـ / ١٠٢٥ م . شيخ المعتزلة في عصره . شافعي المذهب في الفروع . ولي قضاء الري . له فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة ، و تنزيه القرآن عن المطاعن ، و دلائل النبوة ، و المغني في ابواب التوحيد والعدل .

# عبد القاهر بن طاهر البغدادي

# 'Abd Al- QâHir Ibn Tâhir Al-Baghdâdî

متكلم وفقيه شافعي وممثل بارز للمدرسة الأشعرية . توفي سنة ٤٢٩ هـ / ١٠٣٨ م . ولد في بغداد وعاش في نيسابور وتوفي في اسفرائين. درس عليه خلق كثير . تصدى للمعتزلة وللقائلين بخلق القرآن. من مؤلفاته: التكملة في الحساب، وفي علم الكلام الملل والنحل، ونفي خلق القرآن، والفرق بين القررة وأصول الدين.

#### عيدك

#### 'Abdak

صوفي من بغداد توفي سنة ٢١٠ هـ / ٨٢٥ م . كان أول من تسمى بهذه الصفة ، فقيل : عبدك الصوفى .

#### عيده ، محمد

#### 'Abduh, Muhammad

مفكر نهضوي وفقيه مصري ولد في قرية محلة نصر عام ١٢٦٦ هـ / ١٨٤٩ م ، وتوفى في القاهرة عام ۱۳۲۲ هـ / ۱۹۰۰ م . كان رائداً للتفسير العصرى للإسلام ، ومؤسس واحدة من أهم المدارس في الفكر العربي الحديث . قاوم التأثير الأوروبي ودعا إلى اتحاد المذاهب الإسلامية الأربعة . سعى إلى تأويل عقلاني للقرآن ، ورفض ، الثورة ، مستبدلًا إياها بد الإصلاح ، . أخذ عن الأفغاني منهجه في الإصلاح الديني ، لكنه كان مفكراً اكثر نظامية من معلمه واحدث في الفكر العربي والإسلامي تأثيراً أبقى من تأثيره وأبعد مدى ، وإن لم يعادله أصالة . كان أول عربى حقق النصوص العربية التراثية بمنهج علمي ، ومن جملة الكتب التي حققها: مقامات (\*) بديع الزمان الهمذاني في الأدب، والبصائر النصيرية لنصير الدين الطوسى في المنطق، ونهج البلاغة(\*) للإمام على بن ابى طالب . وتولى رئاسة تحرير الوقائع المصرية . وانشأ مع الافغاني في باريس مجلة العروة الوثقى . وشغل منصب ممفتى الديار المصدرية ، حتى وفاته . وتبرز نزعته السلفية الإصلاحية في مؤلفاته : رسالة التوحيد ، الإسلام والرد على منتقديه ، الإسلام والنصرانية مع العلم والمدنية(\*) ، وفي تفاسيره لبعض السور القرانية .

انصب تفكير محمد عبده ، كما انصب فكر جمال الدين الافغاني ، على قضية الانحطاط الداخلي والحاجة إلى البعث الذاتي ، مع ضرورة التوفيق بين الأحوال ومقتضيات التطور . وقد اعتبر محمد عبده أن هذا التطور، الذي جاء في المقام الاول نتيجة للاحتكاك

بالغرب ، هو ضرورة وحتمية لا مناص منها ، وهو في صالح مصر خصوصاً والمجتمع الإسلامي عموماً . ولكنه تطور لا يخلو من خطر ، لانه يهدد في مداه الأخير بأن يجلب العلمانية إلى مجتمع يقوم في بنيته وأخلاقيته على الدين .

لم يتجه محمد عبده ، في محاولته حل هذه الصعوبة ، إلى التفكير بالرجوع إلى الماضي وبالدعوة إلى وقف مجرى التطور . بل اعترف على العكس بضرورة التغيير ، بشرط ربطه بمبادىء الإسلام ، وذلك بإثبات أن هذا التغيير ليس مما يجيزه الإسلام فحسب ، بل كذلك مما يستوجبه . فالإسلام صالح لأن يكون الأساس الخلقي لمجتمع حديث وتقدمي ، بدون أن يعني هذا أن الإسلام يبارك كل ما يعمل باسم التقدم . ولكن حتى يستطيع الإسلام أن يقوم بدور الرادع الخلقي ، فلا بد من تحريره من الشوائب الطارئة عليه في عصور الانحطاط ، ومن فهمه على العودة إلى المنابع الأولى تقترن في بعض جوانبها بنزعة انتقائية تعكس ، في ما تعكس ، نزعة إلى التهرب من الإسئلة الصعبة » .

وإذا كانت سلفية محمد عبده تتجلى في تثبيته لأنظاره على العهد الأول والذهبي للإسلام ، فإن نزعته الإصلاحية والعقلانية تتجلى في اعتقاده في الوقت نفسه بأن الإسلام دين ينسجم تماماً مع متطلبات العقل البشرى واكتشافات العلم الحديث ، وبأن المسلم الحقيقي هو الذي يستعمل عقله في شؤون الدنيا والدين ، وبأن الإسلام ، خلافاً لما يدعيه المدعون ، لم يدع قط إلى تعطيل عمل العقل ، بل العكس هو الصحيح . وذلك هو معنى مناظرة محمد عبده مع فرح أنطون في كتابه عن ابن رشد وفلسفته (٥) . فالإسلام ، من حيث هو د دين فطرة ، ، يصلح لأن يكون هو الجواب عن قضايا العالم الحديث. ويغلو محمد عبده في هذا الاتجاه فيؤكد لا إمكان التوفيق بين الإسلام وبين الفكر الحديث فحسب ، بل يجاوزه إلى إعلان يقينه بأن الإسلام يمكن أن يكون الدواء لمرض المجتمع الحديث وبأن الأوروبيين و سيذوقون من فتن مدنيتهم ومفاسدها السياسية ما يضطرهم إلى طلب المخرج منها فلا يجدونه إلَّا في الإسلام ».

□ « أخشى أن يكون إيمانه بالإسلام ضعيفاً ضعف

إيماني بالكنيسة الكاثوليكية ، . [ولفريد بلنط]
□ دلقد أمكن أن تُشتق من فكر محمد عبده
الإسلامي بالذات عناصر تقدمية ، . [مكسيم
رودنسون]

## عدی بن مسافر

#### 'Adî Ibn Mosâfir

المعروف بشرف الدين أبي الفضائل . متصوف ولد في بيت قار قرب بعلبك ، وانتقل إلى جبهة الهكارية قرب المحوصل ، حيث بنى زاوية ، وهناك مات سنة ٧٥٥ هـ / ١٩٦٢ م . أسس الطريقة العَدَوية . ينسب إليه كتاب الجلوة ، وهو من الكتب الدينية لليزيديين الذين يجلون عدياً ومقامه .

## عزيز الدين النصفي

#### 'Azîzoddîn Nasafî

متصوف قرأ على سعد الدين الحموي . توفي نحو ٧٠٠ هـ / ١٣٠٠ م . يعده اسماعيليو آسيا الوسطى من جماعتهم لأنه وضع حكمة مبنية على دورية حقب العالم . ونظريته في الواحدية الإلهية تتفق مع نظرية ابن عربي . قال بتثليث الأسماء الإلهية ( الله ، الرحمن ، الرحيم ) ، وبارتقاء المعرفة من الجماد إلى الوعي الإنساني ، ممهداً على هذا النحو السبيل أمام ملا صدرا الشيرازي . له بالفارسية كشف الحقائق ، و المقصد الاقصى ، ورسائل جمعت بعنوان الإنسان .

# العلوي، أحمد

## Al - Alaoui, Ahmad

صوفي جزائري (١٨٦٩ ـ ١٩٣٤). بدأ إسكافياً وانتهى شيخ طريقة. درس على البوزيدي، شيخ

الطريقة الدرقاوية، وخلفه على رأسها بعد وفاته قبل أن يؤسس طريقته الخاصة، العلوية، التي تعتمد «الخلوة» طريقاً للوصول إلى الحقيقة. حاربت «جمعية العلماء الجزائريين» مذهبه وبدَّعته. ولكنه رد على خصومه ودافع عن سنية عقيدته من خلال مقالاته في جريدة البلاغ التي كان يحررها.

# عطاء الله بن الاسكندري

#### 'Ataollah Ibn Al- Iskandarî

متصوف من الشاذلية . توفي في القاهرة سنة ٧٠٩ هـ / ١٣٠٩ م. له تاج العروس وقمع النفوس ، وفي التصوف الحكم العطائية ، وقد كثر من بعده شراحها .

#### عمرو بن عبيد

#### 'Amro Ibn 'Obayd

أبرز شيوخ المعتزلة ، إلى جانب واصل بن عطاء ، في عهد نشأتها . توفي سنة ١٤٤ هـ / ٧٦١ م . يعرف أيضاً بأبي عثمان البصري . كان من موالي بني تميم . ولد في بلخ وعاش في البصرة . كان من المقدمين عند الخليفة أبي جعفر منصور العباسي . له التفسير و الرد على القدرية .

# العميدي ، محمد ركن الدين السمرقندي

## 'Amîdî, Muhammad Roknoddîn Samarkandî Al-

متكلم وصوفي وفقيه حنفي . توفي في بخارى سنة ١١٥ هـ / ١٢١٨ م . كان مجلياً في فن الخلاف والجدال ، وله فيهما كتاب الإرشاد . كتب في الفلسفة مرآة الحياة عن المعاني في إدراك العالم الإنساني اخذاً عن أصول هندية .



# غابلر، جورج اندرياس

#### Gabler, George Andreas

فيلسوف الماني (١٧٨٦ ـ ١٨٥٣). دَرَس على هيفل ، وخلفه كمدرِّس للفلسفة عام ١٨٣٥ ، وانضوى تحت لواء اليمين الهيفلي . وجه كتابه في الفلسفة الحقة وبالتالي في التقوى الدينية المسيحية (١٨٣٨) ضد مواقف دافيد شتراوس . وقد ترك أيضاً كتاباً حول الفلسفة الهيفلية (١٨٤٣) .

# غابود، جان مارك

# Gabaude, Jean - Marc

فيلسوف ومؤرخ فرنسي معاصر للفلسفة ( ١٩٢٨ - ). عرف بكتابه: الحرية والعقل ( ١٩٧٠ - ١٩٧٤). وهو رئيس مجلة الفلسفة التي تصدرها جامعة تولوز. من مؤلفاته: ماركس الشاب والمادية القديمة ( ١٩٧٠)، حاول ابيقور والابيقورية ( ١٩٧٦).

# غاران ، اوجينيو

## Garin, Eugenio

فيلسوف ومؤرخ إيطالي للفلسفة ، ولد سنة ١٩٠٩ .

من متابعي فكر انطونيو غرامشي . من مؤلفاته : الفلسفة كمعرفة تاريخية (١٩٥٨) ، و تاريخ الفلسفة الايطالية (١٩٦٦)، النهضة والثورة (١٩٧٥)

## غاردير ، جوزيف

# Gardair, Joseph

فيلسوف فرنسي (١٨٤٦ ـ ١٩١١ ) . وقف جهوده بصورة رئيسية على دراسة الفكر التوماوي . من مؤلفاته : الجسم والنفس ، محاولة في فلسفة القديس توما (١٨٩٢) .

# غارسيا مورنته ، مانويل

#### Garcia Morente, Manuel

فيلسوف إسباني (١٨٨٦ ـ ١٩٤٢) . كان له فضل تعريف الإسبان بالتيارات الرئيسية للفكر في عصره ( الكانطية المحدثة ، تاريخية شبنغلر ، البرغسونية ، الفينومينولوجيا ) .

# غارفه ، كرستيان

## Garve, Christian

فيلسوف الماني (١٧٤٢ ـ ١٧٩٨) . له ترجمات

وشروح كثيرة على ارسطو وشيشرون وغيرهما . كان من المنظّرين الأخلاقيين لعصر الانوار، ومن المفكرين الذين روّجوا في المانيا للمذاهب الأخلاقية للفلاسفة الانكليز من أمثال شفتسبري وهاتشيسون .

### غارنييه ، ادولف

#### Garnier, Adolphe

فيلسوف وعالم نفس فرنسي (١٨٠١ ـ ١٨٦٤). مباحثه في الفلسفة وعلم النفس (حول الإدراك والتصور والإرادة والاعتقاد) تندرج في خط الانتقائية الروحية التي أرسى أسسها جوفروا. من مؤلفاته: السوجيز في الفلسفة (١٨٣٠)، السيكولوجيا والفينومينولوجيا المقارنتان (١٨٣٩)، رسالة في ملكات النفس (١٨٥٣).

#### غارودی ، روجیه

#### Garaudy, Roger

مفكر فرنسى . ولد في مرسيليا سنة ١٩١٣ . عضو في اللجنة المركزية للحزب الشيوعي الفرنسي عام ١٩٤٥ وفي مكتبه السياسي عام ١٩٥٦ . فصل من الحزب إثر مواقفه من أحداث تشيكوسلوفاكيا عام ١٩٦٨ . من أهم مؤلفاته في مرحلته الماركسية الوثوقية : النظرية المادية في المعرفة (١٩٥٣) ، و الله مات : دراسة في هيغل (١٩٦٢) و منظورات الإنسان: دراسات في الوجودية، الفكر الكاثوليكي ، البنيوية والماركسية (١٩٥٩ ـ ١٩٦٩) . بدأ توجهه الجديد عام ١٩٦٢ عندما أصدر من الحرّم إلى الحوار في محاولة منه لعقد الحوار بين الماركسيين والمسيحيين. ثم أصدر واقعية بلا ضفاف (١٩٦٤) ، وماركسية القرن العشرين (١٩٦٦)، و المشكلة الصينية (١٩٦٧) ، و لينين (١٩٦٨) وفي سبيل نموذج فرنسي للاشتراكية (١٩٦٨)، والحقيقة كلها (١٩٧٠)، واستعادة الأمل (١٩٧١) ، وحوار الحضيارات ، والغرب حلاث عارض ، و نداء إلى الأحياء (١٩٧٩) ، و لكي ماتى عهد المراة (١٩٨١) . وقد نحى في السنوات الأخيرة منحى تصوفياً وانتهى إلى اعتناق الإسلام .

# غاريغو ـ لاغرانج ، غونتران ماري

# Garrigou- Lagrange, Gontran Marie

لاهوتي دومينيكاني فرنسي (١٩٧٧ - ١٩٦٤) . من أبرز ممثلي التوماوية الجديدة . من تآليفه : الحس المشترك (١٩٠٨) ، حب الله وصليب يسوع (١٩٢٩)، التركيب التوماوي (١٩٤٧) .

# غاسندي ، بيير

#### Gassendi, Pierre

فيلسوف فرنسي . ولد في شانترسييه في ٢٢ كانون الثاني ١٥٩٢ ، ومات في باريس في ٢٤ تشرين الأول ١٦٥٥ . كان/ابواه من بسطاء المزارعين ، ودرس الآداب القديمة في معهد دينيي ، ودلل على ذكاء مبكر جداً حتى عهد إليه ، وهو في السادسة عشرة ، بكرسي للبيان . تخرج دكتوراً من جامعة آفينيون عام ١٦١٤ ، وما كان عمره يزيد على اثنين وعشرين عاماً ، وعلم الفلسفة والبيان في إكس . ترهب عام ١٦١٧ ، وصار ناظراً لكاتدرائية دينيي سنة ١٦٢٣ ، مما در عليه دخلاً أتاح له أن يتفرغ تماماً للمباحث العلمية . لكنه انتقل ، على إثر خلاف بينه وبين مجلس كهنة الكاتدرائية ، إلى غرونوبل حيث نشر باللاتينية ، في عام ١٦٢٤ ، حواشي غير عادية ضد ارسطو، وهو عبارة عن نقد للمدرسة السكولائية لفت إليه الأنظار وجلب عليه في الوقت نفسه عداوة الأعداء . وفي عام ١٦٣٠ نشر أهجية ضد جماعة القبالة . ثم ارتحل إلى البلدان الواطئة ؛ وبعد أن رفض ، في عام ١٦٤١ ، منصب المدير العام للسلك الكهنوتي ، وفي عام ١٦٤٥ منصب مؤدب الفتى لويس الرابع عشر، قبل في ذلك العام نفسه كرسي الرياضيات في الكوليج دي فرانس . كان عالماً بالرياضيات والطبيعيات والفلكيات (كان أول من رصد مرور عطارد بخط زوال الشمس) . وارتبط بوشائم الصداقة مع كبار علماء عصره: كبلر ، هوبلز ، مرسين ، وعلى الأخص غليليو . لكن غاسندى كان في المقام الأول فيلسوفاً، وانما بفضل خصومته مع

ديكارت بوجه خاص لا يزال اسمه يواصل الحياة . فقد صدرت التأملات الميتافيزيقية (\*) لديكارت عام ١٦٤١ ، وتقدم غاسندي في عام ١٦٤٤ ، كما فعل هويز ومرسين وآرنو ، بعدة اعتراضات على الفلسفة الجديدة في كتاب بعنوان فحص عن الميتافيزيقا ردأ على **ديكارت (\*)** . ولم تكن اسباب هذه العداوة حميدة كلها : فمما جرح حساسیة غاسندی ان دیکارت لم یأت بذکر مباحثه في رسالته عن الأثار العلوية. وكان ثمة بين دیکارت وغاسندی تنافس مزدوج ، باعتبارهما عالمین وباعتبارهما فيلسوفين . وقد تصالح الخصمان عام ١٦٤٨ بعد أن توسط بينهما الأباتي استريه ، ولكن بدون أن يزول ما بينهما من خلافات فكرية . بيد أن غاسندي كان ، مثله مثل ديكارت ، خصماً لأرسطو ؛ وقد اكد حقوق العقل ضد السلطة والخرافات . لكنه كان ايضاً تجربياً : فما رفضه لدى ديكارت ـ الذي سماه بتهكم « نفساً خالصة » \_ هو في المقام الأول تمييزه المطلق بين النفس والجسم ، ودعوى الأفكار الفطرية ، ودعوى عقل مفارق للإحساسات . وقد نسب غاسندي نفسه إلى مذهب أبيقور ، وكرس له عدداً من مؤلفاته ، جامعاً كل شواهد القدامي عن حياة فيلسوفه ومذهبه ، وإن لم يشاطره بطبيعة الحال إلحاده . ومن جملة هذه المؤلفات: في حياة ابيقور واخلاقه (١٦٤٧)،

تحت تأثير غليليو ، في أرجح الخان ، عاد غاسندي إلى تبني نظرية القدامى في المذهب الذري ؛ لكنه لم يكن مادياً : فنظرية القدامى في المذهب الأري ؛ لكنه لم (ضد ديكارت أيضاً ومذهبه في الامتداد ) عدم أتصالية المادة ووجود الخلاء والحق أن غاسندي قريب من هذه الناحية إلى لايبنتز ، لأنهما يجنحان كلاهما إلى الاستعاضة عن الآلية الديكارتية بمذهب دينامي . على أن غاسندي كان أوثق أرتباطاً بذلك التيار التجربي والعلمي الذي بقي إلى حد ما على هامش القرن السابع عشر، والذي لم يمارس تأثيره الكبير إلا في القرن التالي ، وبوساطة فونتنيل . [جاك باتري] وأنت عبقري هذا القرن ... وحسبك أن تحيا وأنت على إيمان راسخ بأنك لم تسع إلا في إثر الحقيقة ، . [غليليو]

و الوجيز في فلسفة ابيقور<sup>(\*)</sup> (١٦٥٩).

 □ « واحد من الرجال الذين يشرّفون الفلسفة والامة • . [ديدرو]

□ « غاسندي ، محيي المادية الأبيقورية » .
 [ماركس]

# غاك ، غريغوري

#### Gak, Grigori

فيلسوف ماركسي من روسيا ولد سنة ١٨٩٣ انتمى إلى الحزب الشيوعي عام ١٩٢٠ دَرَس في جامعة بتروغراد ، ونال شهادة الدكتوراه في العلوم الفلسفية ، ودرَّس في كرسي الفلسفة لاكاديمية العلوم الاجتماعية التابعة للجنة المركزية . من مؤلفاته : اشكال الوعي الاجتماعي (١٩٦٠) .

# غالُوبي ، باسكواله

#### Gallupi, Pasquale

فيلسوف ايطالي . ولد في تروبيا في ٢ نيسان ١٧٧٠ ، وتوفي في نابولي في ١٣ كانون الأول ١٨٤٦ . يعتبر أول فلاسفة « البعث » الثلاثة : غالبوبي وروسميني وجيوبرتي . عبر عن افكاره الليبرالية في خواطر فلسفية حول الحرية تتفق مع اي شكل من أشكال الحكم وفي بعض الكراسات الفلسفية حول حرية المواطن الفردية (١٨٢٠) التي طالب فيها بحرية الرأي وبحرية الصحافة وبحرية المعتقد . لكن على الرغم من توجهه الليبرالي ، فإنه لم يكن تورياً بوجه من الوجوه . وفي عام ١٨٣١ ، أي عندما بلغ الواحدة والستين من العمر وبات يتمتع بشهرة واسعة بفضل كتابه محاولة فلسفية في نقد المعرفة ، الذي عاود فيه طرح المسائل التي سبق له أن عالجها في كتابه تحليل وتركيب - ويظل اهم اعماله على الإطلاق - وبفضل كتابيه مبادىء الفلسفة و قراءات فلسفية وغيرهما من الأعمال ، في عام ١٨٣١ إذن طالب بكرسى المنطق والميتافيزيقا في جامعة نابولي وحصل عليه ؛ وقد مكث يعلِّم في هذه الجامعة زهاء خمسة عشر عاماً . ثم اصدر دروس في المنطق والميتافيزيقا وفلسفة الإرادة وباشر بوضع تاريخ للفلسفة لم ينجز منه سوى جزئه الأول ، غلم العاديات غاندي غاندي

الفلسفي . وقد شارك ، علاوة على ذلك ، في تحرير بعض الصحف . كما تابع ، بروح نقدية ، حركة الأفكار المنبثقة عن كانط .

## غاندی ، موهانداس کرمشاند

#### Gandhi, Mohandas Karamchand

المعروف بالمهاتما . سياسي و « فيلسوف » هندوسي . ولد في بوربندار في ٢ تشرين الأول مدوسي أولد في بوربندار في ٢ تشرين الأول صريعاً برصاص أحد المتعصبين . وهو أبرز شخصية في التاريخ المعاصر للهند التي هيمن على مسرحها السياسي والاجتماعي والفكري على امتداد النصف الأول من القرن العشرين . وقد بقي لنا من نشاطه الخصب ، الذي وقفه على استقلال وطنه وتقدم أبنائه ، الخصب إلانسان وللإنسانية ، كتاب بعنوان قصة تجاربي مع الحقيقة (\*) ، بالإضافة إلى مجموعة من الخطب ومن رسائل التوجيه إلى جماعة تلاميذه الاقربين المعروفة بالرسائل إلى الاشرم .

كان أول احتكاك مباشر لغاندى بالحضارة الغربية في حوالي العشرين من عمره عندما قطن في لندن لمدة ثلاث سنوات ليستكمل دراسته القانونية . وبعد عودته إلى الهند ارتحل في عام ١٨٩٣ إلى افريقيا الجنوبية حيث أخذبا لانبثاق المثل الأعلى المزدوج الذي سيوجه حياته كلها : حب حار للهند قاطبة ( التي كان يرى أن حضارتها القديمة وثقافتها وبعض الحقب المجيدة من تاريخها على مدى ثلاثة آلاف سنة هي الأساس الذي ينبغى أن تنهض عليه وحدتها القومية ) ، وحاجة فطرية إلى أداء واجب صعب بروح من المحبة للبشرية قاطبة . واندفاعة المروءة هذه هي التي حدت به إلى العمل في سبيل النهوض الخلقي والاجتماعي لآلاف الهنود الذين كانوا يعيشون في افريقيا الجنوبية ؛ فأسس المستوطنات الزراعية والمستشفيات ، وتركز كل نضاله على إزالة الفوارق الطائفية والدينية التي كانت تقسم شعبه . وفي علاقاته وخلافاته المحتومة مع الحكومة الافريقية الجنوبية ، ابتكر اسلوباً في النضال أو بالأحرى في المقاومة لا ينال من احترام الشخص الانساني ويحاذر الثورة المسلحة ، وذلك هو اسلوب

الفاتياغراها »، أي « المعاندة من أجل الحقيقة »، الذي طبقه في أفريقيا الجنوبية ابتداء من عام ١٩٠٦ والذي ترجم ب « المقاومة السلبية » . وفي نهاية ١٩١٨ عاد إلى الهند ، وعاش حياة منزوية حتى عام ١٩١٨ .

صار غاندي منذئذ زعيم الحركة القومية . وكان التكتيك الذي اتبعه للفوز بالاستقلال القومي يمر اولاً بالاستقلال الذاتي البسيط ، الذي يتجسد في «الاستكفاء الاقتصادي» و « رفض التعاون »، ثم في العصيان المدني » الدي غدا رمز الاستقلال القومي . وقد كان غاندي لشعبه قائداً ومعلماً . وقد شهد بأم عينيه تحقق الهدف الذي طالما حلم به : الهند المستقلة ، ولكنه لم يشهد بالمقابل تحقق حلمه الآخر : التعايش بين الهندوس والمسلمين . ولا ريب في أن ذلك كان له مصدر الم ومرارة عميقين انضافت إليهما خيبة انقشاع بعض الأوهام مع أعمال العنف والمجازر التي رافقت إعلان دولتي الاتحاد الهندي والباكستان .

إن غاندى ، الذى كان وجها متألقاً من وجوه الزهد الهندوسي ، لم يمض حياته في صومعة النساك التقليدية ، بل دفع به على العكس حبه اللامتناهي لأرض بلاده وأبنائها إلى أن يعيش في العالم وإلى أن يمارس الزهد .. خلا بعض الخلسوات .. من خلال الاتصال المباشر بالناس وبالطرائق السياسية. وقد كان الحب سلاحه السلمي ، وكان مشرباً بحس الطيبة . والوداعة الذي هو العلامة الفارقة لتلامذة فشنو . وكان صيامه المتكرر والموجع دليل تفانيه التام في سبيل قضيته ، وكان وسيلته لإيقاظ تفانى الجماهير . وعلى الصعيد السياسي لجأ إلى طرائق معاكسة تماماً لتلك التي تتبع في ايامنا هذه ، وكان ينفر نفوراً شديداً من المبدأ القائل إن الغاية تبرر الوسيلة ، وهو المبدأ الذي كان كوتيلا ، أحد المعلمين الهندوس لفن السياسة ، قد صاغه ووضعه موضع التطبيق بواقعية لا يردعها وازع قبل عدة قرون . [ماريو فالوري]

□ • أجل ، سيبقى الانسان غير كامل وسيكون دوره أبدأ أن يحاول البلوغ إلى الكمال ، . [غاندي]

□ دانه بسيط كطفل ، وديع ومهذب حتى مع خصومه ، وصادق صدقاً لا تشوبه شائبة ... ذلك هو الرجل الذي حرك ثلاثمئة مليون إنسان ، وزعزع الأمبراطورية البريطانية ، ودشن في السياسة

الانسانية أقوى حركة عرفتها منذ نحو الفي سنة ، . [رومان رولان]

 ا لا يقنعنا غاندي بقوة الحجة بقدر ما يقنعنا بقوة الحقيقة المتشخصة في حياته ، [دي لانـزا دلفاستو]

□ « إن اسم غاندي يستحضر لنا ، بالارتباط بالتاريخ ، فكرة المقاومة السلبية ، وبالارتباط بالأخلاق ، فكرة اللاعنف . والحال أن هاتين الفكرتين هما عند غاندي الوجه الآخر ، السلبي والمنفعل ، لوجه إيجابي وفاعل ، هو عبادة الحقيقة ، أو كما يقول « عناق الحقيقة » ( استيا غراها ) » . [غي بوغو]

#### غاندياك ، موريس دى

#### Gandillac, Maurice De

فيلسوف فرنسي ولد في القل (الجزائر) في ١٤ شباط ٢٠١٦ . درَّس الفلسفة في السوربون حيث تميز بحب استطلاع جاوز إطار الدراسات الجامعية الخالصة . تدل بعض تآليفه ومنها فلسفة نيقولاوس الكوزي (١٩٤١) و ديونيسيوس الاريوباجي الكوزي (١٩٤١) و حكمة افلوطين (١٩٤١) ، على الامتمام الذي أولاه للافلاطونية المحدثة ولنتائجها عبر العصر الوسيط . اجتذبته الفينومينولوجيا (ماكس شلر) الأفلاطونية المحدثة بذور الاونطولوجيات المعاصرة ووسيلة كل تناقضاتها . من اعضاء هيئة تحرير مجلة الأي ماسينيون ومرسيل موره وبيير ليريس) والتي كان لوي ماسينيون ومرسيل موره وبيير ليريس) والتي كان مينسة معينة .

# غاودبادا

## Gaudapâda

فيلسوف هندوسي من القرن السادس الميلادي . دارت مساجلات كثيرة حول انتمائه إلى البوذية أو إلى الفيدانتية البرهمانية ولكن شرحه لكتب الأو بانيشاد (\*) يقطع بانتمائه البراهماني . وقد تمثلت مساهمته

الرئيسية في دمج جدل الفيلسوف البوذي ناغارجُنا بالفكر الهندوسي -

# غايتانو التييني

## Cajétan De Tiene Cajetan Of Thiene Gaetano Da Tienne

فيلسوف ايطالي كتب باللاتينية (١٣٨٧ \_ ١٤٦٥). كان من الرشديين المعتدلين، وتخلى عن دعاوى د الشارح الأكبر ، المتصلة بأزلية العالم ووحدة العقل الفعال .

# غدامر، هانز جورج

#### Gadamer, Hans Georg

فیلسوف المانی معاصر (۱۹۰۰ ـ ۲۰۰۲). درّس الفلسفة في جامعات لايبزيغ وفرانكفورت وهايدلبرغ. تأثر في تكوينه الفلسفي بأزمة الكانطية المحدثة وببدايات تطور الفينومينولوجيا وباكتشافه لأهمية الفكر اليوناني، ولا سيما الجدل الافلاطوني، كنموذج لمعرفة متجذرة في التاريخية وتناهى الوجود. وهذا ما قرَّب الثقة بينه وبين فينومينولوجيا هايدغر. وقد تطرق، في مؤلف الرئيسي. الحقيقة والمنهج (١٩٦٠)، إلى مشكلة تجربة الحقيقة خارج مضمار العلم. فالنزعة العلموية للفكر الحديث ترى أن المنهج العلمي هو وحده القادر على اكتشاف الحقيقة، على حين أن غدامر يلاحظ أن ثمة مضامير أخرى، ومنها الفن، تتيح للإنسان إمكانية اختبار للحقيقة. ومن ثم ميَّز بين الوعى الجمالي والوعى التاريخي فالثاني يرد الاثار إلى شروط إنتاجها، بينما يفصلها الأول عن هذه الشروط، وحتى عن مضمونها، ليجعل منها موضوعاً لحكم ذوقى محض. ومن خلال تحليل تجربة الحقيقة في الفن، أبي أن يرى في اللغة مجرد أداة للفكر. فهي، كبعد مكون للإنسان، مجال تكشف دلالة العالم. فالتوجود مطابق للغة، والفلسفة «انطولوجيا تفسيرية». وبذلك يقترب غدامر من تصور فتغنشتاين ومن التحليل النفسى اللاكاني. من

مؤلفاته: افلاطون والكتابة (۱۹۳۶)، الشعب والتاريخ في فكر هردر (۱۹۳۶)، غوته والفلسفة (۱۹۶۷)، مشكلة الوعي التاريخي (۱۹۹۳)، مديح النظرية (۱۹۸۶).

# غراتري، اوغست الفونس

#### Gratry, Auguste Alphonse.

كاهن كاثوليكي وقيلسوف فرنسي . ولد في مدينة ليل في ۳۰ أذار ۱۸۰۵ ، وتنوفي في منونترو. ( سويسرا ) في ٧ شباط ١٨٧٢ . تحدر من أسرة غير متدينة وبقى لفترة من الزمن ، مثله مثل كثرة من الطلبة في عهد عودة الملكية ، غريباً عن المذهب الكاثوليكي (انظر ذكريات ايام شبابي) . بيد أنه اهتدى إلى الدين ، بتأثير من أحد اساتذته ، ودخل المعهد المتعدد الفنون ( البوليتكنيك ) يحدوه حلم عظيم في التوفيق بين العلم الحديث والدين . وعين بعد تخرجه ضابطاً في المدفعية ، لكنه استقال ليدخل سلك الكهنوت في عام ۱۸۳۰ . درّس في البداية في مدرسة ستراسبورغ الإكليركية ، ثم عين مديراً لمعهد ستانسلاس في عام ١٨٤٢ ، فمرشداً روحياً لدار المعلمين العليا في عام ١٨٤٧ . مارس تأثيراً عظيماً على بعض الطلبة ، وخاض غمار مساجلات حادة ضد فاشرو ، الاستاذ في دار المعلمين العليا ، وتمكن من انتزاع قرار اقالته . بين عام ١٨٥٥ و ١٨٥٧ أصدر دروس في الفلسفة في ثلاثة أجزاء: في معرفة اللَّه ، في المنطق ، و في مغرفة النفس(\*) . عين عام ١٨٨٣ استاذاً في كلية اللاهوت في باريس وانتخب ، في عام ١٨٦٧ ، عضواً في الأكاديمية الفرنسية . بعد بضع سنوات ، وفي اثناء انعقاد مجمع الفاتيكان ، عارض غراترى مبدأ عصمة البابا من الخطأ ؛ لكن بعد تكريس هذا المبدأ واعتباره عقيدة من عقائد الدين ، أعلن غراتري عن خضوعه .

# غرامشى ، انطونيو

## Gramsci, Antonio.

سياسي وفيلسوف إيطالي . ولند في آليس ( سردينيا ) في ٢٣ كانون الثاني ١٨٦١ ، وتوفي في

روما في ٢٧ نيسان ١٩٣٧ . هاجر إلى تورينو ، وأتم فيها دراسته الجامعية ( فلسفة وتاريخ وفيلولوجيا ) ، وانتمى في عام ١٩١٣ إلى الحزب الاشتراكي وغدا بسرعة من قادة الجناح اليساري للحزب؛ وبعد اضطرابات ١٩١٧ شغل منصب أمين عام الحزب. وبعد مشاركته في حركة مجالس المصانع أسس ، في عام ۱۹۱۹ ، مجلة اوردينه نيوفو Ordine Nuovo ، المتحالفة مع حركة بييرو غوبى الليبرالية ؛ وبعد إضرابات ١٩٢٠ لعب دوراً هاماً ، مع تولياتي وبروديغا وترانكويلي (سيلونه ) في انشقاق ليفورنو ، وأصبح الأمين العام للحزب الشيوعي الجديد ، وأسس صحيفة يونيتا Unità . انتخب نائباً عن مدينة تورينو ( ١٩٢٤ ـ ١٩٢٦ ) ، لكن الحكومة الفاشية جردته من هذا المنصب ، وألقت القبض عليه في عام ١٩٢٦ ، واصدرت بحقه ، بعد عامين ، حكماً بالسجن لمدة عشرين عاماً . نفى إلى الجزر ، وواجه الأسر بشجاعة ورباطة جأش ، كما تشهد على ذلك رسائل السجن ( صدرت بعد وفاته ، في عام ١٩٤٧ ) ، واستغرق في تأمل عقلى عميق ، نم عن فكر موسوعي ، حول عدد من المواضيع الاجتماعية والتاريخية والفلسفية والادبية، وسجل ملاحظاته بصددها في اثنين وثلاثين كراساً \_ انظر دفاتر السجن(٠) (طبعت بعد وفاته في ١٩٤٨ ـ ١٩٥١ ) . وقع فريسة مرض خطير من جراء إقامته الطويلة في السجن ، فارتفعت صرخات الاستنكار في عدد من عواصم العالم، الأمر الذي حدا بالحكومة الفاشية إلى « إطلاق سراحه » ، ولا سيما انها كانت واثقة من دنو أجله ؛ ونقل إلى أحد مستشفيات فورميا ثم إلى روما حيث وافته المنية . وقد امكن أن تستخلص من الكتلة الهائلة من دفاتره بعض نصوص متلاحمة تشهد على نضوج تفكيره وقوته : المادية التاريخية وفلسفة بنديتو كروتشه (١٩٤٨) ، وهي نقد عام للمثالية الكروتشية التي وقف غرامشي منها إلى حد ما موقف ماركس وإنجلز من الفلسفة الالمانية في عصرهما ؛ المثقفون وتنظيم الثقافة (١٩٤٩) ، و الأدب والحياة القومية (١٩٥٠) . وفي هذا النص الأخير أبرز غرامشى الطابع اللاقومى واللاشعبي للثقافة والأدب الايطاليين ، وكوسموبوليتية المثقفين ، الموروثة عن العصر الوسيط ، ونادى بنمط جديد من المثقفين يملكون تصوراً إنسانياً للتاريخ؛ تصوراً يظلون

بدونه مجرد ، اخصائيين ، ويستحيل عليهم أن بصبحوا يوماً ومرشدين ، وفي ملاحظات حول ميكافلي والسياسة والدولة الحديثة (١٩٤٩) ، رسم غرامشى الخطوط العريضة لنظرية الحزب السياسي الطليعي ، تلك النظرية التي استكملها ، بنوع ما ، في المعث (١٩٤٩) . وقد انطوى النص الأخير على نقد عام لجميع التشويهات والتحريفات التي فرضت على و فلسفة الممارسة ، ( كان غرامشي يتحاشي كلمة ماركسية ، تحسباً للرقابة ) ، باعتبار هذه الفلسفة هي الشكل العصرى والراهن للمذهب الانساني، وباعتبارها مدعوة إلى أن تصبح ، القاعدة الأخلاقية للدولة الجديدة ، . وقد اقترن هذا النقد بتعميق للمفهوم اللينيني عن ، الهيمنة ، ، أي تطوير البنى الفوقية بقيادة الطبقة العاملة والعناصر التقدمية في المجتمع . وإنما في هذا الجانب من فكر غرامشي تراءي لبعض الشراح أنهم وأضعون اليد على عناصر استباقية من شيوعية نوعية على الطريقة الايطالية ، مهدت السبيل أمام ما سيُعرف لاحقاً ب« المساومة التاريخية » و ، الشيوعية الأوروبية ، . [نينو فرانك]

□ ، كان غرامشي اولاً المنظر الذي استطاع ان يتبصر في معنى هزيمة مثلثة : هزيمة الشيوعيين أمام انتصار الفاشية والراسمال الكبير، وهزيمة استراتيجية اصيلة لعالم الغرب العمالي أمام التوجيهات العبثية لستالينية بلا حدود ، وهزيمة نظرية أخيراً وهي ما كان يسميه غرامشي « واترلو إيديولوجية » ـ أمام الانتصار المتجدد للنزعة الاقتصادية في قلب الاستراتيجيات النقابية والسياسية » . [ماريسا

□ « المجتمع العدني وليس الدولة هو الذي يمثل لدى كل من ماركس وغرامشي اللحظة الايجابية في التطور التاريخي . إلا أن هذه اللحظة الايجابية بنيوية لدى ماركس ، بينما هي بنيوية فوقية لدى غرامشي » . [فوربرتو بوبيو]

الله و المثقف على وضع الديواوجيا الطبقة السائدة ، لكن هذا المثقف يمارس في تقدير غرامشي وظائف الباحث وناشر المعرفة

والمنظّم على مستويات الاقتصاد والسياسة والثقافة .
ويؤلف المثقفون من منظار ماركس جزءاً من الطبقة
البورجوازية ( باستثناء المنشقين الملتحقين بصفوف
البروليتاريا)، اما في منظار غرامشي فيؤلفون شرائح
مرتبطة بمختلف الطبقات الاجتماعية ومستقلة عنها
ذاتياً . وتعريف ماركس الضيق يقوده بطبيعة الحال إلى
تعليق الهمية طفيفة على المثقف بالمقارنة مع تلك التي
يعلقها على « الاعضاء الفعالين » في الطبقة السائدة ،
يا الراسماليين ، وبالمقابل يتلبس المثقفون الهمية
عظيمة في النصور الغرامشي » . [جان مارك بيوتي]

□ «لقد حارب غرامشي على جبهة واحدة مع لوكاش . ضد تحريفية « الأممية الثانية » وضد تعبيرها النظري » المذهب السوسيولوجي . لكن مداخلت تتواكب بقدرة على التحليل العيني للموقف العيني . وعلى حين أن لوكاش (١٩٢١) يضع كل ثقته في المفهوم الأساسي عن التشيؤ ليباشر إعادة تقييم للجدل الماركسي ، مما يحتم عليه أن يخوض النقاش الفلسفي على الصعيد الذي تفرضه الفلسفة الكلاسيكية ، يبدأ غرامشي لا بإعادة تأويل المعنى الأخير للماركسية ، بل بإعادة الإمساك بنواتها المنهجية في العلم التاريخي » . [اندريه توسل]

□ « لقد أخذ غرامشي على عاتقه أن يؤول كل المضمار التاريخي بعفردات الأفكار ـ الإرادات ، بحيث يكون الانتقال متصلاً من تصور العالم إلى الاخلاق ، ومن المعاينة إلى العمل ، ومن الفلسفة إلى العمل ، . [نيقولا بلاالوني]

# غرانجيه ، جيل

## Granger, Gilles

فيلسوف فرنسي ولد سنة ١٩٢٠. نشط فكرياً في الطار الابستمولوجيا المقارنة. له دراسات في المنطق المتقدم: الفكر الصوري وعلوم الإنسان (١٩٦٠)، وفــي الفلسفــة: فلسفــة الاسلـــوب (١٩٦٨)، وفتغنشتاين (١٩٦٨)، والنظرية الأرسطية في العلـم (١٩٧٦) ومـن أجـل المعـرفـة الفلسفيـة الفلسفيـة

#### غروستست ، روبرت

# غروتويزن، برنار

#### Grosseteste, Robert

رجل دولة وفيلسوف انكليزي ، ومن أهم فلاسفة العصر الوسيط . ولد في سترادبروك نحو عام ١١٧٥ ، وتوفي في لنكولن في تشرين الأول ١٢٥٣ . دُرَس القانون ، والطب ، والرياضيات ، والعلوم الطبيعية في أوكسفورد التي تخرج منها سنة ١١٩٧ . سيم كاهنأ ، ثم عين في نحو ١٢٠٧ معلماً في مدارس أوكسفورد . وعندما انشا الفرنسيسكانيون في سنة ١٢٢٩ مدرستهم الأولى في أوكسفورد ، وقع اختيارهم عليه ليكون مدرُّساً للاهوت بيد أنه ، على ما يروي روجر بيكون الذي كان تلميذه ، بذ معاصريه كافة بمعارفه في الرياضيات وفي العلوم الطبيعية . وعادت عليه قيمته وأفضاله وثقافته بفوائد عديدة . ففي عام ١٢٣٥ قبل اسقفية لنكولن واحتفظ بها إلى حين وفاته . وشرع بإصلاح الأخلاق وقواعد السلوك الكهنوتية في ابرشيته ، مما زج به في نزاع مع الطوائف الحرفية ذات الامتيازات ، وعلى الأخص مع مجلس كهنته القانونيين . وقد جلب عليه اندفاعه الإصلاحي ثلاث مرات تأنيب هنري الثالث . وكانت كل بغيته أن يضع امتيازات كل سلطة في مكانها الصحيح ؛ ولئن دافع عن الأساقفة ضد التطاولات الملكية ، فقد عرف أيضاً كيف يذود، إلى جانب الملك، عن حريات الكنيسة القومية التي كانت تتهددها ادعاءات روما . وفي أثناء زيارة له للبابا في عام ١٢٥٠ ، تلا أمامه وأمام مجمع مجلس الكرادلة مذكرة وصف فيها جميع المصائب التي سببتها للكنيسة القرارات العسفية للإدارة البابوية . وفي عام ١٢٥١ ، احتج على براءة بابوية حضت الاكليروس الانكليزي على دفع عشر مداخيله لهنري الثالث تحضيراً لحملة صليبية جديدة ، كما احتج في عام ۱۲۵۲ على منشور رعائي يأمر أبرشيته باستقبال ابن أخ للبابا وبإمداده بالمال .

كان يستريح بالدراسة من همومه الكهنوتية والسياسية ومن المتاعب التي كان يسببها له تصلبه . وقد شغف بالمباحث العلمية التي ادخلها العرب إلى الغرب ، وساهم في النهضة العقلية بشروحه على ارسطو وبترجماته من اليونانية ـ كان واحداً من

#### Groethuysen, Bernard

فيلسوف فرنسى من أصل المانى . ولد في برلين في ٩ كانون الثاني ١٨٨٠ ، ومات في اللوكسمبورغ في ١٧ أيلول ١٩٤٦. درَّس في برلين من ١٩٣١ إلى ١٩٣٣ ، ثم في فرنسا ، وكان تلميذا للفيلسوف الألماني ديلثي . كان مقلاً في نتاجه اصول الروح البورجوازي (\*) (مجلدان ۱۹۲۷ ، ۱۹۳۰ ) ، الانتروبولوجيا الفلسفية (\*) (١٩٢٨) ، جدلية الديموقراطية (۱۹۳۲) ، اساطير ووجوه (٠٠) ، وهي مجموعة من المقالات نشرت بعد وفاته ، عام ١٩٤٧ . وقد شارك برنار غروتویزن ایضاً فی تأسیس مجلة Mesures . وعلى الرغم من أن نتاجه سقط ظلماً في لجة النسيان اليوم ، فريما كان من أكثر ما أنتجه القرن العشرون اصالة ونضارة . وقد ورث غروتويزن عن ديلثى الاهتمام ببناء علم نفس « للتفهم » وتاريخ للروح . فالروح تاريخي ، أي متبدل ، والمهم هو الإمساك بالروح في تاريخيته . بيد أن مباحث غروتويزن ساقته في اتجاه وثيق الارتباط بقضايا الساعة الراهنة ، ولا سيما بعد المباحث الاجتماعية - التاريخية لفيليب آرييس والتساؤلات الحديثة حول ثورة ١٧٨٩ .

حاول غروتويزن في الانترو بولوجيا الفلسفية وفي اصول الروح البورجوازي أن يعين كيف انبثق في أوروبا الغربية مفهوم الفردية ، وبالتضافر معه مفهوم البورجوازى « . وبالفعل ، يبدو هذا المفهوم قاصراً على الحضارة الغربية . وقد عين بزوغه ، إلى حد كبير ، ظاهرات تاريخية بعيدة الأهمية من قبيل التكنولوجيا والراسمالية والثورة الفرنسية . وقد كان مبحث غروتويزن رائداً في هذا المجال لمباحث لاحقة لن تفرض نفسها إلا في زمن متأخر ، ومنها مباحث لویس ممغورد فی امیرکا ، وفیلیب آرییس او حتی ميشيل فوكو في فرنسا . وتنم النصوص المنشورة في اساطير ووجوه ونخص بالذكر منهاما يدور منها حول الطفولة وهولدران وكافكا ـ عن حس شعرى مرهف . وليس غروتويزن فيلسوفاً فحسب ، بل هو ايضاً كاتب كبير مثل معاصره فالتر بنجامن ، وكاتب يستأهل أن يُعرف معرفة افضل . [انطوان برمان]

فلاسفة عصره النادرين ممن يعرفون تلك اللغة . وفلسفته هي أول فلسفة حاولت التوفيق بين مذاهب ارسطو ومذاهب القديس أوغوسطينوس ، ونستطيع أن نكون فكرة عن أصالة فكره وجدَّته إذا علمنا أنه أنكر ازلية العالم وجعل من النور اصل الأجسام جميعاً . وبذهنيته الشمولية ، أشاد بالعلوم والرياضيات ، ووضع تصانيف في السياسة والموسيقي والهندسة المعمارية ، ونظم اشعاراً كثيرة . وفي عداد كتاباته الفلسفية والعلمية (\*) الكثيرة ينبغى أن ننوه ، علاوة على ترجمته الأخلاق النيقوماخية (\*) لأرسطو وشرحها المنسوب إلى اوسطراطس ، برسالته في النور او تشكل الصور، حيث يفسر تكوين العالم بدءاً من النور ، وبرسائله في الرياضيات ، ومنها رسالته في الكرة وفي فن العدد، وبكتاباته الجدالية ضد اليهودية ، وحتى بكتاب له عن الزراعة بعنوان القواعد الزراعية . وتضم آثاره أيضاً جملة من العظات والمحاضرات أو الدروس . وأخيراً ، تؤلف مراسلاته معيناً لا يضاهي للمعلومات عن الحياة السياسية والعقلية في عصره . [برنار نويل]

□ • قد لا يكون الفضل الرئيسي لروبرت غروستست انه تخيل تلك الفرضية النورية عن نشأة الكون ؛ بل ينبغي أن يكال له الثناء في المقام الأول على اختياره ذلك التصور للمادة لانه يفسح في المجال أمام تطبيق منهج وضعي على دراسة علوم الطبيعة » . [إتبين جلسون]

□ « الافلاطونية والاهتمام بالعلوم: هاتان هما السمتان اللتان نلقاهما عند المعلمين الانكليز في القرن الثالث عشر ، وعلى رأسهم روبرت غروستست . فرؤيته واضحة للمذاهب ، وهو لا يعلل نفسه بالاوهام بخصوص ما يمكن انتظاره من أرسطو: إنه ينتقد « بعض المحدثين ، الذين يريدون ، في « عماهم المحدشين ، الذين يريدون ، في « عماهم مسيحياً » ، وهو ما لا يتفق لا مع فكر أرسطو ولا مع فكر شراحه » . [جان جوليفه]

## غرونييه ، جان

#### Grenier, Jean

كاتب فرنسي . ولد في باريس عام ١٨٩٨ ، ومات

فی درو ـ فرونوپیه فی ۵ آذار ۱۹۷۱ . کان بروتانیاً وإن ولد في باريس ، لأن والديه كانا كذلك ، ولأنه شب عن الطوق في بروتانيا . دُرُس الفلسفة ، وتخرج من دار المعلمين العليا، وحصل على وظيفة في المعهد الفرنسى بنابولى . ومن إيطاليا انتقل إلى القارة الإفريقية حيث كان في عداد تلامذته في الجزائر البير كامو الذي اكن له طول حياته إعجاباً وعرفاناً بالجميل . وفي عام ١٩٣٢ نشر الجزر(٠) ، وهو كتاب شاعر اكثر منه كتاب فيلسوف ، وفيه يتعارض حب العالم ووهم الوجود . وفي عام ١٩٣٩ عاد غرونييه إلى فرنسا ، وأمضى فيها سنوات الاحتلال . وبما أن البحر الأبيض المتوسط ، رمز الدقة بشمسه التي تعطى الأشياء معالم واضحة ، ظل يجتذبه ، فقد طلب نقله إلى مصر . وأقام في الإسكندرية، ثم في القاهرة. وعُين بعد ذلك في كلية الأداب بليل . وانهى حياته الجامعية بالتعليم في السوربون حيث شغل كرسى علم الجمال . ولكنه لم يكن يشبه من أي وجه من الوجوه الاستاذ ، بمعنى أنه ما كان يطالب الآخرين أن يشاطروه اقتناعاته ، بل كان كل مطلبه أن ينقل إليهم حبه للاستطلاع وأن يوقظ فيهم ما غفا من أذهانهم . وقد تجلى عداؤه لكل تمذهب في كتابه المشهور محاولة في روح العقيدة القويمة<sup>(•)</sup> (١٩٣٨) . وفي وقت لاحق عبر عن شكوكه في فضائل الفعل في الاختيار(\*) (١٩٤١) ، وفي احاديث حول حسن استعمال الحرية (\*) (١٩٤٨) . وسيعود إلى طرق هذا الموضوع في المطلق والاختيار(\*) (١٩٦١) . وما كان هذا الانشغال بالمطلق يمنعه من الاهتمام بكل ما يخص الكائن الانساني والحياة اليومية . وينبغى من هذا المنظور أن نقرأ بخصوص الإنساني (١٩٥٥) ، و الوجود الشقي(\*) (١٩٥٧) ، و الحياة اليومية (١٩٦٨) . وقد كان صديقاً للكلاب والقطط، وأحسن الكلام عنها . وكان يعرف خيراً من غيره رسامي الأمس واليوم ، كما يثبت ذلك كتابه روح الرسم المعاصر (١٩٥١). [جاك برينر]

# غريغوريوس الريميني

# Grégoire De Rimini Gregory Of Rimini

لاهوتي ايطالي كتب باللاتينية (نحو ١٣٠٠ ـ

غريفوريوس غريوس

المدبر العام لدير نساك القديس أوغوسطينوس . قضى عشر سنوات في باريس يشرح كتاب الأحكام (\*) . جمع بين الأوغوسطينية والأوكامية . اشتهر في تاريخ اللاهوت بمذهبه في الجبر . وقد الع على أولوية المعرفة الحدسية .

# غريغوريوس النازيانزي ، القديس

# Grégoire De Nazianze, Saint Gregory Of Nazianzus, Saint

( ويلقب أحياناً باللاهوتي ) . لاهوتي وشاعر يوناني . ولد في ضيعة قريبة من نازيانزيا في قبادوقية (آسيا الصغرى) نحو عام ٣٢٩ م، ومات في المكان نفسه نحو عام ٣٩٠ . درس أولًا في قيصرية قبادوقية ، في المدرسة التي كان أسسها أوريجانس بعد فراره من الاسكندرية . وارتبط فيها بآصرة صداقة مع باسيليوس القيصري الذي كان يضارعه سنأ والذي ستطوبه الكنيسة هو الآخر قديساً . وعلى الرغم من اختلاف طبعيهما ـ كان باسيليوس ميالًا إلى العمل ، بينما كان غريغوريوس محبأ للتأمل ـ لم تنفصم عرى تلك الصداقة قط إلى ما بعد ممات باسبليوس . ويبدو أن غريفوريوس قصد بعد ذلك فلسطين واسكندرية مصر استكمالًا لتعليمه . وقد عاد الشابان فالتقيا من جديد في اثينا حيث تبعا معاً دروس معلم النحو والصرف هيماريوس ومعلم البيان ليبانيوس. وقفل باسيليوس راجعاً إلى الشرق عام ٣٥٩ . أما غريغوريوس فقد أطال ، على ما يبدو ، مقامه في أثينا وعلم فيها الفصاحة . وكان له من العمر ثلاثون سنة حينما آب إلى قبادوقية . وفي تلك الفترة فحسب ، وربما في عام ٣٦٧ ، تلقى غريغوريوس المعمودية . وقد شاء حينئذ أن يحيا في عزلة ، لكنه بناء على إلحاح أبيه ، أسقف نازيانزيا ، سيم كاهناً ، ثم أسقفاً على ساسيما ، وهي قرية صغيرة من قرى قبادوقية ، فيما عُنن باسبليوس اسقفاً على القيصرية (٣٧١) . ويعدئذ خلف أباه على الكرسي الأسقفي لنازيانزيا سنة ٣٧٤ . لكن هذه المناصب العالية شغلها غريغوريوس غصبأ عنه : فبعد عام واحد ترك نازيانزيا واختلى في سلوقية . وعندئذ كتب الخطاب اللاهوتي<sup>(\*)</sup> ، مبرراً

اعتزاله وراسماً صورة الكاهن المثالي . لكن عند وفاة باسيليوس القيصري سنة ٣٧٩ ، استدعي غريفوريوس إلى القسطنطينية ليكافح فيها الأريوسيين . وكانت شهرته قد ذاعت في الشرق النصيراني كمنافع عن العقيدة القويمة . وفي القسطنطينية خاض كفاحاً ضارياً ضد خصوم هذه العقيدة المرهوبي الجانب، وكتب الخطب المشهورة التي ضمنها عرضاً لعقيدة الثالوث موجّها ، بصفة خاصة، ضد اتباع اونوميوس. وقد حدد عرضه هذا بصورة نهائية مذهب الكنيسة بصدد هذه النقطة الدقيقة من العقيدة . وفي إحدى مواعظه سيستخدم غريغوريوس للمرة الأولى الصيغة التي سيعود إلى تبنيها يوحنا الدمشقى والتي تشبه الله بـ « محيط من وجود لامتنام ولا محدود ، منعتق كل الانعتاق من الطبيعة والزمان، . وفي العام التالي رشحه الامبراطور ثيودوسيوس لكرسى القسطنطينية ، لكن اساقفة مصر ، المؤيدين لترشيح مكسيموس الكلبي ، عارضوا انتخابه فاستقال غريفوريوس حالًا ، وعاد ادراجه إلى نازيانزيا ، عاقداً العزم على ان يعيش في منأى عن القلاقل السياسية واللاهوتية . وهناك كتب بعضاً من أجمل أشعاره، وأكثرها يتصل بسيرته الذاتية، ومنها حول حياتي ، وحول صروف حياتي الخاصة ، و مرثية حول مصائب نفسي .

لقد لعب غريغوريوس على السرغم عنه ، وهـو الحساس بطبعه والتأملي بميله ، دوراً من الطراز الأول في القرن الرابع . فما كفاه انه كان محامياً راسخ الاقتناع عن العقيدة القويمة كما حددها مجمع نيقيا ، بل ساهم أيضاً في توسيع أصولها وتعزيزها \_ وبخاصة ما اتصل منها بعقيدة الثالوث . [جاك بروس]

# غريغوريوس النيصصىي، القديس

# Grégoire De Nysse, Saint Gregory Of Nyssa, Saint

معلم الكنيسة الشرقية . ولد في قيصرية قبادوقية نحو عام ٣٣٥ م ، ومات في نيصص ( قبادوقية ) نحو عام ٢٩٤ . الف مع اخيه القديس باسيليوس الكبير

غرين ، توماس هيل

#### Green, Thomas Hill

فيلسوف انكليزي (١٨٣٦ ـ ١٨٨٢). درس الفلسفة ثم الأخلاق في جامعة اوكسفورد. يمكن ان يعد قريباً من الكانطية المحدثة ، لا لحرصه على القيام بتحليل نقدي لاسس المعرفة الموضوعية ، وإنما لرغبته في أن يضع موضع سؤال ، باسم المثالية ، كلاً من التجربية والمتعية والنفعية والإلحادية . من تآليفه : مقدمة لعلم الأخلاق (نشر عام ١٨٨٣) ، مطالعات في مبادىء الإلزام السياسي (١٨٨٨) .

#### الغزالي ، أبو حامد محمد

## Ghâzalî, Abû Hâmid Muhammad Al-Algazel

فيلسوف ومتكلم وفقيه ومتصوف عربي ، ومن أبرز مفكري العصر الذهبي في الإسلام . لقبه أبناء دينه « حجة الإسلام » . ولد في طوس بخراسان ( شمال شرقی فارس ) سنة ۱۰۵۹م ( ۴۵۰ هـ ) ، ومات فیها في ١٩ كانون الأول ١١١١ (٥٠١هـ) . دُرَس في نيسابور، وأخذ عن المتكلم والفقيه المشهور الجوينى ، الذي لقب بإمام الحرمين . ابدى عن روح نقدي مشحوذ ، فتحول في وقت مبكر إلى الشكية . وفي كتابه الشهير المنقذ من الضلال(\*) ، الذي يكاد أن يكون ضرباً من السيرة الذاتية ، سرد بمنتهى الوضوح والدقة نتيجة تجاربه في تطبيق منهج النظر العقلي على علم الكلام ، وعرض الحجج التي انتهى إلى الأخذ بها حول إمكانية برهان عقلى على الإيمان . والمخرج الذي وجده لتلك الشكية التي أورثته ضروباً موجعة من عدم اليقين أتاحته له المشاهدة الداخلية و « حياة القلب » التي نذر لها ، ابتداء من ١٠٩٥م ( ٤٨٨هـ ) ، عام أزمته ، الباقي من أيامه . ففي ذلك العام نفسه ترك منبر النظامية ، مدرسة بغداد الدينية العليا ، حيث كان علم وبرُّز ، وعزم على الخروج إلى مكة حاجاً ، واعتزل في خلوة عميقة وعكف على الدرس ؛ وفي تلك الفترة كتب إحياء علوم الدين(\*) . وبعد زهاء عشر من السنين من

والقديس غريغوريوس النازيانزى ثالوث « اقطاب قبادوقية ، ( الثلاثة أقمار). وكان غريغوريوس ، بعد أن صار « قارئاً » ( وهي أولي مراتب الهرم الكنسي ) ، تزوج ، ثم ندم على ذلك ؛ ولما ماتت زوجته اختلى في دير ، ثم تركه ليخدم الكنيسة على نحو اكثر فعالية . وعلى الرغم من أن أخاه البكر ما كان يثق ثقة كبيرة في حسه العملي ، ويعامله بشيء من الترفع ، فقد سارع مع ذلك إلى استخدامه . وفي الواقع ، لم يكن غريغوريوس النيصصى وسيطاً ناجحاً ، وبخاصة لما كلف بالتوفيق بين باسيليوس وغريغوريوس النازيانزى الذى أرغم على القبول بتعيين أسقف فرضه عليه صديقه . وفي عام ٣٧١ عمل باسيليوس على انتخابه اسقفاً على نيصص ، وهي بلدة صغيرة في قبادوتية الشرقية . وقد أسدى غريغوريوس إلى الكنيسة خدمات جلى ، ودافع بحزم عن العقيدة القويمة ضد الأريوسيين . وقد وقع ضحية افتراءاتهم ، إذ اتهموه بالاختلاس، وخلعوه عن طريق مجمع عقد في نيصص ، ولاذ غريغوريوس بالفرار ، ولكنه عاد إلى أبرشيته بعد موت فالنسيوس ، حامى الأريوسية ، فاستقبله المؤمنون استقبالًا مظفراً .

ترك غريغوريوس كتابات عديدة مستوحاة من العقيدة وشروحاً ومساجلات: الرد على اونوميوس، الرد على اونوميوس، الرد على اوبوميار وسالرد على ابوليناريوس، في خلق الإنسان (\*) الخطاب اللاهوتي (\*) ، حبول حياة موسى، ورسائل، وكلها نصوص تجعل منه واحداً من اكثر الناطقين بلسان العقيدة القويمة الملية في زمن كان فيه الثالوث موضوع مناقشات حامية الوطيس. وقد كلف غريغوريوس ايضاً بمهام شائكة لدى اساقفة فلسطين وشبه الجزيرة العربية. وعند عودته من مجمع انطاكية ، عام ۲۷۹ ، بعد ثماني سنوات من الغياب، وجد غريغوريوس اخته الحبيبة مكريما ، التي كانت تقوم له مقام أم ، قيد الاحتضار ، فألف عند سريرها محاورة النفس والبعث (\*) التي تكاد تضارع محاورة فيدون (\*) لأفلاطون ، وإنما من وجهة نظر مسيحية .

 □ « يندر أن يجتمع الروح الأفلاطوني المحدث والروح المسيحي في انصبهار كامل وموفق على نحو ما اجتمعا في ذلك العقل القوي والخالص » . [بيير دي لابريول] الغزالي الغزالي

خلوة تامة مطلقة ، ارتضى بالعودة إلى التدريس في المدرسة النظامية بنيسابور ، لكنه لم يطل المكوث بها ، بل اختلى بصورة نهائية في مسقط راسه ليقف نفسه ، حتى موته، على التقى والتعليم الخاص بين جمهرة من أوفياء المريدين .

إن الغزالي هو ، من بين رجالات العصر الوسيط الشرقى ، من أكثر من تهيأ له النفاذ إلى الجوهر الصميم للحياة الداخلية ، فكان عماده في دراسته لنفسه وفي تفصيل ذلك في سيرته الذاتية الروحية الوضوح والصدق والصراحة . وسيرته هذه ، التي تشابه من أكثر من وجه اعترافات (\*) القديس أوغوسطينوس ، تؤلف بلا مراء شهادة ساطعة على أزمة ما كان كاتبنا هو وحده الذي مر بها في ذلك العصر ، بل مرت بها ايضاً نخبة بكاملها من المثقفين المسلمين : فهي تنم عن مجهود اصاب حظاً يزيد او ينقص من التوفيق للتوصل إلى برهان عقلى على التنزيل بالاعتماد على مناهج الجدل القديم . وقد تأدى هذا التأويل بالغزالي إلى تحريس كتابه تهافت الفلاسفة (\*) الذي شن فيه هجوماً عنيفاً على الأرسطوطاليسية المسلمة ، مما استتبع ردوداً عليه لا تقل حدة من جانب ابن طفيل وابن رشد . بيد أن شخصية الغزالي وفكره يفرضان نفسيهما بصفة خاصة من خلال محاولة التوفيق بين علم الكلام الوضعى وبين حياة الشعور والعاطفة كما تتجلى في التصوف: فالتصوف يجاهد للتخفيف من غلواء الادعاء المتعجرف والشكلية المجدبة التى تولدها ممارسة الشعائر والفقه ؛ ويجنُّب بالمقابل العلم الروحاني الغرق فى شطط مذاهب الحلولية ووحدة الوجود والمناقضة الأخلاقية . وتجد محاولة التوفيق هذه ، التي كان لها أثر حاسم في حياة الإسلام اللاحقة ، خير انعكاس لها في إحياء علوم الدين ، ذلك السفر الكبير في علوم الكلام والفقه والتصوف والأخلاق ، الذي اتخذته أجيال وأجيال من العلماء المسلمين مرشداً لها ( انظر ايضاً مشكاة الأنوار(\*) . بيد أن أقرب ما عند الغزالي إلى الغرب هو علمه الأخلاقي الذي ينم عن رهافة إنسانية كبرى وعن توازن يتضوع بعطر المحبة . [فرانشسكو غبرييلي]

ر سعادة كل شيء لذته وراحته ، ولذة كل شيء
 تكون بمقتضى طبعه ، وطبع كل شيء ما خلق له . فلذة

العين في الصور الحسنة ، ولذة الأذن في الأصوات الطيبة ، ولذة القلب الخاصة بمعرفة الله لأنه مخلوق لها ... ولا لذة أعظم من لذة معرفته ... وكل لذات شهوات الدنيا متعلقة بالنفس ، وهي تبطل بالموت ، ولذة معرفة الله متعلقة بالقلب ، فلا تبطل بالموت لأن القلب لا يهلك بالموت ، بل تكون لذته أكثر وضوؤه أكبر ، لأنه خرج من الظلمة إلى النور » . [الغزالي] دروح المدرسة الإسلامية العربية الاكثر إبداعاً » . [إرنست رينان]

□ «إن خصمه الكبير هـو ارسطو، اميـر الفلاسفة تثبت كم كان خصم الفلاسفة هذا محبواً بالروح الفلسفي » . [إتبين جلسون]

انتشار المشائية في ديار الإسلام: فكتابه تهافت انتشار المشائية في ديار الإسلام: فكتابه تهافت الفلاسفة يرمي، بعد عرض المشائية ، إلى تفنيدها ... وإكنه شاء أيضاً أن يتقي شر الفقهاء الذين كانوا في كل أن وزمان ألد أعداء الفلاسفة . وسواء أكان من الشكاك أم لم يكن ، فإن كتاباته تطالعنا بنقد شكي للمعرفة ، يناظر تياراً أصاب حظاً وأفراً من الانتشار في ديار الإسلام في ذلك العصر: عدم يقين الحواس التي ينقض بعضها بعضاً وينقضها العقل ، وعدم يقين العواس كذلك العقل الذي كما أن مبادئه تحكم على الحواس كذلك العقل الذي كما أن مبادئه تحكم على الحواس كذلك مجهولة منا ؛ وهذه المحاجّة ، التي نلفاها لدى عديد من المفكرين العرب الآخرين ، هي هي محاجة الشكاك اليونان القدامى ، . [إميل برهييه]

□ « كل مجهود الغزالي أن يبرهن للفلاسفة أن البرهان الفلسفي لا يبرهن على شيء ؛ على أنه مكره على أن يبرهن على ذلك ببرهان فلسفي » . [هنري كوربان]

 □ « لقد جعل الغزالي للإسلام مكانة تمكن مقايستها إلى حد ما بالمكانة التي جعلها للمسيحية توما الأكويني » . [الفريد غيوم]

□ « لقد أحرز الغزالي أعظم النجاح في جعل الدين القويم صوفياً ، ولكن طبيعة الأحوال تمنعنا من أن نعده ناجحاً في جعل التصوف ديناً قويماً » . [رينولد نيكلسون]

🗆 « لا شك أن الغزالي أعجب شخصية في تاريخ

الإسلام، ومذهبه صورة الشخصيت. فقد ادرك الفزالي في تصوفه أن المسألة الدينية أعمق مما ادركها فلاسفة عصره. فقد كان هؤلاء الفلاسفة عقليين في نزعتهم شأن فلاسفة اليونان، فاعتبروا مقررات الدين ثمرة للقوة المتخيلة أو الوهم من جانب الشارع، ورأوا أن دين المتدينين إما انقياد وطاعة عمياء لدى بعضهم، أو هو ضرب من المعرفة فيه حقائق أدنى مرتبة من حقائق الفلسفة لدى بعضهم الآخر ... أما الفزالي فقد بين أن الدين ذوق وتجربة من جانب القلب والروح، وليس مجرد أحكام شرعية أو عقائد تلقى ، بل هو تجربة يحسها المتدين بروحه إحساساً حياً ويمارسها عملياً ». [دي بور]

🗆 « لا سبيل إلى إنكار أن الدعوة التي نهض لها الغزالي تكاد تكون دعوة للتبشير بمبدأ جديد ، مثلها في ذلك مثل الدعوة التي قام بها كانطفى المانيا في القرنين الثامن عشر والتاسع عشر . ففي ألمانيا ظهر المذهب العقلى لأول مرة حليفاً للدين ، ولكن سرعان ما تبين أن جانب العقيدة من الدين لا يمكن البرهان عليه حسياً ، فكان الطريق الوحيد إذن أن تنمحى العقيدة الدينية من سجل المقدسات . وقد جاء مع محو العقيدة مذهب المنفعة العامة في فلسفة الأخلاق ، وبذلك مكن المذهب العقلي من سيادة الإلحاد . تلك كانت الحال في ألمانيا عندما ظهر كانط وكشف بكتابه نقد العقل الخالص عن قصور العقل الإنساني ، فهدم بذلك ما بناه أصحاب المذهب العقلى من قبل ، وصدق عليه القول بأنه كان أجلِّ نعم الله على وطنه . وإن التشكك الفلسفى الذي اصطنعه الغزالي قد انتهى (قبل كانط بقرون طويلة ) الى النتيجة نفسها في العالم الإسلامي ، إذ قضى على ذلك المذهب الذي كان موضع الزهو على الرغم من ضحالته ، وهو المذهب الذي سار في الاتجاه نفسه الذي اتجه إليه المذهب العقلي في المانيا قبل كانط ». [محمد إقبال]

### الغزالي ، أحمد

### Ghazâlî, Ahmad Al-

متصوف كبير ، شقيق المتكلم الكبير أبي حامد محمد الغزالي . توفي في قزوين سنة ٥٢٠هـ /

۱۱۲۲ م. صاحب مذهب الحب الخالص. ك بالفارسية سوانح الأشواق.

# غلاشفیلی ، ۱ . ۱

#### Guelachvili, A. A.

فیلسوف مارکسي معاصر من جیورجیا. من مؤلفاته: الدلیل الاونطولوجي علی وجود الله وتهافته (۱۹۹۸).

### غلنر ، إرنست

#### Geliner, Ernest

فيلسوف انكليزي ولد سنة ١٩٢٥ . من نقاد الفلسفة التحليلية . انكر عليها ما تزعمه من «حياد » وسلط الضوء على الأهواء السوسيولوجية والايديولوجية للمدرسة الانكلو ـ ساكسونية . من مؤلفاته : الكلمات والاشياء (١٩٥٩) ، وقد قدم له برتراند راسل شارحاً أسباب عدائه هو الآخر للحركة التحليلية. وله أيضاً: الفكر والتغير (١٩٦٥)، العلة والمعنى في العلوم الاجتماعية (١٩٨٦)، المجتمع المسلم (١٩٨١)

### غلوكسمان ، أندريه

#### Glucksmann, André

ولد سنة ١٩٣٧ ، ورائد ما بات يعرف في فرنسا باسم ، الفلاسفة الجدد » . جذبته اولاً الماركسية ـ اللينينية في صيغتيها التروتسكية والماوية ، ثم افترق عنها ، وكتب الطباخة وآكلة البشر (١٩٧٥) ، وهو عبارة عن تأمل في الدولة التي قال عنها لينين إنه يفترض بكل طباخة أن تتعلم كيف تديرها والتي ثبت ، وبخاصة من خلال تحليل اعمال سولجنسين ، انها آلة هائلة لسحق البشر واكلهم .

القطب الآخر الذي يدور عليه تفكيره ، بالإضافة إلى الماركسية ، العصر النووي والحرب . وقد عالج هذين الموضوعين في خطاب الحرب (١٩٦٧) و قوة الدوار (١٩٧٤) . ومن مؤلفاته أيضاً : اساتذة التفكير (١٩٧٧) و الكلبية للموت (١٩٨١) .

غليسون غليسون

### غليسون ، فرنسيس

#### Glisson, Francis

طبيب وفياسوف انكليزي (١٥٩٦ ـ ١٦٧٧) اكتشف الغشاء الليفي للكبد. أما في الفلسفة فقد مهدت نظريته في الجوهر، كما عرضها في رسالة في طبيعة الجوهر، السبيل أمام مذهب لايبنتز.

#### غليليو غليلى

#### Galilée Galilei Galileo Galilei

عالم إيطالي . ولد في ١٥ شباط ١٥٦٤ في بيزا (توسكانا) ، ومات في ٨ كانون الثاني ١٦٤٢ في ارشتسري (فلورنسا) . وكانت اسرة غليليو ذائعة الصيت في الجمهورية الفلورنسية في أواسط القرن الرابع عشر . وكان والد غليليو ، فنشنزو ، مؤلفأ موسيقياً له اعتباره . وقد بعث بابنه إلى بيزا ليدرس الطب في جامعتها ، ولكن غليليو ما لبث أن أقدم على الهندسة والفلك والطبيعيات يتعاطاها، بدون أن يهمل في الوقت نفسه دراسة الآداب القديمة . وقد حرر مداخلاته العلمية ، وبخاصة منها ما كان برسم الأوساط العلمية الأجنبية ، باللاتينية ، التي كانت لغة العبلاقات الدولية يومئذ . بيد أن اسلوبه بالإيطالية أيضاً كان قوياً وبديعاً ، وقد أظهر أصالة في التصور وقوة خارقة للمألوف في الاستدلال

بعد أن ترك الطب وتحول إلى دراسة مشكلات والفلسفة الطبيعية ، فطن بسرعة إلى أنه لن يكون له غناء عن هجر عقائد الفلسفة المشائية القديمة ، وحدس بما ينبغي تجديده على ضوء الملاحظة والتجربة . وبعد أن أسقط عدة أجسام متفاوتة الوزن من برج بيزا ، ورصد الحركة الاهتزازية للمصباح الكبير المعلق في الجناح الرئيسي للكاتدرائية ، توصل إلى استنتاج الحدث بلبلة كبيرة في أوساط شيوخ معلمي المدرسة البيزية : في مركز ثقالة الإجسام الجامدة ، في الحركة ، الميكانيكيات ، في الحركة المتسارعة . وأخذ أوستيليو ريتشي ، الذي كان يعلم الرياضيات وأخذ أوستيليو ريتشي ، الذي كان يعلم الرياضيات وقي توسكانا الكبير ، والأب اليسوعي

كريستوفورو كلافيو الملقب بد إقليدس القرن السادس عشر، بيد غليليو إلى الاطلاع على مبادىء(\*) إقليدس ومؤلفات ارخميدس. وكانت حصيلة ذلك اختراع « الميزان الهدروستاتي » ، الذي سيستخدم بعد عدة سنوات من قبل اكاديميي التجارب لتعيين الأوذان النوعية . وسرعان ما لفت طالب بيزا الانظار إليه وعهد إليه في ١٥٨٩ بكرسي الرياضيات في جامعة بيزا . بيد أن أفكاره الثورية في العلوم وطباعه الساخرة ما لبثت أن جلبت عليه عداوة خصوم كثيرين ، مما اضطره إلى تغيير مكان أقامته . وإلى تلك الفترة يعود زمن تأليفه لقصيدة جريئة بعنوان ضد لبس التوجـة ، وفيها سخر سخرية لاذعة من إلزام اساتذة بيزا بارتداء ذلك الثوب الفضفاض الذي يعرف بالتوجة Toga حتى خارج حرم الجامعة . وجاءت دعوة دوق البندقية في حينها : فقد وُجهت إلى « السيد غليليو الذي يعلُّم في بيزا بنجاح كبير الرياضيات ، تلك العلوم التي برع فيها » تدعوه إلى التكرم بالقدوم إلى بادوفا للتدريس في جامعتها الشهيرة . وكُلف غليليو بتدريس الهندسة والكوسموغرافيا ونظرية الكواكب السيارة بالاستناد إلى المجسطى(\*)، أي فلكيات بطليموس، وإلى مبادىء إقليدس وميكانيكا أرسطو . وعلى هذا النحو مضت سبع عشرة سنة هادئة من حياته . وفي عام ١٥٩٧ كاشف غليليو معلمه جاكوبو ماتزوني بأن مذهب بطليموس المعقد لايطابق المشاهدات الرصدية ولايقع من نفسه موقع الرضى . وبدا له مذهب كوبرنيكوس متفوقاً بما لا يقاس . وكتب إلى زميله وصديقه كبلر \_ وكان موجوداً آنئذ في غرائز \_ يؤكد له أنه انحاز بالفكر منذ عدة سنوات إلى مذهب كوبرنيكوس .

احدث ذلك ثورة كبرى في الفكر العلمي والديني لذلك العصر . فجرياً على عادة ذلك الوقت ، كان اصدقاء غليليو وتلاميذه يعيشون في بيته في بادوفا ، غير بعيد عن كنيسة القديس انطونيوس . وهناك أيضاً كان يعطي دروسه الخاصة . وفي عام ١٦٠٤ ظهر نجم جديد في كبد السماء . ولم تكن تلك أول مرة تحدث فيها مثل تلك الظاهرة . ودعي غليليو إلى إبداء رايه في طبيعتها ، وإلى بيان ما إذا كان الجرم نجماً ثابتاً أو كوكباً سياراً . وفي ثلاثة دروس متتالية ، حضرها جمهور غفير من التلاميذ والسامعين ، حاول غليليو أن يوضح خصائص النجم الجديد الذي ما كان في

مستطاعه أن يرصده إلا بأدوات بدائية . ولما تناهى إلى علم غليليو أن آلـة بصرية جديدة قد رُكُبت في هولندا ومن شأنها تقريب الأجسام النائية بصرياً ، حاول بدوره أن يركُّب آلة تشبهها ، وتوصل إلى ذلك عام ١٦٠٩ . وادرك فكره العلمى ذروته في الوقائع التي تلت . فقد حول غليليو الآلة التي استخدمت فيما وراء جبال الالب لأغراض عملية ، كالملاحة والحرب ، إلى وسيلة ناجعة لدراسة السماء . وعلى هذا النحو أتيح له أن يبدأ الرصد وأن يتوصل إلى سلسلة من الكشوف التي وفرت لنا معرفة أفضل بالكون المحيط بنا. وإذ ثارت حماسة غليليو للكشوف التي اتاحتها له أداته الجديدة ، شكر الله على أنه قيُّض له أن يكون أول من يتأمل مثل تلك الأشياء الرائعة التي بقيت مجهولة قرونا عديدة متتالية . وقد ترجم عن انفعال نفسه هذا في كتيب بعنوان رسول الكواكب (\*) حرره اولاً بالايطالية ثم باللاتينية . وقويلت النسخ الأولى من كتيبه بالحماسة وبمناقشات محتدمة . وكتب إليه توماسو كامبانيلا من سجنه في نابولي يقول : « بعد رسالتك ، يا غليليو، لزام على العلم بأسره أن يجدد نفسه ، . وأبدى كبلر أول الأمر عن ريبة ، لكن لما استخدم بدوره منظاراً جيداً فاضت نفسه حماسة للروائع المكتشفة . أما فيما يتصل بطبيعة البقع الشمسية - تاريخ وبرهنات بخصوص البقع الشمسية واعراضها ـ فلا ترجع شهرة غليليو إلى أنه كان السباق إلى اكتشافها - فقد وجد قبله من يرصدها - بل إلى السرعة التي فهم بها الظاهرة وطبيعتها الحقيقية ، وقد رصد الفلكي ايضاً المظهر الغريب لزحل الذي بدا له مؤلفاً من « ثلاثة اجسام ، . وما كان منظاره قوياً بما فيه الكفاية ليمكّنه من أن يرى أن الأمر لا يعدو أن يكون حلقة تحييط بكرة زحل . وجاء رصده لأوجه الزهرة ليكمل كشوفه الفلكية وليوفر له دليلاً مهماً ، وإنما غير فاصل بعد ، على دوران الزهرة حول الشمس . وقد استنتج غليليو ايضاً أن الكواكب جميعها معتمة وعاكسة لنور الشمس.

حمل ذيوع صيت غليليو دوق توسكانا الأكبر على تسميته و الرياضي الأول للبلاط ولجامعة بيزا ، وقد استقبل العالم بفرح هذه الدعوة ، لأنه ما فتىء يرغب في العودة إلى فلورنسا ، على الرغم من علمه بأنه لن يتمتع فيها بمثل تلك الحرية التي كان ينعم بها في

جمهورية البندقية . وفي ايلـول ١٦١٠ غادر إلى فلورنسا . وكان يجاهد يومئذ للتوصل إلى تعيين قانون حركة التوابع الأربعة التي نحيط بالمشتري ليتمكن ، بالتالي ، من تعيين خط الطول في البحار . وكانت البلدان الواطئة قد رصدت جائزة لمن يهتدي إلى حل لهذه المسألة . وفي مطلع ١٦١١ توجه غليليو إلى روما ليعرض نتيجة مباحثه امام سلطات الكنيسة وأحبار البلاط البابوى . فاقتنع كثيرون منهم ، ولكن بعضهم الآخر ارتأى أن الأمر لا يعدو أن يكون من الأوهام - رد على اعتراضات السيد لودفيكو ديل كولومب والسيد فنشنزو دي غراتزيا . ولما رجع غليليو إلى فلورنسا ننزل ضيفأ على صديقه الدوق فيليبو سالفياتي ـ وقد خلده كأحد المتحاورين في محاورة حول مذهبي العالم الكبيرين(\*) - في دارته في ضواحي فلورنسا . وكانت إحدى مسائل « الفلسفة الطبيعية ، التي يدور حولها جدل كثير يومئذ هي مسألة تكاثف الماء وتخلخله . وبعد تجارب شتى ، نشر غليليو مقال في الأجسام العائمة ، ثم المجرَّب . وكان الأب بنديتو كاستلى، الذي كان يعلم الطبيعيات والرياضيات للأمير الشاب لورنزيو دي ميديشي ، غالباً ما يدعى إلى مائدة الدوق الكبير، وكان يدور نقاش، في تلك المناسبات ، حول كشوف غليليو الأخيرة ومسألة حركة الأرض التي كانت تبدو وكأنها تناقض الكتاب المقدس . ولما سمع غليليو بأمر تلك المناقشات كتب المرسالة المشهورة - رسالة إلى كرستينا اللورينية(\*) \_ التي فحص فيها ، بوجه خاص ، « مسألة الكتاب المقدس بالإضافة إلى الأحداث الطبيعية » ، وعالج المسألة اللاهوتية ، ورسم على نحو مثير للإعجاب الحدود الفاصلة بين العلم والإيمان . هذه الرسالة ، و الرسالة الى دون بنديتو كاستلى ، والرسالة إلى المونسنيور بييرو ديني ، تدوولت بين الناس بسرعة ، واثارت مناقشات لا تقع تحت حصر بين اصدقاء غليليو وخصومه . وكان في عداد الد هؤلاء الأخيرين الأب توماسو كاتشيني الذي القي موعظة في كنيسة سانتا ماريا نوفيلا بفلورنسا حول معجزة يسوع ، وصب جام غضبه على الأشخاص الذين يشتغلون بالمسائل العلمية ، وبخاصة بالرياضيات ، « فن الشيطان » ، وفي مقدمتهم غليليو . وعلى أثر تلك التهجمات ، فحص ديوان الفهرس كتابات غليليو ، وقرر

أنه يعلُم مذاهب منافية للعقيدة القويمة في الفلسفة واللاهوت . وفي محاولة للدفاع عن نفسه ، توجه العالم إلى روما حيث أحسن غريغوريوس الخامس عشر استقباله ، لكن ديوان الفهرس منعه من تعليم مذهب مركزية الشمس أو الدفاع عنه . بيد أن غليليو ، لدى عودته إلى فلورنسا ، كاشف بليساريو فنتا بنيته في وضع كتاب حول مذهب الكون وبنيته بالاستناد إلى الفلسفة والفلك والهندسة . وهكذا حرر مصاورته الشهيرة محاورة حول مذهبي العالم الكبيرين. وفي اثناء ذلك تسنم الكاردينال مافيو بربريني ، الذي كان ابدى نحوه على الدوام تقديراً وحسن التفات ، السدة البابوية باسم أوربانوس الثامن ، فدار في خلد غليليو أنه مستطيع بسهولة أن يحصل على إجازة بطبع كتابه . وبالفعل حصل عليها في عام ١٦٣٢ ، ولكن بدون موافقة مباشرة من البابا فيما يظهر . ولم يتوان اوربانوس الثامن عن الإعلان بأن المحاورة كتاب شنيع ، وأشد خطراً على الكنيسة من مؤلفات لوثر وكالفن . ومُنع توزيع الكتاب ، واستدعى غليليو إلى روما بعد أن حرك ديوان الفهرس دعوى ضده . وبعد محاكمته في عام ١٦٣٣ أذن له ، بالنظر إلى خطورة مرضه ، بالعودة إلى دارته في فلورنسا . وبعد قرن فقط ، وبعد أن اكتشف فلكي مرصد غرينتش الملكي ظاهرة خسوف القمر وأعطى بالتالى الدليل القاطع ، الذي طالما تحرى عنه غليليو ، على دوران الأرض حول الشمس ، سحبت الكنيسة المحاورة من لائحة الكتب المحرمة .

على الرغم من تقدم غليليو في السن وتردي صحته واصل في « سجنه » كما كان يسميه ، مباحثه ، يساعده تلاميذه الأوفياء : فنشنزو فيفياني ، وبنديتو كاستلي ، وإيفانجليستا توريشيلي . وإلى تلك الفترة يعود زمن تأليفه لأثره الخالد حول مقاومة الأجسام والديناميكا ، الذي جعل عنوانه مقال في العلوم بمساعدة فيفياني ، نظاماً للدواليب يضبطه نواس ، وبتك كانت الفكرة الأولية للساعة الدقاقة التي سيطورها فيما بعد كرستيان هويغنس . وإلى تلك الفترة أيضاً يعود زمن تأليفه لكتابه عن « العمليات الفلكية ، الذي تتبا فيه بالتقدم المقبل للأبحاث الفلكية . وفي سنواته تنبأ فيه بالتقدم المقبل للأبحاث الفلكية . وفي سنواته الآخيرة كان يتحسر ، وقد عمى ، على أنه خسر لا رؤية

الأشياء الأرضية ، بل رؤية الكون الكوكبي . وقد ترك مراسلات (١٦٠٤ ـ ١٦٤٢) . [جيورجيو أبيتي]

□ « رجل عظیم جداً » . [هویفنس]

□ « إذا كان بيكون يُعتبر فقط مؤلفاً وفيلسوفاً ، وإن جديراً بعظيم التقدير من هذه الزاوية ، فإنه أدنى مقاماً بكثير من غليليو ، معاصره . فبيكون دلُّ من بعيد إلى طريق الفلسفة الحقة؛ لكن غليليو ما دل إليه فحسب ، بل سار فيه هو نفسه بخطى واسعة » . [هيوم]

□ « مجدِّد العقل وضحيته » . [فولتير]

□ « هل كان من حقه أن يتراجع لينجز تصانيفه الكبرى ؟ هذا السؤال الدقيق هو ما اتخذه برتوات بريخت موضوعاً لمسرحيته : حياة غليليو » . [إرنست بلوخ]

#### غليوم الأوسيرى

#### Guillaume D'Auxerre

لاهـوتي فرنسي كتب باللاتينية، توفي سنة ١٢٢١ م. استاذ اللاهوت في باريس. استخدم الاتما من الليلي السرد على كلاوديانوس، وفي خلاصته على كتب الاحكام (٩) الاربعة. وقد اطلع أيضاً على كتابات ابن سينا وقبس عنه دليل وجود الله (ضرورة علة أولى)، والفكرة القائلة إن الماهية، بما هي كذلك، لا تبالي بالفرادة أو بالكلية. ولكنه انتقد أيضاً بعض التيارات السينوية اللاتينية.

### غليوم دي سان ـ تييري

### Guillaume De Saint- Thierry William Of Saint- Thierry

راهب ولاهوتي وفيلسوف فرنسي ، ولد في لييج ( بلجيكا ) نحو عام ١٠٨٥ م ، وتوفي في سيني \_ لابي ( آردين ) عام ١١٤٨ . كان من اصل فلمنكي ، وقصد مدينة رانس الفرنسية في سن مبكرة بصحبة شقيقه سيمون ، سعياً وراء التحصيل والعلم ، ودخل إلى دير

سان ـ نيسيز للآباء البندكتيين . وفي عام ١١١٩ اصبح شقيقه مسؤولاً عن ديرسان نيقولا اوبوا بالقرب من لان ، وانتخب هورئيساً لديرسان تييري القائم في جوار رانس . لكن عندما كان لا يزال طالباً في دير سان ـ نيسيز . قصد برنار دي كليرفو الذي يقال إنه انقذه بشفاعته ، فيما بعد ، من مرض خطير . وبعد ان اصبح صديقاً حميماً لبرنار ، الذي طلب منه غير مرة أن يراجع له كتاباته ، عقد العزم ، بتأثير منه ، على ان يراجع له كتاباته ، عقد العزم ، بتأثير منه ، على ان يعيش حياة تقشف وزهد ، فاستقال من منصبه لدير سان ـ تييري . وفي عام ١١٣٠ ، طلب الدخول إلى دير سينيّ ، في اسقفية رانس ، حيث امضى الشطر الأخير من حياته يطبق على نفسه الدستور الرهباني كما وضعه القديس بندكتس .

کتب غلیوم دی سان ـ تبیری ، الذی کان لاهوتیاً وفيلسوفاً وعالماً بالطبيعيات في آن معاً ، كثرة من مباحث تجلى فيها طبعه المتقشف وإخلاصه المتصلب لما اعتبره النهج المسيحي القويم. اهم مؤلفاته الرسالة الذهبية أو مقالة في حياة الاعتزال(\*) (١١٤٤ ــ ١١٤٨) . وله أيضاً رسالة حول جسد المسيح ودمه، رحول طبيعة الجسد والروح؛ ومساجلات مع ابيلار الذي اطلع على كتاباته عام ١١٣٩ : مناظرة ضد بيير ابيلار ومناظرة الكثالكة ضد مذاهب ابيلار ؛ واخيراً نصوص في التقوى والصلاة ، ومنها : في كيفية مشاهدة الله ، وتتمته -في طبيعة الحب الإلهي وكرامته . وكان مصلح دير كليرفو لا يزال على قيد الحياة عندما كتب غليوم دى سان ـ تييري حياة القديس برنار متوقفاً بها عند عام ١١٣٠ . وقد طبعت هذه المؤلفات جميعها في المجلد الرابع من مكتبة دير سيتو (١٦٦٩) .

# غليوم دي شامبو

# Guillaume De Champeaux William Of Champeaux

فيلسوف ولاهوتي فرنسي كتب باللاتينية (١٠٧٠ ـ الادام) . درس على روسلان وانسلم اللانسي ، وتولى إدارة المدرسة الكاتدرائية بباريس حيث اخذ عنه أبيلار . اعتزل في دير سان ـ فكتور مع تلاميذه ،

فكان مؤسس المدرسة الفكتورية التي كانت عظيمة الأهمية، على صعيد الفلسفة واللاهوت في الغرب ، في القرن الثاني عشر الميلادي ، وفي مضمار الجدل ، علم مذهبين متعاقبين . ففي خصومة الكليات ، انتصر المذهب الواقعي ، وقال إن الكلي «شيء » ، واحد جوهراً وماثل في الأفراد كلها في آن واحد . ثم قال بنظرية عدم الاختلاف : فالأفراد لا تختلف فيما بينها بماهيتها ، بل بأعراضها ؛ والانسانية في زيد وعمرو ليست متطابقة ، بل متشابهة ، أي غير مختلفة . وقد انتقده أبيلار ، تلميذه السابق ، على هذين الموقفين انتقاداً مراً. وكانت الخصومة بينهما من اشهر خصومات العصر الوسيط .

### غليوم الكونشي

# Guillaume De Conches William Of Conches

فيلسوف ولاهوتي من تلاميذ برنار الشارتري فيلسوف ١٠٨٠ م). له فلسفة العالم وشرح على طيماوس<sup>(\*)</sup>. اعتبر المجموعة الثلاثية مجرد تمهيد لدراسة الفلسفة . وروج في الطبيعيات لنظرية قسطنطين الذرية .

### غَنْحِسا

#### Gangesa

فيلسوف هندي من أواخر القرن الثاني عشر الميلادي. كان براهمانياً ، وتأثر بالبوذية المنطقية ، وانشأ مدرسة النافيانيايا أو المنطق الجديد ، حيث دمج بالفكر الهندوسي طرائق الجدال البوذية بدءاً من جدل ناغارجنا .

### غوارديني ، رومانو

#### Guardini, Romano

لاهوتي كاثوليكي الماني من أصل إيطالي . ولد في ١٧ شباط ١٨٨٥ في فيرونا ، ومات في ١ تشرين الأول

197۸ في ميونيخ . كان والداه إيطاليين ، ولكنه قدم إلى المانيا وعمره سنة واحدة ، ولم يغادرها بعد ذلك قط . درس في ميونيخ وتوبنغن وفرايبورغ . واسس بعد الحرب حركة الشبيبة الكاثوليكية « كويكبورن » ( نبع الفتوة ) ، واصدر مجلة . ونال عام ١٩٢٢ شهادة الأهلية في اللاهوت . ولم يحصل على الكرسي الذي كان يتمناه لتدريس « الرؤية الكاثوليكية للعالم » في

جامعة برلين ، بيد أنه درَّس اللاهوت في فروكلاف . وفي ١٩٤٥ علَّم في توبنغن ، وفي ١٩٤٨ في ميونيغ .

أراد نتاج غوارديني الغزير أن يكون « تأويلًا للعالم بدءاً من الإيمان » . وبعد أن تعمق مسألة الوجود الديني من خلال محاولة تأويل للبتورجيا (روح الليتورجيا، ١٩١٨)، انتقل إلى دراسة منهجية لللاهوت الكتباب المقدس (العبالم والشخص، ١٩٣٨ ) انطلاقاً من فكرة واحدة يتيمة وهي أن « الإنسان لا يوجد ككتلة من وجود مغلق أو كشكل يكفي نفسه بنفسه ، وإنما هو ملتفت دوماً نحو ما يأتي للقائه » . وقد حاول في مؤلفاته أن يميز الظاهرة الدينية بوجه عام من الإيمان المسيحي بوجه خاص ، من خلال توثيق تاريخي غنى . وفي مرحلة لاحقة طرق غوارديني « التأويل » من باب آخر: التماس المثال المسيحي في حياة بعض المشاهير او نتاجهم الفكري ، ووضع المبادىء المسيحية الاساسية على محك الوجود العيني: الإنسان والإيمان، محاولات في الوجود الديني في روايات دوستويفسكي الكبري (١٩٣٣) ، هولدران ، رؤية العالم والتدين (\*) (١٩٣٩) ، موت سقراط<sup>(۵)</sup> (۱۹٤۳) ، تاویل الوجود لدی ریلکه . (1908)

اما آخر كتابات غوارديني ، من قبيل نهاية الأزمنة الحديثة (\*) ( ۱۹۹۲) و هم للإنسان ( ۱۹۹۲) ، فتنم عن اهتمام متأخر بالتاريخ والسياسة من خلال اتخاذ مواقف ملتزمة من قضايا معينة ، من قبيل شخصية و الفوهرر ، ودور حركة المقاومة والمسالة اليهودية . هكذا يكون غوارديني دخل ، ولو في أوخر حياته ، وبخطى وثيدة ، إلى قلب العصر . [ميشيل فانوستويز]

#### غوبلو، إدمون

#### Goblut, Edmond

فيلسوف ومنطيق فرنسي ( ١٨٥٨ \_ ١٩٣٥). له دراسات في المنطق ( وعلى الأخص الاستدلال الغائي) وفي فلسفة العلوم . من مؤلفاته : محاولة في تصنيف العلوم (١٨٩٨) ، رسالة في المنطق (١٩٢٨) .

### غوتزو ، اوغوستو

#### **Guzzo, Augusto**

فيلسوف أيطالي (١٨٩٤ ـ ١٩٨٦). من تلاميذ جيوفاني جنتيله ولكنه بعكس التلاميذ الأخرين (كالرجيرو ، سبيريتو) لم يتجه نحو إعطاء الأولوية للأخلاق ، بل وضع نصب عينيه الغايات الدينية . رفض التصور المثالي للأنا المطلق ؛ فالأنا ليس لوغوس ، والحقيقة ليست معطى ، ولا يجوز الخلط بينها وبين الواقع الذي عليه يكون صدور الحكم ، وان يكن من شأن العدالة أن تعين ، على الصعيد الأخلاقي ، الشروط الثابتة للحياة في المجتمع ، فإن المحبة ، بالمعنى المسيحي للكلمة ، تجاوز هذه البنى لتبلغ إلى التدين . من مؤلفاته : الفلسفة والتجربة (١٩٤٢) ، الأخلاقية في المطاليا (١٩٥٠) .

### غوتشالك

#### Gottschalk Godescalchus

لاهوتي الماني كتب باللاتينية (نحو ٨٠٠ م ٨٠٠ م) . درس في دير فولدا على رابانوس ماوروس ، ٨٠٠ م ) . درس في دير فولدا على رابانوس ماوروس ، ثم تركه ليتنقل بين روما ومدن ايطاليا الشمالية والبلقان . ابتداء من ٨٤٠ بدا يقول ، في مسألة الجبر ، بدعاوى تسببت في إدانته وجلده مرتين (٨٤٨ و ٩٤٨) وبحبسه في دير هوتفيلر من ٨٤٩ إلى يوم وفاته في ٦٨٦ او ٨٤٠ مذهبه في الجبر اوغوسطيني متطرف ، إذ ذهب إلى ان الاشرار مكتوب عليهم الموت

مثلما كتب على الأخيار الحياة ، والله لم يشأ إنقاذ البشر كافة ، بل المصطفين وحدهم. وقد عارضه يوحنا سكوتوس اريجينا في كتابه في الجبر<sup>(\*)</sup> الذي قال فيه بالجبر المزدوج . وأيده بالمقابل لوبوس سرفاتوس وراترامنوس . كما خاض من سجنه في المناظرة حول استحالة القربان ، فعارض المذهب الواقعي لبسشاسيوس ، وأنكر الوجود المادي لجسد المسيح في القربان .

#### غوتکه ، جورج

#### **Gutke, Georg**

فيلسوف الماني لوثري كتب باللاتينية ( ١٩٨٩ ـ ١٦٣٤ ) . دُرَس على جاكوب مارتيني ، وتولى عمادة جامعة برلين ، وحاول أن ينشىء نظرية جديدة في أصل المبادىء ( العقل ، ١٦٢٥ ) .

### غوتييه دي سان فكتور

# Gauthier De Saint- Victor Gautier Of Saint- Victor

لاهوتي فرنسي كتب باللاتينية ، توفي بعد 1140 م . رئيس دير سان فكتور . عرف بمعارضته للاهوت الجديد ، وبخصومته للفلسفة . له نقد عنيف بعنوان الرد على متاهات فرنسا الأربع ، هاجم فيه أبيلار وبطرس اللومباردي وبطرس الباتواني وجلبير دي لا بوريه . وقد أخذ عليهم أربعتهم « ريحهم الأرسطية ، . كما هاجم يوحنا الدمشقي الذي كانت كتاباته نقلت إلى اللاتينية في أواسط القرن الثاني عشر .

#### غودفروا دي سان فكتور

### Godefroy De Saint- Victor Godfrey Of Saint- Victor

لاهوتي فرنسي كتب باللاتينية ، توفي سنة 1198 م . كان حساساً بكرامة الطبيعة الانسانية

وبالتساوق بين الإنسان والكون . أكد على تماييز الطبيعة والنعمة وعلى تعاونهما . كتب الكون الأصغر . وله كذلك قصيدة بعنوان نبع الفلسفة فيها معلومات شمينة عن الكيفية التي كان رهبان دير سان فكتور يتصورون بها العلاقات بين الفلسفة واللاهوت والحياة الدينية .

### غودفروا الفونتيني

### Godefroyd De Fontaine Godfrey Of Fontaine

فيلسوف ولاهوتي بلجيكي كتب باللاتينية ، توفي سنة ١٣٨٥ م . درَّس اللاهوت في باريس من ١٣٨٥ إلى ١٣٠٦ . عارض هنري الفنتي في العديد من النقاط ، وتقيد عن طواعية بخط التوماوية ، وإن حافظ على حرية كبيرة إزاء مذاهب توما الأكويني ، فرفض مثلاً التمييز بين الماهية والوجود في الموجود المخلوق . وقد تأثر أيضاً بابن سبنا .

#### غودل ، كورت

#### Godel, Kurt

ریاضی ومنطبق نمساوی (۱۹۰۸ \_ ۱۹۷۸) : عضو في « معهد العلوم المتقدمة » في برنستون بالولايات المتحدة الأميركية . أخضع للفحص جميع أنساق التعاريف الرياضية ، وأثبت في عام ١٩٣١ أن ما من نسق من هذه الأنساق يحتوي في ذاته دليل صلابته . وبدءاً من صباغة منطقية لبنية الحساب ( وهي ما سماه الميتارياضيات ) ، برهن غودل ، في نظريتين مشهورتین له ، أنه يستحيل إثبات عدم تناقض الحساب، لأن هذا الأخير يتضمن منطوقات وغير بَنَّية ، ، أي يمتنع إثبات كونها قابلة للبرهان أو للدحض . ونظراً إلى أن هذه النتائج تنطبق على جميع الانساق الرياضية المتقدمة ، فإن نظرية غودل ترسم علامة استفهام وشك حول الانساق المنطقية والصورية لدافيد هلبرت وبرتراند راسل. جمعت مقالاته في مجلدین صدرا عن جامعة أوکسفورد فی ۱۹۸٦ .199.

# غودمان ، نلسون

#### Goodman, Nelson

فيلسوف ومنطيق أميركي ، ولد سنة ١٩٠٦ . ممثل الوضعية المحدثة في أميركا ، تأثر بدعاوى حلقة فيينا ، وقال بضرب من الاسمية اللغوية في قبالة الواقعية المحدثة (أو « الأفلاطونية ») لبعض الفلاسفة والمناطقة من أمثال فريغه وتشيرش ونقد النظريات التي تقول بتطابق بنية المعرفة وبنية العالم من مؤلفاته : بنية الظاهر (١٩٥١) ، الواقع والخيال والتوقع (١٩٥٥)، لغة الفن (١٩٦٩)، في الإنسان (١٩٨٤).

#### غور ، جان ـ جاك

#### Gourd, Jean- Jacques

فيلسوف سويسري كتب بالفرنسية ( ۱۸۰۰ ـ ۱۹۰۹ . المتبعد المتبعد المتبعد المتالية المعاصرة والأخلاق ( ۱۸۷۲) ، الظاهرة (۱۸۸۲) ، دور الارادة في الاعتقاد (۱۸۹۱) .

## غورباتش ، ف . إ

#### Gorbatch, V. I.

جدلي ماركسي معاصر من بييلوروسيا. من مـؤلفـاتـه: فـي انـواع التنـاقض (١٩٦٤)، والتناقضات الجدلية (١٩٦٩).

### غورسكي، دمتري

#### Gorski, Dmitri

منطيق مباركسي معاصير من روسيا من مؤلفاته : المنطق (١٩٥٨) ، ومسائل تجريد التصورات وتشكيلها (١٩٦١) .

#### غورغياس

#### Gorgias

ولند في لينونتينوم ، المستنوطنة الينونانية في صقلية، نصو عام ٤٨٥ق. تجمع شهادات القدامي على أنه عاش مديداً فقد مات عن نحو مئة حول . كان المع ممثل لمعلمي السفسطة القديمة . يصوره لنا افلاطون في المحاورة التي تحمل اسمه في صورة مدرِّس طاعن في السن للخطابة في ذروة مجده ، معجب بنفسه وبمقدرته على الارتجال ، مؤمن بسلطان الكلام ، ولكنه يأبى التسليم بأن الخطابة يمكن ان تستغنى عن معرفة العدل والحق . وشهرة غورغياس بصفته أبا الخطابة تستند إلى أنه كان أول منظر لقواعد الأسلوب الجميل الذي يعيره المرء أذناً صاغية ويعمل به . وقد جمع ، بفضل تعليمه ، ثروة هائلة استطاع معها أن يوصى بصنع تمثال له من الذهب المصمت لينصب في دلفي . وقد وصلتنا منه خطب وشذرات ، والنص الكامل لتمرينيه في السفسطة : مديح هيلانة و دفاع عن بالامادس ، وفيهما بسط براعته الجدلية انطلاقاً من الدفاع عن تينك الشخصيتين الميتولوجيتين المشهورتين . وكان تأثير غورغياس في الأجيال التالية لا يضاهي. وحسبنا أن نشير إلى أن تلميذه ومحاكيه كان إيزوقراطس، الخطيب الأثيني المفوِّه في القرن الرابع .

غير أن غورغياس كان أدنى أهمية كفيلسوف. وقد وضع كتاباً بعنوان في الطبيعة أو في اللاوجود لم يصلنا ، ولكن خلاصة مذهبه المرتكز على شكية تامة متضمنة في رسالة صغيرة منحولة على أرسطو بعنوان ميليسوس وكزينوفانس وغورغياس . وهذا مع أن غورغياس لا يعبر في هذه الرسالة عن وجهات نظره الشخصية ، بل يدخل في مناظرة مع الإيلية ، مبرهنا على النتائج الشكية المحتومة لهذه الفلسفة . اغوسطينو مازاراكيا]

□ • سقراط: ينبغي ان نسميك خطيباً... غورغياس: وخطيباً مجيداً ، يا سقراط، إذا كنت تريد ان تسميني بما افخرباني إياه . [محاورة غورغياس] • زبدة القول أن فضله الحقيقي يكمن في أنه كان لثوقيديدس ما كانه إيزوقراطس لديموستانس أو بلزاك

لبوسويه ؛ فقد طوّع الأداة قبل أن يضعها بين يدي الفنان الكبير » . [1 . كروازيه]

□ « يبدو أن النظر الفلسفي لم يكن لدى غورغياس
 إلا مناسبة لمعلم للخطابة كيما يعطي شهادة ساطعة
 على مهارته وقدرة فنه » . [ل . روبان]

# غوريتي، خوان إغناثيو

#### Goretti, Juan Ignacio

مفكر ارجنتيني ذو نزعة ديكارتية محدثة (١٧٦٦ - ١٨٤٢). درَّس اللاهوت وسيم كاهناً وكان من الوجوه البارزة لحركة الاستقلال. انحاز في الفلسفة إلى مذهب مالبرانش وحاول التوفيق بين منطق ارسطو ومنطق كوندياك. وكان فكره توفيقياً وذا طابع انتقالي. فقد اعتنق في الفلسفة الاجتماعية الافكار الحديثة بدون أن يتخلى عن النظريات التقليدية. من مؤلفاته: تأملات في الاسباب المعنوية للاضطرابات في الدول الأميركية الجديدة (١٨٣٦).

#### غوريس ، يوهان جوزف

#### Görres, Johann Joseph

كاتب وفيلسوف الماني . ولد في كوبلنتز في ٢٥ كانون الثاني ١٧٧٦ ، ومات في ميونيخ في ٢٩ كانون الثاني ١٨٤٨ . اهتم مبكراً بالسياسة ، ونشر وهو طالب مقالات افصحت عن ميله إلى مُثُل الثورة الفرنسية . تراس وفد الجمهوريات الرينانية إلى باريس عام ١٨٩٩ .. ١٨٠٠ ، ولكن الوقائم القاسية للثورة خففت من حماسته . درُّس في جامعة هايدلبرغ (١٨٠٦) حيث تردد على الأوساط الرومانسية ، وارتبط بوشائج الصداقة مع عدد من أهل الفكر والأدب ، ومنهم آخيم فون آرنيم والأخوان غريم . وتحت تأثير هذين الأخيرين نشر عام ١٨٠٧ الكتب الشعبية الألمانية ، وفيه أشاد بالأدب والروح الشعبيين . انتصر في صحيفته عطارد رينانيا لقضية الوحدة الالمانية ، وهاجم فيها بقوة سياسات نابليون الذي كان يسمى تلك الصحيفة « الدولة الكبرى الخامسة » . ولكن بعد سقوط نابليون ، حامت حوله الشبهات بسبب آرائه الليبرالية .

وبما أنه لم يكن من طبعه أن يلزم الصمت وأن يعيش في الظل ، فقد أصدر في عام ١٨١٦ المانيا والثورة ، وفي عام ١٨٢١ المانيا والثورة ، فأصدرت الحكومة البروسية مذكرة توقيف بحقه ، فالتجأ إلى سويسرا ، ثم إلى ستراسبورغ حيث اعتنق الكاثوليكية .

في عام ١٨٢٦ استدعاه الملك لويس البافاري لتدريس التاريخ في جامعة ميونيخ . فأمضى في هذه المدينة نحو عشرين سنة ، خصبة فكرياً وخالية من الهموم المادية ، نشر في اثنائها السروحانيية المسيحية (٥) . وكان يستضيف في بيته الممثلين الكاثوليكيين للحركة الرومانسية من أمثال برنتانو وسايلر وكرينيليوس . وقد عُد زعيمهم ومرشدهم . ونشرت مؤلفاته الكاملة في سنة عشر مجلداً بين ١٩٢٦ . [جيوفاني فيتوريو آموريتي]

□ « إن ما فعله « فالسفة الطبيعة » ومن الرومانسيين الألمان من أجل العلم ، فعله غوريس وفريدريش شليغل من أجل الدين » . [انطوان فيغر]

#### غوسدورف ، جورج

#### **Gusdorf, Georges**

فيلسوف ومؤرخ فرنسي للأفكار ولد سنة ١٩١٢. تخرج من دار المعلمين العليا ، ودرَّس فيها ، وحصل على شهادة الدكتوراه في الأداب سنة ١٩٤٨ ، وصار استاذاً في جامعة ستراسبورغ . بعد اطروحتيه : اكتشاف الذات و التجربة الانسانية للتضحية (١٩٤٨) ، نشر رسالة في الوجود الأخلاقي (١٩٤٩) ، الكلام (١٩٥٠) ، و الاسطورة والميتافيزيقا (١٩٥٠) ، و رسالة في الميتافيزيقا (١٩٥٠) ، و رسالة في الميتافيزيقا والميتافيزيقا (١٩٥٠) ، و مدخل إلى العلوم الإنسانية (١٩٦٠) ، وأخيراً علوم الإنسان والفكر الغربي ( وقد صدر في عدة مجلدات بين ١٩٦٦ و ١٩٧٧) .

اخذ جورج غوسدورف على عاتقه اول الأمر أن يعيد الاعتبار إلى الميتولوجيا التي هي في رأيه « ميتافيزيقا اولى». ورأى في الوجدان الاسطوري «إغناء وتوسيعاً للعقل » ، والمطلوب بالتالي لا إضاعة العقل بل إنقاذه بالرجوع إلى « الانسان المتكامل » عن طريق الارتقاء بالغريزة إلى الروحية . ومشروع كهذا يفصل

غوسدورف فصلاً حاداً عن المذهب العقلاني ، وقد وجه بالفعل نقدأ قاسيا إلى فلاسفة العقل والتعقل الذين ميفككون الشخص، ويرسمون للإنسان صورة مجردة لا يمكن لرجل الشارع أن يتعرف نفسه فيها . أما الفلاسفة من أمثال سارتر وبرغسون ممن نجحوا في إيصال اصواتهم إلى الناس العاديين ، فيتهمهم غوسدورف بالسقوط في فخ الأدب. وفي الوقت الذي يدعو فيه غوسدورف إلى إحياء الأساطير ، لأنها تنطق بمادة الواقع الإنساني وتحتوي القيم في حالتها البدائية ، يطبق هذا الموقف المضاد للمذهب التعقلي في مضمار الأخلاق ، لأن الإنسان يواجه في رأيه لا مشكلات منطقية بل مواقف درامية لا بد له فيها أن يتحمل مسؤولية حريته الخاصة في مواجهة أخطار الوجود كافة . وبالمقابل ، فإن هذه الحرية تُستلب إذا ارتضى الإنسان بمعيار ميتافيزيقا ما ، أو بقانون إيمان ديانة ما ، أو بانضباطية حزب ما . هناك إذن أخلاق للداخلية وللذاتية ، وكل شأنها أن تساعد الإنسان على أن يصبير ما هو كائن عليه .

#### غوسينوف، غيدار نجف اوغلى

### Gouseinov, Gueidar Najaf- Ogly

فيلسوف واكاديمي ماركسي من اذربيجان (١٩٠٨ – ١٩٥٠). انتسب إلى الحزب الشيوعي عام ١٩٢٨، وحصل على شهادة الدكتوراه في العلوم الفلسفية عام ١٩٤٤. شغل منصب نائب رئيس اكاديمية العلوم الأدربيجانية ، ورئاسة معهد تاريخ الحزب في باكو ، وكرسي الفلسفة في جامعة اذربيجان . نال جائزة لينين عام ١٩٤٨ . من مؤلفاته : المنهج الماركسي الجدلي (١٩٤٥) و الجدل والميتافيزيقا (١٩٤٥) .

# غوغوتزكي، سلفستر سلفستروفتش

### Gogotzki, Sylvester Sylvestrovitch

فيلسوف روسي (١٨١٣ ـ ١٨٨٩)، انحاز إلى التيار الروحي الروسي الذي وقف في منتصف

الطريق بين الكانطية المحدثة والهيغلية. ترجم نقد العقل الخالص لكانط، ووضع كتاباً عن هذا الأخير تحت عنوان نظرة نقدية في فلسفة كانط (١٨٤٧). وعرف شهرة خاصة مع كتابه: مذهب هيغل: مزاياه وعيوبه (١٨٦٠). وله أيضاً معجم فلسفي في ١٤ مجلداً (١٨٥٧ ـ ١٨٧٢).

### غوغيبردزه ، مواسى ايفانوفتش

### Goguibéridzé, Moiséi Ivanovitch Goguiberidze, Moisei Ivanovich

فيلسوف ماركسي من جيورجيا (١٩٩٧ ـ ١٩٤٩) . برس في برلين ، ودرَّس في جامعة تبيليسي ابتداء من ١٩٩٧ . نقل إلى الجيورجية مؤلفات كانط . من مؤلفاته : تطور مشكلات المادية والجدل قبل ماركس (١٩٢٨) ، ولينين فيلسوفاً (١٩٢٠) .

### غوكالب ، ضيا

#### Gokalp, Ziya

الاسم المستعار للفيلسوف والشاعر التركي محمد ضيا ( ١٨٦٥ ـ ١٩٢٤) . تأثر بدوركهايم ، وكان منظر القومية التركية . الح على الخصوصية الاثنية للاتراك اكثر مما الح على الدين الإسلامي ذي الاصل ، الاجنبي » ( أي العربي ) في رأيه .

### غوكل ، رودولف

#### Göckel, Rudolph Goclenius

فيلسوف ومعجمي الماني بروتستانتي كتب باللاتينية (١٥٤٧ ـ ١٦٢٨) . درُس في ماربورغ حيث عرفت كتاباته المنطقية شهرة واسعة . كان أول من انشأ مصطلح علم النفس في كتابه سيكولوجيا (١٥٩٠) بعد أن كان فرايجيوس استخدم هذا المصطلح عرضاً سنة ١٥٧٩ . من مؤلفاته مدخل إلى الفلسفة الأولى المشائية والمدرسية (١٥٩٨) ،

وكان أول من استعمل فيه تعبير « الأونطولوجيا «ليشير به إلى تلك البقية الباقية من الميتافيزيقا بعد استبعاد المسائل الميتافيزيقية منها . وله أيضاً المعجم الفلسفي (١٦٠٣) .

### غولدشميت، فكتور

#### Goldschmidt, Victor

باحث فلسفي فرنسي من أصل ألماني (١٩٨١) طوَّر المنهج البنيوي في مجال التاريخ والفلسفة، وأحدث انعطافاً في التاريخ الفلسفي إذ عدّه بحد ذاته فعلاً فلسفياً. من مؤلفاته: محاورات الفسلاطون: البنية والمنهج الجدلي (١٩٤٧)، المسدهب السرواقي وفكرة السزمان (١٩٤٧)، الإفلاطونية والفكر المعاصر (١٩٧٠)، مبادىء مذهب روسو (١٩٧٤)، الزمن الطبيعي والزمن الماساوي لدى ارسطو (١٩٨٤).

### غولنكس ، ارنولد

#### Geuilncx, Arnold

فيلسوف فلمنكى كتب باللاتينية . ولد في آنفرس حيث عُمَّد في ٣١ كانون الثاني ١٦٢٤ ، ومات في لايدن في تشرين الثاني ١٦٦٩ . انفتح مبكراً على الافكار الديكارتية التي كانت آخذة ، على الرغم من معارضة الدوائر الاكاديمية ، بالانتشار في جامعة لوفان حيث امضى غولنكس سنتين . حصل على الإجازة في الأداب ، وتسجل في كلية اللاهوت ، وعهد إليه بالكرسي الثاني للفاسفة عام ١٦٤٦ . وجاهبر بمعارضته للأرسطوطاليسية وانتمى بحماسة إلى الديكارتية . فأندى المحافظون نحوه عداوة كلفته ، عام ١٦٥٨ ، كرسيه . فعقد العزم على مبارحة بلجيكا ، وقصد مولندا حيث كانت تسود حرية اكبر ؛ وأقام في لايدن حيث تزوج نسيبته سوزان ستيكس في ٨ كانون الأول ١٦٥٨ . وفي تلك الفترة اعتنق البروتستانتية. وعاش في لايدن في إدقاع ، وصارع صراعاً مستميتاً ليحصل على منصب في الجامعة . وعلى الرغم من العداوة التي

احاطت به لانه غريب وعبقري ، توصل إلى الحصول على وظيفة ومساعدة. وفي عام ١٦٦٢ نشر اسس المنطق ، وفي ١٦٦٨ رسالة اولى في الأخلاق<sup>(۵)</sup> ، وفي ١٦٦٨ الوجيز في الطبيعيات ؛ فأذاعت هذه الدراسات شهرته وحسنت وضعه المالي والاكاديمي . وفي الخامسة والاربعين مات في جائحة وبائية ، وهو في أوج نضوجة العقلي . ونشرت له في ١٦٩٨ ـ ١٦٩٨ ـ ديكارت و ميتافيزيقا الحقة و حواشي على مبادىء ديكارت و ميتافيزيقا مضادة للعقلية المشائية .

## غومار ، فرانسوا

#### Gomar, François Gommer, Franciscus Gomarius, Franciscus

لاهوتي بروتستانتي هولندي (١٥٥٢ ـ ١٦٤١). درًس اللاهوت في لايدن (١٥٩٤)، ثم في سومور ( ١٦١٠ ) وغرونينغ (١٦١٧). اكد، ضد تحررية ارمينيوس، ان الجبر سابق على سقوط آدم . انتصرت دعاواه في مجمع دوردريخت الكالفني (١٦١٨ ـ ١٦٦٨)، فاضطر القساوسة الارمينيون إلى المهاجرة .

### غومبرز ، تيودور

#### Gomperz, Theodor.

فيلسوف وفقيه لغوي نمساوي . ولد في برون في بوهيميا (حالياً برنو في تشيكوسلوفاكيا ) في ٢٩ آذار ١٨٣٢ ، وتوفي في بادن ، بالقرب من فيينا ، في ٢٩ آذار ١٩١٢ . دُرَس في مسقط راسه وفي فيينا ، بإشراف هرمان بونيتز .

في عام ١٨٦٤ ، أصدر تيودور غوبرز ديموستانس ، رجل السياسة وطبعة لاتينية لكتاب في الغضب الذي وضعه ابيقوري يوناني من القرن الأول قبل الميلاد . وبين عامي ١٨٦٥ و ١٨٦٦ اصدر دراسات حول هرقولانوم ، وفي عام ١٨٦٩ باشر بترجمة اعمال ستيوارت ملّ وانجز إصدارها ، في اثني عشر مجلداً ، عام ١٨٨٠ ؛ وفي وقت لاحق ، في عام

۱۸۸۹ . على وجه التحديد ، كتب دراسة ايضاً حول مل . وفي عام ۱۸۷۳ عُين استاذاً للفلسفة الكلاسيكية في جامعة فيينا واصدر ، في عام ۱۸۷۸ ، شذرات من جديدة من ابيقور ، وفي عام ۱۸۷۸ شذرات من مؤلفي المآسي اليونانيين .

عام ١٨٨٢ ، انتخب غومبرز عضواً في أكاديمية فيينا للعلوم ، ثم منح دكتوراه فخرية في الفلسفة من جامعة كونيفسبرغ ودكتوراه في الآداب من جامعتي دبلن وكامبردج . وعلاوة على مؤلفه الأساسى مفكرو اليونان (\*) تاريخ الفلسفة القديمة (في جزئين ١٨٩٣ ـ ١٩٠٢ ) ، الذي صدر في لايبتزيغ ، وأعيد طبعه موسعاً ( ثلاثة أجزاء ١٩٢٢ ـ ١٩٢٤ ) ، وترجم إلى الإنكليزية والفرنسية والايطالية، تجدر الإشارة إلى دراسات عن هيرودوتس (١٨٣٣) و محاولات في افلاطون ، وقد صدرت في أجزاء ثلاثة بين ١٨٨٧ وه ١٩٠٥، ودراسات حول فن الشبعر (\*) لأرسطو، وقد صدرت فی جزئین بین عامی ۱۸۸۸ و ۱۸۹٦، ومجموعة من المقالات صدرت عام ١٩١٢ تحت عنوان هلنيكا ، وأخيرا محاولات وذكريات ، وقد صدر في شتوتغارت في عام ١٩٠٥ وتضمن ملاحظات شخصية حول شخصيات عرفها .

### غومبرز، هاينريخ

#### Gomperz, Heinrich

فيلسوف نمساوي ، ابن الفيلسوف والفقيه اللغوي تيودور غومبرز (فيينا ١٨٧٣ ـ لـوس انجلوس ١٩٤٢) . نشر دراسات حول تصور الحياة والحرية الداخلية في الفلسفة اليونانية (١٩٠٤) وحول الفلسفة الهندية (١٩٢٥) .

# غولدمان ، لوسيان

### Goldmann, Lucien

فيلسوف وعالم اجتماع وناقد فرنسي ولد في بخارست (رومانيا) سنة ١٩١٣، ومات في باريس سنة ١٩٧٠ . دَرُس القانون والاقتصاد السياسي ، واقام

فترة من الزمن في فيينا ، واستقر بعد ذلك في باريس (١٩٣٤) ، وعمل مع عالم النفس جان بياجيه في جنيف مدة سنتين ، وتقدم سنة ١٩٤٥ بأطروحة حول الأسرة البشرية والكون لدى كانط، حاول فيها تحليل الشروط الاجتماعية مقروءة من خلال المؤسسات والممارسات ، ومن خلال ارتباطها بالعمل الابداعي للفلاسفة والكتاب والفنانين ، وعرف الجمهور الواسع من خلال كتاب العلوم الانسانية والفلسفة (١٩٥٢) ، ونال سنة ١٩٥٦ شبهادة الدكتوراه على أطروحته الإله الخفي ، وهي عبارة عن دراسة في الرؤية المأساوية في خواطر (\*)بسكال ومسرح راسين، ونشر عام ١٩٥٨ مباحث جدلية ، وارسى الأسس لعلم سوسيولوجي للأدب في كتابه نحو سوسيولوجيا للرواية (١٩٦٤)، وكان آخر كتبه البنى العقلية والابداع الثقافي (١٩٧٠) و الماركسية والعلوم الإنسانية (١٩٧٠) . ونشر له بعد وفاته الإبداع الثقافي في المجتمع الحديث (١٩٧١) .

كان غولدمان تلميذاً لجورج لوكاش ، وهو من ادخل إلى فرنسا فكر الفيلسوف المجري ، وتخصيص في علم اجتماع الأدب والفلسفة ، وانطلق من المادية الجدلية لينتقد \_ مفترقاً في ذلك عن لـوكاش \_ الحتمية الاجتماعية كما تمثلت في اعمال دوركهايم وفيبر ، وليطالب بتجاوز الرؤى الجزئية للواقع ، بما فيها الرؤية الطبقية ، رائياً في كبار الكتاب والفنانين والفلاسفة ممثلين لا لوعي طبقي بل للحد الاقصى من الوعي الممكن لطبقة بعينها . وقد أطلق على مذهبه في علم اجتماع الثقافة اسم البنيوية التكوينية .

□ « كان موقفه يتسم بقدر من المفارقة . فمع أنه كان يعلن أنه يتبع بلا تحفظ ماركس ولوكاش الشاب ، فإن طريقته الشخصية في طرح بعض المشكلات عادت عليه غير مرة بنعت « التحريفي » من جانب بعض المفكرين « القويمي العقيدة » ، بينما كانت وجهة نظره البنيوية التكوينية – التي تتضمن رؤية جدلية تنزع إلى تجاوز بعض حدود البنيوية – تقابل بالرفض والازدراء من قبل الممثلين المعتمدين لهذه الأخيرة » . [إيون بسكادي]

#### غونديسالينوس ، دومينيكوس

### Gondissalvi, Dominique Gondisalvi, Dominicus Gundissalinus

فيلسوف إسباني كتب باللاتينية ، توفي سنة فيلسوف إسباني كتب باللاتينية ، توفي سنة من روج لفكر أرسطو والافلاطونيين المحدثين العرب ومن أوائل من ترجم مؤلفات ابن سينا وابن جبرول . من مصنفاته: في قسمة الفلسفة وقد التزم فيه خطة الفارابي وخطة كتاب الحدود لإسحق الإسرائيلي ، فقلب الترتيب التقليدي للمجموعتين الثلاثية والرباعية ، و في النفس الخالدة ، وفيه ينقد ، من منظورر سينوي ، الادلة الافلوطينية على خلود النفس ، لإسرافها في العمومية ولانطباقها أيضاً على نفوس العجماوات . وقعد كتاباته الشخصية وثيقة ثمينة على ردود الفعل الاولى لنصارى الغرب إزاء الفلسفة العربية السابقة على ابن رشد .

### غونست ، فرديناند

#### Gonseth, Ferdinand

رياضي وفيلسوف سويسري (١٨٩٠ ـ ١٩٧٥). من مدرسة زيوريخ « الجدلية » . عرض في مؤلفاته مبادى وفلسفة منفتحة في العلوم » قال بموجبها إن كل معرفة إنسانية جدلية » أي طرمة بأن تكتفي بفلسفات وقواعد مؤقتة » مبنية على الوعي الجمالي الحي للباحثين . فلا وجود لمعيار مطلق للحقيقة . ولا يجوز الاخذ بالقضايا والقواعد والنظريات إلا ما دام نفعها العلمي يبرد الاخذ بها . ولا وجود حتى لمنطق مطلق ، وإنما هنالك ضروب متباينة من المنطق ينبغي الاخذ بها أو انتباذها تبعاً لنفعها أيضاً . على أن ذلك لا يعني أن غونست \_ وسائر جدليي مدرسة زيوريخ \_ ، يسلم بمأخذ النزعة النسبية الذي يؤخذ عليه ؛ فهو لا يقول إن بمأخذ النزعة النسبية الذي يؤخذ عليه ؛ فهو لا يقول إلى التسليم بأن لشيء ما قيمة مطلقة . ولكن ذلك لا يمنع غونست من أن يعتبر منهج العلوم الاستقرائية المنهج

القيِّم الوحيد للمعرفة ، مقتفياً في ذلك خطى الوضعيين المحدثين .

نخص من مؤلفات غونست بالذكر: اسس الرياضيات (١٩٢٦)، الرياضيات والواقع (١٩٣٦)، ما المنطق؛ (١٩٣٧).

### غونيلون

#### Gaunilon Gaunilo

راهب بندكتي من دير مارموتييه قرب مدينة تور بفرنسا . مات سنة ١٠٨٣ م . له نقد بارع لكتاب العظة (\*) للقديس أنسلم بعنوان الدفاع عن الأحمق (\*) . وقد رد عليه أنسلم بكتاب الدفاع (\*) . وقد وصف هيغل غونيلون بأنه كانط العصر الوسيط .

### غوهييه ، هنري

#### Gouhier, Henri

فيلسوف ومؤرخ فرنسي للفلسفة ، ولد سنة ١٨٩٨ عني بالجانب الديني من الفلسفة ، وكتب فكر ديكارت الديني ، و اهتداء مين دي بيران . وله في تاريخ الفلسفة افكار ديكارت الأولى (١٩٥٨) ، و حياة اوغست كونت (١٩٣١) ، و شباب اوغست كونت وتكوين الوضعية ( ثلاثة مجلدات ، ١٩٣٣ ـ ١٩٦٤) .

### غويار ـ فابر، سيمون

#### Goyar - Fabre, Simone

باحثة فلسفية فرنسية معاصرة (١٩٢٧ ـ ). مدرًسة الفلسفة السياسية والقانونية في جامعة كان، ورئيسة تحرير مجلة دفاتر الفلسفية السياسية. من مؤلفاتها: نيتشه والاهتداء الميتافيزيقي (١٩٧٢)، فلسفة التنوير في فرنسا (١٩٧٢)، الحق والقانون في فلسفة هـوبـز (١٩٧٥)، نيتشـه والمسالـة السياسية (١٩٧٧)، الخصومة الأزلية حول العقد

**الاجتماعيي** (۱۹۸۲)، يوطوبيا توماس مور (۱۹۸۷).

### غویو ، جان ـ ماری

#### Guyau, Jean- Marie

شاعر وفیلسوف فرنسی . ولد فی لافال فی ۲۸ تشرين الأول ١٨٥٤ ، وتوفي في منتون في ٣١ آذار ١٨٨٨ . « دينه الأول » \_ على حد تعبير الفيلسوف إرنست فوييه ، الذي كان والد زوجته ـ تمثل في « المثالية الأفلاطونية » ؛ لكنه سرعان ما تحمَّس أيضاً لكورناى ولامارتين وهوغو وموسيه . قصائده الأولى ، اشبعار فيلسوف، تكشف عن اتصال مع حياة الطبيعة . وقد توطدت لديه نزعة حلولية ، ازدادت رسوخاً وقوة بفعل مطالعته لأعمال الرواقيين ؛ وظلت هذه الأخلاقية تشكل السمة الطاغية في شخصيته . وقد عاني غويو ، منذ مراهقته ، من مرض أنهك جسمه بدون أن ينال من عزيمته ( ظل يملى أفكاره وأشعاره حتى يرم وفاته ) ؛ وبحث في شواطيء المتوسط عن مناخ أكثر دفئاً ، وعلى الأخص عن ذلك النور الذي كان يهوى . واستقر في منتون حيث كتب معظم مؤلفاته بأسلوب يُعد من أنقى ما عرفته اللغة الفرنسية ؛ أسلوب سهل ، يتفوق احياناً حتى على أسلوب برغسون . ومن هذه المؤلفات: أخلاق ابيقور، والأخلاق الإنكليزية المعاصرة ، ومجموعة شعرية ضمت قصائد حول البحر المتوسط وسونيته حول البندقية عنوانها: دوران الأشبياء، و مسائل علم الجمال المعاصر، و من أجل أخلاق بلا إلزام ولا جزاء (١٨٨٥)، و التربية والوراثة ، و تكوين فكرة الزمن ، وأخيراً قصيدة مطولة بديعة بعنوان لاديانة المستقبل ، امتزج فيها ، من خلال روحانية عطاء الذات ، الابتكار الشعرى والانعتاق عن طريق التضحية وسائر دعاوى الشاعر السابقة . وقد يكون من المفيد إقامة مقارنة بين أفكار غويو وأفكار نيتشه الذي وضع ، غير بعيد عن منتون ، وأمام المشاهد الطبيعية عينها ، كتابه هكذا 

## غياث الدين منصور الشيرازي

#### Ghiyâthoddîn Mansûr Shîrâzî

متكلم وفيلسوف من مدرسة شيراز . توفى سنة ٩٤٠هـ/ ١٥٣٣م أو ٩٤٩هـ/ ١٤٥٢م. ابـن صور الدين الدشتقى . كتب بالعربية والفارسية . لُقب بـ « العقل الحادي عشر » . ترك زهاء ثلاثين مصنفاً ني الكلام والفلسفة والتصوف والفلك والطب . أمضى كل حياته تقريباً في شيراز يعلم في المدرسة المنصورية التى انشأها برسمه الملك الصفوى شاه طهمست . حضر حلقات الحجاج التي كان ينظمها والده ، وسجل في كتبه المناقشات التي دارت بين هذا الأخير وبين الفيلسوف جلال الدين الدواني والفقيه علي بن عبد العلي كركي . من أشهر مؤلفاته شرحه على كتاب هياكل النور(\*) للسهروردي، ورده على الدواني الذي كان بدوره كتب شرحاً على هياكل النور. وفلسفته تنم عن نفوذ الإشراقية في ذلك العصر وعن ميله إلى الصوفية ؛ وكانت بمثابة تمهيد للتركيب الكبير الذي سيحاوله ملا صدرا الشيرازي .

### غيتون ، جان

#### Guitton, Jean

فيلسوف فرنسي ، ولحد في سحانت ـ اتبين (اللوار) ، في ١٨ آب ١٩٠١ . أتم دراسته الأولى في إحدى ثانويات هذه المدينة ، ثم أكملها في ثانوية لوي ـ لو ـ غران في باريس . دخل دار المعلمين العليا عام ١٩٢٠ ، وتخرّج منها مدرّساً للفلسفة عام ١٩٢٢ . ليون ، وفي كلية مونبلييه . وقع في الأسر في الحرب ليون ، وفي كلية مونبلييه . وقع في الأسر في الحرب العالمية الثانية من حزيران ١٩٤٠ إلى حريران ١٩٤٠ ولما أطلق سراحه التحق من جديد بجامعة مونبلييه ، ثم عين استاذاً في جامعة ديجون ، قبل أن يعهد إليه بكرسي تاريخ الفلسفة في السوربون عام ١٩٥٠ . وقد منحته الأكاديمية الفرنسية في عام ١٩٥٤ جائزتها الأدبية الكبرى ، ثم انتخبته لعضويتها ، خلفاً لليون برار في ٨ حزيران ١٩٦١ . وقد دعاه البابا يوحنا الثالث والعشرون إلى حضور مجمع الفاتيكان ، وكان

العلماني الأول الذي شارك على هذا النحو في أعمال مجمع كنسي. وقد توفى غيتون عام ١٩٩٩.

تسمح لنا الأعمال الكاملة للفيلسوف الكاثوليكي الذي كانه جان غيتون أن نميز بين الأنواع التي اختصها بإيثاره: تصوير الشخصيات ( صورة السيد بوجيه ، بوسويه ) ، النقد الديني (ريسان ونيومان، مسالة يسوع)، الحكمة (الحب البشري ، الحب الإلهي ) ، الفلسفة ( افلاطون ، المونادولوجيا) ، اليوميات (يوميات حياتي) . ومن نافل القول أن هذه الأعمال ترتبط فيما بينها بصلات عديدة . فغيتون ، المثقف الكاثوليكي الذي ما عرف قط قطيعة مع إيمانه ، يتخذ وجود إله ، أصل العالم والموجودات ، محور فكره . وليس للتشيع من أثر في أعماله ومواقفه . فهذا الميتافيزيقي ـ الذي يعرّف نفسه بأنه « مرن ، معتدل ، وفي وقابل للتأثر » ـ ينظر إلى الفلسفة على أنها رياضة روحية تثير اهتمام كل انسان مستقيم. ولا يسقط جان غيتون من بحثه الاعتراضات التي قد يثيرها العقل ضد الإيمان.

في يومياته على الأخص \_ حضور الماضي أمري يومياته على الأخص \_ حضور الماضي ( ١٩٥٨ \_ ١٩٠٧ ) ، مستقبل الحاضر ( ١٩٥٨ \_ ١٩٧٨ ) \_ تتجلى موهبة غيتون ككاتب . فهذه التأملات حول الزمن \_ والزمن هو القضية الكبرى في نظر جان غيتون \_ تستولد من المشكلات اليومية بالذات استدلالات نظرية : فالفيلسوف يهتم ، في المقام الأول ، بما يترسب في « قعر إنبيقه »، باللحظات النادرة ، بـ « شرارات » حياته التي تنقدح من بادرة « تخل ٍ » أو صلاة . [غي لو كليش]

### غيراردي، اولسن انطونيو

#### Ghirardi, Olsen Antonio

فيلسوف ارجنتيني معاصر (۱۹۲۶ - ) عني بفلسفة الطبيعة من منظور توماوي، وتأثر بفكر جاك ماريتان، وترأس المؤتمر القومي للفلسفة في عام ۱۹۷۱، وانتهى إلى تدريس فلسفة الحقوق في جامعة قرطبة الكاثوليكية في الارجنتين. من مؤلفاته فردية الجُسَيْم (۱۹۵۰)، مدخل إلى فلسفة الطبيعة (۱۹۵۷)، نظرية رياضية في التطور (۱۹۷۰)،

الكون والخلق (۱۹۷۰)، فلسفة العمل: ثورة اليدين (۱۹۷۲)، علم تفسيس المعرفة (۱۹۷۹)، دروس تمهيدية في فلسفة الحقوق (۱۹۸۰).

### غيرو ، مارسيال

#### **Guéroult, Martial**

ولد عام ١٨٩١ في الهافر ، استاذ في الكوليج دي فرانس، وعضو في اكاديمية العلوم الأخلاقية والسياسية ، وأستاذ فخري في كلية الأداب بباريس . توفى سنة ١٩٧٦ . طرق مسألة تاريخ المذاهب الفلسفية وتسامل: هي ينبغي أن يكون مؤرخ الفلسفة مؤرخاً أم فيلسبوفاً ؟ إن ثمة موقفين ممكنين بدءاً من نص لديكارت أو سبينوزا مثلاً ؛ فمن الممكن اتخاذ هذا النص ركيزة لتأمل أو لبناء شخصى ، ولكن حقيقة النص الأصبيل تُسقط في هذه الحال ؛ ومن الممكن أيضاً طلب حقيقة المؤلِّف عبر ما تركه لنا عن طريق إعادة بناء « نظام أسبابه » . وقد اختار م . غيرو هذا الطريق الثاني ، مصراً على أن يكون مجرد مؤرخ أو حتى « تكنولوجي » للمذاهب ، على اعتبار أن الفلسفة باتت تعرض نفسها منذ ايام ديكارت في مذاهب ، وأن المهمة إزاءها ليست الفهم بقدر ما هي التفسير ، علماً بأن هذا التفسير لا اتجاه له سوى التحري عن « بنية » . يقول غيرو · « يظهر أن أحسن منهج ، بعد تلبية جميع متطلبات النقد التاريخي ، هو تحليل بنيات الأثر ». وأكثر ما ينفر منه مارسيال غيرو هو ، الأفكار المنفصلة » و « الخواطر المشتتة » · فالحقيقة لا تساوى شيئاً إذا انفصلت عن النظام الذي يكوِّنها . وإذ يطلب غيرو الدلالة الدقيقة للمذاهب ، فإنه لا يضع نصب عينيه سوى حقيقة ديكارت او سبينوزا ، بدون أن يدعى أنه يبلغ ، فيما وراء المذاهب المتكونة ، إلى الحقيقة اللاتاريخية لفلسفة أزلية .

مؤلفاته الأساسية: تطور مذهب فخته في العلم وبنيت (۱۹۲۰)، الامتداد وعلم النفس لدى مالبرانش (۱۹۲۰)، ديكارت بحسب نظام الاسباب (۱۹۰۳)، فلسفة صالومون ميمون المتعالية عن (۱۹۰۳)، بالإضافة إلى دراسات مونوغرافية عن ديكارت (۱۹۰۳) و مالبرانش (۱۹۰۸) و سبينوزا (۱۹۹۸).

#### غيشتل ، يوهان جورج

#### Gichtel, Johann Georg

متصوف الماني (١٦٣٨ ـ ١٧١٠) . بعد أن دَرَس اللاهوت والتاريخ والقانون في ستراسبورغ ، عاد إلى ريغنسبورغ ، مسقط راسه ،حيث جلب على نفسه عداوة رجال الإكليروس بسبب دعاواه الصوفية . كان مناوئاً للزواج وداعية للزهد ، توصلاً إلى « معاينة الله فينا » . لزوج به في السجن لحين من الزمن ، ولما اطلق سراحه قصد أمستردام حيث نشر مؤلفات جاكوب بومه التي كان لها عليه تأثير كبير . كما نشر أيضاً الثيوصوفية العملية (١٧٠١) . وقد أسس شيعة باسم « الإخوة الملائكيين » لم يطل بها العهد من بعده .

### غيفوركيان ، غاملت

#### Guevorkian, Gamlet

فيلسوف ماركسي معاصر من ارمينيا. مرشح في العلوم الفلسفية . من مؤلفاته : حول دور التجريد في المعرفة (١٩٥٧) ، و المعرفة الاحتمالية والمعرفة اللايقينية (١٩٦٥) .

### غيلان بن مسلم

### Ghaylân Ibn Moslim

المعروف بأبي مروان الدمشقي . متكلم قال بالقدرية والتخيير مع معبد الجهني . توفي نحو ١٠٥ هـ / ٧٢٣ م . كان ابناً معتقاً لعثمان بن عفان . ترك رسائل في ٢٠٠٠ ورقة لم تصلنا منها إلا بعض اقوال . امر هشام بن عبد الملك بصلبه بعد أن أفتى الإمام الاوزاعي بقتله .

### غيلياريوف ، الكسى

#### Guillarov, Alexel

فيلسوف من أوكرانيا (١٨٥٦ ـ ١٩٣٨)

درّس فسي جامعتي موسكو وكييف، وانتخب فسي ٢٩٢٢ عضواً في اكاديمية العلوم الاوكرانية . ذهب إلى ان الفلسفة ليست علماً ، بل نشاط أصيل له وجود مواز للعلم والدين والفن . ووظيفتها هي التوفيق بين حقيقة الذهن وحقيقة القلب والتركيب بينهما هو الموقف الجمالي ، والطابع الزمني لهذا التركيب يشترط جميع التغيرات في الفلسفة . عرض تصوره هذا في مؤلف بقي غير مكتمل بعنوان : مخطط لتاريخ الفلسفة لإنارة المادية التاريخية

### غينون ، رينه جان ماري جوزيف

#### Guenon, René Jean Marie Joseph

فیلسوف فرنسی . ولد فی بلوا فی ۱۰ تشرین الثاني ١٨٨٦ ، وتوفى في القاهرة في ٧ كانون الثاني ١٩٥١ . بعد أن أتم دراسته الثانوية في معاهد مسقط راسه ، مدللًا على ميل واضبح إلى الرياضيات ، ذهب إلى باريس في تشرين الأول ١٩٠٤ ليعد إجازة في الرياضيات . وما أن تعرّف بالحياة الفكرية في باريس حتى أبدى عن تحمس شديد للبحث في حقل « العلم الخفى » ، علم هو فلسفة بقدر ما هو ميتافيزيقا ، كرّس له الشطر الأكبر من حياته . وبعد أن تابع دروساً في « المعهد العالى الحر للعلوم السحرية » الذي أسسه بابوس ، اعتنق المارتنية وانضم إلى منظمات تابعة ، بقدر او بآخر ، للحركة الماسونية . كما كان واحداً من أبرز أعضاء « الكنيسة الغنوصية » ، وقد أسس مجلتها « الغنوص » ورأس تحريرها باسم باليجينيوس المستعار . وفي هذه المجلة صدر ، بين عامي ١٩٠٩ و ١٩١١ ، نصَّاه : الإنسان وصيرورته بحسب الفيدانتا (صدر في كتاب عام ١٩٢٥) و رمزية الصليب (صدر في كتاب عام ١٩٣٤). وكثيراً ما اتهم رينه غينون بالتقلب ؛ ففي مستهل حياته الباريسية ما فتىء يتنقل ، بالفعل ، من جمعية إلى أخرى . والحال أنه كان يسعى وراء أمر واحد: المعرفة ؛ وحالما كان يأخذ من إحدى جمعيات العلم الباطني كل ما يمكن أن تعطيه إياه كان يشيح عنها لينضم إلى

سواها . فأن يكن معظم هذه الجمعيات قد احتفظ بمخزون من المعارف التقليدية ، فإن هذا المخزون لا يكون كافياً في كل مرة للحصول على معرفة كاملة في العلم الباطني .

إن عجز غينون عن الحصول في الغرب على معرفة كاملة بما فيه الكفاية لإعادة تكوين خلاصة ميتافيزيقية تقليدية ، هو الذي دفعه إلى دراسة مذاهب الشرق الأقصى ، ثم إلى دراسة الإسلام الباطني (حسب مذهب الصوفية ) في عام ١٩١٢ على يد الشيخ عبد الرحمن عليش الكبير في القاهرة . وفي عام ١٩١٢ أيضاً تزوج غينون ، للمرة الأولى ، من فتاة من بلوا ، وبين عامى ١٩١٢ و ١٩١٤ نشر في مجلة فرنسا المناهضة للماسونية ، وباسم « أبي الهول » المستعار ، عدداً من المقالات حول تاريخ الحركة الماسونية . ولم يشارك في الحرب العالمية الأولى ، بسبب إعفائه من خدمة العلم ؛ لكنه اضطر ، بعد أن فقد أمواله من جراء البلبلة الاقتصادية التي تمخضت عنها هذه الحرب ، إلى العمل في حقل التعليم الحر ، وإلى تدريس الفلسفة ، طوال أعوام خمسة ، في عدد من المعاهد التعليمية . وفي عام ١٩٢١ ، نشر مدخل عنام إلى دراسية المنذاهب النهندوسيية(\*) و الثيوصوفية، تاريخ شبه ديانة . وبعد ذلك اصدر باطنية دانتي (١٩٢٥) و ازمة العالم الحديث(٠) . (19YV)

في عام ١٩٢٨ فقد زوجته ، وبوفاتها انبئت كل أصرة عائلية له في فرنسا ، فقر عزمه في عام ١٩٣٠ على الارتحال إلى مصر حيث تكنى باسم عربي ، هو عبد الواحد يحيى ، وتزوج من كبرى بنات الشيخ محمد إبراهيم . وفي مصر وضع الكتب التالية ( نشرت هذه الكتب في باريس) : احوال الوجود المتعددة و ملكوت الكمية وعالمات العصر (٩٤٠) و الميتافيزيقا الشرقية (١٩٢٩) و المتعدة وعالمات العصر (٩٤٠) (١٩٤٥) والثلاثي الأعظم (١٩٤٦) . وابتداء من عام ١٩٤٦ جمعت المقالات التي نشرها غينون متفرقة في مجلات شتى ( وبخاصة في الدراسات التقليدية ) ، واصدرت في كتب . [الكسندر لابزين]

□ « عظمة رينه غينون أنه ما خان قط الفكر الهندوسي لصالح الحاجات الخاصـة للفلسفـة الغربية » . [رينه دومال]

□ « بصلابة في التفكير ، ومتانة في المذهب ، ووضوح في التعبير ، وقوة في المنطق والفهم ، كرّس رينه غينون حياته ليسهل لنا الدخول إلى جميع المعابد التي لا تزال تحافظ ، في العالم بأسره ، على نور الروح و المعرفة » . [ماريو مونيه]

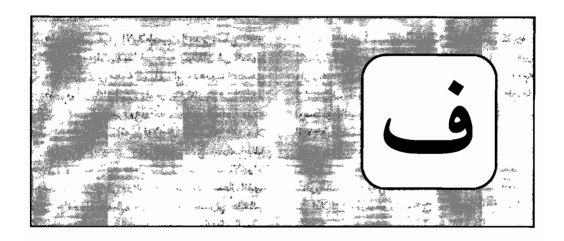
### غيُّون ، ماري جان بوفييه دي لاموت

#### Guyon, Marie- Jeanne Bouvier De La Mothe

متصوفة فرنسية ( ۱۳ نیسان ۱۹۶۸ ـ ۹ حزیران ١٧١٧ ) . هذه السيدة البورجوازية التي قُيِّض لها أن تلعب دوراً كبيراً في الخصومات اللاهوتية في القرن السابع عشر أبدت منذ حداثتها ميلاً إلى الحياة الدينية ، لكن اسرتها عارضت ترهبها . قرات كثيراً . للقديس فرانسوا السالي وللقديسة حنة دى شانتال ، وطالعت بنهم الادب الروائي ، وقرنت بين المسيحية والخيال ، وتكلفت ضروباً مسرفة من التقوى ، وطلبت عذاب نفسها ، ورفضت حتى الغفران لتتعذب مدة أطول في المطهر . أطلعها مرشدها الروحي ، الأب لاكومب ، على مذاهب اللاهوتي الاسباني ميغل مولينوس الذي كان يعلِّم، في كتابه المرشد الروحي (\*) الذي صدر عام ١٦٧٥ وأدانته الكنيسة سنة ١٦٩١ ، مذهب « الحب الخالص » والتقوية ، أي لافعل النفس أمام الله ، والاستنكاف عن كل رغبة ، بما فيها الرغبة في الخلاص الشخصيي، والامتناع عن كل خوف ، بما فيه خوف الجحيم . وبقيت مدام غيّون ارملًا ثمانية وعشرين عاماً ، وقرُّ في ذهنها أن دعوتها هي أن تنقذ الهراطقة ، فتركت أولادها وأعمالها سنة ١٦٨٠ ، وقصدت جنيف ثم مدنأ سويسرية اخرى حيث طفقت تدعو إلى مذهبها بكتابات روحية غزرت حتى بلغت تسعة وثلاثين مجلدأ مثقلة بأسلوب غامض وذوق متكلف وفاسد ، ونخص منها بالذكر السيول الروحية . وبعد خمسة أعوام من الترحال استقر بها المطاف في باريس حيث كسبت بورعها ومسلكها الأخلاقي انصاراً كُثراً لمذهبها في الحب الخالص ، ومنهم بعض المشاهير من أمثال السيدة دى مانتنون ، وعلى الأخص فينلون .

كانت السيدة غيون من اصحاب الرؤى ، وقد تراءى انها تضطلع بدور ، زوجة المسيح ، ، وجلبت على نفسها متاعب جمة . فقد حُبست اول الأمر في دير ، ثم في الباستيل وفنسين ، وادانت مذهبها مؤتسرات كنسية تولى عقدها بوسويه عام ١٦٩٥ . ومع نشوب

خصومة التقوية على هذا النحو احتل فينلون مكانة الصدارة ، ولم تعد ملهمته تضطلع إلا بدور ثانوي . وبعد اعتقال دام سنة اعوام اطلق سراحها ونفيت إلى قرية ديزييه حيث امضت بقية حياتها منصرفة إلى الأعمال الخيرية .



### فاتيمو، جيانى

#### Vattimo, Gianni

فيلسوف إيطالي معاصر. ولد في تورينو عام ١٩٣٦، ومدرَّس علم الجمال في جامعتها ارتكز على فكر نيتشه وهايدغر لينقد عنف مقولات الميتافيزيقا التقليدية. من مؤلفاته الشعر والانطولوجيا (١٩٨٠)، مغامرة الاختالاف (١٩٨٠)، نهاية الحداثة (١٩٨٠)

#### فارّ، لويس

#### Farre, Luis

فيلسوف ارجنتيني مسن أصل إسباني في برشلونة ومدريد حيث سيم كاهناً. ولكنه استقال من السلك الكهنوتي عندما ارتحل إلى الارجنتين حيث درَّس الفلسفة في جامعاتها وحيث شغل كرسياً في الكلية الانجيلية للاهوت في بيونس آيرس. ومن الممكن وصف مذهبه بأنه روحي، ولكن بلا فلسفة شخصية. وقد اذاع في الارجنتين الفلسفة الانكليزية. وطرق في مؤلفاته موضوعات الاستطيقا والانتروبولوجيا الفلسفية وفلسفة الدين. وفي مجال اللاهوت، ألح على الصلة

بين الإيمان والعالم، وأظهر تسامحاً ازاء الكنانس كافة، حتى من وجهة النظر العقائدية من مؤلفاته روح الفلسفة الانكليزية (١٩٥٢). نظرية القيم والفلسفة القديمة (١٩٥٧). خمسون سنة من الفلسفة في الارجنتين (١٩٥٨). توما الاكويني والافلاطونية المحدثة (١٩٦٦)، الانتروبولوجيا الفلسفية: الإنسان ومشكلاته (١٩٦٨)، فلسفة الدين (١٩٦٨)، العزلة والاتصال (١٩٧٨)، الحرية والمجازفة في لاهوت برسم الإنسان والعالم (١٩٧٨)

### الفارابي

#### Al- Fârâbî

ابو النصر محمد بن محمد بن طرخان الفارابي ، ولد في واسع في مقاطعة فاراب بتركستان من اب يقال إنه كان قائداً عسكرياً في بلاط السامانيين . درس في بغداد أولاً على معلم مسيحي هو يوحنا بن حيلان ، ودرس بعد ذلك المنطق والفلسفة والنحو والصرف والعلوم والرياضيات والموسيقى ، وارتحل إلى حلب ، في ٢٣٠ هـ / ١٤٩ م ، واستقر في مجلس سيف الدولة ، ثم قام بعدة أسفار وصولاً إلى القاهرة ، ومات في دمشق في ٣٣٠ هـ / ١٩٠٠ م عن ثمانين عاماً . لقب بالمعلم الثاني ( وأرسطو هو المعلم الاول ) ، وأراد

الفارابي

البرهان ، على غرار الافلاطونيين الجدد ، على اتفاق افلاطون وأرسطو : فهما في رأيه يختلفان في المنهج وفي الأسلوب وفي سيرة الحياة ، أما مذهبهما الفلسفي فواحد . وتأثر بأفلوطين ، وقبس عنه نظريته في الواحد وتكثّره . فمن الواحد ، وهو الله ، يصدر العالم ، وذلك عندما يتعقل الله ذاته . فالأصل إذن علم الله ، لا إرادته . وعنه يفيض العقل الأول الذي يحرك الفلك الأكبر ، وبعده تأتي عقول ثمانية نيطت بها الأجرام السماوية . ويليها في مراتب الوجود العقل الفعال الذي يكون حلقة الاتصال بين العالم العلوي والعالم يكون حلقة الاتصال بين العالم العلوي والعالم السفلي . وتليه في المرتبة النفس . والعقل الفعال والنفس يتكثران في أفراد البشر ، فيكون منهما بقدر ما هناك من بني البشر . وفي آخر المراتب تأتي المادة ، ومنها تتكون الأشياء .

والمعرفة عند الفارابي هي في الصعود من ادني مراتب الموجودات إلى أعلاها ، وفي الانتقال بالتالي من الكثرة إلى الوحدة . فالأشبياء المادية إذا ما ادركها العقل تحولت إلى معقولات وصار لها وجود في العقل يباين وجودها المادى . والعقل يكون في الإنسان بالقوة ، فإذا ما أدرك الإنسان بحواسه صور الأجسام الخارجية أصبح العقل عندئذ موجوداً بالفعل ؛ ومعنى ذلك أن حصول المعرفة الحسية هو انتقال للعقل من القوة إلى الفعل ، على أن هذا الانتقال لا يتم بفعل الإنسان نفسه ، بل هو مرهون بفعل العقل الفعال الذي هو أعلى مرتبة من العقل البشري . وعن طريق اتصال الإنسان بالعقل الفعال تتحصل للأول المعانى الكلية بالأشبياء ، وبهذا يتحول الإدراك الحسى إلى إدراك عقلى . ولكن من أين تأتي الصور الكلية العقلية إلى العقل الفعال ؟ تأتى إليه من العقل الذي يعلوه مرتبة ، وهذا بدوره من الذي يعلوه ، وهو الله . هكذا يكون كل عقل فاعلاً بالإضافة إلى ما دونه ، ومنفعلاً بالإضافة إلى ما فوقه . والعقل الفاعل دائماً ، ولا يكون أبدأ منفعلًا لسواه ، هو الله .

وللفارابي رسالة في آراء أهل المدينة الفاضلة(\*) ضمنها آراءه في السياسة ، ويبدو فيها تأثره واضحاً بد حمهورية»(\*)أفلاطون. فعنده أن الممسك بمقاليد الدولة يجب أن يكون رئيساً فيلسوفاً ، وهو يخلع عليه جميع الفضائل التي تتوفر للانبياء وورثتهم .

نخص اخيراً من مؤلفات الفارابي ـ وهي كثيرة ـ بالذكر : كتاب الجمع بين رايي الحكيمين ( أفلاطون وارسطو ) ، إحصاء العلوم ، كتاب السياسة المدنية ( المعروف باسم مبادىء الموجودات ) ، فلسفة ارسط وطاليس ، كتاب الإلفاظ المستعملة في المنطق ، كتاب الحروف ، فصوص الحكم .

□ « مع الفارابي ربطت المشائية العربية بأواصر لا تفصم عراها نظرية السماء بنظرية العقول المحركة بنظرية النبوة ... وفي كل كتبه يتلاقي ويتصالب تأثير كل من افلاطون وارسطو وافلوطين ... وليس لنا أن نطلب على كل حال ، وبأي ثمن ، لدى كاتب مثل الفارابي مندمباً متلاحماً » . [إميل برهييه]

□ « لقد اثبت الفارابي قدرته على تكييف الغنى الساحق للأفكار الفلسفية اليونانية مع حس الحنين إلى الله لدى الشرقيين ومع تجربته الصوفية الخاصة » . [م . هورتن]

□ « هذا المنطيق الكبير كان ايضاً صاحب ذهن عميق التدين ، ومن المحتمل أن يكون هذا الحس هو الذي أوحى إليه بالنظرية الفاصلة في التمييز بين الماهية والوجود في الكائنات المخلوقة . وهذا في تاريخ الميتافيزيقا سبق » . [إتيين جلسون]

 □ « إن نظريته في المدينة الفاضلة تحمل سمة يونانية باستلهامها الافلاطوني ، لكنها تتجاوب مع الصبوات الفلسفية والصوفية لفيلسوف إسلامي » .
 [هنري كوربان]

□ « إن الجزء الرئيسي والمحوري في فلسفة الفارابي واكثر فروعها أصالة هو سياسته » . [هنري الاوست]

□ « هذا الكتاب (آراء اهل المدينة الفاضلة) يعتمد في جزئه السياسي على جمهورية افلاطون وبنسبة اقل على الأخلاق النيقوماخية لأرسطو وبنيته الفوقية لاهوتية ميتافيزيقية تسترحي محاورة طيماوس لأفلاطون و اوتولوجيا المنسوب إلى ارسطو » . [ ! . وونتال ]

□ «إن النظرية السياسية تهيمن على فكر الفارابي لدرجة أن باقي الدراسات الفلسفية ولا أقصد الإلهيات والأخلاق وعلم النفس فحسب ، بل كذلك الطبيعة والمنطق - تتبع لتلك النظرية وتخضع لها ». [بول كراوس]

« كان الفارابي شارحاً متحمساً للنظرية القائلة
 إن العالم قديم وما له بداية ، وهو مذهب كان يعد جريمة
 عند الإسلام والمسيحية » . [الفريد غيوم]

□ « كما أصلح الفلكيون العرب أخطاء بطليموس وغيره ، كذلك حسنوا ما خلفه لهم معلموهم الإغريق من تراث موسيقي . فمقدمة الفارابي لكتابه الكبير في الموسيقى تضاهي في الواقع إن لم تبز كل ما ورد من المصادر اليونانية » . [هـ . ج . فارمر]

### فاربر، مارتن

#### Farber, Martin

فيلسوف وجامعي أميركي (١٩٠١ ـ ١٩٩٠). اهتم بالمنطق وبدراسة الماركسية. كان أول من أدخل الفينومينولوجيا إلى الولايات المتحدة الأميركية. ترأس «الجمعية الدولية للفينومينولوجيا»، وأسس مجلة الفلسفة والمباحث الفينومينولوجية. وكانت منهجيته منفتحة على العلم، مما أضفى طابعاً نقدياً على فينومينولوجيته. وقد أولى اعتباراً، في هذه المقاربة النقدية، للمادية التاريخية ايضاً. فوصفت مقاربته بأنها فينومينولوجيا مادية. من مؤلفاته مقاربته بأنها فينومينولوجيا مادية. من مؤلفاته الفينومينولوجيا: ادموند هوسرل ونشدان علم صارم للفلسفة (١٩٤٨)، الطبيعية والذاتية علم صارم الفينومينولوجيا والوجود (١٩٥٨).

### فارسكو ، برناردينو

### Varisco, Bernardino

فيلسوف ايطالي (١٨٥٠ ـ ١٩٣٣). ترجحت مؤلفاته بين ثقافة وضعية في البداية وبين مآل ديني . من مؤلفاته : المشكلات الكبرى (١٩٠٩)، اعرف نفسك بنفسك بنفسك ، من الإنسان إلى الله (١٩٣٩).

# فاريلا ، فليكس إي مورالس

#### Varela, Felix Y Morales

فیلسوف کوبی (۱۷۸۷ ـ ۱۸۵۳) . کان له ، بعد

كاباليرو ، الدور الحاسم في تحرير الفلسفة الكوبية من السكولائية واللاهوت ، ونقد ميتافيزيقا السكولائيين و « إذنيتهم » ، أي اعتيادهم أن يقولوا باللاتينية « إذن » . أدرج في منهاج تعليم الفلسفة نظريات لوك وكوندياك اللذين كانت مذاهبهما متقدمة بالإضافة إلى العصر . كما أطلع تلاميذه على أحدث إنجازات علوم الطبيعة ، وأحل الاسبانية محل اللاتينية في التعليم . وضع فاليرا مؤلفات فلسفية كبيرة عدة ، ومنها : اسس الفلسفة الانتقائية (١٨١٢) ، و خالائط فلسفية (١٨١٢) ، و دروس في الفلسفة في ثلاثة مجلدات (١٨١٨) ، و دروس في الفلسفة في ثلاثة مجلدات (١٨١٨) . وقد تقيد ، في تحديده لاقسام الفلسفة ، بمخطط كاباليرو : المنطق ، الأخلاق ، ما بعد الطبيعة ، الطبيعة . ولم يكن يميز بعد الطبيعيات عن الفلسفة ، ولكنه بت صلته نهائياً بطبيعيات ارسطو وتبني الأفكار الجديدة المرتبطة بالمذهب الذري

وبميكانيكا نيوتن . وتحتل نظرية المادة مكانة مركزية في فلسفة فاريلا الطبيعية ، كان يقر بالواقعية الموضوعية للمادة والحركة والزمان والمكان . وابتعد في تأويله للمذهب الحسي عن بعض آراء معلميه لوك وكوندياك ، فعارض الدعوى القائلة أن « الفكرة

إحساس » ، لكنه غالى إلى حد الاستهانة بالدور المعرفي للإحساس . على أنه يبقى ، بعكس كاباليرو ، أميل إلى الحسية منه إلى العقلانية .

### فاسالو، أنخل

# Vassallo, Angel

فيلسوف ارجنتيني من اصل ايطالي (۱۹۰۲). كان شخصاني الاتجاه، وتعاطف مع فكر بلوندل وبرغسون وكييركغارد وغبرييل مرسيل. من مؤلفاته: أربعة دروس في الميتافيزيقا (۱۹۳۸)، مديح مقدمات جديدة في الميتافيزيقا (۱۹۳۸)، مديح اليقظة (۱۹۳۸)، ما الفلسفة؛ أو حكمة بطولية (۱۹۳۸)، لوحة الفلسفة الحديثة (۱۹۳۸).

### فاسو بنذو

#### Vasubandhu

فيلسوف وراهب بوذي هندي من القرن الرابع

### فاكسبتى مسرا

#### Vâcaspati Misra

فيلسوف هندوسي من القرن التاسع الميلادي . عني بقضايا المنطق ، ونقد التعريف البوذي الذي يميز بين علاقة هوية وعلاقة علية . قال إن التضمن هو العلاقة بين الحد الأوسط والحد الاكبر التي لا يحدها أي شرط تحديدي . ومثل هذا التعريف السلبي والخارجي ينم عن اهتمام بصحة المقدمات اكثر مما ينم عن اهتمام بالقيمة الشكلية للقياس ، ويشف عن عجز المناطقة البراهمانيين عن تعقل التضمن بحد ذاته .

#### فال ، جان

#### Wahl, Jean

فیلسوف فرنسی . ولد فی ۲۰ ایار ۱۸۸۸ فی مرسيليا ، ومات في ١٩ حزيران ١٩٧٤ في باريس . درس في دار المعلمين العليا ، وتخرج منها عام ١٩١٠ حاصلًا على شهادة التبريزفي الفلسفة وسابقاً صديقه غبرييل مرسيل . دخل سلك التعليم الثانوي وحصل على شهادة الدكتوراه في الأداب سنة ١٩٢٠ ، وعلم في السوربون ابتداء من عام ١٩٣٦ وإلى يوم وفاته ( خلا فترة الحرب ) عمل جان فال ، على مدى ستين عاماً ، على تكوين أجيال تلو أجيال من المثقفين الفرنسيين الشبان . ولم يحبس نفسه ضمن إطار الفلسفة ، بل تعددت مراكز اهتمامه : الشعر ، الرسم ، الموسيقي ، التي كان يسائلها بلا انقطاع . وعندما قررت حكومة فيشي إحالة الأساتذة الذين من أصل يهودي على التقاعد الإجباري ، أبدى جان فال رأيه جهاراً في زملائه الذين « كمّ الإرهاب أفواههم » . وفي عام ۱۹۶۱ اعتقل فی معسکر درانسی حیث عانی من ضروب الإذلال والمهانة ، لكنه أفلت من النفى بفضل تدخل أصدقائه . وهاجر لفترة من الزمن إلى الولايات المتحدة ، ولما رجع إلى باريس تحول منزله فيها إلى مكان مميز لتفكير نقدى ولاامتثالي ، ضم فنانين وكتابأ وفلاسفة .

ظهرت كتابات جان فال الأولى سنة ١٩٢٠ (دور

الميلادي . له كتابات كثيرة في شرح العقيدة البوذية في طور تكرينها . كان معنياً بالتصوف اكثر منه بالنظر العقلي . تردد بين السرفاستيفادا وهي مدرسة بوذية من مدارس المركبة الصغرى تقول بالوجود الواقعي لابعاد الزمن الثلاثة وبين السوترانتيكا ، وهي مدرسة أخرى من مدارس المركبة الصغرى تعارض السابقة ولا تعتمد من تعليم بوذا إلا ما جاء في كتب السوترا . وأخيراً اعتنق ، تحت تأثير أخيه اسانغا ، الفجنانفادا وهي مدرسة بوذية مثالية من مدارس المركبة الكبرى وهي مدرسة بوذية مثالية من مدارس المركبة الكبرى تقول أن لا شيء سوى الفكر والمعرفة .

#### فاشرو ، إتيين

#### Vacherot, Étienne

فيلسوف فرنسي (١٨٠٩ ـ ١٨٩٧) . درّس في السوربون . نشر التاريخ النقدي لمدرسة الاسكندرية (١٨٤٦ ـ ١٨٥١) ، فدارت بينه وبين الأب غراتري مناظرة اتهمه فيها هذا الأخير باعتناق الحلولية . وإذ رفض فاشرو أن يحلف يمين الولاء لنابليون الثالث سنة ١٨٥٦ ، أقيل من منصبه . من مؤلفاته أيضاً : الديموقراطية (١٨٥٩) و المذهب الروحي الجديد (١٨٨٤).

# فافرهولدت، دافيد

#### Favrholdt, David

فيلسوف وجامعي دانمركي (١٩٣١ - ). شرح ونقد تعليم فتغنشتاين، وأصدر ترجمة دانمركية لكتابه: الرسالة المنطقية - الفلسفية. نشر في عام ١٩٧١ مـوجزاً عن الفلسفة الصينية، ثـم اتبعـه بدراسة نقدية عن لينين فيلسوفاً (لينين. تصوره للحياة وللفلسفة). عضو في هيئة تحرير الكتاب السنوي الدانمركي للفلسفة، ونشر فيه بالانكليزية دراسة بعنوان نيلز بوهر والفلسفة الدانمركية

اللحظة في فلسفة ديكارت ، الفلاسفة التعدديون في انكلترا واميركا ) . وفي عام ١٩٣٩ صدر له شقاء الوعي في فلسفة هيغل ، وهو كتاب ترك اثراً بليغاً في فلسفة هيغل ، وهو كتاب ترك اثراً بليغاً في فلسوفين آخرين الكسندر كوجيف وهيبوليت . وعلى الصعيد الديني ، كان مسيح جان فال هو مسيح هيغل . وفي ال١٩٣٨ نشر دراسات كييركفاردية(\*) ، وهي صرح من صروح المعرفة ، وفي عام ١٩٥٢ كتاب الميتافيزيقا ، وفي ١٩٥٢ التجربة الميتافيزيقية . وجان فال ، النافر من «كل إيمان تتم صياغته » ، كان يقول إن « عالمنا المغلق عالم لامتناه » . ورغم كل جاذبية المجاوزة والتعالي له ، بقي محللاً مرهف الحس للواقع . [يان باربي]

□ « يأبى جان فال أن يسمي فلسفته فلسفة وجودية ، لكننا نلتقي لديه مع ذلك موضوعاتها كلها ، وفي مقدمتها هذه الموضوعة المركزية احتجاج كبيركغارد على هيغل » . [روجيه غارودي]

#### فالدس ، خوان دى

#### Valdès, Juan De Valdes, Juan De

كاتب اخلاقي اسباني (نحو ١٥٠٠). كان مع اخيه الفونسو دي فالدس (نحو ١٤٩٠). كان مع اخيه الفونسو دي فالدس (نحو ١٤٩٠) من ابرز ممثلي الإراسمية في إسبانيا . اقام في نابولي هرباً من ديوان التفتيش ، ونشر محاورة المذهب المسيحي (١٥٢٩) . واشتهر ايضاً بالكتاب الذي نشر بعد وفاته محاورة اللغة والذي يُعد من ابرز مؤلفات العصر الفلسفية المكرسة للغة القشطالية . وقد ضاعت اكثر كتاباته اللاهوتية . ولم تصلنا الابجدية ضاعت اكثر كتاباته اللاهوتية . ولم تصلنا الابجدية المسيحية إلا بترجمتها الايطالية ، وفيها دعا فالدس إلى ضرب من إصلاح داخلي للمسيحية يسبق الإصلاح الخارجي ، هذا ان يكن هذا الاخير ضرورياً .

### فالنتينوس ، باسيليوس

#### Valentin, Basile Valentinus, Basilius

غنوصى كتب باليونانية . ولد في أواخر القرن الأول

الميلادي . ومات نحو ١٦١ . أصله من مصر، ودرس في الاسكندرية . طاف حول البحر الأبيض المتوسط ، واقام أولًا في قبرص حيث درَّس في أغلب الظن في أواخر عهد أدريانوس . وتوافق قدومه إلى روما مع صعود انطونينوس التقى إلى العرش . فعكف على دراسة النصرانية ، وانتهى به الأمر إلى اعتناقها ، لكن تصوراته الهرطوقية تسببت في إنزال الحرم به ثلاث مرات. ولم يحل ذلك دون انتشار أفكاره ودون تأثيرها في كثرة من التلاميذ الذين انقسموا بعد وفاته إلى فئتين : المدرسة الأناضولية والمدرسة الايطالية . وقد طور في كتاباته ، التي لا نعرفها إلّا عن طريق دحض آباء الكنيسة لها، دعاوى المأثور الغنوصى وحاول التركيب بينها من منظور مانوي ومضاد للافلاطونية . ومن بين اشهر ثلاثة غنوصيين عاشوا في أواسط القرن الثاني الميلادي : مرقيون وبازيليدس وفالنتينوس ، كان هو وحده صاحب مذهب شامل في الكون . فقد بحث في أصل الإنسان عن تفسير للثنوية التي عاينها فيه · فثنوية الجسد والروح تناظرها ثنوية اعمق غورأ بين الخالق الأدنى للعالم ، الفاطر المخفور بملائكته الذي يتكلم عنه سفر التكوين ، وبين الإله العلى الطيب . فالإنسان خلقه الفاطر والملائكة ، وهي كائنات شريرة وأرواح نجسة ، عن طريقها تدلف إلى الخليقة الانفعالات والأهواء ، وهذه الخليقة هي عينها التي أضاف إليها الإله العلى والخيِّر بذرة من الجوهر العلوى: الروح. وكل تاريخ العالم هو تاريخ الكفاح ضد الملائكة التي تحاول القضاء على هذه البذرة . وليس من طريق للخلاص سوى « الغنوص » أو الوحى الذى جاء به المسيح . هذا وينسب إلى فالنتينوس كتاب بالقبطية بعنوان إيمان صوفيا(\*) ، مع أن تاريخه يعود في الحقيقة إلى القرن الثالث الميلادي .

### فانيني ، يوليوس قيصر لوشيليو

### Vanini, Jules- César Lucilio Vanini, Julius Caesar Lucilio Vanini, Giulio Cesare Lucilio

فيلسوف وكاهن إيطالي ( ١٥٨٥ \_ ١٦١٩ ) تضلع في جامعة بادوفا بالفكر المادي . لكنه كان يعتقد ، مثله

مثل بومبوناتزي ، بالتنجيم ، وكانت حياته لردح طويل من الزمن حياة مغامر . له مؤلف كبير باللاتينية بعنوان : في الأسرار المعجبة للطبيعة ، ملكة الورى وإلهتهم (١٦١٦) . وقد ايد فيه مذهباً إلحادياً تاماً ، تتلبس فيه الطبيعة وحدها رداء الألوهية . وقد حظي المخطوط مع ذلك بموافقة لاهوتيين اثنين منتدبين من ديوان الفهرست . ولكن الكتاب اثار ، لدى طبعه ، فضيحة : فاضطر فانيني إلى تغيير اسمه ، وقدم للإقامة في تولوز حيث استأنف دعايته المادية النزعة . ثم القي القبض عليه ، وحكم عليه بالموت ، واحرق حياً . [جاكلين مارشان]

### فايدا، جورج

#### Vajda, George

فيلسوف مجري يهودي الديانة (١٩٨١ ـ ١٩٨١) درس في السوربون، واتقن التركية والفارسية والعربية، وتولى تدريس العبرية في جامعة باريس الثالثة. تمرس مبكراً بالفكر اليهودي، وخص الفلاسفة اليهود في الثقافة العربية الاسلامية بدراسات صارت مرجعاً في موضوعها. ترك أكثر من ثلاثمئة كتاب والاف المقالات. ومنها: مدخل إلى الفكر اليهودي في العصر الوسيط (١٩٤٧)، ابن مليكا، فيلسوف يهودي مغربي (١٩٥٤)، حب الله في السحق اليهودي في القرون الوسطى في السحق البلاغ، رشدي يهودي (١٩٥٠).

### فايرابند، بول

#### Feyerabend, Paul

فيلسوف من أصل نمساوي مختص في العلوم والابستمولوجيا. ولد في فيينا عام ١٩٢٤، ودرس في جامعتها، ثم ارتحل إلى انكلترا ليتابع دروس كارل بوبر. ودرًس بعد ذلك في جامعة كاليفورنيا بركلي. عرف شهرة دولية بكتابه ضد المنهج بركلي أرسى فيه الاساس لـ «فينومينولوجيا

فوضوية»، ونقد بصرامة التجربية الانكلوساكسونية، المعاصرة، ولم يوفر حتى عقلانية بوبر. من مؤلفاته الاخـرى: العلـم فـي مجتمع حـر (١٩٧٨)، أوراق فلسفيـة (١٩٨٨)، وداعـاً للعقـل (١٩٨٨)، ثـلاث محاورات في المعرفة (١٩٩١).

### فايزهوبت ، آدم

#### Weishaupt, Adam

فيلسوف ومتصوف الماني (١٧٤٨ ـ ١٨٣٠) . كان من خصوم فلسفة كانط (شكوك حول التصورات الكانطية للمكان والزمان) . اسس شيعة صوفية عرفت باسم الحوية الإشراقيين ، لكنها منعت ، فاعتزل في غوتا .

#### فايغل، هربرت

#### Feigl, Herbert

فيلسوف نمساوي معاصر (١٩٠٢ - ). علم في فيينا، ثم هاجر إلى الولايات المتحدة، وانتصر للوضعية المحدثة، وانتمى إلى حلقة فيينا المشهورة. من مؤلفاته: النظرية والتجربة في الفيزياء (١٩٤٨)، قراءات في الفلسفة التحليلية (١٩٤٩).

### فايننغر اوتو

#### Weininger, Otto

فيلسوف نمساوي . ولد في ٣ نيسان ١٨٨٠ في فيينا حيث انتحر في ٤ تشرين الأول ١٩٠٤ . كان ينتمي إلى اسرة يهودية ، لكن أفكاره الفلسفية دفعت به إلى اعتناق المسيحية . كان تلميذاً لأفيناريوس ؛ وعلى الرغم من وفاته المبكرة فقد حصل على شهرة واسعة ، بالنظر إلى غرابة ظروف هذه الوفاة من جهة \_ اقدم فايننغر على الانتحار ليربح رهاناً \_ وايضاً وعلى الاخص بالنظر إلى طابع الابتكار الذي طبع به فكره والحيوية والوضوح اللذين ميزا اسلوبه . وفي رائعته الجنس والطبع(\*)، التي طبعت للمرة الأولى في فيينا عام

### فايهنغر ، هانس

#### Vaihinger, Hans

فيلسوف الماني (١٨٥٢ ـ ١٩٣٣) . اكد على الوجهة البيولوجية للوظائف العقلية ، عرَّف بنفسه فلسفته على انها « مثالية وضعية » أو « لاعقلانية مثالية » . اشتهر بكتابه فلسفة كأن (١٩١١) الذي طبع في مدى عشرة أعوام ثماني طبعات . ذهب إلى أنه لا شيء يضاهي الفكر النظري الذي تكمن قيمته وغايته في ذاته . ومذهبه ذو شقين فليست وظيفة الفكر عنده إدراك الواقع بل توفير أسباب التكيف مع الموسط ، فهو بالتالي أداة تتيح لنا أن نمضي بأمان من جزء من الواقع إلى جزء آخر بفضل التوقع . والشق الثاني من مذهبه أن الفكر يتألف من أوهام تمكننا من التكيف ولكنها لا تمثل الواقع . فتماماً كما أن العملة الورقية تشجع المبادلات إذ تقوم مقام البضائع الثقيلة ، كذلك فإننا لو اعتبرنا المادة مثلاً وكأنها مؤلفة من ذرات ، والمنحنى مثلًا وكانه مؤلف من خطوط مستقيمة لامتناهية الصغر ، فإننا نستطيع أن نهتدي إلى طريقنا بسهولة أكبر في التجربة . ووهم كأن هذا هو شيء آخر غير الفرض. فالفرض معنى قابل بحد ذاته للتحقق من صحته ، أما الوهم فليس له أن يوضع على محك الوقائع . ولكنه على وجه التحديد لأنه وهم ، فإنه يساعدنا ، لا على تليين الواقع ، بل على تليين فكرنا . وقد نبُّه فايهنغر إلى وجوب الامتناع عن الخلط بين الكانوية ، وبين الذرائعية ؛ فهذه الأخيرة تبقى مذهباً من مذاهب الحقيقة ، أما مذهبه فهو ميتافيزيقا تضع الوهم لأن من شأن الوهم أن يحرر الانسان من الحساسية وأن يرقى به إلى اعتبار الاهتمامات الروحية الأسمى والأنبل .

## فتغنشتاين ، لودفيغ

#### Wittgenstein, Ludwig

منطيق وفيلسوف نمساوي ، رائد ، الفلسفة التحليلية ، الحديثة ، ولد في فيينا في ٢٦ نيسان

١٩٠٣ ، فبلغ عدد طبعاتها اثنتين وعشرين عام ١٩٢١ ، والتي ترجمت إلى معظم لغات العالم ، انطلق فايننغر من حيز محدود ليتوصل إلى تصور فذ ومبتكر للعالم . أما كتابه حول الأشبياء الأخيرة ، الذي طبع بعد وفاته (١٩٠٤) ، فقد عالج في صورة حكم وجوامع كلم في غالب الأحيان مسائل سيكولوجية واخلاقية وميتافيزيقية ان انتحار فايننغر، الذي قوبل بالدهشة والاعجاب في آن معاً ، لم يكن متجرداً في الواقع عن حوافز أخلاقية وفلسفية . فالموت في عهد الشباب كان بالنسبة إلى فايننغر مشلاً أعلى اخلاقياً . « ان الشيخوخة أبدية مزيفة ... أما الخير ( والجمال الحقيقي ) فهو ابدأ شاب » . وتتمتع « الارادة » بأهمية حاسمة في جملة الدوافع الاخلاقية التي تحدد إمكانات بلوغ حالة اسمى من الوجود . \* إن المستقبل هو ما تصنعه الارادة ؛ وليس من مستقبل إلا لصاحب الارادة . لهذا السبب فان الانسان يحيا طالما أنه يرغب فى الارتقاء إلى قيمة ، لا تزال واقعة بين الوجود واللاوجود ، والبشر يموتون لحظة اكتمال نموهم ، لحظة بلوغ إرادتهم إلى العلامة ، لحظة تحولها إلى قيمة أو تحول الإنسان إلى إله أو ملاك «.... ومن منظور هذا التحديد الميتافيزيقي ، يغدو للموت وللانتحار سببهما الكافي، ويضطلعان أيضاً بدور هام في سيرورة تحقيق هذه الإرادة . [إسطفان مسزاروس]

ي في كتاب فاينغر ، الجنس والطبع ، نلفى واحدة من اشمل النظريات حول النفس الانثوية . وحياة مؤلفه المتألقة ، العصابية ، هي خير مثال على الانعكاسات السلبية القصوى للتفرقة بين الجنسين . ففايننغر إذ عمد إلى تفكيك الطبيعة البشرية وإلى نصب حدود بين الجنسين المتحاربين ، حكم على نفسه بالشذوذ وبالشعور بالإثم وبالموت المبكر . فقد بدأ باختزال النساء إلى أجسادهن ، وعزى اليهن حياة جنسية لاشعورية ، وبالتألي طبيعة حيوانية سلبية . وإذ ذهب بالتفرقة الجنسية إلى نهايتها القصوى ، أكد أنه من المتعذر على الرجل في ظل مثل هذا الاستقطاب أن يعرف المشاركة الوجدانية مع المرأة » . [جرمين غرير]

فتغنشتاين

بعد إنهاء دراسته الثانوية ، قصد برلين ليدرس بعد إنهاء دراسته الثانوية ، قصد برلين ليدرس الميكانيكا التطبيقية . وفي سنة ١٩٠٨ سافر إلى انكلترا ، وتسجل طالباً في قسم الميكانيكا العملية في جامعة مانشستر ، ثم في « ترينيتي كوليج ، في جامعة أساس الرياضيات وفي المنطق ، ولا سيما دروس أساس الرياضيات وفي المنطق ، ولا سيما دروس برتراند راسل . وخدم في الجيش النمساوي في اثناء الحرب العالمية الأولى . ومن ١٩٢٠ إلى ١٩٢٦ علم في عدة مدارس ابتدائية ، في جنوبي النمسا . وفي عام استاذ مساعد في « ترينيتي كوليج » . وفي سنة ١٩٢٩ استاذ مساعد في « ترينيتي كوليج » . وفي سنة ١٩٣٩ شغل الكرسي الرئيسي للفلسفة في جامعة كامبرد ج واستقال من هذا المنصب سنة ١٩٤٧ .

كان غريباً المصير الذي عرفه نتاجه : ففتغنشتاين لم ينشر في حياته سوى مؤلّف واحد باللاتينية بعنوان الرسالسة المنطقية ـ الفلسفية(\*) التي صدرت بالإلمانية سنة ١٩٢١ وبالإنكليزية سنة ١٩٢٢ . اما مباحثه الفلسفية الأخرى فلم تنشر إلا بعد وفاته : محاضرة في الأخلاق (١٩٦٥) ، وكان القاها بالانكليزية سنة ١٩٢٩ : ملاحظات فلسفية و ١٩٢٠) ، وكان كتبها بالالمانية في عامي ١٩٢٩ و ر١٩٦٠ : مباحث فلسفية(\*) (١٩٥٠ ـ ١٩٥٨) : ملاحظات حول اسس الرياضيات (بالانكليزية ملاحظات عرف الازرق والاسمر (بالانكليزية ، ١٩٥٨) ، وهو عبارة عن مذكرات كان املاها فتغنشتاين بالانكليزية .

على هذا النحو نستطيع تمييز مرحلتين في تفكير فتغنشتاين الفلسفي: الأولى تبدأ عام ١٩١٢، يوم التقى راسل في كامبردج ، وانتهت بتحرير الرسالة المنطقية – الفلسفية ؛ والشانية تبدأ في أواخر العشرينات ، وفيها لزم الفيلسوف الصمت إزاء الجمهور ، بعد أن باتت له تصورات نظرية مباينة لتلك التي عادت عليه ببعض الشهرة سابقاً . والفلسفة التي بسطها في الرسالة المنطقية – الفلسفية تمت بصلة قربى إلى المحاجة الكانطية في نقد العقل الخالص(\*): فكما طمح كانط إلى رسم حدود الفلسفة الوضعية ، فكما طمح كانط إلى رسم حدود الفلسفة الوضعية ، كذلك يحاول فتغنشتاين ، من خلال تحليل بنى اللغة كذلك يحاول فتغنشتاين ، من خلال تحليل بنى اللغة القائمة ، أن يعرف حدود إمكانيات كل خطاب . وإذ

يستلهم مباحث فريجه وراسل، يرد اللغة إلى مقوماتها الأخيرة التي يسميها « القضايا الأولية » . لكن طبيعة هذه « القضايا الأولية » . وعلى الأخص العلاقة التي تفترضها بين اللفظة والشيء - تبقى غامضة . وفتغنشتاين ينتهي إلى تحصيل الحاصل وإلى الأنانة : فليس من الممكن الإعلان بأن بعض الموضوعات فليس من الممكن الإعلان بأن بعض الموضوعات موجود بينما بعضها الآخر غير موجود ، لأن أسماءها هي محض تسميات ولأن الموضوعات نفسها تمثل فقط معنى هذه الاسماء . وهذه مفارقة غريبة تفسر الجاذبية التي مارستها الرسالة المنطقية - الفلسفية في الحربين ، والتأثير المرموق الذي مارسته على « الفلسفة الألسنية »

وفى مقدمة مباحث فلسفية يراجع فتغنشتاين تصوراته السابقة : فبيت القصيد تجاوز حقل و الخطاب الوضعى \_ النقطة المرجعية الوحيدة في الرسالة المنطقية الفلسفية - واعتبار أن بعض الأشياء لا يمكن التعبير عنها في قضايا وضعية، والاهتمام بالتالي بمقولات أخرى من الخطاب ، من قبيل الدين والأخلاق والجمالية . ومن ثم يتعين على التعميم النظرى ( العلامة الفارقة للرسمالة المنطقية -الفلسفية ) أن يخلي مكانه من الآن فصاعداً لدراسة فينومينولوجية للغة الإنسانية ، ذات طابع تجربي . ومثال على ذلك تعريف نظرية الأخلاق: فبموجب التصور القديم كان تعريفها أنها نظرية في الخير تشير إلى ما هو خيِّر وما ليس بخيِّر : أما عند فتغنشتاين فهي تحليل للاستعمالات اللغوية للقول. وتطبيق آخر كذلك: نظرية الإحساسات التي يرى فيها فتغنشتاين تحليلا للعلاقات بين الاهتمام الشخصي والتعيينات العامة في داخل ولغة الإحساسات ، .

هل هذه الفلسفة التحليلية حيادية حقاً ، كما تؤكد ؟ إن فتفنشتاين يدعي أنه يستعيض عن « التفسير » بد « الوصف » ، وأنه « يترك الأشياء على حالها » . وهذا الإصراريشف عن رغبة في تحاشي كل عودة إلى المأثور ، على اعتبار أن التصور التحليلي للنشاط الفلسفي يمثل قطيعة نهائية مع الفلسفة الكلاسيكية . والمغزى العميق للحياد التحليلي الذي يطالب به فتغنشتاين هو المطالبة ، عند التصدي لمشكلة بعينها ، وذلك بالتنائى عنها للتبصر بالكيفية التي توضع بها . وذلك

هو اصلاً مغزى الثورة الكانطية . [جان - جاك بوليه]

الانكلو - ساكسونية المعاصرة . ففكره سبق او واكب معظم المحاولات التي يعتد بها في تطور التحليل منذ اربعين سنة » . [دينيس زاسلاسكي]

□ « لقد انطلق فتغنشتاين من ذرية راسل المنطقية ليؤكد أن للمنطق طابعاً حشوياً صرفاً : فهو تحصيل للحاصل ، ولا يدل على شيء، والأحكام المنطقية فارغة ، ولا يمكن أن تعطينا أي إيضاح عن الواقع . والفلسفة لا يمكن أن تكون مذهباً ، فهي مجرد فاعلية » . [إ . م . بوشنسكي]

#### فخنر ، غوستاف تيودور

#### Fechner, Gustav Theodor

فيلسوف الماني . ولد في غروس سارشن في ١٩ نيسان ١٨٠١ ، ومات في لايبتزغ في ١٨ تشرين الثاني ١٨٨٧ . كان أبوه قساً بروتستانتياً . قصد لايبتزغ سنة ١٨١٧ ليدرس الطب ، وأمضى كل حياته في هذه المدينة . بعد أن تخرج طبيباً عكف ، رغم ضآلة . موارده ، على إجراء دراسات فيزيائية ، وصار في عام ١٨٣٤ أستاذاً عادياً للطبيعيات في جامعة لايبتزغ . ولم يبق سوى ست سنوات في هذا الكرسي ، إذ أصابه مرض عصبي خطير، تموضع بوجهه خاصة في عينيه، من جراء دراسته الظاهرات الضوئية . واضطر فخنر ، وقد تهدده العمى ، إلى أن يطلب إجراء معاش له عام ١٨٤٠ ، وشفى من مرضه بعد ثلاثة أعوام على نحو غير مأمول . وعاد إلى التعليم ( ١٨٤٦ ) ، وإنما هذه المرة كمدرِّس للفلسفة ، إذ أن المشاغل الفلسفية ، التى كانت ثانوية بالنسبة إليه من قبل ، استغرقت اهتمامه كله في سنوات مرضه . وتلك كانت بالنسبة إليه بداية مرحلة من التأمل الميتافيزيقي باتجاه مذهب وحدة الوجود والمذهب النفسى الكلى: الزندافستا أو حول موجودات السماء والعالم الأخر (١٨٥١): وكان سبق له في شبابه أن عرض جزئياً تصوراً شعرياً \_ فلسفياً كهذا في نص بعنوان كتاب الحياة بعد الموت ، وهو تصور يعارض المادية ويوفق في

الوقت نفسه بين متطلبات علوم الطبيعة ومتطلبات ميتافيزيقا روحية النزعة . على أن فخنر أصاب القسط الأوفر من الشهرة بإنشائه علم النفس التجريبي ( أو الفيزياء النفسية ) ، أي دراسة العلاقات بين الظاهرات ذات المنشأ البدني والظاهرات ذات المنشأ النفسي . وتوصل فخنر على هذا النحو إلى تعيين نسبة رياضية بين الإحساس وحافزه: وذلك هو القانون المعروف بقانون فخنر ۔ فیبر، وقد سُمِّی کذلك تكریماً لذكری عالم الفيزياء الذي كان معلمه \_ انظر: عناصر الفيزياء النفسية . وبصفته عالم نفس أيضاً درس في مقدمة في علم الجمال (١٨٧٦) الوقائع الجمالية بحد ذاتها من وجهة نظر الحواس واللذة . وكان صديق لوتزه الذي كان يصغره سناً ويسعى بطريق آخر إلى التوفيق بين التقنيات والمثال . وقد أولى فخنر اهتماماً بالغاً لجميع جوانب التجربة ومظاهرها (حتى إنه اهتم في نهاية المطاف باستحضار الأرواح والميتافيزيقا) ، فكان نموذج المعلم المتجرد ، المكد، النهم إلى الحقيقة \_ انظر أيضاً: المظهر النهاري في قبالة المظهر اللبلي(\*) .

### فرّاتر مورا، خوسیه

#### Ferrater Mora, José

فيلسوف اسباني معاصر (١٩١٢ \_ )، لاجيء جمهوري إلى فرنسا واميركا منذ عام ١٩٢٩، ومدرس للفلسفة ومحاضر في العديد من البلدان التجه اولاً نصو البرغسونية والفينومينولوجيا والوجودية، ثم مال إلى المنطق الرمزي والمباحث حول اللغة، وسعى إلى «مد جسر» بين الإنسان والطبيعة في فلسفته التي أرادها نسبية. وضع نظرية أصيلة في الموت واقترح أخرى للمعنى. وترك تأثيراً دائماً في الأجيال من خلال معجمه الضخم في الفلسفة. من مؤلفاته، فضلاً عن معجم الفلسفة الموت (١٩٤١)، المنطق الرياضي (١٩٥١)، رسالة في الموت (١٩٧١)، المادة

#### فرانك ، أدولف

#### Franck, Adolphe

فیلسوف فرنسی ، ولد فی لیوکور فی ۲ تشرین الأول ١٨٠٩ ، وتوفى في باريس في ١١ نيسان ١٨٩٣ . أتم دراسته الثانوية والجامعية في مدينتي نانسى وتواوز ، ونجح بتفوق في مسابقة التبريز في الفلسفة . أصدر عام ١٨٣٦ باكورة أعماله : إحياء مذهب ديموقريطس بمقتضى النصوص. عين مدرُّساً للفلسفة في معهد شارلمان أولاً (١٨٤٠)، ثم في جامعة السوربون ، واصبح عضواً في اكاديمية العلوم الأخلاقية والسياسية وهو لا يزال في الخامسة والثلاثين . بين عامي ١٨٤٤ ـ ١٨٥٢ ، أصدر ، بالاشتراك مع عدد من المعاونين المختارين، المجلدات السنة من معجم العلوم الفلسفية الذي ظل يُعد ، طوال قرن من الزمن ، أداة لا غنى عنها لكل طالب في الفلسفة ، ومع أن فرانك ألف ما يقارب من عشرين دراسة في موضوعات مختلفة ، فقد ارتبط اسمه \_فيما عدا المعجم - بمؤلف واحد : القبالة ، أو فلسفة العبريين الدينية(\*) الذي لقى ، منذ صدوره في عام ١٨٤٣ ، استقبالًا إيجابياً للغاية من قبل الصحافة والنقاد . بيد أن معلومات فرانك في اللغة العبرية كانت تشكو من أكثر من ثغرة ، على الرغم من كونه نائب رئيس المجمع اليهودي في باريس. وقد كشف عن هذه الثغرات ، في وقت لاحق ، اختصاصيون في اللغة العبرية من أمثال دراخ ودي بولي وبول فويو.

من بين أعمال ادولف فرانك الأخرى تجدر الإشارة إلى: الشيوعية في حكم التاريخ (١٨٤٩) و مصلحون وكتاب اوروبيون (١٨٦٢) و الفلسفة الصوفية في فرنسا في القرن الثامن عشر (١٨٦٦) و فلاسفة عصريون فرنسيون واجانب (١٨٧٩) و الخطيئة الأصلية للمراة (١٨٨٨).

# فرانك ، سيباستيان

#### Franck, Sebastian

لاهوتي وكاتب المأني (١٤٩٩ ـ ١٥٤٢). سيم كاهناً عام ١٥٢٤، لكنه سرعان ما انضوى تحت لواء

#### فراسن ، كلود

#### Frassen, Claude

فيلسـوف فـرنسي (١٦٢٠ ـ ١٧١١) . التحق برهبانية الفرنسيسكانيين ، وكلفه لويس الرابع عشر بعدد من المهام الدبلوماسية . ترك مؤلفات فلسفية سار فيها على خطى أرسطو ودنس سكوتوس ، ومنها الفلسفة الإكاديمية (١٦٦٨) ، سكوتوس الإكاديمي (١٦٧٧ ـ ١٦٧٧) .

### فراكاستور، جيرولامو

#### Fracastur, Girolamo

فيلسوف وطبيب وعالم طبيعيات ايطالي (١٤٧٨ ـ ١٥٥٣). من ممثلي عصر النهضة . أكد في رسائله الفلسفية على دور التجربة ، وشكك بالعلل الخفية والميتافيزيقا ، واعتقد أيضاً بإمكانية التوفيق بين الإيمان والعقل . باستثناء مصنفاته العلمية ، نخص بالذكر محاوراته الثلاث . فاوغريوس ، توريوس ، فراكاستوريوس، التي تحمل على الطريقة الافلاطونية العناوين الفرعية التالية : في فن الشعر ، في التعقل ، في النفس .

# فرانسوا الميروني

#### François De Meyronnes

لاهوتي وخيميائي بروفنسالي كتب باللاتينية ، توفي بعد ١٣٢٥ م . من المدرسة السكوتية . له شروح على ارسطو ، وعلى كتاب الاحكام(\*) ، و مسائل مختلفة ، ورسائل في المنطق والفلسفة الأولى والسياسة . لقب برامير السكوتيين، ولكنه خالف معلمه، يوحنا دنس سكوتوس، بصدد مسالة الوجود وصلته بالله . وفي السياسة ، قال بأولوية البابا على الامبراطور حتى في المضمار الزمني .

حركة الاصلاح البروتستانتي . كان أنسياً ، يعتقد في طيبة الله الازلية ، وكذلك في عقل الإنسان واخلاقيته ؛ فافترق عن لوثر ، ونبذته طوائف دينية شتى بسبب مواقفه المستقلة . نقل إلى الالمانية مديح الجنون(\*) لإراسموس . ومن مؤلفاته في رذيلة السكر ( ١٥٢٨) [طالب فيه بعقاب كنسي ضد السكارى] ، كتاب صغير في حرب السلم ضد الحرب ( ١٥٣٩) مفارقات ، امثال المانية ( ١٥٣١) ولكن امم كتبه إطلاقاً يبقى الأخبار و كتاب الزمان و صورة التاريخ اطلاقاً .

#### فرانك ، فيليب

#### Franck, Philipp

فيلسوف ومنطيق الماني من المدرسة الوضعية الجديدة ، وعضو في حلقة فيينا. درس بوجه خاص العلاقات بين نظرية المعرفة والفيزياء الحديثة (١٩٣٤) ، وعلى الأخص نظرية النسبية لأينشتاين . من مؤلفاته الأخرى : نهاية الفيزياء الألية (١٩٣٦) ، اسس الفيزياء (١٩٤٦) .

# فراونشتات ، كرستيان مارتن يوليوس

# Frauenstadt, Christian Martin Julius

فيلسوف الماني ( ۱۸۱۳ ـ ۱۸۷۹)، دَرَس اولاً على ميغل ( حرية الانسان وشخصية الله ، ۱۸۳۸ : دراسات وانتقادات في اللهوت والفلسفة ، ۱۸۴۵) : ثم التقى شوبنهاور ، فساهم في إذاعة فكره ( رسائل في فلسفة شوبنهاور ، ۱۸۰۵ : ۱ . شوبنهاور الانسان والفيلسوف ، ۱۸۲۳) ، ثم تولى طبع اعماله الكاملة (۱۸۷۳ ـ ۱۸۷۷) .

# فرديلاً، ميكلانجلو

#### Fardella, Michelangelo

رياضي وفيلسوف ايطالي (١٦٥٠ ـ ١٧١٨).

انتمى إلى الرهبانية الفرنسسكانية. علَّم في مسينا وروما، وأقام مدة في باريس حيث اتصل بالأوساط الديكارتية. وضع باللاتينية مسودات كتب كثيرة، ولكنه لم ينجز منها إلا قلة، ومنها المذهب الفلسفي الكلي (١٦٩١)، والنظرية الرياضية العملية الكلية الكلي (١٦٩١). في دفاعه عن ديكارت ضد منتقده ماتيو جيورجي، تأوله من منظور أوغسطيني ومالبرانشي. ونظراً إلى الصعوبات التي ينطوي عليها المذهب الديكارتي في المكان فيما يخص سر القربان المقدس، اقترب فرديلاً في مؤلفه طبيعة النفس الإنسانيسة (١٦٩٨) كل الاقتراب من التصور المونادولوجي اللايبنتزي.

### فرذمانا ، مهافيرا

#### Vardhamâna, Mahâvira

هـرطوقي هندي (نحو ٥٤٠ ـ ٤٦٨ ق.م) . المؤسس الظنين للجاينية المنشقة عن البراهمانية . معنى اسمه « البطل العظيم » . عاش في الأماكن نفسها التي عاش فيها بوذا ، وربما في الفترة نفسها . وتقوم الجاينية على عقيدة « التاتفا » ، اي المادة الأولية الي بني منها العالم والحقيقة الجوهرية التي تبنى منها المعرفة . ويقوم الجانب الاخلاقي من الجاينية على عقيدة الامتناع عن إيذاء اي كائن حي .

# فرغوسون، آدم

### Ferguson, Adam

فيلسوف اسكتلندي (۱۷۲۳ ـ ۱۸۱۱). درًس الفلسفة والأخلاق والرياضيات في جامعة آدنبره. اتصف فكره، بالتضاد مع روسو، بنزعة نفعية وحسية مهدت لوضعية أوغست كونت. من مؤلفاته: محاولة في تاريخ المجتمع المدني (۱۷۹۲)، تاريخ تقدم وأفول الجمهورية الرومانية (۱۷۸۲)، مبادىء العلم الأخلاقي والسياسي (۱۷۹۲).

فرميلي ٤٦٠

#### فروبينيوس ، ليو

#### Frobenius, Leo

عالم وفيلسوف المانسي. ولند فسي ٢٦ أذار ١٨٧٣ في برلين، وتوفي في ٩ آب ١٩٣٨ فسى بيغانزالو. عمل، لفترة من الزمن، مساعداً في المتاحف الأثنولوجية في بريمن وبال ولايبتزيغ ، وقام برحلات علمية عديدة إلى افريقيا زار خلالها الكونغو والسودان الغربي والسودان الأوسط وبلدان سلسلة الأطلس والبحر الأحمر وصحراء النوبة وافريقيا الجنوبية . وقد تدرجت هذه الرحلات بين عامى ١٩٠٤ و ١٩٢٩ . أصبح في عام ١٩٢٥ أستاذاً في الانثروبولوجيا في جامعة فرانكفورت ، وأسس في هذه المدينة السجلات الافزيقية ، التي أصبحت فيما بعد معهد الأبحاث العلمية لتشكل الثقافة . وقد عرض فروبينيوس في مؤلفاته العديدة تصوره للثقافة/ الحضارة كواقع مستقل بذاته يتفرد بخط تطور خاص: فهي تتجلى أولًا على نحو حدسى ، كما هي الحال في عالم الطفل ، ثم على نحو « مثالي » ، كما هي الحال في عالم المراهق ، ثم على نحو عملى ، آلي ، كما هي الحال في عالم البالغ ؛ ومع الشيخوخة تعود الثقافة / الحضارة إلى طور غير عضوى . من أبرز أعمال فروبينيوس: تصور العالم لدى شعوب الطبيعة (١٨٩٨) و اصل الثقافة ( يقع هذا الكتاب ، الذي صدر بين ١٩٢١ و ١٩٢٨ ، في اثنى عشر مجلداً ) ، و من دراسة الشعوب إلى الفلسفة (١٩٢٥)، وتاريخ الحضارة الأفريقية (۱۹۳۳) ، و مصير الحضارات(\*) (۱۹۳۱) .

### فروشامر ، جاكوب

#### Frohschammer, Jacob

لاهوتي وفيلسوف الماني (١٨٢١ ـ ١٨٩٣). عُين أولاً خوري ضبيعة ، ثم درَّس اللاهوت والفلسفة في ميونيخ (١٨٥٥) واسس المجلة الفلسفية والدينية النيايوم Athenaeum ، لسان حال الكاثوليكية التحررية . فانتقدت روما مواقفه انتقاداً شديدا ، وانزلت به الحرم الكنسي عام ١٨٧١ . نشر كثرة من

### فرمیلی ، بیپترو مرتیر

#### Vermigli, Pietro Martire

مصلح ديني ايطالي (فلورنسا ١٥٠٠ ـ زيوريخ ١٥٦٢). كان أبوه من تلاميذ سافونارولا . دُرَس على الرهبان الأوغوسطينيين ، ثم تأثر بافكار فالدس . وطفق يدعو إلى مذهب عدَّه رجال الدين في لوقا ، حيث كان يرئس دير سان فريديانو، هرطقة؛ فاضطر إلى مغادرة ايطاليا (١٩٤٢) والالتجاء إلى سويسرا ، ثم إلى انكلترا حيث درئس اللاهبوت في أوكسفورد (١٩٤٧) ؛ وبعدئذ درئس في جنيف . جمعت مؤلفاته اللاهوتية ـ وقد وضعها باللاتينية ـ في مجلد واحد صدر في مدينة بال السويسرية سنة ١٥٨٠ .

### فرنان، جان ـ بيير

#### Vernant, Jean - Pierre

مؤرخ فرنسي للفلسفة اليونانية (١٩١٤ - ). درَس بدايات تطور العقلانية في الفكر اليوناني، وعلاقة العقل بالأسطورة، وطبِّق في دراساته منهج علم النفس التاريخي كما أرساه اميل مييرسون. وفي طور لاحق من تطوره الفكري أخضع مفهوم «العقل اليوناني» نفسه للمساءلة. من مؤلفاته: أصول الفكر اليوناني (١٩٦٢)، الأسطورة والفكر لدى اليونان القديمة (١٩٦٥)، الأسطورة والمأساة في اليونان القديمة (يالتعاون مع بيير فيدال ـ ناكيه، ١٩٧٧)، الأسطورة والمجتمع في اليونان القديمة (يالام)، حيل العقل (يالام)، الأديان، التواريخ، العقول (١٩٧٧)،

### فرنيا ، نيقوليتو

### Vernia, Nicoletto

فيلسوف إيطالي كتب باللاتينية ( ١٤٢٠ ـ ١٤٩٩ ) علَّم في جامعة بادوفا بين ١٤٧١ و ١٤٩٩ . كان رشديًا معتدلاً ، واستاذاً لأشهر فيلسوف رشدي في عصر النهضة: بييترو بومبوناتزي .

المؤلفات اللاهوتية ، وعلى الأخص الفلسفية . ومنها حسول أصل النفس البشيرية (١٨٥٤) ، النفس البشيرية والفيزيولوجيا (١٨٥٥) ، الخيال كمبدا أساسي لتطور العالم (١٨٧٧) . ذهب إلى أن الفلسفة هي علم الحقيقة المثلى القادر على تفسير العالم بدءاً من مبدا واحد ، هو الخيال .

#### فرولوف ، ايفان

#### Frolov, Ivan

فيلسوف ماركسي معاصر من روسيا. حاصل على شهادة الدكتوراه في الفلسفة ، وله مباحث حول مسائل علم الأحياء ، وشغل منصب رئيس تحرير كبرى مجلات الفلسفة في الاتحاد السوفياتي : مسائل الفلسفة . من مؤلفاته في العلية والغائية في الطبيعة الحية (١٩٦١) ، علم الوراثة والجدل (١٩٦٨) .

# فرونسكي ، جوزيف ـ ماري هونه

#### Wronski, Joseph- Marie Hoene

عالم رياضي وفيلسوف بولوني . ولد في ٢٤ أب ١٧٧٦ في ولستين ( بوزنانيا ) ، وتوفي في باريس في ٩ آب ١٨٥٢ . يمثل فرونسكي عيوب ومزايا عصر وعي أنه يجسد فجر عالم جديد ، وعرف النشوة المزدوجة للعقلانية والروحانية ، للعلم والنبوءة ، للصرامة والجراة . اننا نلمس عند فرونسكي مزيجاً عجيباً من العقلانية والغموض والبصيرة العبقرية والحشو والغرابات ، مزيجاً يسبح في أجواء من القلق وعدم الاستقرار تعكس على الأرجح مأساة وطنه التعيس. اصبح فرونسكي ضابطأ في سلاح المدفعية وهو لا يزال في السادسة عشرة؛ وقد استهل حياته بالنضال من أجل استقلال بولونيا ، منضوياً في صفوف جيش كوسيوزكو . وقع أسيراً بين ايدى الروس في ١٠ تشرين الأول ١٧٩٤ ، فأصبح ضابطاً في سلاح المدفعية الروسى : مفارقة لم يصر حتى الآن إلى توضيحها تماماً . فقد ظل كوسيوزكو يعتبره من

المدافعين عن القضية البولونية . وفي عام ١٧٩٧ نجده في المانيا ، في كونيغسبرغ ، طالباً في الحقوق والفلسفة والرياضيات وعندما علم أن فيلق دومبروفسكي قد بدأ يجند الوطنيين البولونيين لصالح حكم المديرين في فرنسا ، ذهب إلى مرسيليا ليلتحق به . وكتاب الفلسفي الأول : الفلسفة النقدية ، القائمة على أساس المبدأ الأول للمعرفة البشرية ، الذي صدر في مرسيليا عام ١٨٠٢ ، هو على ما يبدو أول دراسة مكتوبة بالفرنسية تصدت لمناقشة فلسفة كانط ( لن تكتب مدام دى ستال كتابها عن المانيا إلَّا عام ١٨١٠ ) . لكن على غرار معاصريه الألمان ، فيخته وعلى الأخص شلينغ ، فقد تجاوز فرونسكي النسبية الكانطية ، ليؤكد على إمكانية بلوغ الإنسان إلى المطلق. وقد اكتشف هذا المطلق في ١٥ آب ١٨٠٢ ، في إشراقة عقلية فاصلة . فتوجه عندئذ بصورة مباشرة أكثر نحو الرياضيات ، وعمل في مرصد مرسيليا من ۱۸۰۳ إلى ۱۸۱۰ ، بناء على توصية من العالم الفلكي لالاند . لكنه مني في عام ١٩١٠ بفشل ذريع: فالمذكرة التي قدمها إلى اكاديمية العلوم في باريس جلبت عليه عداوة الأوساط العلمية ؛ فعرف الشقاء في أكثر اشكاله مأساوية . ووقعت زوجته فريسة مرض خطير، وقضت ابنته الصغيرة نحبها. ونجح اخيراً في الحصول على مورد رزق بسيط ا اتفق على اعطاء دروس في الرياضيات في مدرسة داخلية للبنات تقع في حي مونمارتر . وفي عام ١٨١٤، أبرم صفقة غريبة مع الصيرفي أرسون : فقد تعهد هذا الأخير بأن يدفع له ، نقداً ، مبلغاً قدره خمسون الف فرنك ، ويُتبعه ا بالمستقبل بمبلغ آخر قدره مئتان وخمسون الف فرنك، لقاء تعهد فرونسكي بأن يكشف له عن سر المطلق . وقد أوفى فرونسكى بتعهده فعلًا في ٨ تشرين الأول ١٨١٤ ، واعتبر أرسون أن حقه قد وصله . لكن سرعان ما أدرك هذا الأخير فداحة متطلبات فرونسكي المالية: فحرك ضده دعوى قضائية فتحت بابأ واسعأ للتسلية أمام معاصريه . وقد سمح القاضى لفرونسكي بالاحتفاظ بمبلغ الخمسين ألف فرنك الذي كان تقاضاه سلفاً ، وحلَّ الصيرفي أرسون من تعهده بتسديد المبلغ . المتبقى، أي مبلغ المئتين وخمسين الف فرنك وقد سُخُرت أموال أرسون لانجاز الآلات الجديدة التي كانت عبقرية فرونسكي لا تكف عن ابتكارها . ولعل اغرب تلك

الآلات كرة تستخدم لقراءة المستقبل قراءة علمية ؛ وقد انتقلت ملكيتها إلى اليفاس ليفي ، ومن ثم إلى الكونت منيسش ، وربما لا تزال هذه الكرة موجودة حتى أيامنا هذه في حوزة عالم من علماء الغيب .

لم يسجل نشاط فرونسكى الأدبى في أثناء ذلك تراجعاً أو فتوراً . فبين عامي ١٨١١ و ١٨٢١ ، أصدر في كل سنة تقريباً مؤلفاً جديداً في فلسفة الرياضيات ؛ ونخص من بين هذه المؤلفات بالذكر فلسفة اللانهاية (١٨١٤) . ولم يكن مذهبه مجرد محاولة لحل لغز الكون ، فلسفياً ورياضياً، بل كان يجسد ايضاً « نزعة رسولية ، ، أي مذهباً ، يتطلع إلى الكشف عن التوجهات النهائية لجميع الوقائع التي ينتجها الإنسان، بصفته كائناً عاقلاً ينعم بعفوية خلاقة ، من اجل تحقيق الكون ، . وقد جعل فرونسكى من نفسه نبى « الحقبة التاريخية السادسة المقبلة ». وقد عين لبولونيا أيضاً دوراً في صياغة هذه النزعة الرسولية ، وفي الإعداد «لتحالف الأمم الأخلاقي المقبل». وسوف يأخذ ميكييفتش وسلوفاكي وتوفيانسكى هذه الفكرة عنه . وقد جسد فرونسكى رسالته النبوية بتوجيهه النداءات المتلاحقة إلى السلطات الروحية والسياسية . فقد كتب في عام ١٨٢٧ إلى البابا ليون الثاني عشر ، وارسل مؤلفاته إلى قيصر روسيا . وفي عام ١٨٤٧ كتب رسالة إلى الأمم السلافية حول مصير العالم والدعوة البرسولية او الاصلاح المطلق للمعرفة البشرية(\*) ؛ وفي عام ١٨٤٨ كتب رسالة إلى الأمم المتحضرة حول فوضاها الثورية المشؤومة ؛ و رسالة إلى الأمير كزارتوريسكي حول مصائر بولونيا ؛ وفي عام ١٨٥١ كتب رسالة إلى امبراطور روسيا، تتضمن عرضاً نهائياً للكون المادي والمعنوي . وفي العام عينه ، كتب إلى الأمبراطور المقبل ، نابوليون الثالث ، ينصحه بالقيام بانقلاب . ولم يتوقف في اثناء ذلك عن الاشتغال بأمور العلم: قفي عام ١٨٣٧ صمم مشروع و السكك الحديدية المُتحركة ، ، التي اصبحت فيما بعد هي زنجير الدبابات . وبين عام ١٨٣٨ و ١٨٥٢ ، شن حملة لا هوادة فيها من أجل أصلاح السكك الحديدية ، التي كانت آنذاك في أوج ازدهارها في أوروبا . وثمة محسنون جدد ، من بينهم ١ . ثاير ، وس . دوروت نابه ١ مناب الصبيرفي أرسون في مساعدة النبي العجيب. مع

ذلك ، ظل الفقر يطرق بابه بانتظام. وفي ١٥ نيسان ١٨٥٣ ، حاول تنظيم سلسلة من المحاضرات في المكتبة البولونية : فكان ان مني بفشل جديد . وسقط فرونسكي فريسة للمرض . فكتبت زوجته إلى الامبراطور نابوليون الثالث تطلب منه المساعدة ، فلبى الامبراطور طلبها . لكن المنية وافته في ٩ آب ١٩٥٣ ، فدفن في مقبرة نوبي في باريس .

لقد اثار فرونسكي دهشة معاصريه وإعجابهم ، وفي مقدمتهم بلزاك الذي شخصه في العديد من رواياته ، في البحث عن المطلق (\*) (السيد دي فيرزشوفنيا) ، في الجليد المكرمش (\*) (بلانشيت) وفي الشهداء المجهولون (غرودنينسكي) وبعد وفاته ، برز تأثيره في وسط علماء الخفاء والتنجيم على الوجه الأخص ، بفضل جهود اليفاس ليفي الذي كان تعرف إليه في عام بفضل جهود اليفاس ليفي الذي كان تعرف إليه في عام . [بيير هادو].

□ «سألتقي الليلة ببولوني شهيريدعي فرونسكي ؛ إنه رياضي عظيم ، وروحاني كبير ، وميكانيكي قدير ، غير أن سلوكه ينطوي على تصرفات شاذة هي ، في عرف أهل القضاء ، احتيالات ، لكن لو نظرنا إليها من قريب لوجدنا إنها من صنع بؤس رهيب وعبقرية متفوقة إلى حد يستحيل معه علينا أن نوجه إليها الملامة . أنه ، كما يزعم بعضهم ، أعند رجل في اوروبا » . [بلؤاك]

□ و فرونسكي : إنسان غريب وربما مفكر كبير ، . [فيكتور هوغو]

□ « يبدو مذهبه مجهوداً عقلياً مؤثراً للغاية لإبعاد الطابع الماساوي عن الحياة الأوروبية في ذلك العصر الانتقالي . بيد أن تلك الرغبة المسرفة في إخضاع كل شيء للعقل تتخطى \_ بإسرافها بالذات \_ حدها وتصل إلى نقيض هدفها ء . [س . ل . زالسكي]

# فرِّي ، لويجي

### Ferri, Luigi

فيلسوف إيطالي ( ١٨٢٦ \_ ١٨٩٥) . نشر دراسات عن أرسطو وليوناردو دافنشي ويومبوناتزي. وقف موقفاً

فلسفياً وسطاً بين المذهب الروحي الانتقائي لفكتور كوزان والمذهب المثالي الافلاطوني المحدث لروسميني . من تصانيفه : محاولة في تاريخ الفلسفة في إيطاليا في القرن التاسع عشر (١٨٦٩) ، و علم نفس التداعي منذ هوبز وإلى يومنا هذا (١٨٨٢) .

# فريغه ، غوتلوب

. (\\\\)

#### Frege, Gottlob

رياضي ومنطيق وفيلسوف الماني (١٨٤٨ ـ ١٩٢٥) . تأدى به بحثه عن « مثال امنهج علمي صرف في الرياضيات ، إلى تجديد عميق في المنطق وإلى تأسيس المنطق الرياضي الحديث . فإذ لاحظ عدم مطابقة اللغة الدارجة ، عاد إلى الأخذ بمشروع لايبنتز في بناء لغة رمزية . وهذه اللغة هي التي اتاحت إمكانية حساب القضايا في صورة انظومة استنباطية، وإمكانية تحليل البنية الباطنة للقضية بالذات ( مبحث في التصور، محاكاة حسابية للغة الشكلية للفكر الضالص). وإذا تجاوز فريغه المنطق الأرسطي والأونطولوجيا التي يستمد منها دلالته، حلل القضية لا على أساس الموضوع والمحمول ، شأنها من قبل ، بل على أساس دالة القضية ( عبارة منطقية تشتمل على متغير واحد أو على عدة متغيرات ) و حجتها (حد معلوم قابل لأن يحل محل متغير في دالة منطقية ) . وبحساب الدالات واستخدام المكمِّمات ، غدا بالإمكان اكتشاف منطق الأصناف وتأسيسه .

الاعتقاد . من مؤلفاته : مذهب الفلسفة كعلم بديهي (١٨٠٤) ، المعرفة والإيمان والإرهاص (١٨٠٥) ،

النقد الجديد للعقل (١٨٠٧) ، مذهب المنطق

فتح فريفه الطريق ايضاً ، بتأملاته المنطقية ، امام علم الدلالات ، بما أجراه من تمييز بين معنى العلامات ودلالتها ، وبما مهده من سبيل أمام التمييز بين المنطق وما وراء المنطق ، وكذلك بين اللغة وما وراء اللغة . وندين لفريغه ، علاوة على تقديم المنطق في صورة انظومة أكسيوماتية ، ببمعظم المعاني الأساسية للمنطق الصديث، (ر. بلانشيه)، وبمحاولة لتأسيس الحسباب على المنطق وحده (المذهب المنطقي الحسباب على المنطق وحده (المذهب المنطقي العدد الأصلي وأول من صاغ صياغة أولية نظرية المجاميع . ومباحث فريغه ، التي لم تلفت انتباه أحد لدى صدورها ، أثرت في مباحث راسل وفتغنشتاين وكارناب : اسس الحسباب (١٨٨٤) ، المدالة

### فريد الدين مسعود

#### Farîdoddîn Mas'ûd

المعروف بكنج شكر (١١٧٥ ـ ١٢٦٥ م). صوفي هندي هو الثالث في سلسلة الجشتية التي اعطى مذهبها طابعاً هندياً . جمعت اقواله في كتاب كرهنت ، وهو كتاب السيخ الديني . قبره في ملتان محجة للمسلمين والهندوس والسيخ .

#### فريديجيزوس

### Frédégise Fredegisus

فيلسوف لاتيني من أصل أنكلو \_ ساكسوني . توفي سنة ATE م . كان تلميذ الكوين ، وقد خلفه على رئاسة دير سان \_ مارتان دي تور . قال بأسبقية وجود النفوس على الأجسام . وتسامل في رسالته في العدم والظلام عما إذا كان العدم شيئاً أو لا .

# فريز ، جاكوب فريدريش

#### Fries, Jacob Friedrich

فيلسوف الماني ( ١٧٧٣ - ١٨٤٣ ) . تضلع في فكر كانط، وتابع دروس فيخته في إيينا ، حيث علم هو نفسه الفلسفة،ولكنه رفت من منصبه بسبب نزعته الديموقراطية والليبرالية . وقف موقفاً مناوناً من جميع الفلسفات البناءة والمذهبية في عصره ، وحاول أن يعيد التفكير في النقدية الكانطية متطلعاً إلى البلوغ إلى المبادىء القبلية للتجربة عن طريق التفكير والملاحظة الداخليين وإلى التوفيق بينها وبين فلسفة جاكربي في

#### والمفهوم ، المعنى والدلالة ، المفهوم والموضوع فظ (١٨٩١ ، ١٨٩٢) ، القوانين الإساسية للحساب فظ (١٨٩٠ ، ١٩٠٢) ، مد احث منطق تم ١٩١٦)

(۱۸۹۳ و ۱۹۱۳)، <del>مباحث منطقیـة</del> (۱۹۱۳ ـ ۱۹۲۰).

### فریکس ـ مودرزیفسکي ، اندریه

#### Frycz- Modrzewski, Andrej Fricius Modrevius

لاهوتي وكاتب بولوني كتب باللاتينية (نحو ١٥٠٢ ـ من ١٥٠٢ ) . كان انسياً وبروتستانتياً ، لكنه كان من انصار التوفيق بين الكاثوليكيين والبروتستانتيين . كتب عام ١٥٤٦ قتل الانسان والعقاب محتجاً فيه على اللامساواة أمام القانون . وفي شرح في إصلاح الدولة ، وهو من أهم كتب ذلك القرن ، عرض برنامجاً متكاملاً من الاصلاحات (ضمت الطبعة الأولى ثلاثة أبواب : في الاخلاق و في القوانين و في الحرب ، أبواب : في الكنيسة وفي المدارس ، ١٥٥٤ ؛ وقد نقل الكتاب إلى البولونية علم ١٥٧٧) .

### فستوجيير، اندريه ـ جان

#### Festugière, André - Jean

مختص فرنسي في الدراسات الهلنستية (۱۹۸۸ - ۱۹۸۲). انتمى إلى الرهبانية الدومنيكانية وسيم كاهناً عام ۱۹۳۰، وعمل في المدرسة التوراتية والاركيولوجية الفرنسية بالقدس. درس الاتصالية بين الفكر اليوناني والوثني والمسيحي. واستغرقته اعمال الترجمة والبحث الفيلولوجي حتى نهاية حياته. رصد في كتابات أفلاطون وأرسطو بداية التقدم الوئيد للتوحيد المسيحي، وتوقف بوجه خاص عند الحلقة الهرمسية. من مؤلفاته: دراسات في الديانة اليونانية والهلنستية (۱۹۹۲)، وحي هرمس المثلث العظمة (في اربعة مجلدات، ۱۹۵۳)، الهرمسية والتصوف الوثني (۱۹۷۷)، دراسات في الفلسة الفلسقة اليونانية (۱۹۷۱)،

# فضل الله الحروفي

#### Faziollâh Al- Horûfî

فيلسوف متصوف وشاعر . ولد في استراباذ سنة ٧٤٠ هـ / ١٣٤٠ م ، ومات قتلاً سنة ١٠٤٠ هـ / ١٤٠٢ م ، اعلن انه خليفة كآدم وعيسى ومحمد ، فثار به الناس ، فالتجأ إلى ميران شاه بن تيمور فقتله ، اسس الحروفية ، وهي طريقة صوفية انتشرت في فارس وتركيا ، وصار الدراويش البكتاشيون من أبرز ممثليها . وتقول إن الأصل في معرفة الله هو اللفظ ، وهو يعبر عن المعاني بالحروف ، وللحروف قيم عددية . وقد كتب مؤسسها بالفارسية جاويدان نامه ، علاوة على ديواني شعر بعنوان محبة نامه و عرش نامه .

#### ففكانندا

#### Vivekânanda

فیلسوف هندوسی من کالکوتا (۱۸۹۲ ـ ۱۹۰۲) . كان تلميذاً لراماكريشنا، وشارحاً لفلسفة الفيدانتا(\*) . كانت مشاركته في برامان الأديان بشيكاغو سنة ١٩٠٣ فعالة للغاية ، وعرَّف بالهندوسية في العالم قاطبة . أسس في عام ١٨٩٧ ، بعثة راماكريشنا ، وجعل هدفها نشر فلسفة الفيدانتا والتبشير بنوع من إنجيل عالمي لا يخالف العقل والعلم وذي صبغة دينامية وتطورية . ولم يكن هدفه إبعاد اي انسان عن دينه الأصلى ، بل تمكين أتباعه، من خلال التعمق في دياناتهم الخاصة ، من الوصول عن طريقها إلى الكلى والعالمي . وقد افسح ففكاندا في مذهبه مجالًا لجميع انواع اليوغا ، ساعياً إلى التوفيق بين جميع الصبوات المثالية للشرق كما للغرب، وبين جذوره في التربة الهندية وبين مواطنيته في الانسانية الحديثة ، وبين عبادة الانسان الداخلي والحضور في العالم والتفاني في سبيل الغير . بيد أن مذهبه بقي في كثير من الأحيان تلفيقاً أكثر منه تركيباً .

## فقيدنسكي ، الكسندر ايفانوفتش

## VVedenski, Alexandre Ivanovich VVedenski, Alexander Ivanovich

فیلسوف وعالم نفس روسی (۱۸۵٦ ــ ۱۹۲۵) . دَرَس في جامعة بطرسبورغ ودرَّس فيها ، واستكمل دراسته في المانيا ، وعاد منها نصيراً للكانطية المحدثة بتأويل زيلر وكونو فيشر وفندلباند . وقد أطلق على مذهبه اسم النقدية ، وأكد على ثنائية الايمان والمعرفة ، النفس والجسم . الخ . وعارض الإلحادية . مؤلفاته الرئيسية في الفلسفة: نظرية المادة ، مبنية على مبدأ الفلسفة النقدية (١٨٨٨) ، مساهمة في مسألة بنية المادة (١٨٩٠) في أنواع الايمان وصلاتها بالمعرفة (١٨٩٣) ، حول كانط الواقعي والمتخيِّل (١٨٩٤) ، ما النقدينة الفلسفينة؟ (١٩٠٠) ، مصير الإيمان بالله والصراع ضد الإلحاد (١٩٢٢) . وقد تحول في الشطر الثاني من حياته نحو المذهب المنطقى وأصدر: المنطق كجزء من نظرية المعرفة. وقد كانت له أيضاً مساهمات في علم النفس ، فأكد في كتابه في حدود التانسن وعلاماته (١٨٩٢) ان حياة الآخرين الروحية ليس لها خاصيات موضوعية، وبالتالى لا يمكن أن تعرف (وذلك هـو «قانـون ففيدنسكى النفسى ، ) . كما حاول في كتابه علم النفس بدون ميتافيزيقا (١٩١٤) أن ينشىء علم نفس يقتصر على وصف الظاهرات الذهنية .

## فكتورينوس ، قايوس ماريوس

#### Victorinus, Calus Marius

مدرًس بيان ولاهوتي لاتيني من اصل إفريقي شمالي ( القرن الرابع الميلادي). المعطيات القليلة المتوفرة لنا عن سيرة حياته جاءتنا من القديس اوغوسطينوس الذي روى في الباب السابع من اعترافاته (\*)كيف أن اهتداء فكتورينوس المجلجل إلى النصرانية كان عنصراً حاسماً في اهتدائه هو نفسه . وقد وصلنا من فكتورينوس شرح على رسالة شيشرون في الاختراع ، ورسالة في التعاريف ، وآثار أخرى في اللاهوت والشرح. وتنم مؤلفاته في اللاهوت ، وبخاصة

الرد على إريوس<sup>(+)</sup>، عن أصالة فكر كبيرة . ومن الممكن أن نعد مجهوده اللاهوتي بشيراً بمجهود القديس أغوسطينوس .

## فلاكيوس ، ماتيوس

#### Flacius Matteus

الاسم اللاتيني للاهبوتي الدلماسي ماثياس فلاشيك . ولد في ٣ آذار ١٥٢٠ في البونا في استريا ، ومات في فرانكفورت في ١١ آذار ١٥٧٥ . اعتنق اللوثرية وعلمها في جامعة إبينا . وكان متطرفاً في جميع دعاويه ، وقال إن الخطيئة هي ، منذ سقوط آدم ، جوهر الإنسان بالذات . له شروح كثيرة على الكتاب المقدس ( مفتاح الكتاب المقدس) ، وعلى العقيدة القويمة اللوثرية ، وتصانيف تاريخية ، أهمها إطلاقاً فهرس شهود الحقيقة، وقد احصى فيه اسماء كل من اضطهد حركة الإصلاح البروتستانتي ، و مئويات ماغدبورغ(\*) .

## فلهنز، ألفونس دي

## Waelhens, Alphonse De

فيلسوف بلجيكي كتب بالفرنسية (١٩٨١). من أبرز ممثلي الحركة الفينومينولوجية. نال شهادة الدكتوراه في الفلسفة على أطروحته عن فلسفة مارتن هايدغر (١٩٤٢). وتعاطف مع فكر ميرلوبونتي. وطور رؤيته الفلسفية الشخصية في الفلسفة والتجارب الطبيعية (١٩٦١). وتولى غداة الحرب العالمية الثانية الربط بين الفينومينولوجيا الألمانية والفينومينولوجيا الفرنسية وخلال العشرين سنة الأخيرة من حياته سعى إلى استخلاص النتائج الفلسفية للتحليل النفسي، وربط بين التأويل الفينومينولوجي للوجود في العالم وبين بنية اللاشعور. وله في ذلك: الذهان: محاولة في التأويل التحليلي والوجودي (١٩٧٢).

## فلياسى كاركانو، باولو

#### Filiasi Carcano, Paolo

فيلسوف ايطالي (١٩١١ ـ ١٩٧٧). سعى إلى دمج الوضعية المحدثة والفينومينولوجيا والوجودية من منظور نقد الطابع اللفظي والبلاغي للمذاهب الفلسفية التقليدية. وربط العمل الفلسفي بالعمل في حقل العلوم الإنسانية. من مؤلفاته. أزمة الحضارة واتجاهات الفلسفة المعاصرة (١٩٣٩)، الميتافيزيقا المضادة والمذهب الروحي (١٩٤١).

## الفندرسكي ، مير أبو القاسم

#### Fendereskî, Mîr Abû'l- Qâssim Al-

فيلسوف ومتكلم علَّم في اصفهان . توفي سنة فيلسوف ومتكلم علَّم في اصفهان . توفي سنة من التلاميذ في العلوم الفلسفية والإلهية . يحيط بشخصيته ، على شهرته ، بعض السر . كان مقلاً في نتاجه . وعمل على نقل بعض النصوص السنسكريتية إلى الفارسية . له رسالة بالفارسية في الأفعال البشرية ومراتب الوجود . يعد من « المشائين » الفرس ، وله بالفعل رسالة في الحركة مناوئة لمذهب الإشراقيين « الافلاطونيين » . ولكن تعليمه كان باطنياً، كما تدل على ذلك رسالة له في الكيمياء .

## فندلر ، زينو

## Vendler, Zeno

فيلسوف أميركي ولد سنة ١٩٢١ . من ممثلي المدرسة التحليلية . من مؤلفاته : الألسنية في الفلسفة (١٩٦٧) .

## فوجيرولا، بيير

## Fougeyrollas, Pierre

فيلسوف فرنسي معاصر (١٩٢٢ ـ ). عرف

الشهرة بكتابه ماركس وفرويد والثورة الشاملة (١٩٧٢). ربط بين الفكر والعمل. ونقد المركزية الإنتية الأوروبية، كما بين الوعي الفلسفي والتحرر الجماعي. من مؤلفاته الأخرى: ضد ليفي ـ ستروس ولاكان والتوسر (١٩٧٦)، السيرورات الاجتماعية المعاصرة (١٩٨٠)، تحولات الأزمة: العنصريات والثورات في القرن العشرين (١٩٨٠)، الأمة، نهوض وأفول المجتمعات الحديثة (١٩٨٧)، جاذبية المستقبل (١٩٩١).

## فوجيوارا ، نو سيكا

### Fujiwara No Seika

فيلسوف ياباني ( ١٥٦١ ـ ١٦١٩ ) ، مؤسس مدرسة يابانية للكونفوشية . وكان من تلاميذه هاياشي رازان .

## فورفوريوس الصُوْري

## Porphyre De Tyr Porphyry Of Tyre

يعرف أيضاً باسم ملكوس ، وهو اسمه الأصلى . فيلسوف سورى الأصل كتب باليونانية . ولد في صور عام ۲۳۳ م ، ومات في روما ( ؟ ) بين ۳۰۱ و ۳۰۵ م . التلميذ الأثير لأفلوطين ، كبير الأفلاطونيين المحدثين ، ومؤلف حياة افلوطين وتصانيف أخرى كثيرة تنم عن شخصية فكرية وخلقية قوية ، ومن ثم نعته القديس أوغوسطينوس بـ « فقيه الفلاسفـة » . وقد طاف فورفوريوس ببلدان الشرق قبل أن يستقر به المقام في روما حيث تبع دروس افلوطين . وكان ذا مزاج حار ، فأحدث بلبلة في نهج الدعة الذي اختطته المدرسة . وبناء على إلحاحه ، كتب افلوطين التاسوعات(\*) ، أثره الخالد الذي تولى فورفوريوس ، بعد موت المعلم ، نشره وشرحه . بيد أنه لم يحضر نزع الحكيم الأخير ، ومن فم تلميذ آخر استقى كلماته الأخيرة التي لولاه لما وصلتنا . وبالفعل ، كان افلوطين فطن إلى أن تلميذه الوفى يغرق في الاكتئاب والسويداء \_ لكثرة العمل أو

لأسباب اخرى ـ إلى حد التفكير بالانتحار ، فحثه على الارتحال . فصدع قورفوريوس بأمر نصيحته وركب البحر إلى صقلية ، ولكن بدون أن يقطع صلاته بالمعلم . بل إنه استحصل منه على وعد بأن يوصل إليه في منفاه الطوعي المخطوطات التي ستكون هي أساس التاسوعات .

بيد أن فورفوريوس لم يكن مجرد فيلسوف أفلاطوني محدث . كان صاحب فكر عظيم الحيوية وذهن منفتح للغاية ، وكان يهتم ، فضلًا عن الفلسفة ، بالنحو والصرف، والبلاغة، والتاريخ، والفلك، والطب . وقد احصى من تصانيفه سبعة وسبعون . اما تتلمذه على أفلوطين فقد بلغ من أصالته أن عُدُّ شرحه للتاسوعات أول خطوة على طريق المعرفة وخلاصة منهجية للأفكار الأساسية للمدرسة . ولكنه أخذ أيضاً عن الفيثاغوريين ، وتأثيرهم واضح للغاية في رسالته القطاعة عن اللحم التي وجهها إلى فيرموس كاستريكيوس ، صديق افلوطين الكبير الذي كان عاد إلى استهلاك اللحوم الذي نهى عنه مذهب أفلوطين الزهدي . أما فورفوريوس فيسوق حجة أكثر سمواً : قسوة الأضاحي الدموية . ولهذه الرسالة قيمة وثائقية ، لأنها تعرض لمختلف الآراء التي كانت ذائعة في الموضوع . لكنها تنم أيضاً عن مدى ما يمكن أن يبلغ إليه من القوة جدل الكاتب في رغبته في أن ترفع إلى مقام الآلهة عبادة روحية خالصة . على أن أشهر مؤلفاته (وقد الفه كسابقه تحت شمس صقلية) هـل إيساغوجي ( مدخل إلى مقولات أرسطو ) الذي سيقدم ، من خلال ترجمة بويثيوس ، أساس المساجلة الكبرى في العصر الوسيط حول القيمة المعرفية للكليات . أما تاويخ الفلسفة ، الذي وضعه في أربعة أجزاء ، فلم تبق منه إلاً شذرات تتصل بأفلاطون والافلاطونية التي تحتوي ، على ما يرى فورفوريوس ، الحقيقة كلها ، وشذرة أخرى مهمة، وإنما مبتورة ، من الجزء الأول من حياة فيثاغورس(\*)، وهوموضوع عزيز للغاية عند المفكرين من أمثال أبولونيوس الطياني ، وفي وقت لاحق بامبليخوس ، ممن يشعرون أنهم أكثر انجذاباً إلى الثيوصوفية منهم إلى أفلاطون. وجزئية هي المضاً المعرفة المتحصلة لنا ، من خلال أوسابيوس ، بفلسفة العرافات التي « يقعد » فيها فورفوريوس ديانة هي في جوهرها بلا عقائد. أما تعاطفه مع الشرق

فواضح من رسالته في التماثيل حيث يدافع عن العبادة الوثنية ويقترح تصوراً للآلهة وثيق الصلة بالرواقية . وفي المباحث الهوميرية - وهي من مؤلفات الشباب -يتراكب عنصران جديدان : من جهة اولى ، المجازية التي طبقها فيلون الاسكندري على التوراة (في الشروح المجازية للشرائع المقدسة) والتي يطبقها فورفوريوس على هوميروس ؛ ومن الجهة الثانية ، محاولة للتوفيق بين افلاطون وهوميروس ، ستصل إلى أوجهها مع أبروقلوس ، وكأنما من قبيل التوكيد .. من خلال هذه المقاربة الرمزية \_ على نهاية عالم . ويعزو فورفوريوس في الكسب الذي يمكن أن يجنيه الملوك من هوميروس إلى الشاعر اليوناني الكبير فلسفة كاملة . ووصلنا من فورفوريوس ايضاً نص رسالة وجهها إلى مارسيلا ، الأرمل الحكيمة التي كانت أماً لستة أبناء عندما تزوجها : والرسالة عبارة عن وصية روحية إنسانية للغاية ، تتضمن منهاجاً للحياة الخلقية والدينية يمت بصلة قربى ظاهرة إلى مبادىء النصرانية: الايمان، الحقيقة، الحب، والرجاء. على أن ذلك الرجل الحكيم والتقى كان ، مع ذلك ، عدواً لدوداً للنصارى ، وربما كان هو من نصح ديوقليانس باضطهادهم . وينفخ كتابه ضد النصاري<sup>(\*)</sup> في خمسة عشر باباً (٢٦٨) في صور تلك الاضطهادات الجديدة والمنظمة والشاملة . وبما أن هذا الكتاب كان أخطر بما لا يقاس من أهجية قالسوس ومن تهكمات لوقيانوس، فسوف يمنع ويباد من قبيل النصرانية المنتصرة ، وسوف يعود على مؤلفه بشتيمة القديس ييرونيموس الرهيبة هذه : « يا له من وغد فورفوريوس ذاك! » . [فنشنزو شيلنتو]

□ « الإنسان الحكيم ، حتى ولو لزم الصمت ، يكرِّم الالوهية . أما الجاهل ، فحتى لو صلَّى وضحى، يدنس الإلهي » . [فورفوريوس]

□ «أعلم الفلاسفة ...». [القديس أوغوسطينوس]

□ « إن كتبنا العادية في المنطق لا تتضمن إجمالاً
 اكثر مما هو موجود في إيساغوجي » . [هيغل]
 □ « اننا لا نزال إلى اليوم نجد الصراع بين المسيحية
 وبين العلوم الفلسفية والدينية في المستوىعينه الذي
 نقله إليه فورفوريوس ؛ وإلى يومنا هذا لم يجد

فورفوريوس من يدحضه ، وبالإجمال لا يمكن دحضه إلا بعد إعطائه الحق أولاً عن طريق إرجاع المسيحية إلى نواتها الاولى » . [هارفال]

القد فاه فورفوريوس تقريباً بكل ما اعتقد النقاد
 المحدثون انهم مكتشفوه». [لوازي]

## فورلاندر ، كارل

#### Vorländer, Karl

فيلسوف الماني (١٨٦٠ ـ ١٩٢٨) . سعى إلى تأويل أخلاقي للفكر الماركسي الذي أراد التوفيق بينه وبين دعاوى الكانطية المحدثة . له تاريخ الفلسفة (١٩٠٢) .

فورون

## Pyrrhon Pyrrho

فيلسوف يوناني ولد في إيليا (نحو ٣٦٥ ـ ٢٧٥ ق. م) . عمل اولًا رساماً ، ثم تبع جيوش الإسكندر المقدوني إلى آسيا ، وتأثر بقوة بتجارب فقراء الهنود وبالحساسيتهم بالألم . وعاد من آسيا بمبدأ تنوع الظنون الاحتمالية المتحكم بمعطيات حواسنا كافة . وبيرون ، مثله مثل سقراط ، لم يكتب شيئاً ؛ وكان مثله أيضاً منطلقاً لسلسلة طويلة من الفلاسفة ما فعلوا جيلًا بعد جيل إلا أن عزوا إليه ما توصلوا إليه هم انفسهم من كشوف؛ ومثله أخيراً صار بطلاً خرافياً . وكان يثير الإعجاب بشخصيته وشيمته الخلقية اكثر منهما بمذهبه . وكان يحظى بتقدير الناس طرأ ، وسُمى كاهنا من قبل ابناء مدينته إيليا وتلقى من اثينا حق المواطنية . له حجج مشهورة ضد قيمة المعرفة . وقد دعا إلى تعليق الحكم ، لأنه ضمانة السعادة ، ولأن الأشياء سيان ولا فروق بينها ، ولأن احاسيسنا وظنوننا نحن انفسنا ليست بصادقة او كاذبة ، ولا بد لنا من ثم من الامتناع عن كل تصديق واعتقاد ، لنصل إلى الطمأنينة ( الأتراكسيا ) . وسوف تجد الشكية ممثلًا بارزاً لها في القرن الأول في شخص إيناسيدامس ، وسوف يكون أبرز ممثليها في العصير الوسيط مونتانيي ، وفي العصير الحديث ھيوم .

الدرونيين باسم معلمهم ، وسموا كذلك مرتابين ومتشككين ، أو كذلك باحثين أو متوقفين عن الحكم ، تبعاً لقوام مذهبهم . وبالفعل ، إن تلك الفلسفة تسمى بحثية لانها دوماً وبالفعل ، إن تلك الفلسفة تسمى بحثية لانها دوماً ولا تبحث عن الحقيقة ؛ ومتشككة لأنها تفحص دوماً ولا تجد شيئاً؛ ومتوقفة عن الحكم بسبب الانفعال الذي يأتي بعد البحث ، أي تعليق التصديق ؛ ومرتابة لأن الوثوقيين أيضاً أسرى الشك... ثم إن فورون ليس من اكتشف الموقف الشكي ، ولا وجود لاي معتقد عنده. والأولى أن نطلق نعت الفوروني على من يحيا حياة مشابهة لتلك التي عاشها فورون ... [ديوجانس حياة مشابهة لتلك التي عاشها فورون... [ديوجانس اللايرتي]

## فوفنارغ ، لوك دي كلابييه

#### Vauvenargues, Luc De Clapiers

كاتب أخلاقي فرنسى . ولد في اكس آن بروفانس في ٦ آب ١٧١٥ ، ومات في باريس في ٢٨ ايار ١٧٤٧ . بعد دراسة أولية وناقصة للغاية في ثانوية مسقط رأسه ، أراد احتراف العسكرية على الرغم من تردى احواله الصحية . ولم يكن جاوز التاسعة عشرة من العمر عندما شارك ، عام ١٧٣٤ ، في الحملة على ايطاليا بصفة ضابط صف في كتيبة الملك. وعرف بعد ذلك في شرق أوروبا حياة الثكنة الكثيبة ( ١٧٣٦ إلى ١٧٤٠ ) . وفي السنة التالية شارك في حرب بوهيميا الشهيرة ، وأبدى كضابط عن جدارة كبيرة . ولكن ساقيه تجمدتا من البرد في اثناء الانسحاب من براغ ، فاضطر إلى الاستقالة من الجيش عام ١٧٤٣ . كان يومئذ في الثامنة والعشرين من العمر . وقد سعى عبثاً إلى الدخول في السلك الدبلوماسي . وكان يحلم بأن يجرُّب في هذا الميدان طريقة جديدة باعتماد الاستقامة سبيلًا أوحد في التعامل بين الدول . لكن سوء طالعه شاء له ايضاً أن يصاب بالجدري ، فتشوه وجهه وكاد يفقد بصره . وقد صور نفسه بنفسه في شخص أقلازومانس ، الإنسان الذي و بلا جميع ضروب البؤس البشرى ، . والتزم فوفنارغ جانب الصمت ، وحبس نفسه في الدراسة على امل ان يجد فيها بلسماً يشفيه

من قرفه من الحياة . وكان يعاني ، فضلاً عن ذلك ، من ضائقة في اليد . وفي ١٧٤٥ قدم للإقامة في باريس ، واقتصرت معاشراته على قلة من الاصدقاء ، ومنهم ميرابو ومرمونتيل ، وعلى الآخص فولتير الذي اكن له عاطفة عميقة . وقد توثقت عرى الصداقة بينهما على اثر الدراسة المقارنة التي كتبها فوفنارغ عن كورناي وراسين وقدمها إلى فولتير ليبدي رايه فيها ، فخفف هذا من صرامة احكامها المشتطة .

كان فوفنارغ مفكراً مجداً ، ذا ذهن تأملي ، وكان من عادته أن يدوِّن يومياً على الورق بعض العبارات . وسوف تتخذ هذه العجالات شكلها النهائي بين دفتي الكتاب اليتيم الذي ترك له الموت الوقت لإصداره: مدخل إلى معرفة الذهن البشري(\*) (١٧٤٦) ، متبعاً إياه بـ د تاملات وحكم وقصص أخرى مثل نصائح إلى فتى . ويدين فوفنارغ بالخلود لهذا الكتيب اليتيم الذي لم يصادف في حينه نجاحاً مع ذلك . وبعيد ذلك بزمن وجیز ، قضی فی عام ۱۷٤۷ بمرض صدری ، بعد أن قلب مراراً وبلا جدوى فكرة الانخراط من جديد في الخدمة العسكرية لطرد النمساويين الذين غزوا بروفانسيا . ولئن مات فوفنارغ قبل الأوان ، فإن أكثر ما يجذب فيه وإليه نبل خلقه . وعلى الرغم من كل الأوصاب التي عاني منها ، فقد حاذر أن يحقد على الحياة نفسها . وإن كان جوهَرَ فلسفته ضربٌ معينٌ من الرواقية ، فإنه يتميز مع ذلك أجلى التميز عن فينيي ، مثلاً ، بنزعته الاستسلامية . وتكمن أصالته قبل كل شيء في صدق عواطفه المطلق . وفوفنارغ هو واحد من أعظم الكتاب الاخلاقيين الفرنسيين. ولئن لم يجار لابرويير في عظمة رسمه للطبائع والشخصيات ، فإنه يدلل بالمقابل على اختراع كبير في مضمار النقد ، كما تشهد على ذلك آراؤه في بوسويه وبسكال وراسين وغيرهم . أما أسلوبه فهو الوضوح بعينه بكل حرارته الفترية . [رولان بورنال]

□ « كل فلسفتي يكمن مصدرها في قلبي : فهل تعتقد أنه من الممكن أن ترتد على مصدرها وأن تتسلح ضده ؟ إن فلسفة في الطبيعة ، لا تدين للعقل بشيء، لا يمكن أن تتلقى منه قوانينها ؛ والفلسفة التي آخذ بها لا تطيق شيئاً إلا أن يكون من ذاتها ؛ ولا قوام لها حصراً إلا في الاستقلال ؛ ولن يكون نير العقل أكثر قابلية

للاحتمال بالنسبة إليها من نير الأحكام المسبقة . . [فوفنارغ]، من رسالة إلى ميرابو عام ١٧٣٩.

□ « سوف إقرا شخصياتك . ولو شئت يوماً ال الرسم شخصية العبقري المطبوع ، شخصية الإنسان صاحب الذوق العظيم ، المحبو بأنبل نفس واكثرها بساطة ، لوضعت اسمك في اسفلها » . [فولتير]

## فوكو ، ميشيل

#### Foucault, Michel

مفكر فرنسي (١٩٢٦ ـ ١٩٨٤)، حصل على شهادة التبريز في االفلسفة، ودرَّس في كلية الآداب فى كليرمون فران قبل أن يشغل كرسي تاريخ مذاهب الفكر في الكوليج دي فرانس بباريس. توقف كفيلسوف عند الحدود غير المعروفة كثيرا بعد بين الإبستمولوجيا وتاريخ العلوم والأفكار ليتحرى عن الأحداث التي صنعت منذ مطلع القرن السابع عشر عقلانية الحضارة الحديثة . فهذه الأحداث لم تكن ميلاد أولئك الأفراد الذين نسميهم هوبز أو ديكارت أو كانط، وإنما تكوين تلك الشبكة المتراصة من العمليات العقلية التي تؤلف فيما بينها منظومة ، أو كما يقول في الكلمات والأشياء(٩) (١٩٦٦) د إبستيما ، . وهذه الكلمة، التي تعني باليونانية ، العلم ، بالمقابلة مع ، التقنية ، ، إنما يقصد بها « حقلاً ، أو « مجالاً ، أو دستوراً اساسياً يفرض نفسه في آن متواقت في مختلف مضامير ثقافة بعينها في عصر بعينه ليكون ، رغم الشتات الظاهري ، «قانونها الداخلي» أو «شبكتها السرية». والإبستيما ، مثلها مثل أي شبكة أخرى ، تحتوي وتستبعد ، تفتح وتغلق ، وبكلمة واحدة تنظم . وعلى هذا النحو فإن العقلانية الكلاسيكية ما أمكن لها أن تؤسس نفسها مع ديكارت إلا بنفيها الجنون باعتباره مغايرها وبحبسها إياه في المصحات العقلية . وعلى النحو نفسه تستبعد هذه العقلانية العلوم الإنسانية أو الانتروبولوجيا: فهي معاصرة للصرف والنحو وللتاريخ الطبيعي ولدراسة الثروات ؛ وبالمقابل فإن قارة بأسرها تغيض وينفتح حقل جديد مع الانتقال في خاتمة القرن الثامن عشر إلى الفيلولوجيا والبيولوجيا والاقتصاد

السياسي . يقول فوكو في هذا الصدد : « إن النظام الذي على أساسه نتعقل الأشياء لا يطابق في نمط وجوده نظام الكلاسيكيين » .

يلح فوكو إذن ، بعد غاستون باشلار وجورج كانفيليم ومارسيال غيرو ، على القطيعات التي تضبط إيقاع تاريخ الأفكار ، على الانقطاعات التي تقلب راساً على عقب الإدراك والممارسة البشريين . وعلى هذا النحو يهيئنا لاحتمال زوال قريب لبنية المعرفة الحالية التي تحمل منذ نحو ١٥٠ عاماً العلوم المعروفة بالعلوم و الانسانية ، وبالتالي لاحتمال امحاء الانسان نفسه و الذي سيتلاشى حال اهتدائه إلى شكل جديد ، وبلد لا من ان نرى في فكر فوكو مذهباً استفزازياً مضاداً للانسان كما رأى بعض نقاده ، يحسن بنا أن نرى فيه واحدة من المحاولات الأولى لتعليل أحداث التاريخ الكبرى .

من مؤلفات فوكو الأخرى: تاريخ الجنون في العصر الكلاسيكي (١٩٦١)، ولادة العيادة (١٩٦٣)، اركيولوجيا المعرفة (١٩٦٩)، ارادة المعرفة (١٩٧٨).

□ « إن نظرية فوكر لهي بالفعل تكنوقراطية على مستويين : فهي تطبق مناهج التكنوقراطية من جهة ، وتمدها من الجهة الثانية بالايديولوجيا السافرة التي كانت تفتقد إليها ، . [اوليفييه ريفو دالون]

□ • إلام ترمي الإيلية الجديدة (كما يمثلها ميشيل فوكو) ؟ إنها لا تريد ، نظير القديمة ، أن تماري في الحركة الحسية أو تنفيها . بل هي تنقضها في التاريخ . ولم يعد يكفيها أن تنفي التاريخ كعلم ، بل تنقض التاريخانية الاساسية كما تصورها ماركس باعتبارها ايديولوجيا بالية . وهذا الرفض هو ما يؤلف الايديولوجيا الجديدة ، التي تُقدم بمفردات الصرامة والعلم » . [هنري لوفيفر]

ا و إن عالم الكلمات والأشياء هوذلك العالم الذي كان سيعيش فيه الإنسان فيما لو حرم من إمكانيات الدفاع. والإنسان الذي يصفه فوكو هو الإنسان العاجز عن مواجهة السلطة الاجتماعية بهدف استرجاع حريته ... والحق أن العنصر الذي يفتقد إليه هذا الكتاب هو على وجه التعيين الانسان . الانسان بعناصره الذاتية واللاعقلانية غير القابلة للاختزال ،

وبقدرته على أن يعي عقلياً الضغوط التي تُمارس عليه ، بما فيها قدرته على أن يغير هذه الضغوط ، حتى على مستوى المؤسسات الاجتماعية ـ الثقافية ، . [جيرار ماندل]

الله المسلم المسلم المسلمات والأشياء ليس المكولوجيا المسلم المكولوجيا المسلم المنطبقة من طبقات متعاقبة تؤلف و ارضنا ، وكل طبقة من هذه الطبقات تحدد شروط إمكانية نمط معين من الفكر انتصر في حقبة معينة من الزمن ولكن فوكو لا يقول لنا ما هو أهم : لا كيف يُبنى الفكر بدءاً من تلك الشروط، ولا كيف ينتقل البشر من فكر إلى آخر وقد كان هذا يقتضيه أن يدخل الممارسة ، أي التاريخ ، والحال أن هذا تحديداً ما يرفضه . صحيح أن منظوره يبقى تاريخياً . فهو يميز بين عصور ، بين ما قبل وما بعد . لكنه يستعيض عن السينما بالفانوس السحري ، وعن الحركة بتعاقب من سكونات ، . [جان بول سارتر]

ا و ان البنية عند فوكو كلية غريبة عن الانسان ، أو هي ، على حد تعبير سارتر ، « الشيء بدوننا » . ويبدو لي أن فوكو يرد ، اكثر من أي مفكر سواه ، علوم الانسان إلى علوم صنائع الإنسان ، بل أنه يدرس هذه الصنائع المتبلورة في بنى ، وكأنها ليست من صنع أحد . إن هذه التنحية للإنسان هي ، في خاتمة المطاف ، حجر الزاوية في تصور فوكو » . [روجيه غلودي]

## فوكوزاوا يوكيشي

#### Fukuzawa Yukichi

كاتب وفيلسوف ومرب ياباني . ولد في اوزاكا عام ١٨٣٤ ، ومات في طوكيو عام ١٩٠١ . كان ابوه واسع الثقافة ومن الساموراي . دَرَس في ناغازاكي علم القذائف واللغة الهولاندية ، وكانت هي اللغة الغربية الوحيدة المعروفة في اليابان . وأولع بالدراسات الغربية على الرغم من أنها كانت تُعد ثقافة همجية . وعندما تقرر في عام ١٨٥٨ افتتاح مدرسة هولاندية في ييدو ، دعي لإلقاء دروس فيها . وذلك كان أصل جامعة كيوكيجوكو الشهيرة التي اسسها وخرَّج منها نخبة من المثقفين اليابانيين ممن سيتولون قيادة اليابان في

مسيرتها الصاعدة السريعة . وكان رافق في عام ١٨٦٠ بعثة إلى أميركا وعاد منها بمعجم وبستر الذي عده الطلبة كنرأ حقيقياً ـ ثم عينت المكومة الامبراطورية ترجماناً رسمياً ، وسافر إلى اوروبا في بعثتین عامی ۱۸٦۱ و ۱۸٦٧ . ومنذ ابتداء عهد میجی ( ۱۸٦٨ ) دعى يوكوشى إلى شغل منصب وزاري في الحكومة ، لكنه آثر متابعة نشاطاته الفكرية على السياسة ، وكتب عدة مؤلفات تربوية قصد منها إلى رفع مستوى الثقافة في بالاده وإلى تحديث مؤسساتها . وقد انتشر على نطاق واسع كتابه التشجيع على الدراسة (١٨٧٢ \_ ١٨٧٦ ). وقد عارض يوكوشي الإقطاعية ، وادخل إلى اليابان نظريات بنتام وستيورات مل ، وعلم الشبيبة مبدأ الاستقلال الاقتصادي والفرد واحترام هذا الفرد عينه . وفي عام ١٨٨٢ اسس صحيفة يومية : جيجي شمبو ، وحظيت فيها مقالاته بشهرة واسعة . ولنذكر له من بين اهم كتبه : بلدان الغرب(\*) (١٨٦٦ ـ ١٨٧٠) ، مفاهيم عامة حول الأراء المتصلة بالمدنية (١٨٧٥)، المادية ، خطاب الشيخ فوكوزاوا (١٨٩٧) . كما كتب سيرته الذاتية . [يوشى كاوامورا]

## فولبه ، غالفانو ديلا

## Volpe, Galvano Della

فيلسوف ايطالي (١٨٩٥ ـ ١٩٦٨). من ممثلي الماركسية الايطالية . سعى إلى تجذير التاريخانية الغرامشية ، وأكد على دور النظرية السياسية والمحضوعات الجمالية والأخلاقية في الفلسفة الماركسية ، وحاول إنشاء منطق تاريخي قادر على أن يحل مسألة العلاقة بين المعقول والواقعي بدون إلغاء أي من الحدين. من مؤلفاته : المنطق كعلم وضعي أن (١٩٥٠) ، و نقد الذوق (١٩٦٠) ، وصدر له بعد وفاته : المنطق كعلم تاريخي (١٩٥٠) ، ونقد الايديولوجيا المعاصرة (١٩٧٠).

## فولتير

#### **Voltaire**

ولد ومات في باريس (٢١ تشرين الثاني ١٦٩٤ ـ

۳۰ ايار ۱۷۷۸ ) . وفرانسوا ماري آرويه Arouet ، الذي سيتسمى بفولتير ، شهد أفول « القرن العظيم ، . كان أبوه ، موثق العقود ثم المعتمد في ديوان المحاسبة ، رجل اعمال الدوق دى ريشيليو والدوق دي سان \_ سيمون ؛ وقد عرف كورناي. والوسط الذى نشأ فيه هو البورجوازية المعارضة للجانسينية ، المتقشفة ، وإنما الإباحية أيضاً . درس في معهد لوي لوغران ، وكان خير مؤسسة يسوعية للتعليم في فرنسا . وقد تلقى فيه تربية ادبية ممتازة . عمادها اللاتينية . وسيحافظ فولتير على صلات ودية مع اساتذته القدامي ، الأب بوريه والأب دى تورنمين . طبع كتابه الأول بفضل وساطة الآباء اليسوعيين: انشودة للقديسة جنيفييف ، وقد حاكى فيها تصيدة لاتينية لاستاذه في البلاغة . وكان هذا التلميذ اللامع جداً « ينهشه الظمأ إلى الشهرة ، منذ ذلك الحين على حد تعبير معرِّفه . وعندما تخرج من المعهد ، رفض أن يدرس الحقوق كما كان مقرراً ، وتطلع إلى أن ينذر نفسه للأدب . فنفي إلى مدينة كان بناء على قرار أبيه ، فأثار فيها ضبجة وفضيحة . ولما صار كاتم سر السفير الفرنسى في لاهاي ، تدله بحب بانبيت ( اولمب دونواييه)، فأعيد إلى أبيه الذي قر عزمه على إبعاده إلى أميركا . وفي مطلع عام ١٧١٤ عمل لحين من الزمن في مكتب موثق للعقود . وتردد على بعض أوساط النبلاء ، حيث راجت أشعاره في هجاء الوصى على العرش ، مما أوجب نفيه (١٧١٦) ثم حبسه لمدة عام في سجن الباستيل (١٧١٧) .

بيد أن شاعرنا الهازل كان جاداً في مطامحه . ففي عام ١٧١٨ مُثلت له مسرحية أوديب ، وهي مأساة فلسفية وانتقادية ، فلاقت نجاحاً كبيراً ؛ وحيا النقاد في فولتير ( ويومئذ تبنى هذا الاسم المستعار ) خليفة كردناي وراسين . بل إنه سيكون فرجيليوس فرنسا بفضل ملحمته : الهنرياذة التي هاجم فيها التعصب . وفتح له نجاحه الادبي أبواب البلاط . وفي يوم زواج لويس الخامس عشر مُثلت له ثلاث من مسرحياته .وكاد أن يصير الشاعر المعتمد للبلاط . لكنه كان أيضاً ، وفي الوقت نفسه ، فيلسوفاً مناضلاً . فقد كان يسخر من التوراة والرسل وآباء الكنيسة . وجهر باعتناقه لمذهب عدواني في التأليه الطبيعي : ففي عام ١٧٢٢ ، وفي بروكسيل ، تلا على مسامع الشاعر جان باتيست روسو

رسالة إلى اورانيا اتخذ فيها موقفاً مناوبًا للنصرانية . وبناء على نصيحة اللورد بولينغبروك عكف على مطالعة جون لوك ، بعد أن تعلم اللغة الانكليزية . ومما سرّع تطوره في هذا الاتجاه مشاحنته في المسرح مع الفارس دى روهان الذى أمر تابعيه بضربه بالعصا ، فأراد فولتير أن يمسح عار الإهانة باستفزاز الفارس للمبارزة . لكن الكاردينال دي روهان أمر ، تفادياً لهذا الاحتمال ، بحبسه في الباستيل . ولم يخرج فولتير من السجن بعد بضعة أيام إلا بشرط السفر إلى انكلترا . كانت السقطة عميقة . ومستقبله كشاعر بلاطي قد تداعى . والصيرفيان اللندنيان اللذان كان يودعهما ماله شهرا إفلاسهما . وجاءه على التوالي خبر وفاة اخته الكبرى التي ربته ، وخيانة د اخيه الجانسيني ، الذي اهتبل سانحة الفواجع التي المت به ليختلس حصته من الميراث . وفي الوقت نفسه ، سقط طريح الفراش في أرض الغربة .

لكن أمكن له في عام ١٧٢٦ أن يتغلب على الأزمة . ففي كانون الثاني قُدِّم فولتير للملك جورج الأول ؛ وهيأ الطبعة النهائية من الهنرياذة التي نشرت في لندن اكتتاباً واهديت إلى الملكة . وتعرف إلى بوب وسويفت وصمويل كلارك وبركلى . وقد أعجب بوجه خاص بحيوية الأمة الانكليزية وإقدامها . وأدرك أن انكلترا تدين بقوتها لتجارتها . أما التفوق العقلى الأعداء الفرنسيين التقليديين أولئك فهو نتيجة التسامح الديني للمذهب العقلاني العملي للفلاسفة الانكليز . وبدت له مملكة لويس الخامس عشر ، بالمقارنة ، بلداً متأخراً ، تضرب فيه المعتقدات الباطلة والخرافات أطنابها ، تقلقله مشاحنات لاهوتية لا جدوى فيها ولا طائل، فيقف عاجزاً عن التقدم . وساورت فولتير فكرة كتابة نوع من الريبورتاج عن « جزيرة العقل » تلك تأنيباً لابناء جلدته وتخجيلاً لهم من انفسهم : وتلكم ستكون الرسائل الفلسفية (\*) (١٧٣٤) . ولما رجع إلى فرنسا ( في نهاية ١٧٢٨ أوبداية ١٧٢٩) عمل على الاستفادة من الأمثولة الانكليزية . فقد حاول أن يزرق مآسيه بشيءمن النسخ الشكسبيرى:بروتوس (١٧٣٠)، زائير (۱۷۳۲) ، وكان نجاحها مدوياً ، و أ**ديـلائيـد** (۱۷۳٤) ، و موت قیصر (۱۷۳۵) ، و النزیر او الإميركيون (١٧٣٦) . والأهم من ذلك أنه خطأ خطوته الأولى كناثر: فإلى ذلك الحين ما كان ولم يشأ أن يكون

إلا شاعراً . فنشر تاريخ شارل الشاني عشر (١٧٣١) ، وهو عبارة عن تاريخ درامي ، وإنما أيضاً فلسفي ، عارض فيه فولتير البطل الفاتح بالرجل العظيم الحقيقي (بطرس الأكبر) . ووزع فولتير أوقاته بين باريس وروان . وفي حزيران ١٧٣٣ تعرف إلى السيدة دي شاتليه ، فجمعت بينهما صلة لن تنفصم إلا بعوت وأميلي الإلهية » .

جاءت أزمة الرسائل الفلسفية لتصنف فولتير نهائياً في عداد الكتّاب الهدامين . فقد كان لنشر الكتاب وقع الفضيحة . وصدر امر باعتقال فولتير . فالتجأ إلى قصر سيراى الذي كان يملكه السيد والسيدة دي شاتليه في مقاطعة شمبانيا . وبعد خمود العاصفة ، عاد فولتير إلى باريس ، لكن باريس لم تعد موضعاً مأموناً بالنسبة إليه . ومما زاد الطين بلة توزيعه قصيدة مخطوطة ذات نزعة ابيقورية جريئة في تشرين الثاني ١٧٣٦ . وباستثناء الأسابيع القليلة التي اضطر فيها إلى الابتعاد إلى هولندا ، استغل فولتير فترة مقامه في سيراي ليكتسب عادات اجتهادية وليؤلف رسالة في الميتافيزيقا ، وأخرى عن مبادىء فلسفة نيوتن موضوعة في متناول الناس قاطبة(\*) (١٧٣٧)، وشرع بتحرير عصر لويس الرابع عشر ، وذلك التاريخ الكونى المعروف باسم محاولة في اعراف الأمم وروحها(\*) . وبالإضافة إلى تحصيل هذه الثقافة الموسوعية التي سيوظفها لاحقاً في خدمة عمله النضالي ، كتب ليتسلى مسرحية عذراء أورليان.

انتهت فترة الخلوة هذه في ٨ أيار ١٧٣٩: فقد ارتحل فولتير والسيدة دي شاتليه إلى بروكسيل حيث كانت تنتظرهما محاكمة . وانقضت السنوات العشر التالية في تسفار متواصل بين بروكسيل وباريس وسيراي . وبقي فولتير مشبوها : فطبعة الفصول الأولى من عصر لويس البرابع عشر صودرت (١٧٢٩) ، ومسرحية النبي محمد (١٧٤٢) منع تقديمها في اليوم الثالث لعرضها . بيد أن موقعه في فرساي راح يتحسن شيئاً بعد شيء . وابتداء من عام ١٧٣٦ شرع يراسل ملك بروسيا المقبل فريدريك الثاني ، المعجب الكبير بالثقافة الفرنسية . وعرف فولتير ، وقد شملته السيدة دي بومبادور بحمايتها ، الحظوة الكبرى . فمثلت له في يوم زواج ولي العهد المسرحية الشعرية المعرق نافار ، واهدى مسرحيته المسرحية الشعرية الميرة نافار ، واهدى مسرحيته

محمد إلى البابا ، فكافأه هذا بميداليات ، ودخل إلى الأكاديمية الفرنسية . ومن جراء المضاربة في السلع الغذائية تضاعفت الثروة التي كان كدسها منذ رجوعه من انكلترا . وعُين مؤرخاً رسمياً للملك . وكتب على شرف لويس الخامس عشر اوبرا معبد المجد . لكن فولتير لم يفلح في أن يكون نديماً ورجل حاشية . وفي الوقت نفسه تعقدت حياته الخاصة : فبدون أن يفارق السيدة دي شاتليه ، صار عشيق ابنة اختها ، السيدة دنيس ، الأرمل الطروب . وجميع هذه الأحداث هدت صحته ، فكاد مرة ، وهو في طريق السفر ، أن يسلم الروح . كان ذلك في أيلول ١٧٤٨ . وفي تشرين الأول ضبط السيدة دى شاتليه بين ذراعى الشاعر سان ـ لامبير . وردَّته سوداوية المزاج إلى الفلسفة . وكفَّ عن الاعتقاد بحرية الاختيار . وكتب اقاصيصه الأولى : رؤية بابوك (١٧٤٨) ، صديق(٠) (١٧٤٧) ، ممنون (١٧٤٩) ، وتدور كلها حول التشاؤم . وفي ١٠ أيلول ١٧٤٩ ماتت السيدة دى شاتليه ، بعد أن كانت وضعت في ٤ أيلول أبناً نسبت أبوته إلى السيد دي شاتليه . وأغمى على فولتير ، وهو على باب حجرتها . وفي باريس ، في الدار التي كان ساكن فيها صديقته ، نهض ليلًا وطاف في الظلام وهو ينادي بعالى صوته \_ إميلى . وناهيك عن ذلك قاطع الجمهور مسرحياته ، وقد سنمها : أورست ، نانين أو قهر الحكم المسبق (١٧٤٩) . وأسقط في يد فولتير ، وقبل عرض فريدريك الثاني بالقدوم إلى برلين للإقامة فيها . فترك باريس في ۲۸ حزیران ۱۷۵۰ ، ولن یرجع إلیها إلا فی عام . 1774

كان جيل جديد ، مع ديدرو وهولباخ ودالمبير وروسو ، يقتحم مسرح الأحداث ؛ جيل موسوعي ، ممهد للرومانسية ، اكثر جراة واكثر انفصالاً من سابقه عن المأثور الكلاسيكي . وكان القادمون الجدد يحبون ريشاردسون ، والموسيقى الإيطالية ، والدراما البورجوازية . ومن وجهة النظر الفنية ، وجد فولتير نفسه وقد تخلف به الركب، وإن يكن بذل بعض المحاولات للتقرب من ذوق العصر : يتيم الصين (١٧٥٥) ، و الاسكتلندية (١٧٦٠) ، وهي كوميديا درامية ، و تفكريد ، وهي تراجيديا وسيطية بذلت الكوميدي فرانسيز في تقديمها مجهوداً خارقاً غير ان فولتير ، المبتعد عن باريس ، فقد الاتصال بجمهوره .

فمسرحياته الأخيرة أسىء استقبالها وأهاجيه ورسائله وخطبه المنظومة شعراً \_ القانون الطبيعى (١٧٥٦) ورسالة إلى هوراسيوس (١٧٧٢) ـ والموسومة بميسم كلاسيكي واضح ، لم تدلل على أي مجهود تجديدي . وبالمقابل حافظ فولتير ، في مضمار الفكر ، على موقعه في الطليعة . فأعنف أهجية مناوئة للمسيحية خطتها يراعة كاتب كبير ، عظة الخمسين ، حُررت قبل ۱۷۵۳ . وحول فريدريك الثاني ، اجتمعت كوكبة من المفكرين المغامرين : دارجان ، لامتري ، موبرتوي ، مدير أكاديمية برلين ، وإليهم سينضم في وقت لاحق الأباتي دي براد، لاهوتي الموسوعة (\*)الذي أدانته السوربون . وعلى مأدبة عشاء الملك ، وُضعت خطة معجم فلسفي<sup>(+)</sup> . لكن هذه المشاريع لن تثمر . ففريدريك كان أكثر احتقاراً للعامة من أن يرغب في تنويرها . وفطن فولتير إلى انه مسلى جلالته ، لا مستشاره . ونقلت إلى مسامعه كلمة الملك : د البرتقالة تُعصر ، وقشرتها تُرمى ، . وفي نهاية ١٧٥٢ نشبت بينه وبين موبرتوى مشاحنة . وأمر الملك ، وقد ثار حنقه ، بإحراق مهاترة الدكتور أكاكيا<sup>(ه)</sup> ، التي سخر فيها فولتير الذع السخرية من خصمه ، الموظف العالى في الدولة البروسية . وأفلح فولتير في مغادرة برلين ( ۲۷ آذار ۱۷۵۳ ) . لكن فريدريك الثاني أخذ بثأره : ففى فرانكفورت ، المدينة الأمبراطورية ، صدر عن المندوب البروسى أمر باعتقال فولتير . وكذلك السيدة دينيس التي قدمت للقائه . ومن المحتمل أن يكون المندوب تخطى تعليمات فريدريك الثاني ، لكن هذا الأخير امتنع عن التبرؤ من فعلته .

اجتاز فولتير أحرج فترة في حياته المهنية : فباريس اغلقت أبوابها دونه ، والعودة إلى المانيا محفوفة بالاخطار : وملك انكلترا والأمبراطورة ماري ـ تيريز رفضا شرف إيوائه . وبعد انتظار طال سنة كاملة في كولمار اكتشف فولتير أخيراً مرفأ السلام : فقد استأجر داراً في لوزان ، وابتاع بيتاً في جنيف . وفي تلك الأمكنة التي بدت آمنة استأنف نشاطه الفلسفي . وراح يشارك في تحرير الموسوعة . لكن مجلس القساوسة ، الذي اسخطه اجتراؤه على وصف نفس كالفن بأنها « فظيعة » ، منعه من تمثيل مسرحياته في دارته . واطلقت مادة جنيف في الموسوعة ، التي ورد فيها القول بأن قساوسة هذه المدينة هم في الواقع محض القول بأن قساوسة هذه المدينة هم في الواقع محض

تاليهيين طبيعيين ، اطلقت العاصفة من عقالها . وفي باريس نفسها تمكن الحزب المتدين من إصدار أمر بمنع الموسوعة؛ وقاطع روسي بمنخب ديدرو؛ وتثبطت همة دالمبير ، فترك المشروع . وأوقف فولتير بدوره تعاونه ، واعتزل الحياة العامة . وفيما كانت حرب السبع سنوات تعيث فساداً ، انصرف هو إلى « زرع حديقته ، ، وكتب كانديد أو التفاؤل<sup>(\*)</sup> ( كانون الثاني ١٧٥٩) . ولكن ما كان فولتير ليكون هو فولتير لو استسلم للخمول ، فاضطلع سراً بدور الوسيط بين فريدريك الثاني ، وكان استأنف تراسله معه ، وبين الوزارة الفرنسية : فقد ارتأى عن صواب أن مصلحة فرنسا تقتضى عودة السلم إلى الاستتباب السريع . وعندئذ اتخذت حياته وجهتها النهائية . فقد تحول إلى صاحب ضبيعة ، فبنى وعزق الأرض وزرع ، ووطَّن ساعاتیین مهاجرین من جنیف . وفی قصره فی فرنای راح يعيش في بذخ ؛ وقدم زوار من مختلف أرجاء أوروبا لمقابلته . واستمر في مشاحناته التي لا يحصى لها عد مع خوارنة ، وأساقفة ، وقساوسة جنيف ، وروسو ، الخ . وقاد الحملة الفلسفية من أجل إصلاح العدالة والدولة ، ومن أجل الحرية ، وعلى الأخص من أجل التسامح وضد « النذل » ( الكنيسة ) : فما كان ليرضى بهدف أقل شأناً من رد الدين المسيحي إلى تأليه طبيعي تابع تبعية وثيقة للسلطة السياسية. وتحرى ، ضد رجال الدين ، عن تحالف الملوك والوزراء . وقد وسم هجومه ابتداء من عام ١٧٦٢ على وجه الخصوص: ففيما كانت المحاكم العليا تحاكم اليسوعيين ، شرع فولتير برد الاعتبار إلى كالاس ، البروتستانتي التولوزي الذي اتهم ، بغير ما دليل ، بقتل ابنه لارتداده عن دينه ، وأعدم بالتعذيب على الدولاب . وساعدت قضية كالاس، ومن بعدها قضية البروتستانتي سيرفن المشابهة لها ، على إقناع الراي العام بالقبول في نهاية المطاف بمبدأ التسامح الديني . رحظى يومئذ فولتير ، دون كيشوت البؤساء » ، بشعبية واسعة . وصار له مراسلون ـ انظر الرسائل(\*) \_ ومعجبون واتباع « متعصبون ، في جميع الأوساط وجميع الأمصار . وأراد أن يستغل نجاحه لتحقيق مشروعه الأكبر: « سحق النذل » . ربين ١٧٦٤ و ١٧٧٠ تعاظم أمله ، مع أحداث البرتغال وبواونيا وسياسة الكونت دارندا في اسبانيا ومنازعات

آل بوربون وبلاط فيينا مع البابوية ، في أن يرى سلطان الكنيسة الكاثوليكية ينهار وشيكاً . وتعجيـلاً بيوم الخلاص ، كتُّف فولتير إنتاجه الأدبي . فخرج من فرناى سيل لا ينقطع له خيط من الكتابات : فكاهات ، حكايات ، مأس ، مؤلفات تاريخية ، معاجم . لكن بعد كل هذه الضربات الحانقة ، بقى « النذل » سليماً بغير ثلوم تذكر . وإنما فولتير هو الذي ضعف . فابتداء من ١٧٧٠ ، وكان قد طعن في السن وحمزت نفسه من جراء النجاح الذي أصابه جان جاك روسو والهالة التي بات يحاط بها شكسبير واذعرته دعاية هولباخ الإلحادية ، قلَّت كتاباته . وحصر اهتمامه بالسياسة المحلية . وحصل على إلغاء الحاجز الجمركي الذي كان يفصل كانتون غيكس الفرنسى ، حيث قصره بفرناي ، عن جنيف ، منفذه الطبيعي . وطالب ، ولكن بغير نجاح ، بإعتاق أقنان إقليم جورا . وكان من الممكن أن يموت فولتير في هدوء ودعة في كانتونه الجبلي ، لكن كان لا بد أن يقضى كما عاش . فساورته الرغبة ، على حين بغتة ، في رؤية باريس من جديد ، وكان فارقها منذ أكثر من ربع قرن من الزمن . وكان له استقبال يند عن الوصف : فمات في ٣٠ أيار ١٧٧٨ وقد أنهكه نصره. وكانت مغامرته الأخيرة دفنه . فابن أخيه الأباتي مينيو خدع خوري مقبرة سان ـ سولبيس ، ورئيس أساقفة باريس ، وضابط الشرطة ، ووزير بيت الملك ، وتدبر له ضريحاً مسيحياً في كنيسة سليير، لكن فولتير،الذي كان يحب التكرار، اعيد دفنه مرة ثانية في البانتيون ، في ١١ تموز ١٧٩١ ، بمرسوم صادر عن أجهزة الثورة الكبرى.

لقد كان فولتير ، بفنه كما بفكره ، ينتمي إلى الماضي بقدر ما يبشر بالمستقبل والنتاج الهائل الذي خُلفه فقد مع الزمن قدراً من طابعه الراهن في مجرى القرن التاسع عشر . لكنه يبقى ، على الرغم من تفاوته ، شهادة على ذهن دائم اليقظة . وكان اسلوبه الراجف بالحياة يشف عن حضور عقل مثقف وصاح . وهو لا يزال يعلم انسانية اليوم ، المختلفة كل الاختلاف عن تلك التي كتب لها ، الا تقبل بأن تُخدع ، والا تحمل الكاذيب والاوهام ورتابة الفكر على محمل الحقائق الجوهرية . [وينيه بومو]

□ • لو لم يكن الله موجوداً ، لكان ينبغي اختراعه ، [فولتير]

□ « إنفولتير هو الذي يكتب من اجل تلك الاسرة التعيسة [كالاس] . آه ، يا صديقتي ! يا له من استعمال رائع للعبقرية ! لا بد أن الظلم يسخطه وأن الفضيلة تجتذبه ! ومن هم آل كالاس له ؟ وما الدي يمكن أن يثير فيهم اهتمامه ؟ ما دافعه إلى أن يعلق أعماله التي يحبها ليشغل نفسه بالدفاع عنهم ؟ يوم سيوجد مسيح ، فإنني أجزم لك أن فولتير سيُخلص » . [ديدرو]

الله التي تلبسها فولتير ومعاصروه المشاهير في زمن شبابي ، وعن فولتير ومعاصروه المشاهير في زمن شبابي ، وعن السيادة التي كانوا يتمتعون بها في العالم العقلي . ولا يتضح بالقدر الكافي من سيرة حياتي كم مارس أولئك الأشخاص من تأثير على شبابي وكم تكلفت من جهاد لأدافع عن نفسي ضدهم ولافوز باستقلالي ، . [غوته] المنافع عن نفسي ضدهم ولافوز باستقلالي ، . [غوته] ال إن تنوعه المعجب في الاشكال الخارجية لا يثبت غنى روحه الداخلي ، بل يضعه بالاحرى موضع شك : إذ على الرغم من كل تلك الاشكال لم يهتد إلى شكل واحد يمكن فيه للقلب أن يعبر عن نفسه ، .

 □ • إذا تركنا جانباً قلة من روائعه ، وجدناه لا يفطن إلا إلى الجانب السخيف من الأشياء والازمان ، .
 [شاتوبريان]

المعادلة المعادلة المسلم المالة المعادلة المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلمة ا

« معلم كبير في فن السخرية » . [بايرون]

□ • لقد أعطى اللغة أداة الحرب الكلامية … أبدع لغة مرتجلة ، سريعة ، دقيقة ، لغة الصحافة ، . [لامرتين]

□ • إذا ذكرنا اسم فولتير فكاننا حددنا مواصفات القرن الثامن عشر كله ، وعينا بكلمة واحدة السيماء التاريخية والأدبية المزدوجة لذلك العصر الذي كان ، مهما قيل فيه ، عصر انتقال ، للمجتمع كما للشعر » . [فكتور هيغو]

□ « الضحك يحمل عنده شيئاً ثورياً . فوحدهم
 المتعادلون يضحكون فيما بينهم . وضحك فولتير هدم
 اكثر من بكاء روسو » . [هرزن]

لقد الحق فولتير بالدراسات التاريخية من
 الاذي اكثر من غزوة بربرية ، . [رينان]

ا د لقد كان آخر كاتب كبير كان له ، في مداورة لغة النثر ، أذن يوناني ، ويجدان فنان يوناني ، ويساطة يونانى ، . [نيتشه]

□ • إن فلسفة التاريخ عند فولتير ، اخطر خصوم التصور اللاهوتي ، هي محاولة لتأويل علمي للتاريخ ... وقد كان يقول إنه يدع الإلهيات لمن هم قيمون عليها ، ولا يشغل هو نفسه إلا بالعلل التاريخية ، أي الطبيعية ... ولكن وجهة النظر الفولتيرية كانت في الوقت نفسه وجهة نظر مثالية ، أي أن فولتير ، مثله مثل سائر فلاسفة القرن الثامن عشر ، بمن فيهم أولئك الذين كانوا ماديين في تصورهم للتاريخ ، كان يفسر السيرورة التاريخية بتطور الافكار ، [بليخانوف] السيرورة التاريخية بتطور الافكار ، [بليخانوف] معاداة الدين عندما كانت تتخذ شكل تعصب الماديين ، . [جان فال]

## فولغانسيوس ، فابيوس كلاوديوس

## Fulgence, Fabius Claudius Fulgentius, Fabius Claudius

لاهوتي لاتيني ولد سنة ٤٦٨ م . في ثالبطة بإفريقيا الشمالية ، ومات في ١ كانون الثاني ٣٣٥ في روسبة . كان اسقفاً للكنسية الإفريقية ، فانطبعت حياته بطابع التنازع بين الصبو إلى الحياة التأملية وبين المتطلبات العملية للحياة الكهنوتية . تزعم المقاومة الكاثوليكية ضد الأريوسية ، فنفي إلى سردينيا ، حيث حرر كقابات ضد الأريوسين (\*) . كما كتب ضد انصاف البيلاجيين في حقيقة الجبو والنعمة الإلهية . وعاد عام ٣٢٥ إلى ابرشيته في روسبة . ولما شعر بدنو اجله اعرب عن رغبته في الاختلاء في احد اديرتها . لكن ابناء ابرشيته اصروا على عودته ، فرجع إلى روسبة ، وإنما فقط ليوزع املاكه على عودته ، فرجع إلى روسبة ، وإنما فقط ليوزع املاكه على الفقراء وليموت . طوبته الكنيسة قديساً .

## فولفِ ، كرستيان فون

#### Wolff, Christian Von

فيلسوف وعالم رياضى الماني . ولد في ١٤ كانون

الثاني ١٦٧٩ في فروكلاف ( سيليزيا ) ، وتوفى في ٩ نيسان ١٧٥٤ في هال . كان والده عاملًا حرفياً ، وقد ضحى كثيراً ليؤمّن سبل التعليم لابنه الذكى والمبكر النضوج . وقد انتقل فولف بسرعة من الـلاهوت والقانون الطبيعي إلى الفلسفة . حصل على الدكتوراه عام ١٧٠٣ ، واستدعى عام ١٧٠٧ للتعليم في جامعة هال ، بناء على توصية من لايبنتز ، واكتسب في هذه الجامعة شهرة واحتراماً . فهو في الواقع مبدع اللغة الفلسفية الالمانية . كانط ، الذي كان تلميذ فولف في البداية ، ثم ناقد عقلانيته الخالصة، اعتبره على الدوام واحداً من أهم ممثلي « العقلانية الوثوقية ( اللايبنتزية والديكارتية ) . وقد عرفت حياته المهنية الهادئة فترة من الاضطهاد ؛ فملك بروسيا فريدريش \_ فلهلم الأول ، الملقب بـ و الملك الجاويش ، اصدر امراً بطرد فولف من اراضيه ( عام ۱۷۲۳) ، بعد أن اقنعه اللاهوتيون التقويون بأن عقلانيته تشكل تهديدأ لقدسية القسم والانضباط العسكريين ؛ لكن الملك فردريش الثاني عاد فاستدعاه ، وأحاطه بمظاهر التقدير والاحترام ؛ ثم عينه الملك الفيلسوف مديراً لجامعة هال (١٧٤٣) ، ومنحه لقب بارون (١٧٤٥) . وقد تميز تعليمه الشفهي والكتابي باحتوائه ، بالتدريج ، فروع المعرفة كافة : اللاهوت والفسيولوجيا والرياضيات وعلم الجمال والاقتصاد والميتافيزيقا ؛ وكان فولف يعالج هذه الفروع كافة بحذلقة حرفية اصبحت مضرب مثل. وهذا المظهر من تعليمه ، الذي تقادم عليه الزمن ، أبعد عنه تلامذته في السنوات الأخيرة من حياته ؛ بيد ان صرامة التجريد والصياغة التي تميز بها الاستدلال الفلسفي والعلمي الألماني ، تعود في أصولها إليه ، على الرغم من بطلان محاولته الرامية إلى تعقيل العلوم كافة تعقيلًا سطحياً . من مؤلفاته : الفلسفة الأولى أو الاونطولوجيا(\*) (١٧٢٩)، الكوسمولوجيا العامة(\*) ( ١٧٣١ ) ، علم النفس التجريبي(\*) (١٧٣٢) ، علم النفس العقلاني (١٧٣٤) ، اللاهوت الطبيعي(\*) (١٧٣٦\_ ١٧٣٧)، قانون الطبيعة ( ۱۷٤٠ ـ ۱۷۴۸) ، الفلسفة الخلقية (۱۷٥٠ ـ

١٧٥٢) ، علم الاقتصاد (١٧٥٠) .

□ « كرستيان فولف هو المفكر الذي مارس اعظم التأثير على الفلسفة الالمانية في زمانه . وهو لم يفرض نفسه بأصالة مذاهبه بقدر ما فرضها بروحه المنهجي :

فقد وضع مدونة فلسفية حديثة أعطى فيها اللايبنتزية المعاد فيها النظر أساساً أونطولوجياً ومنطقياً سيبقى ركيزة الفلسفة الألمانية حتى مجيء الكانطية ، . [جيورجيو تونلًي]

## فولكلت ، يوهان

#### Volkelt, Johanne

فيلسوف الماني (١٨٤٨ ـ ١٩٣٠). من اتباع الكانطية المحدثة النسبية . حاول الإفلات من النزعة الذاتية بتسليمه بوجود وقائع الوعي والفكر وتجربة الذاتية المتبادلة والحدس الميتافيزيقي والديني فيما وراء اليقين المباشر . من مؤلفاته التعلم والتفكير (١٨٨٠) ، ما هو الوعي الإنساني (١٩١٠)، الوعي والإدراك (١٩١٨) ، الفينومينولوجيا وميتافيزيقا الزمان (١٩٢٥) .

## فولني ، كونستانتان فرانسوا دي شاسبوف

## Volney, Constantin François De Chassebœuf

فیلسوف وکاتب فرنسی (۱۷۵۷ ـ ۱۸۲۰) . بعد ان درس القانون والطب قصد الشرق الأوسط وبالتحديد مصدر وسورية ( كانون الأول ١٧٨٢ ـ نيسان ١٧٨٥) حيث تعلم العربية في أحد اديرة لبنان ، وأصاب لدى عردته شهرة عندما نشر رحلة إلى مصر وسورية (١٧٨٧) . ولكن أشهر آثاره يبقى الأطلال أو تاملات **في تقلبات الأمبراطوريات (\*)** (١٧٩١) . انتخب نائباً للجمعية التأسيسية وأيد الافكار الجديدة للثورة الفرنسية . لكنه اعتقل في عهد الإرهاب بتهمة مناصرة الملكية . وأيد بعد ذلك انقلاب نابليون بونابرت في ١٨ برومير . ولكنه لما عارض إعلان الأمبراطورية ، أبعد نهائياً عن الساحة السياسية . ومنذئذ كرس حياته لمباحثه ، فنشر تبسيط اللغات الشرقية (١٧٩٥) ، دروس في التاريخ (١٧٩٩) ، مباحث جديدة حول التاريخ القديم (١٨٠٤) ، الأبجدية الأوروبية مطبقة على اللغات الأسيوية (١٨١٩) ، وأخيراً مقال في الدراسة الفلسفية للغات (١٨١٩). ويمكن اعتبار

فولني المنظر الأضلاقي والسوسيولوجي لجماعة الايديولوجيين .

## فونت، فلهلم

#### Wundt, Wilhelm

فيلسوف الماني . ولد في نكرهو ، بالقرب من مانهایم، فی ۱٦ آب ۱۸۳۲، وتوفی فی لایبتزیغ فی ۳۱ آب ۱۹۲۰ . كان ابن قس بروتستانتي ، وقد امضى طفولته وشبابه في الجد والعمل ، واستهل دراسته العليا في جامعة توبنغن ؛ ولم تدم إقامته في هذه الجامعة طويلاً ، إذ غادرها بعد عام ليلتحق بجامعة هايدلبرغ . حصل على شهادة الدكتوراه في الطب عام ١٨٥٧ ، واصبح في العام التالي مساعداً لهلمهولتز الشهير . ولما كان فونت يشعر بميل متعاظم إلى الفلسفة والسيكولوجيا ، فقد ذهب في عام ١٨٧٤ إلى زيوريخ ، ومن ثم إلى لايبتزيغ ليشغل فيها مقعد علم النفس في كلية الفلسفة . وقد غدت لايبتزيغ وطنه الثاني ، وقلعة العلم الجديد ، علم النفس التجريبي ، الذي ساهم في تأسيسه . ففي عام ١٨٧٩ ، أنشأ فونت معهداً لعلم النفس التجريبي ، الحق في البداية بالجامعة ، ثم تحول ، في عام ١٨٩٧ ، إلى هيئة مستقلة ذاتياً . وفي هذا المعهد عمل فونت ، بلا كلل أو ملل ، حتى تاريخ وفاته ، مكوناً تلامذة قادرين على ان يدافعوا عن علم النفس كعلم مستقل في العالم برمته. وقد جرى الأخذ بمثال لايبتزيغ في كل مكان ، وبادر العديد من الجامعات إلى إنشاء كرسي لعلم النفس التجريبي ، وإلى إقامة المختبرات المناسبة . والحق أن النشاط الذي قام به فونت كان فعلاً خارقاً: فقد كتب ما لا يقل عن خمسين الف صفحة ؛ وقد نُشر جزء هام منها في مجلة دراسات فلسفية ، الناطقة بلسان معهد لايبتزيغ ، والتي اصبحت تعرف فيما بعد باسم ملفات علم النفس العام . وكان لا بد من أن يقدم كولبه Külpe ، وهو احد تلامذته ، على نشر كتاب الوجيز في علم النفس ، الذي دحض فيه احدى اطروحات استاذه الاساسية حول التمييز بين السببية النفسية والسببية الجسمانية ، حتى يبادر فونت بدوره إلى نشر الوجيز في علم النفس (١٨٩٦) ، الذي اعيد طبعه عدة مرات وترجم إلى عدد من اللغات .

كانت شهرة فونت قد بلغت وقتئذ الذروة . وإلى جانب الدفع الذي اعطاه للدراسات السيكولوجية، يجدر بنا التنويه بمثابرته على البحث الدؤوب في ميدان الفلسفة ، وبتعلقه الدائم بهذا الفرع من فروع العلم ، وبحرصه على أن يقرن تجاربه في ميدان علم النفس بكتابة مؤلفات في المنطق، والأخلاق، والميتافيزيقا أتاحت له .. ولا سيما كتابه منهج الفلسفة (١٨٨٩) ـ ممارسة تأثير بارز على فلسفة عصره . لكن اعماله الأكثر أهمية تبقى ، بكل تأكيد ، اعمالًا سيكولوجية. فكتاباه عناصر علم النفس الفسيولوجي و عناصر علم نفس الشعوب (\*) قد أصبحا نصين كلاسيكيين . وقد صدر الكتاب الأول في عام ١٨٧٤ ، ويمكن اعتباره صبيغة نهائية لسلسلة من الاعمال بداها مع ملاحظات حول نظرية الادراك الحسى التي يعود تاريخ صدورها إلى عام ١٨٥٨ . أما الكتاب الثاني ، الذي عمل فونت فيه طوال عشرين عاماً ، فلم ينجز إلَّا في عام ١٩٢٠ ، قبيل وفاة مؤلفه . ومن أعمال فونت أيضاً: المنطق : بحث في مبادىء المعرفة (١٨٨٠ ـ ١٨٨٣) و الأخلاق؛ تحقيق حول وقائع الحياة الأخلاقية وقوانينها (١٨٨٦) . [فرنكو اميريو]

□ « إن فونت فيلسوف حدد مهمته بالنضال ضد المادية ، أو حسب التعبير الشائع : « تجاوز المادية » ، بدون أن يعلن انتماءه صراحة إلى المدرسة التي تعد الخصم التقليدي للمادية » . [لينين]

الفلسفية الخالصة في مضمار الفلسفة في المانيا . وهو نفسه انطلق من الطبيعيات ليصل إلى الفلسفة عن طريق علم النفس التجريبي ؛ وقد سلك في فكره دوما نهج التقارن والتضايف اكثر مما سلك نهج التطور ، وأثرت كتاباته بشمولها اكثر مما اثرت بعمقها ، . [إميل بوهييه]

## فونت ، ماکس

## Wundt, Max

فيلسوف الماني (١٨٧٩ ـ ١٩٦٣). من دعاة العودة إلى كانط. ذهب في كتابه كانط ميتافيزيقياً (١٩٢٤) إلى أن النقدية، خلافاً لما يرتئيه الوضعيون

واللاأدريون ، تؤسس الميتافيزيقا نهائياً وتنجزها باعتبارها تجلياً للألوهية في لحمة العالم .

## فونتنيل ، برنار لوبوفييه دي

#### Fontenelle, Bernard Le Bovier De

كاتب فرنسى . ولد في ١١ شباط ١٦٥٧ في روان ، ومات في ٩ كانون الثاني ١٧٥٧ في باريس . درَس أولًا لدى اليسوعيين ، ونال إجازة في الحقوق ، ولكنه لم يزاول المحاماة إلَّا في قضية واحدة خسرها . واستقر في باريس ابتداء من عام ١٦٨٧ . بدأ حياته الأدبية بأشعار نشرها عام ١٦٦٧ بعنوان الحب الغريق و مرثية الساقية إلى المرج . وقد ظن بنفسه عبقرية مسرحية ، وظل على اقتناعه هذا إلى نهاية حياته رغم الفشل الذريع الذي منيت به أعماله المسرحية الأولى . وبالمقابل ، حظى فونتنيل برفيع التقدير في الصالونات الأدبية ، حيث كان يفتن النساء بحديثه الظريف والمرهف . بيد أن أصالته واستقلاله الفكري تبديا في وضبوح عندما أصدر عنام ١٦٨٣ مصاورات الموتى(٩) ، وأتبعها عام ١٦٨٦ باحاديث حول تعدد العوالم (\*) . وقد أخذ على عاتقه في كتبه أن يدخل إلى عقلية زمانه الرؤية الجديدة للعالم كما يمكن استخلاصها من كشوف كويرنيكوس وديكارت ، فلعب على هذا النحو دور الوسيط بنوع ما بين العلماء ونخبة المجتمع . وفي عام ١٦٨٦ و ١٦٨٧ صدر له كتابان آخران يمكن أن يعدا أول تظاهرة وأضحة للروح الجديد الذي سيعقد له إزار النصر في القرن الثامن عشر: أصل الخرافات ، حيث اعتبر اساطير الاقدمين الدينية اختراعات اخترعتها السذاجة البشرية ، وتاريخ العرافات (\*) الذي عالج فيه مسألة اختفاء العرافات الوثنية مع مجيء المسيحية والذي كان بحق ، بروحه النقدية ، بشيراً ب و عصر الأنوار ، .

وقف فونتنيل في خصومة القدامى والمحدثين إلى جانب هؤلاء الأخيرين ، وكتب نقداً لاذعاً ضد نظريات اصحاب القديم بعنوان رسالة في طبيعة القصيدة الريفية (١٦٨٨) ، وأكد في استطراد حول القدامى والمحدثين (١٦٨٨) تفوق معاصريه على هوميرس وافلاطون وديموستانس ، لاننا إذ ، ركبنا على اكتافهم

بتنا نرى إلى ابعد منهم » . ولم يسهّل هذا الموقف دخوله إلى الاكاديمية الفرنسية ، فلم يُقبل في عضويتها إلَّا عام ١٦٩١ وبعد أن فشل أربع مرات . بعد نشر الأشعار الرعوية (١٦٨٨) والعرض المسرحى الناجح لمأساتيه الغنائيتين، تاتيس وبالايوس (١٦٨٩) وإينايوس ولافينيا (١٦٩٠)، هجر فونتنيل أدب التسلية لثلاثين عاماً : ويومئذ بدأت المرحلة الثانية والأحسن من موهبته . فقد كرُّس ، وهو الديكارتي المنعتق من كل فكرة مسبقة ، ورائد الصالونات ورجل الفكر المطهِّر من كل ذوق فاسد ، والعضوفي اكاديمية العلوم واكاديمية النقوش والآداب الجميلة ، كرس جل وقته لمراسلة العلماء الأجانب ، ولتحرير تاريخ تجديد الإكاديمية الملكية للعلوم (۱۷۱۰) و مدائح الإكاديميين (۱۷۱۵) . وعلى الرغم من أنه لم ينشر في أثناء توليه أمانة سر أكاديمية العلوم سوى كتاب واحد عناصر الهندسة واللامتناهي (۱۷۲۷) ، فإنه لم يستطع أن يكبت في نفسه هوى التأليف المسرحي، فتوالت تباعاً مآسيه الباردة الجافة : ماكاتا (١٧٢٠) ، الطاغية (١٧٢٤ ابدالومينا (١٧٢٥) ، هنرييت (١٧٤٠) ، الخ . وني ۱۷٤۲ أنهى مؤلِّفه الذي كان بدأ العمل به منذ عام ١٦٨٥ : حياة السيد كورناي مع تاريخ المسرح الفرنسى إلى زمانه .

لئن عمر فونتنيل قرناً كاملاً ، فلربما ينبغي أن نرى في ذلك رمزاً . فقد كان فونتنيل رجل مرحلة الانتقال من القرن السابع عشر إلى القرن الثامن عشر . وفي الوقت الذي كان فيه « رجلاً أصولياً » ، كان ثورياً على منوال الأشخاص الذين لا يستطيعون استغناءً عن حياة المجتمع ، فكان بالتالي رجل المفارقة » . [جك باتري]

□ « لا شيء كبير فيه سوى رأيه في نفسه » . [لابرويير]

□ «لكم أرثي لك: فليس ما في صدرك قلب ، وإنما نخاع ، كما لو في الراس » . [مدام دي تفسان] □ « فونتنيل متفوق على الآخرين بقلبه قدر تفوقه على المل الأدب بعقله » . [مونتسكيو]

□ • يستأهل فونتنيل أن ترى فيه الأجيال اللاحقة واحداً من كبار فلاسفة الأرض ... فله ندين ، إلى حد كبير ، بذلك الروح الفلسفى الذي يحتقر بهرج الكلام

والسلطــات لينــاقش الحقيقــة بسطــوة ، [فوفنارغ] .

الأول بين العلماء الذين ما أوتوا موهبة الاختراع ، [ فولتير ]

إذا كان المضمر في جميع كتابات فونتنيل - وهذا ما يجمع بينه وبين بايل - هو نفي فعل الله في التاريخ ، فإنه يقترح بالمقابل التماس هذا الفعل في الطبيعة ، . [ إ . برهيه ]

### فونسيکا ، بدرو دی

#### Fonseca, Pedro De

لاهوتي برتغالي (١٥٢٨ ـ ١٥٩٩). انتسب عام ١٥٤٨ إلى رهبانية الآباء اليسوعيين، وعلَّم الفلسفة في كويمبرا تعليماً باهراً حتى لُقب بارسطو البرتغالي. مذهبه، ويقال له « العلم الأوسط » ، يحاول الترفيق بين مذهب التخيير ومذهب التسيير.

## فونغ ، يو لان

## Fong Yeou Lan Fung Yu- Lan

فيلسوف ومؤرخ صيني للفلسفة . ولد سنة ١٨٩٥ . دعا في مواجهة غزو الافكار الوضعية والمادية إلى تجديد الفلسفة الكونفوشية ، وعمل على إحياء العقلانية الموضوعية لتشو ـ هي بعد أن دمج بها المنهج الواقعي الجديد للتحليل المنطقي ، والجدل الطاوي القائم على السلبية ، والتصور الافلاطوني والأرسطي للكليات . عرض مذهبه في كتابه : مذهب والأرسطي للكليات . عرض مذهبه في كتابه : مذهب اربعة مفاهيم ميتافيزيقية اساسية : «لي » أي المبدأ ، و « كي » أي القوة المادية ، و « طاو ـ طي ، أي الكل المبدأ ، و و عني المفهوم الأول أن لكل شيء مبدأ (لي ) يكون بموجبه ما هو كائن عليه ، والثاني أن تحقيق المبدأ ين الكون في حركة متصلة ، وذلك هو انبساط المبدأ ين التحقيق المبدأ أن الكون في حركة متصلة ، وذلك هو انبساط المبدأ ين النجود ،

الطاو، والرابع أن الكل أكبر من كل وجود واقعي، و حطا - تسبوان ، يقابل المطلق في الفلسفة الغربية ، مثلما تطابق أفكار دلي ، و « كي ، و « طاو - طي ، أفكار الوجود واللاوجود والصيرورة في فلسفة هيفل . ويستخلص فونغ من هذه الميتافيزيقا فلسفة في الحياة ترمي إلى تجاوز الدوائر الغريزية والنفعية والاخلاقية لتتأدى إلى دائرة مفارقة هي دائرة الحب التي يحقق فيها الموجود الانساني طبيعته ويتحد في تساوق مع الكل الاكبر ويبلغ إلى المثال الكونفوشي عن الملك الحكيم . هذا وقد ترجم كتابا فونغ يو لان : روح الفلسفة الصينية و الوجيز في تاريخ الفلسفة

الصينية إلى عدد من اللغات الأوربية .

#### فويت ، جسبرت

## Voet, Gisbert Voetius, Gysbertius

لاهوتي بروتستانتي هولندي (١٥٨٩ ـ ١٦٧٦). كان قسأ لبلدة هوسدن ، ومدرساً للكتاب المقدس كان قسأ لبلدة هوسدن ، ومدرساً للكتاب المقدس واللغات الشرقية في اوتريخت (١٦٢٨) ، ووقف ضد ارمينيوس في مجمع دور دريخت (١٦١٨ ـ ١٦١٩) . وعرض بنفسه المذهب الكالفني الحرفي في عدة مؤلفات لاهوتية وضعها باللاتينية ، ومنها منتخبات من الخصومات اللاهوتية (١٦٥٥ ـ ١٦٦٩) . وقد هاجم ايضاً مذهب ديكارت .

## فوييه ، الفرد جول اميل

#### Foulliée, Aifred Jules Emile

فيلسوف فرنسي . ولد في ١٨ تشرين الأول ١٨٣٨ في لابوئيز ، وتوفي في ليون في ١٦ كانون الثاني لابوئيز ، وتوفي في ليون في ١٩٢ كانون الثاني في عدد من معاهد الاقاليم ، واخيراً في ثانوية كاركاسون . في عام ١٨٦٤ ، نجح بتفوق في مسابقة التبريز في الفلسفة ، فعين مدرساً في ثانوية دويه ، ثم في ثانوية مونبلييه ، واخيراً في كلية الاداب في بوردو . وبعد نيله شهادة الدكتوراه في الاداب عين في باريس ،

فيتال دي فور

## فيثاغورس

## Pythagore Pythagoras

فیلسوف یونانی . ولد بین ۵۸۰ و ۷۰ ق.م ، وربما في ساموس . كان أبوه يدعى مناسارخوس. وقد اسس فيثاغورس مدرسة الفلسفة التي تعرف بالمدرسة الايطالية القديمة والتي مارست تأثيرا مرموقا على المذاهب الفلسفية اللاحقة ، وبضاصة الفلسفة الإفلاطونية والأفلاطونية المحدثة . ولا نعرف شيئاً ذا بال عن المرحلة الساموسية ؛ ومن المعتقد أن معلميه كانا فراقيدس وانكسيماندرس. وفي تلك المرحلة قام، على ما تشير الدلائل ، بأسفاره الدراسية إلى فارس وغاليا وكريت ومصر ؛ ولما رجع إلى ساموس ، وجد موطنه يرزح تحت نير بوليقراطس فتركه ، وهو في الأربعين من العمر، إلى إيطاليا، حيث أسس في اقروطونا باليونان الكبرى مدرسة لم تلبث أن عرفت تطوراً مرموقاً، ورح يتدفق نحوها عدد كبير من التلاميذ اللوقانيين والمسابيين والرومانيين . وقد الف هؤلاء حول المعلم ضرباً من اخوية كانت اهدافها صوفية اكثر منها فلسفية بحصر المعنى . وكانت تقبل في عضويتها النساء، وأشهر نساء المدرسة كانت ثيانو، زوجة فيثاغورس وتلميذته . وكان على المرشحين ، قبل مثولهم أمام المعلم ، أن يراعوا حقبة من الصمت تدوم خمسة أعوام . كأنوا ملزمين ، علاوة على ذلك ، بلزوم السرية المطلقة حول المذاهب المعلِّمة . وكانت سلطة المعلم مطلقة هي الأخرى ، إذ كان يُعد المؤتمن الوحيد على الحقيقة . وما لبثت مدرسة أقروطونا الفلسفية أن تحولت ، في وقت لاحق ، إلى جمعية سياسية ذات منزع ارستقراطي فأصابت نجاحاً كبيراً في اقروطونا، وصارت لها فروع عديدة في سيباريس وريجيون، وفي صقلية . وإنما في هذا المظهر استثارت المدرسة الفيثاغورية ردود فعل حادة من جانب الديموقراطيين، تأدت إلى إحراق المبنى الذي كان الفيثاغوريون مجتمعين فيهم ، فهلك جميعهم ، خلا اثنين ، في الحريق ، بمن فيهم فيثاغورس نفسه ( يروي مأثور آخر أنه تمكن من الإفلات ، ولكنه هلك مع ذلك لأنه أبي أن يجتاز حقلًا من الفول ، وهو نبات كانت تعده الفرقة مقدساً ) . في عام ۱۸۷۲، استاذاً محاضراً في دار المعلمين العليا. اثارت اطروحته حول الحرية والحتمية والمحامن (۱۸۷۳) تعليقات عديدة واصداء واسعة في المجلات بيد أن صحته اضطرته إلى التقاعد عن التعليم منذ عام ١٨٧٨، فكرس نشاطه كله لنشر كتبه ولإصدار طبعات كلاسيكية لنصوص فلسفية شهيرة . اهتم فوييه بتاريخ الافكار (فلسفة افلاطون ، ١٨٦٩، وتاليخ الفلسفة ، ١٨٧٥)، وبالقضايا السياسية (الملكية الاجتماعية والديمقراطية ، ١٨٨٤)؛ وقد ترك في التجربة (١٨٨٠) ونشوئية الافكار القوانية التجربة (١٨٨٠) ونشوئية الافكار القوانية ، وإنما

## فيتال دي فور

#### Vital Du Four

لاهوتي وكاردينال فرنسي ، توفي سنة ١٣٢٧ م . النكر أن يكون ثمة تمايز واقعي في الميتافيزيقا بين الماهية والوجود . له مسائل مختلف عليها ، أدرج العديد منها في الكتاب المنحول على دنس سكوتوس: في مبدأ الاشياء .

## فيتلو

#### Witelo

فيلسوف من أصل بولوني من القرن الثالث عشر . القسام في إيطاليا حيث اكتشف فكر ارسطو والافلاطونيين المحدثين (سمبليقيوس وأبروقلوس) . له مبحث في البصريات بعنوان المنظور عرض فيه قوانين انتشار الضوء وانكسار الأشعة ، وبدا فيه تأثره واضحاً بكتاب المناظر لابن الهيثم . وفي الفلسفة وطد الصلة بين الميتافيزيقا الافلاطونية المحدثة وعلم المنظور ، وقال بمذهب الانبثاق أو الفيض وبالرمزية النورية ، وإنما من وجهة نظر منظورية .

كان فيثاغورس يرتدى ثياباً بيضاً ، ويمسك عن الضحك والمزاح ، وكانت سحنته تنطق بالجلال والوقار ، حتى كان يتراءى لتلاميذه أنه أبوالون متجسداً . بيد ان ذلك هو كل ما يمكن جمعه عنه ، على وجه الاحتمال لا اليقين ، من الروايات المتعددة التي وصلتنا عن حياته والتي ما لبثت الخرافة أن وضعت يدها عليها: فحتى إنباذوقلس ، الذي عاش بعد فيثاغورس بخمسين عاماً ، كان يعتقد أنه كائن أعلى من البشر ، كما أن هيرودوتس خلط بين فيثاغورس وبين تراقيوس زالموكسيس ، وهو شخص خرافي ، وقد زُعم أن فيثاغورس كان ابن أبولون أو هرمس ( وهو ما أدعاه الفيلسوف بنفسه كما جاء في بعض الروايات ) ، ومنه تلقى هية حفظ ذكرى تجسداته السابقة ؛ وعلى هذا النحو تذكر أنه كان أفوربوس ، ثم إرموتيموس ، وأخيراً بيروس ، قبل أن يصبير فيثاغورس . وذُكر أيضاً أن قصبة ساقه كانت من ذهب ، وأنه كانت له قدرة على التنبؤ ، وعلى كلية الحضور ، وأنه كان من أسلاء العالم السفلي ، حيث رأى نفس هزيودوس مقيدة إلى عمود من البرونز، ونفس هوميروس معلقة بشجرة تحيط بها الثعابين لأنه خاطب الآلهة مثلما خاطبوه. لم يصلنا شيء من كتابات فيثاغورس . ويطابق مذهبه ، من حيث وجه الأصالة فيه ، الصورة المثالية للرجل على نحو ما يمكننا إعادة بنائها بالاستناد إلى المعطيات ، سواء أكانت خرافية أم لم تكن . وعنده أن العدد هو أصل الأشبياء طرأ ، والعالم تساوق وعدد ، والنفس الخالدة حبيسة البدن كما لو في قبر ، وقد تتقمص في حيوانات من انواع مختلفة وحتى في النباتات . ويعزو فيتاغورس إلى جميع الموجودات الحية اصلاً واحداً ، ويؤكد ان غاية الإنسان ان يكون على وفاق مع الإلهي وأن يتبع الله . وهو يشبه الحياة الحاضرة بمعرض كبير يقصده بعضهم ليكسب مالاً ، ويقصده بعضهم الآخرد الأخيارد ليستمتعوا بالمشهد؛ وعلى هذا المنوال يولد بعضهم في الحياة عبداً للثروة والمجد، وينشد بعضهم الآخر ـ الفلاسفة - الحقيقة . وبهذا المعنى كان في مستطاع فيثاغورس أن يجيب لاونتس ، طاغية فليونتا ، لما سأله عن هويته، فقال: «أنا فيلسوف»؛ وتلك كانت أول مرة تُلفظ فيها هذه الكلمة . [كوانتينو كاتوديلا]

🗖 و هناك نوع من حيوان عاقل هو الله ؛ ونوع آخر

هو الإنسان ؛ وفيتاغورس مثال على النوع الثالث . . [من صيغ المدرسة الفيثاغورية]

□ • كان فيثاغورس يعرض الفلسفة على نحو يحرد الفكر من اغلاله . فبدون الفكر لا نستطيع أن نعرف شيئاً ، ولا أن نعلم شيئاً علماً حقاً . الفكر يسمع ويرى في ذاته كل شيء ، أما الباقي ( المحسوس ) فكسيح واعمى . وبلوغاً إلى هدفه يستخدم فيثاغورس العنصر الحرياضي لأنه يقع في الوسط بين المحسوس والفكر ، . [فورفوريوس]

□ • إن علاقات فيثاغورس بالطائفة الكهنوتية المصرية كان لها عليه أعظم التأثير ، لا بالحكمة النظرية العميقة التي يقال إنه جناها من هناك ، بل بالفكرة التي كونها لنفسه هناك عن تطبيق الضمير ، عن التحقق الفعلي للوجود الاخلاقي للإنسان ، [هيغل] □ • فيثاغورس : اعتقاد بوحدة هوية الاجناس

البشرية العديدة ، بل بوحدة هوية الموجودات الحية قاطبة ، [نيتشه]

□ • يبدو إذن أن أقدم الرويات وأحدثها تتفق على تمثيل فيثاغورس في صورة • مبرىء • • [ ج . بورنيه]

## فيخته ، يوهان غوتليب

#### Fichte, Johann Gottlieb.

فيلسوف الماني . ولد في رامينو (ساكس) في ١٩ ايار ١٧٦٢ ، وتوفي في برلين في ٢٧ كانون الثاني ايار ١٧٦٢ ، وتوفي في برلين في ٢٧ كانون الثاني الماكسونيين ، ومارس اعمالاً شتى في مراهقته ، الساكسونيين ، ومارس اعمالاً شتى في مراهقته ، فرعى الوز تارة واشتغل عاملاً في معمل للنسيج طوراً . هذه البدايات الصعبة في الحياة تقف ، على الأرجح ، وراء سمات طباعه المميزة: جَلَد شديد، إرادة صلبة بل جبارة، قدرة خارقة على مقاومة المحن والتصدي لها ، إلى جانب بعض الخشونة والفظاظة ، ونزعة مفالى فيها إلى إصدار الأوامر ، وعجز ( لاحظه غوته الذي كان يقدّر فيخته ويحتقره في آن معاً ) عن العيش مع بقية الناس ، وعن التصرف كبقية الناس في المجتمع . وكان فيخته ابدى ، منذ طفولته ، عن إحساس ديني عميق وعن ميل شديد إلى التفكير

والتأمل . وقد تغذّت صبواته الداخلية ، بادىء ذي بدء ، بمواعظ يوم الأحد التي كان يلقيها قس رامينو اللوثرى ، مواعظ كان فيخته يضغى إليها بإمعان ، ثم يفكر فيها ملياً ، إلى حد حفظها عن ظهر قلب . وقد نجح يوهان الصغير في استمالة احد كبار ملاكي القرية ، فتعهده بالرعاية والحماية وسعى إلى تعليمه بإعطائه دروساً خاصة أولاً ، ثم بإرساله ، عام ١٧٧٤ ، إلى معهد بفورت الشهير ، حيث كابد الطالب الشاب من سوء معاملة زملائه المنتمى معظمهم إلى أسر غنية . لكن محسن فيخته الفتى توفى بعد ذلك بفترة وجيزة ؛ وعندما غادر فيخته معهد بفورت عام ۱۷۸۰ ، اضطر إلى إتمام دراسته الجامعية في ظروف صعبة للغاية . بدأ عند ذاك تسفاره الطويل الأمد عبر أوروبا . تسجل اولًا في كليتي إيينا ولايبتزيغ للاهوت ، لا بسبب دعوة ، وإنما إكراماً لذكرى المحسن الذي رعاه ، وإرضاء لامه التي كانت تود لو يصبح ابنها قساً . لكنه سرعان ما ترك الدراسة الجامعية ، لأسباب مالية من جهة ، وبحكم الأزمة الداخلية التي كان يمربها من جهة أخرى . وذهب في عام ١٧٨٨ إلى زيوريخ حيث تعرُّف إلى يـوهانا ران ( ابنة أخت كلوبستوك ) التي سيعقد عليها في عام ١٧٩٣ ، بعد خطوبة طالت زمناً . وارتحل عام ١٧٩٠ إلى لايبتزيغ ، وتنقل في العام التالي بين وارسو وكونيغسبرغ ودانتزيغ. في تلك الفترة،على وجه التحديد ، طالع مؤلفات كانط ؛ ولشدة إعجابه بها قصد كونيغسبرغ للتعرف إلى الفيلسوف الكبير. وقد استقبله كانط ، في البداية ، بكثير من الفتور ، لكنه سرعان ما بدل موقفه من فيخته عندما عرض عليه هذا الأخير كتابه نقد كل تنزيل ، الذي طبق فيه الأفكار الكانطية على فلسفة الدين ، حتى إنه اعتبر عند صدوره ، بلا توقيع ، عام ١٧٩٢ ، من تأليف معلم كونىغسىرغ .

وعرف فيخته النجاح . وقرً عزمه آنذاك على الزواج من خطيبته ، وابتاع داراً بمال زوجته . وعلى الرغم من الكتابات العنيفة اللهجة التي نشرها دفاعاً عن حرية الفكر وعن حرية الصحافة وعن الثورة الفرنسية ، حصل من حكومة فايمار ، المعروفة بمناهضتها للمذهب اليعقوبي ، على تعيينه استاذاً للفلسفة في جامعة إيينا ، خلفاً لراينهولد . وقد جاء تعيين فيخته لهذا المنصب بتزكية من غوته ( الذي ندم بعد ذلك على هذا

« الخطأ » ) . وفي جامعة إيينا ، دأب فيخته على العمل على نحو متواصل . ففي عام ١٧٩٤ أصدر مذهب العلم(\*) في جزئين ، ورسالته في قدر العالم والأديب . وفي عام ١٧٩٦ صدر كتابه دعائم القانون الطبيعي على ضوء مبادىء مذهب العلم(\*) ، وفي العام التالي مدخلان إلى مذهب العلم، ثم اتبعهما ، في عام ١٧٩٨ ، بشروح عملية عرضها في مذهب الأخلاق على ضوء مبادىء العلم . واكتسب فيخته ، بفضل جراة افكاره وجهده التعليمي ، شهرة راحت تتنامى باطراد ، فضلاً عن عداوات وخصومات لا ترحم. فاللاهوتيون ، على الأخص ، لم يغفروا له لا تصوراته العقلانية في مضمار الدين ، ولا إقدامه على إعطاء المحاضرات أيام الآحاد . كما أخذت عليه السلطات ميوله الثورية . أما الطلبة ، فقد لاموه على الكفاح الساخط الذي شنه ضد الجمعيات القتالية وعاداتها الهمجية بقدر او بآخر، واضطر في عام ٥ ١٧٩ ، وفي أعقاب حوادث خطيرة ، إلى مغادرة إيينا لفترة من الزمن . وبلغت الحملة الموجهة ضده ذروتها عام ١٧٩٩ ، فدافع عن نفسه بحزم وقوة ، وأصدر لهذا الغرض التبرير ضد تهمة الإلحاد<sup>(ه)</sup> . لكن لما وجد نفسه وحيداً في مواجهة زملائه وطلبته ، اضطر إلى التخلى عن كرسيه ، فخلفه فيه تلميذه الذي تنصّل منه شلينغ . وقد بلغ من عزلة فيخته أن كانط نفسه تخلى

انتقل فيخته ، وقد تملكه الحزن والمرارة ، إلى برلين حيث دارت بعض المساجلات بينه وبين خصومه ؛ وفي برلين اعاد النظر في كتابه مذهب العلم ، والقي بعض المحاضرات ؛ وقد تمخضت إحدى هذه المحاضرات عن كتابه قدر الإنسان(\*) . وفي برلين كتب فيخته ايضاً الدولة التجارية المغلقة(\*) (١٨٠٠) . وفي تلك المرحلة على وجه التحديد طرا تغيير عميق على فكر فيخته ؛ فقد تحول عن نزعته العقلانية الحضورية المقترنة بيعقوبية سياسية ، إلى روحانية متعالية وتاليهية ؛ وعلى الصعيد السياسي ، انضم إلى الرجعية المناوئة لفرنسا وللنزعة اليعقوبية ، وارسى اسس النزعة برزت في قدر الإنسان ؛ بيد انها لم تتبلور تماماً إلا في السمات المميزة للزمن الراهن(\*) وفي التعرس بحياة السمات المميزة للزمن الراهن(\*) وفي التعرس بحياة السمات المميزة للزمن الراهن(\*) وفي التعرس بحياة

الغبطة (\*) ، الكتابين اللذين وضعهما فيخته حوالي عام ١٨٠٦ . كانت المانيا في اثناء ذلك ، ومعها فيخته ، تعيش أياماً عصبية : ففي ٢٧ تشرين الأول ١٨٠٦ ، أي بعيد معركة إيينا ، احتل الفرنسيون برلين ؛وحتى لا يقدم فيخته الولاء للغزاة المحتلين ، غادر برلين وقصد كونيغسبرغ حيث درَّس لمدة ستة أشهر . لكن كونيغسبرغ بدورها سقطت في أيدى الفرنسيين عام ١٨٠٧ ، فلجأ فيخته ، مع فريق من الوطنيين الألمان ، إلى الدانمارك . وبعد إبرام السلم في آب ، عاد الفيلسوف إلى برلين حيث أعلن عن انتمائه إلى رابطة قرمية ، التوغندبوند ، وقام بالترويج لدعارى ومواقف قومية ومناهضة لفرنسا . خطاباته الشهيرة إلى الأمة الالمانية(\*) القيت ، على وجه التحديد ، خلال عامی ۱۸۰۷ و ۱۸۰۸ ، أی فی زمن كانت فیه شوارع براين تغص بالدوريات الفرنسية ؛ وقد شكلت ، فيما بعد ، الكتاب الكلاسيكي للقومية الألمانية . وفي عام ۱۸۱۰ أسست ودشنت جامعة برلين . وكان فيخته أول استاذ للفلسفة فيها ؛ وقد عُهد إليه بعمادة هذه الجامعة ، لفترة من الزمان في بحر عام ١٨١١ ، مما أوقعه في متاعب جديدة مع الحكم ، ومع زملائه ، ومع الروابط الطلابية. وكان نشاطه ، في تلك الفترة ، سياسياً في المقام الأول ؛ فقد سعى إلى تعبئة العقول كافة لخوض الحرب ضد فرنسا . وفي عام ١٨١٣ ألقى سلسلة من المحاضرات صدرت فيما بعد تحت عنوان مذهب الدولة (\*) . وأراد فيخته المشاركة في آخر حملة عسكرية شنت ضد نابوليون ؛ غير أنه لم يؤذن له بذلك . مع ذلك يمكن القول بأنه قضى في ساحة الشرف : فقد أصيبت زوجته بالحمى التيفية وهي تعنى بجرحى الحرب ؛ وانتقلت عدوى هذا الداء إلى فيخته فيما هو يعنى بدوره بزوجته . وقد توفي في اليوم نفسه الذي علمت فيه برلين بنبأ اجتياز ةوات بلوخر نهر الراين . [جيوليو بريتي]

□ • إن فلسفتنا هي تأريخ قلبنا ، وبحسب ما نكون عليه من حال نتصور الانسان ومصيره » . [فيخته]
□ • إن جوار فيخته محبب جداً إلي ، وانا أجني منه فوائد شتى ؛ والحديث مع فيخته تنعقد أواصره بسهولة ؛ وما دام الرجل يعدنا بالتوفيق بين الحس المشترك والفلسفة فما علينا إلا أن نصغي إليه بإمعان » . [غوته]

 من المحتمل جداً أن يكون فيخته ابتدع طريقة جديدة تماماً في التفكير لم تجد لها اللغة مصطلحات بعد ، [نوفاليس]

□ « لقد اضطلع كانط بدور كوبرنيكوس ، ففسر الإنا التجربي مع عالمه الخارجي كما لو أنه كوكب ، ووضع مركز النظام في القانون الأخلاقي أو في الأنا الأخلاقي . أما فيخته ـ نيوتن فقد غدا مبتدع قوانين نظام العالم الداخلي ، أي كوبرنيكوس الثاني » . [نوفاليس]

□ « سوف يرفع فيخته الفلسفة إلى ارتفاع شاهق يبدو أمامه معظم الكانطيين ، حتى أيامنا هذه ، وكأنهم أطفال رضع » . [شلينغ]

□ « لقد تحددت تيارات عصرنا الثلاثة الكبرى بالثورة الفرنسية و بفلهلم مليستر لغوته و مذهب العلم لفيخته » . [فريدريش شليغل]

 □ « لقد تأدت فلسفة فيخته إلى النتيجة عينها التي تأدت إليها فلسفة كانط ، اعني أن المتناهي وحده يمكن أن يُعرف ، وأن اللامتناهي يجاوز دائرة الفكر » . [هيغل]

□ « كان فيخته طوال حياته خادم المثال ، خادم الحرية التي أرادها متعادلة للجميع » . [ج. موليتور]
 □ « إن واحدية فيخته حلولية أخلاقية : ففيخته يريد تحويل العالم .. ولكن ليس هناك إلا عالم واحد ، هو ذاك الذي يضعه الانا الكلي ... وما الطبيعة إلا عائق بالإضافة إلى الانا . وعلاقة الانا الفردي ، التجربي ، بالانا المطلق تبقى غير قابلة للفهم . وتلك هي نقطة الضعف في واحدية فيخته . ففيخته يخلط بين خلق الله للعالم وبين فعل الإنسان » . [برديائيف]

□ « الفكرة المركزية في مذهب فيخته هي فكرة الانسان الخلاق ، فكرة أن الإنسان هو ما يصنعه بنفسه . فلأول مرة في تاريخ الفلسفة توضع موضع الشك أولوية الماهية ، أولوية تعريف قبلي ، لاهوتي أو انتروبولوجي ، للإنسان لصالح الفاعلية الخلاقة الحرة ، . [روجيه غارودي]

□ ، فيخته : ذهن نظري متوتر إلى درجة التعصب ، جهود عنيفة نحو "مستحيل ، بناء عبقري ، منظر اخلاقي مؤثر . وقد كان تأثيره ضاراً من حيث انه دفع باتجاه التطرف وعدم التسامح ، .[كارل ياسبرز]

فيدلر ، كونراد

#### Fledler, Konrad.

فيلسوف الماني . ولد في ٢٣ أيلول ١٨٤١ في أوديرو ( الساكس ) ، وتوفى في ٣ حزيران ١٨٩٥ في ميونيخ . في زمن كانت فيه المذاهب الوضعية والمذاهب الرومانسية المتأخرة هي السائدة في مضمار الجمالية ، أحدث فيدلر ثورة حقيقية في هذا المجال ، ولا سيما فيما يتصل بالفنون التصويرية ، بانضوائه تحت لواء الفلسفة الكانطية . دُرُس الحقوق أول الأمر ، لكن حبه للفلسفة هو الذي طغى وانتصر . وفى عام ١٨٧٦ صدرت مجاولاته الأولى في النقد والاستطيقا ، وقد جمعت ونشرت بعد وفاته ، تحت عنوان كتابات في الفن . عاش لفترة طويلة من الزمن في ايطاليا ، حيث درس ، بشيء من الورع ، الفن الكلاسيكي وفن عصر النهضة . جمعت صداقة قوية بينه وبين الرسام هانز فون ماريز والنحات ادولف فون هايدلبراند اللذين تبادل وإياهما رسائل نشرت في عام . 1977

## فيدوروف ، نيقولاي فيدوروفتش

## Fédorov, Nicolas Fédorovitch. Federov, Nicolaï Fedorovich

فيلسوف روسي . ولد عام ١٨٢٨ في مقاطعة تامبوف ، وتوفي في ٢٨ كانون الأول ١٩٠٣ في موسكو . كان الابن غير الشرعي للأمير ب . ا . غاغارين ، وأتم دراسته في معهد تامبوف ثم في كلية الحقوق في أوديسا . من عام ١٨٥٨ إلى عام ١٨٦٨ ، درس الجغرافيا والتاريخ في الأقاليم ، في المدارس الحكومية . وفي عام ١٨٦٨ قدم إلى موسكو ، وعمل في متحف روميانتسف طيلة خمسة وعشرين عاماً . وعلى الشؤون الخارجية في موسكو . ولم ينشر فيدوروف شيئاً تقريباً في حياته ؛ فكتابه فلسفة العمل المشترك ، الذي ضم مقالاته ، وآراءه ، ورسائله إلى أصدقائه وتلاميذه ، لم يصدر ، بجزئيه ، إلا بعد مماته أصدقائه وتلاميذه ، لم يصدر ، بجزئيه ، إلا بعد مماته ( ١٩٩٠ ـ ١٩١٣ ) . والشيء الجوهري ، في نظر

فيدوروف الفيلسوف المسيحي ، هو أن المعرفة لا تعود تكتفي بذاتها ، بل تتحول إلى د مشروع عالم أفضل » ، وبالتالي إلى فعل ، وهذا غير ممكن إلا بمكافحة الخطيئة وبالنهوض بأعباء الخلاص د بالتآزر مع البشر كافة ومن أجلهم جميعاً » . هكذا ينبغي بناء ملكوت الله ، وهكذا يصار إلى قهر الموت . ونلمس عند فيدوروف ، علاوة على هذا القلق الديني وعلى هذه الأهمية المعطاة للتاريخ ، وهما سمتان مميزتان للفلسفة الروسية برمتها ، نلمس صبوة إلى «قهر الموت » على حد تعبير باسيل زنكوفسكي في كتابه تاريخ الفلسفة الروسية (١٩٥٥) .

□ « اعترف بأني في النهاية متفق تماماً مع افكاره » . [دوستويفسكي]

□ د إني لفخور بمعاصرتي لانسان من هـذه الجبلة ، [تولستوي]

## فيدوسييف ، بيوتر نيقولاييفتش

## Fédosséev, Piotr Nicolaévitch Fedosseev, Piotr Nikolayevich

أكاديمي ماركسي معاصر من روسيا. كان نائب رئيس أكاديمية العلوم في الاتحاد السوفياتي ، ورئيس شعبة العلوم الاجتماعية في رئاسة أكاديمية العلوم ، ومدير معهد الماركسية ـ اللينينية التابع للجنة المركزية للحزب الشيوعي السوفياتي . له مؤلفات عديدة في مسائل الفلسفة وعلم الاجتماع والمادية التاريخية ، ومنها الشيوعية والفلسفة (١٩٦٢) والماركسية في القرن العشرين (١٩٧٢)، الجدل العلوم الطبيعية المعاصرة (١٩٨١).

فيدون (فاذن)

#### . Phédon Pheldon

مؤسس المدرسة الإيلية ، فيلسوف يوناني من القرن الرابع/ الثالث ق.م. ومن أوفى تلاميذ سقراط. كانت نظريات مدرسته قريبة من نظريات المدرسة

المفارية .. ويماثل فيدون ، في فلسفته الأخلاقية ، بين الخير الأعظم والحكمة . وقد خلد افلاطون اسمه في المحاورة التي جعلها باسمه .

## فيرا ، اوغستو

#### Vera, Augusto

فيلسوف ايطالي (١٨١٧ ـ ١٨٨٥). دَرَس العاديات والفلسفة في فرنسا حيث اتصل بفكتور كوزان وجول سيمون واتيين فاشروا، وشارك في الكتابة في مجلة حرية التفكير، وفي معجم العلوم الفلسفية. وبعد انقلاب نابليون الثالث أقام فترة في انكلترا، ثم عاد إلى إيطاليا. له دراسة عن مشكلة اليقين (١٨٤٥). لكنه يدين بشهرته لدراساته العديدة عن فلسفة هيفل، ومنها مدخل إلى فلسفة هيفل (١٨٥٥)، و الهيفلية والفلسفة (١٨٦١)، وقد نقل ومحلولات في الفلسفة الهيفلية (١٨٦٠). وقد نقل أيضاً إلى الإيطالية عدداً من مؤلفات هيغل.

## فيراري ، جيوزبه

## Ferrari, Giuseppe

فيلسوف ومؤرخ وسياسي إيطالي ( ١٨١١ - ١٨٧٦ ) . طور موضوعات و الفلسفة العلمانية ، ، التي كان من روادها رومانيوزي وكتانيو ، في اتجاه يشف عن التاثر بالاشتراكية البرودونية والمادية الفيورباخية . اكد في كتابه فلسفة الثورة (١٨٥٢) على أولوية الفعل على الفكر ، معارضاً في ذلك تصور هيفل الذي جعل من التاريخ تعبيراً متوسطاً عن الفكرة . وكان التمسك بالوقائع يعني في نظره القطيعة مم الميتافيزيقا والدين .

#### فيسك ، جون

#### Fiske, John.

فيلسوف أميركي . ولد في هارتفور ( كونكتيكوت )

في ٣٠ آذار ١٨٤٢ ، وتـوفي فـي غلـوشستـر ( ماساشوسیتس ) فی ٤ تموز ١٩٠١ . تلقی تعلیمه في مدارس ميدلتون ( كونكتيكوت ) العامة ، وحاز ، في ١٨٦٣ ، على لقب دكتور من جامعة هارفارد ، وأصبح من المدافعين المتحمسين عن نظرية داروين وسبنسر في النشوء والارتقاء . ومع أنه لم يداوم يوماً في كلية الحقوق ، فقد قدم بنجاح ، عام ١٨٦٣ ، امتحان شهادة أهلية ممارسة مهنة المحاماة ، وبدأ يزاول هذه المهنة فعلاً في بوسطن . لكن الفلسفة ظلت تستقطب اهتمامه ؛ وقد القى في عام ١٨٦٩ سلسلة من المحاضرات في هارفارد حول القلسقة الوضعية. في عام ١٨٧٢ ، عين فيسك مساعد أمين المكتبة في جامعة هارفارد ، وفي عام ١٨٧٣ ، وخلال رحلة قام بها إلى أوروبا ، تعرّف إلى أبرز ممثلي الفلسفة الانكليزية . في العام التالي أصدر مباديء الفلسفة الكونية ، وفي عام ١٨٨٤ ، مصير الإنسان الذي ترافق بما لا يقل عن سبعة وعشرين مجلداً حول العلم، والنشوئية، والفلسفة ، والتاريخ الأميركي .

فيشاكر، ريتشارد

#### Fishacre, Richard

لاهوتي انكليزي كتب باللاتينية ، توفي سنة ١٢٤٨ م . دومينيكاني علم في اوكسفورد حيث شرح الاحكام<sup>(ه)</sup> . فهم الأرسطية فهماً سينوياً .

## فیشر ، کونو

#### Fischer, Kuno

فيلسوف الماني (١٨٢٤ ـ ١٩٠٧). استاذ في جامعتي إيينا وهايدلبرغ ، ومن تلامذة هيغل . وقف اكثر تصانيفه على تاريخ الفلسفة ( تاريخ الفلسفة الحديثة ، ١٨٦٠).

## فيشينو ، مارسيليو

## Ficin, Marsile Ficino, Marsilio

أنسى إيطالي . ولد في ١٩ تشرين الأول ١٤٣٣ م

فيفس

في فيلينا ، ومات في الأول من تشرين الأول ١٤٩٩ في دارته في كاريجي . وقد اراده أبوه ، وكان طبيباً ، على مثل مهنته ؛ ولكنه أرسله ، في انتظار ذلك ، إلى فلورنسا عام ١٤٥١ ليدرس الفلسفة . وهناك التقى أميرها كوزما دي ميديشي ، فكان له اثر فاصل في مجرى حياته . فقد كانت تعتمل في نفس هذا الأخير رغبة في تأسيس مدرسة في فلورنسا للدراسات الأفلاطونية ، فذهب به الفكر في الحال إلى مارسيليو الفتى الذى كان استرعى انتباهه بقدراته وبميله إلى الفلسفة ، وبذل قصارى جهده ليتغلب على مقاومة الأب الذي كان متمسكاً بفكرة تدريس ابنه الطب. وعلى هذا النحو شرع مارسيليو ، وهو في السادسة والعشرين ، بدراسة افلاطون ، وحتى يقرا محاورات بنصها الأصلى عكف على تعميق معرفته باليونانية . وفي عام ١٤٦٢ شرع في كاريجي بترجمة افلاطون بمساعدة هيئة من العلماء أطلق عليها ، تيمناً بذكرى المدرسة الأثينية ، اسم الاكاديمية . وتلك كانت الصورة الاولى للاكاديمية الفلورنسية الشهيرة التي سيؤسسها لورنزو العظيم. وكان أولئك العلماء الذين وصفهم فيشينو في مراسلاته بأنهم « زملاء فلسفيون ، شعراء وخطباء وقانونيين وفلاسفة وكهنة واطباء وموسيقيين ، لأن فيشينو نفسه كان يحب الموسيقي ويقارب بينها وبين الطب ( كان يقول إن الموسيقي تعالج الجسم بوساطة الجسم ). وعلاوة على تلك الاحاديث ، يدين فيشينو بشهرته لدراساته عن أفلاطون ، تلك الدراسات التي اسهمت في إرساء الأسس النظرية للمذهب الأنسَى ومارست تأثيراً لا تزال تشف عنه الثقافة الغربية المعاصرة ، تأثير الوثنية التي حورها الوجدان المسيحي . وقد سيم فيشينو كاهناً عام ١٤٧٣ ، ولكنه لم يترك مع ذلك دراسة أفلاطون ، بل مضى قدماً في ترجمة محاوراته . وقد أنجز هذه الترجمة عام ١٤٧٧ ، لكن فيشينو أمضى عشرين سنة أخرى من حياته في إغنائها بالشروح . وقد درس أيضاً أفلوطين ، الذي كان فكره أقرب في أغلب التقدير إلى المتطلبات الروحية للمسيحية. وقد نشرت ترجمته للتاسوعات(\*)، التي انجزها عام ١٤٨٦ ، في وقت واحد مع شروحه عام ١٤٩٢ . وكان صدر له قبل عشر سنوات الإلهيات الافلاطونية (\*) في ثمانية عشر مجلداً تعالج خلود النفس من منظور الأفلاطونية المسيحية . بيد أن الكلام

عن الافلاطونية يعنى الكلام عن حضور الإلهي في المادة كما في النفس البشرية ، وعن تصور للكون باعتباره كلا حياً يمكن بالعلم السيطرة على قواه التى هي من طبيعة نفسية . ومن هنا كان الميل إلى ممارسة السحر ، وهو ميل لم يقاومه فيشينو نفسه لأنه كان من عادته أن يعالج المرضى بالصلاة ، ويعتقد بتأثير الكواكب على مصير الإنسان ؛ فلما وجه إليه البابا إينوشنسيوس الثامن تهمة تعاطى السحر ، ما أنقذه إلَّا تدخل أصدقائه . وتلك كانت الحادثة اليتيمة التي عكرت صفو حياته ما دام لورنزو العظيم حياً . ولكن بعد موت حاميه ، عام ١٤٩٤ ، تغيرت الأحوال وآلت اكاديمية كاريجي إلى انحطاط سريع. وبعد بضع سنوات اضطر مارسيليو فيشينو إلى الدفاع عن اصدقائه الفلاسفة ضد الموجة الرجعية التي ركب مدها ، بكاؤو سافونارولا ، الذي ندد به واصفا إياه بأنه ، منافق ومسيح دجال ، . وبفضل اتساع اهتماماته ، ورغبته فى توفيق العلم القديم مع العلم الجديد ، يبقى فيشينو وجها نموذجياً للنضهة الإيطالية . [كليتو كاربونارا] □ « لقد نفخ فيشينو حياة جديدة في التصورات الأفلاطونية المحدثة ، وبخاصة منها تصور « النور الأصلى ، الذي ولُّد العالم ولا يزال ينير الكون ؛ ولكنه قلب قيم أفلوطين ، مما جعل الحياة الحاضرة ثمينة ؛ فهى تضيء بنور داخلي على منوال مصباح من السرمر ؛ لكننا لا نصبو البتة إلى هذا النور ، ولا حاجة بنا إليه ، لأن انعكاسه أجمل من النور نفسه . وهكذا فإن انعكاس « النور الأصلى » أعظم أهمية من النور الأصلى نفسه ، لأن الانعكاس هو الجمال . فالمقدس والسامى والغامض وغير القابل لأن يعرف والماوراء يتكشف لنا في جمال هذا العالم ؛ والجمال هو ما يشهد لنا على النور ، ويرينا أن العالم تحكمه قوى معجبة ، . [إرنست بلوخ]

## فيفس ، خوان لويس

#### Vivès, Juan Luis

أنسي وفيلسوف إسباني كتب باللاتينية . ولد في بلنسية في ٦ آذار ١٤٩٢م ، ومات في بروج في ٦ أيار ١٥٤٠ . في عام ١٠٥٩ نلتقي فيفس ، وهو في السابعة

عشرة ، في باريس ، مركز النهضة . ومنذئذ لم تعد حياته إلا تنقلًا متواصلًا في مختلف أقطار شمال أوروبا . وقد تعددت أوجه نشاطه ، فدرُّس في جامعة لوفان حيث ارتبط برابطة صداقة مع إراسموس ، وفي كلية « كوربوس كريستي » بأوكسفورد ، وعمل مؤدباً للأميرة ماريا ، ابنة هنري الثامن ملك انكلترا. والمناخ الدولي الذي دارت فيه عجلة حياة فيفس كان له اثر عميق في فكره ونتاجه . فقد بدأ حياته الفكرية أُنسياً لامعاً كما يشهد على ذلك شرحه على منام اسقيبيون (\*) ، ثم نشر عام ١٥١٩ اهجيته الرد على اشباه الجدليين ضد فلاسفة السوربون الأيلين إلى انحطاط، ساخراً فيها من المستوى الذي تردى إليه علم الجامعات الأوروبية ، ومحملًا تبعة ذلك للمدرسة الاسمية . بيد أن نقد فيفس لم يكن سلبياً خالصاً ، بل اتبعه بمؤلفات بناءة أخرى ، ومنها في التعليم(\*) (١٥٣١) وفي الفنون (١٥٣١). وبناء على طلب إراسموس ، اهتم فيفس بتنقيح مدينة الشمس(\*) للقديس أوغوسطينوس ، فثبَّت نصها الأصلى ووضع عليه شرحاً . وعند وفاة نبريا ، عرضت جامعة القالة الكرسى الشاغر على فيفس ، لكن الفيلسوف ما استطاع قبوله . وتفاقمت متاعب فيفس على اثر وفاة البابا ادريانس السادس ، صديقه . ولم تتحسن أموره إلا عندما استدعى إلى بلاط انكلترا ليكون مؤدبأ للأميرة ماريا ، وكذلك قارئاً لكاترينا الأراغونية ، زوجة هنري الثامن . وفي ٢٦ أيار ١٥٢٤ تزوج ، في بروج ، من مرغريتا فالدورا ، تلميذته . وفي عام ١٥٢٧ فقد حظوته لدى هنري الثامن لأنه أبى تأييد مشروعه للطلاق. والقي القبض عليه ، واضطر إلى مغادرة انكلترا نهائياً . وجميع هذه الأحداث تفسر تطور فيفس السيكولوجي ، وتعلقه المتنامي بالعقيدة الكاثوليكية ، وطابع اعماله ابتداء من ذلك الحين . ففي نيسان ١٥٢٣ انجز في تربية المراة المسيحية(\*) ، وقد أهداه إلى الملكة كاترينا . وفي عام ١٥٢٩ نشر تتمته في واجبات زوج . وبهدف تربية الأميرة ماريا حرد ، عام ١٥٢٣ ، في سبب الدراسات الطفلية ، وعبام ١٥٢٤ ، حيارس النفس . و في ليوفيان أعطى، في عام ١٥٢٤ أيضاً، المدخل إلى الحكمة ، وأتبعه في عام ١٥٢٦ بكتابه في المنازعات الأوروبية والحرب التركية ، وكان حافزه إلى كتابته

حركة الإصلاح البروتستانتي . وكتب في ذلك العام ايضاً شروط حياة النصارى في ظل الاضطهاد التركى . أما المجلدات الأربعة من كتاب في وفاق الجنس البشري وشقاقه فقد أهداها في ١ تموز ١٥٢٩ إلى الأمبراطور شارل الخامس. وفي العام نفسه نشر في توطيد السلم، وهو كتاب مقتضب ضمُّنه افكاره الخصبة في سلام الأمم . ولنذكر له ايضاً رسالته التي أصابت شهرة واسعة في حينه : في معونة الفقراء (١٥٢٦) . ولما بلغ فيفس ، أخيراً ، إلى سن النضع ، كتب رسالته التي يعدها كثيرون خير أعماله إطلاقاً: النفس والحياة (\*) ، وقد الفها في بروكسل عام ١٥٣٨ . وابتداء من عام ١٥٣٣ أصيب بداء النقطة ، فاضطر إلى الامتناع عن الحركة ، ولكن ريشته لم تتوقف. وبعد وفاة زوجته جمع أوراقه الأخيرة في رسالة بعنوان في حقيقة الإيمان المسيحي نشرها تلميذه غرانفلت عام ١٥٤٣ ، وكانت بمثابة وصية روحية لذلك الأنسى العالمي الصيت الذي لقبه بعضهم بد منصّر النهضة ، . [خوان رويغ جيرونيلا]

 □ « إننا نعيش في ازمنة صعبة لا نستطيع فيها بلا خطر ان نتكلم ولا ان نصمت » . [فيفس]

□ « فيفس هو الكاتب الذي يلخُص ويجسد بأكبر قدر من الأمانة الأفكار والمعرفة التي راكمها عصر النهضة » . [ميناندز إي بيلايو]

## فيكو ، جيان باتيستا

#### Vico, Giam battista

فيلسوف إيطالي . ولد في نابولي في ٢٣ حزيران ، ١٦٦٨ ، ومات فيها في ٢٣ كانون الثاني ١٧٤٤ . خلا بعض الفترات الوجيزة والمتقطعة التي تردد فيها ، وهو مداهق ، على معهد اليسوعيين ، وهو مراهق ، على الدروس الخاصة التي كان يعطيها المونسينيور فرانشيسكو فيرده في القانون ، تولى بنفسه تعليم نفسه الأدب والفلسفة والحقوق في غير نظام . بل إنه درس لحين من الزمن الطب . وتنقل بين نابولي وبورتيشي وفاتولا . ودشن حياته الادبية بنشره ، في عام ١٦٩٣ ، انفعالات يائس ، وهي عبارة عن موشحة

نيكو نيكو

تشف عن تشاؤم اسيان من طبيعة كونية ، وعن تأثر واضح بمذاهب لوقراسيوس . ثم كتب فيكو ، شعراً ونثراً ، بعض نصوص من أدب المناسبات ، ومنها خطابان باللغة اللاتينية بمناسبة سفر نائب الملك، الكونت سانتو اسطيفانو (١٦٩٦) ، وبمناسبة موت والدة نائب الملك الأخر ، الدوق مديناشيلي (١٦٩٧) . وفي عام ١٦٩٩ دخل فيكو إلى الأكاديمية البالاتينية ، والقى خطاباً افتتاحياً مهماً ، نشر بعد وفاته ، حول ولائم العشاء الباذخة لدى الرومان . وفي ذلك العام نفسه تزوج من امراة أمية ، هي تريزا كاترينا دستيتو ( وسوف ينجب منها ثمانية اولاد ) ، وعين بموجب مسابقة ، وبمرتب لا يزيد على مئة دوقية سنوياً ، استاذاً للبيان في جامعة نابولي . وبما أن شاغلي هذا الكرسى كانوا ملزمين بأن يلقوا كل سنة خطابا لافتتاح العام الاكاديمي ( ١٨ تشرين الأول ) ، فقد ألف فيكو بين ١٦٩٩ و ١٧٠٦ ستة خطابات (نشرت بعد وفاته ) . وعلى الرغم مما كانت تتميز به هذه الخطابات من نَفَس قوى ومن حس حاد بالواقع ، فإنه يترجِّع فيها بوضوح صدى مختلف الفلاسفة الذين درسهم فيكوفى شبابه ، وبخاصة ديكارت . وليس هذا حال الخطاب السابع الذي ألقاه عام ١٧٠٨ ونشره بنفسه ، مع إضافات عدة ، عام ١٧٠٩ . هنا نرى فيكو يسلط على كل فرع من فروع العلم ضوءاً نفّاذاً ، ويخوض في غمار الخصومة التقليدية بين القدامي والجدد ، ويضطلع فيها بدور الحَكُم باسم فلسفة جديدة .

فيما كان فيكو لا يزال يقدّر أن الصورة الأولية للمعرفة عقلية أو فلسفية ، انتقل إلى مواقع أكثر تقدماً بعد في الكتاب الميتافيزيقي (١٧١٠) ، وهو الوحيد المنشور من المجلدات الثلاثة التي كان يُفترض أن يتآلف منها في علم الطليان القديم ، ثم في الردين إلى المراب المراب المراب الميتافيزيقي في مجلة التي وجهت إلى الكتاب الميتافيزيقي في مجلة العطاليا الادبية . فمذّاك فصاعداً بات اساس المعرفة في نظره ، لا البداهة أو الإدراك أو الفكرة الواضحة والمتميزة كما كان يعلن ديكارت ، بل وفي هذا استباق عبقري لفلسفة كانط وهيغل \_ انقلاب الحق إلى فعل ، بمعنى أن الشرط اللازم لمعرفة شيء من الأشياء هو المبدأ ، يشيد فيكو مذهباً ميتافيزيقياً كاملاً يتمثل المبدأ ، يشيد فيكو مذهباً ميتافيزيقياً كاملاً يتمثل المبدأ ، يشيد فيكو مذهباً ميتافيزيقياً كاملاً يتمثل

القسم الجديد منه في نظرية ما سُمِّي به النقاط الميتافيزيقية ، . وبموجب هذه النظرية ، فإنه كما تتولد من النقطة الهندسية ، التي لا امتداد لها ، الخطوط والسطوح ، كذلك فإنه من المباح لنا أن نضع نقاطاً ، لا هندسية ، بل ميتافيزيقية ، يتولد منها الامتداد ، وإن لم يكن لها من سطح . وكان من المفروض أن يلى الكتاب الميتافيزيقي كتاب ثان مو الكتاب الأخلاقي -ولم يُكتب قط \_ وكتاب ثالث هو الكتاب الطبيعى \_ وما قُيض أن يتعدى طور التصميم . وكما يتضح من السيرة الذاتية ، كان من المفروض أن يعرض هذا الكتاب مذهباً جديداً في فلسفة الطبيعة او الكوسمولوجيا . كذلك وضع فيكو باللاتينية نحو عام ١٧١٣ مصنفاً صغيراً في الطب بعنوان في توازن الجسم الحى عرض فيه مذهبأ فسيولوجياً جديداً يفسر الأمراض بأنها عاقبة لتباطؤ دوران الدم أو لانقباض في الأوعية الدموية ، وقد فُقد اليوم مخطوط هذا الكتاب ونصه المطبوع معاً . وإذ اضطر فيكو ، بين ١٧١٤ و ١٧١٦ ، إلى الاشتغال في سيرة حياة الجنرال النمساوى انطونيو كارافا ( ١٦٤٢ - ١٦٩٣ ) - حياة انطونيو كارافا \_ قاده ذلك من جهة أولى إلى التأمل عن كثب في التاريخ والسياسة ، ومن الجهة الثانية ، وكيما يتآلف مع موضوعه ، إلى مطالعة مؤلفات غروتيوس وسلدن وبوفندورف ، وإلى الاستعلام على الأقل عن نظريات هوبز.

وقد التقى سواء أني تصور بوفندورف عن القانون الطبيعي أم في مذهب هوبز الفرضية الأبيقورية الطبيعي أم في مذهب هوبز الفرضية الأبيقورية المصدر القائلة إن مؤسسي الحضارة كانوا ، لا أناساً مفعمين ب « الحكمة الخفية » ، أي الفلسفة ، بل على العكس أناساً أغبياء ، متجردين من كل ثقافة ومن كل انسانية ومن كل دين ، ولكن تساندهم غريزة مبهمة من حب البقاء اقتادتهم رويداً رويداً إلى الحياة المجتمعية . غير أنه بدلاً من أن يتوقف هو الآخر عند الطبيعي وهوبز – الذين يقفزون من أنسان الأصول إلى الطبيعي وهوبز – الذين يقفزون من أنسان الأصول إلى الحياة المحديد حقاً ، ترقى فيه الفيلولوجيا. ( اللغة ، التشريع ، الإعراف والعادات عند الشعر ، البلاغة ، التشريع ، الإعراف والعادات عند أولى ومستقل بذاته وغير ذي صلة بالمنطق ، تضطلم

الفلسفة بدد التحقق من صحته ، مثلما تضطلع الفيلولوجيا بدورها بتوكيد صحة الفلسفة . وهذا الكشف ، ذو الطابع العام ، كان لا بد أن يقود فيكو ، في مضمار الفلسفة ، والتاريخ الأخلاقي والسياسي ، والنقد الادبي ، إلى عدد لامتنام من والنقد الكشوف عالجزئية ، من قبيل كشف فلسفة الفن وفلسفة المنفعة، والتجديد الثوري في مضمار علم التاريخ لروما البدائية ، والإقرار بسر السيادة الشعرية لشعراء من أمثال هوميروس ودانتي في عصر كان يكن للهما العداء .

وبصرف النظر عن نصوص متفرقة أخرى ، كرس فيكو النتائج التي تحصلت له على هذا النحو في القائسون الكلي(\*)(١٧٢٠ - ١٧٢٢) وفي العلم الجديد(\*) (١٧٢٥ - ١٧٤٤) . وتجدر الإشارة هنا إلى جملة نصوص أخرى ، حررها في الفترة نفسها ، ومنها : السيرة الذاتية بإضافاتها المتالاحقة (١٧٢٠ - ١٧٢٨ ) ، ودراسة مقتضبة حول دانتي (١٧٢٨ ) ، ورسالة في الحب البطولي دانتي (١٧٢٨ ) .

وبالإضافة إلى داء السل الذي كان انهك صحة الفيلسوف منذ شبابه ، ناء تحت وقر فقر احتمله بصبر وكرامة ، وأجبره على إعطاء دروس خاصة كثيرة وعلى القيام بعدد من الأشغال المضنكة . زد على ذلك بعض المصائب والأوصاب ، ومنها فشله في عام ١٧٢٣ في مسابقة اطال لها التهيؤ للفوز بكرسي احسن إيراداً ، وزواجه المثير للشفقة ، والموت المبكر لابنه البكر ، وتنكر معاصريه له ، الخ . وفي عام ١٧٤١ تخلى عن كرسيه لصالح ابنه الآخر جنّارو . وكان كرهه الصامت للمجتمع لا يني يتعاظم ، فمات في ليلة ٢٢ ـ ٢٣ كانون الثاني ١٧٤٤ . [فادستو نيكوليني]

□ « لقد كان انذلُ الأنذال ، من التافهين والفقهاء الكذبة الذين يحيطون بي ، يدعونني مجنوناً ، وإذا شاءوا استعمال كلمات اكثر تهذيباً تكلموا عن غرابة اطواري أو غرابة افكاري وغموضها ، اما اشدهم مكراً فكانوا يلجأون ، ليقضوا علي ، إلى المديح ، . [ج . فيكو]

□ • قبله لم تكن الكلمة الأولى قد قيلت ، وبعده كان
 العلم قد تأسس ، . [ميشطيه]

□ «إلى اليوم لا يزال الناس يخطئون بحق فيكو .

فهو لم يكن عالم قانون وفيلولوجيا فحسب ، بل كان قبل كل شيء فيلسوفاً ، إذ كان شاغله التاريخ الأزلي ، ذلك التاريخ الذي ليس ، على وجه التحديد لأنه أزلي ، هو التاريخ ، وإنما الفلسفة ذاتها ، . [ب. كروتشه]

## فيلاتي ، جيوفاني

#### Vallati, Giovanni

فيلسوف ورياضي ايطالي (١٨٦٣ - ١٩٠٩). من ممثلي المدرسة الذرائعية الايطالية . كان معاوناً للمنطبق والرياضي جيوزبه بينو ، وواجه مشكلة العلاقة بين المعرفة العلمية والسيرورة التاريخية . فتاريخ العلم يضعنا أمام نظريات وفروض تكون نافعة وخصبة في سياق تاريخي معين ، ثم تنقلب إلى أفكار مسبقة واحكام جاهزة متى تم تجاوزها علمياً. وعليه فإن تاريخ العلم لا يلزمنا بأي عرفان بالجميل للماضي ، بل يفرض علينا على العكس نقداً متصلاً لا شفقة فيه له .

## فيلودامس

#### Philodème Philodemes

فيلسوف أبيقوري كتب باليونانية ولد في قدارة (اليوم أم قيس) بسورية نحو ١١٠ ق. م، ومات في اليوم أم قيس) بسورية نحو ١١٠ ق. م، ومات في الطالبا نحو ٢٨ ق. م، عاش أكثر حياته في روما وساهم في بعث الفلسفة بعد الفتح الروماني، وكان صديقاً لشيشرون، ودافع عن العقيدة القويمة الابيقورية ضد هراطقة المدرسة. انتقد كل اعتقاد بوحي ديني، واكتر السفسطة فناً قائماً على قواعد عقلانية، وأكد أن الفلسفة، خلاف السفسطة، ليست فناً. وله رسائل في الموسيقي والشعر والخطابة.

## فيلوسطراطس الأثيني

## Philostrate L'athénien Philostratus The Athenian

كاتب يوناني . ولد في لمنوس نحو عام ١٧٠ م ،

فيلوسطراطس فيلوسطراطس

ومات في عهد فيليبوس العربي (٢٤٤ \_ ٢٤٩م)، وكان العضو الثاني في أسرة من المتأدبين والكتاب . درُّس السفسطة زمناً طويلاً في اثينا ، ومن هنا كان اللقب الذي لقب به تمييزاً له من سميه وصهره فيلوسطراطس اللمنوسى . قدم في عام ٢١١ إلى روما، وصاحب جوليا دومنا، زوجة الأمبراطور سبتيموس ساويروس ، في عدة أسفار . ومن خلال شخص الأمبراطورة ، التي كانت ابنة كاهن من حمص ، اتصل بالأوساط السريانية . وبناء على نصيحة حاميته كتب حياة ابولونيوس الطياني(\*) راسماً هالة من الصوفية الفيثاغورية المحدثة حول شخص صانع المعجزات ذاك . اما حياة السفسطائيين(\*) ، التي أهداها إلى تلميذه وصديقه انطونيوس غورديانوس ، الذي كان والياً على إفريقيا ، فقد خطرت له فكرتها يوم كان يتحادث وصديقه في انطاكية ، في معبد أبولون الدافني ، حيث كان يجتمع سفسطائيو تلك المدينة . وقد بني الكتاب على ذكرياته الشخصية .

## فيلوسطراطس اللمنوسي

# Philostrate De Lemnos Philostratus Of Lemnos

كاتب يوناني . تلميذ فيلوسطراطس الأثيني وصهره ، وغالباً ما يُخلط بينما . ولد في لمنوس نحو ١٩٠ م ، ومات في روما على الأرجح في أواسط القرن الثالث. علَّم هو أيضاً في أثينا. ونلتقيه في روما عام ٢٢٢ . ولا نعرف أكثر من ذلك عن هذا المؤلف . والشكوك تحيط حتى بأبوته للكتب التي تنسب إليه . وإليه ، لا إلى عمه ، قد يكون من الأجدر أن ننسب كتاب الصور(\*) ، وربما كذلك كتاب البطولي .

## فيلوكسانوس المبوغي

## Philoxène De Mabbûgh Philoxenus Of Mabbog

لاهوتي مونوفيزي (نحو ٤٥٠ ـ ٥٢٣م). تولى

اسقفية هياروبوليس قرب انطاكية (٤٨٥) ، وعمل على ترجمة العهد الجديد إلى السريانية ، وكتب عدة رسالات لاهوتية باللاتينية (في الثالوث ، رسالة التجسد الثلاثي) تجعل منه واحداً من كبار المدافعين عن مذهب القائلين بالطبيعة الإلهية الواحدة للمسيح .

## فيلولاوس

#### Philolaos Philolaus

فيلسوف وفلكي يوناني من المدرسة الفيثاغورية . ولد في اقروطونا أو تارنتا نحو ٤٧٠ ق. م ، ومات في إرقيليا نحو ٤٠٠ ق. م . اسس مدرسة فيثاغورية في طيبة ، وكان من أوائل من أذاع فكر معلمه . تعـزى إليه نظرية فلكية تؤكد على كروية الأرض ودورانها . يقال إنه باع أفسلاطون كتـابات فيثـاغورس السـرية ، فاستخدمها أفلاطون في محاورة طيماوس (٩) .

## فيلون الاسكندري

## Philon D'Alexandrie Philo Of Alexandria

يقال له أيضا فيلون اليهودي . كاتب يوناني . ولد في الإسكندرية سنة ٢٠ ق. م. يمثل نتاج هذا الفيلسوف واحداً من الانعكاسات الابلغ دلالة لتوفيقية النصف الأول من القرن الأول الميلادي ، تلك التوفيقية الني تلاقى فيها الفكر اليوناني والفكر العبري . ولا تتوفر لنا معلومات تذكر عن حياة فيلون . وقد تحدر من اسرة ذات شأن وقدرة ( فقد تزوج ابن أخيه الإسكندر اللسيماخي من ابنة هيرودس أغريبا ، ملك اليهودية ) ، وحظي بتربية ممتازة ، كما ينم عن ذلك تضلعه بالتوراة ( مع أنه كان يجهل العبرية ) وبالفلسفة اليونانية وتأنقه في السلوبه . أرسله ابناء طائفته في الاسكندرية في سفارة إلى روما للطلب من الامبراطور كاليغولا إعفامهم من التعبد لتماثيل الأمبراطور في كُنسهم . وكانت هذه مهمة صعبة وخطرة اخفق فيها سائر والسفراء ، بينما تمكن فيلون وحده من إصابة بعض السفراء ، بينما تمكن فيلون وحده من إصابة بعض

النجاح. وعلى الرغم من ذلك، يوصف فيلون عادة بأنه رجل ميال إلى حياة التأصل ، متجرد من كل حس عصلي ، ومن كل تفهم للشؤون السياسية . بيد أن مزاجه ونشاطه كما تدل على ذلك كتبه (دفاع عن اليهود ، موسى ) يكذبان هذه الصورة جزئياً على الأقل . على أنه لا مماراة في أن فيلون كان في المقام الأول فيلسوفاً ، مؤلف تأويلات مجازية هي غاية اللطافة والتعقيد ( الشرح المجازي للشرائع المقدسة )(\*) ، ومتصوفاً ، ورائداً للأفلاطونية المحدثة ، وبانياً لمذهب يمكن معه البلوغ إلى الله اللوغوس (في عبودية الإحمق ، في حرية الحكيم ، اللوغوس (في عبودية الإحمق ، في حرية الحكيم ، في العناية الإلهية ) . ومن الخرافات التي نسجت حول شخصه أعتناقه للنصرانية على يد القديس مرقس . [كوانتينو كاتوديلا]

ا د اخص ما يعيز فيلون افلاطونيته ، وكذلك مجهوده لبيان حضور الفلسفة في نصوص اليهود المقدسة ولتأويل هذه النصوص تأويلاً نظرياً . وتاريخ اليهود هو ما يتخذه اساساً وما يفسره. لكن ما يعيزه هو ان قصص هذا التاريخ ووقائعه العينية تفقد بالنسبة إليه دلالتها المباشرة كواقع فعلي ، وأنه يدخِل عليها ، بدءاً من الالفاظ ذاتها ، دلالة صوفية ومجازية ، فيلغى على هذا النحو افلاطون في موسى » . [هيغل]

□ « مما ساعد فيلون ، في محاولته تطبيق مناهج الحكمة اليونانية في تأويل التوراة ، أن المذهب الانتقائي كان هو السائد في مدرسة الاسكندرية يوم كتب ، . [الان ميشيل]

## فيلون اللاريسى

#### Philon De Larissa Philo Of Larisa

فيلسوف يوناني ولد في لاريسا نحو ١٤٨ أو ١٤٠ ق.م. ١٤٠ ق.م، ومات في روما نحو ٨٥ أو ٧٧ ق.م. تراس الأكاديمية الجديدة، وحاول أن يعيد الاعتبار فيها إلى النظريات الأفلاطونية. نشبت بينه وبين تلميذه الشكي انطيوخوس العسقلاني خصومة كبرى عام ٨٧ ق.م حول الحق والخطأ ونظرية المعرفة،

ذهب فيها فيلون إلى أن القول بأن كل معرفة احتمالية لا يعني إنكار وجود الحقيقة ، بل يعني على العكس وضع هذه الأخيرة على أنها فرض والتوكيد على وجودها بدون معرفتها بعد ، مما يترتب عليه الإقرار بوجودها الموضوعي مع تعليق الحكم في الوقت نفسه ، ومحاذرة الوقوع في فخ الشكية والوثوقية معاً .

## فيلون المغاري

## Philon Le Mégarique Philo The Megarian

فيلسوف يوناني من المدرسة المغارية من النصف الثاني من القرن الرابع ق.م. كان تلميذ ديودوروس الكرونوسي .

## فيليبوس المستشار

## Philippe Le Chanceller Philippe The Chancellor

لاهوتي فرنسي كتب باللاتينية توفي سنة ١٢٣٦ م . له خلاصة المسائل اللاهوتية ، وفيها يستخدم مذاهب أرسطو ، بدون أن يتخلى عن المذهب الأوغوسطيني في النفس .

## فينه ، الكسندر رودولف

## Vinet, Alexandre Rodolphe

لاهوتي بروتستانتي وناقد ادبي سويسري كتب بالفرنسية (۱۷۹۷ ـ ۱۸۶۷) . تخرج قساً بروتستانتياً ( ۱۸۱۹ ) ، وشغل كرسي اللاهوت العملي في جامعة بال (۱۸۲۷) ، ثم كرسي الادب الفرنسي في جامعة لوزان (۱۸۳۷) حيث كان من زملاء الناقد الفرنسي الكبير سانت ـ بوف. في عام ۱۸۶۱ استقال من وظائفه ليتفرغ لتنظيم الكنائس الحرة في مقاطعة فود . وكان ، بصفته لاهوتياً ، نصيراً عظيم الحماسة لحرية الضمير والايمان المبني على علاقة الشخصية بالله . له في اللاهوت : حرية العبادات (۱۸۲۱) ، محاولة في اللاهوت : حرية العبادات (۱۸۲۱) ، محاولة في

إظهار القناعات الدينية وفي الفصل بين الكنيسة والدولة (١٨٤٢) ، و تاملات إنجيلية . وله كذلك في النقد الأدبي : كلاسيكيات الأدب الفرنسي (١٨٢٩) ، دراسات عن بسكال (١٨٤٨) ، تاريخ الأدب الفرنسي في القرن الثامن عشر (١٨٥٣) .

## فيورباخ ، لودفيغ اندرياس

#### Feuerbach, Ludwig Andreas

فيلسوف وعالم اجتماع الماني . ولد في ٢٨ تموز ١٨٠٤ في لاندشوت ( بافاريا ) ، ومات في ١٣ أيلول ١٨٧٢ في نورمبرغ . كان أبوه من مشاهير رجال القانون ، وقد رقيّ إلى مصاف النبلاء عام ١٨٠٨ . دُرُس لودفيغ اللاهوت في هايدلبرغ والفلسفة في برلين حيث أخذ عن هيغل . حصل على شهادة الدكتوراه من جامعة إرلانغن ، وكلف بالتدريس فيها من ١٨٢٩ إلى ١٨٣٢ . بعد أن نشر خواطر في الموت والخلود عام ١٨٣٠ مغفلة من التوقيع ، اضطر إلى ترك التعليم ، واختلى في إحدى قرى بافاريا حيث اعد كتابه تاريخ الفلسفة الجديدة من بيكون إلى سبينوزا (١٨٣٦ ـ ١٨٤١)، ومقالات حول لايبنتز وبايل ، ودراسة في نقد الفلسفة الهيغلية (١٨٤٤) ، وعدداً من المباحث في النقد الدينى كانت بمثابة تمهيد لسفره الكبير، ماهية المسيحية(\*) ، الذي أثار موجة حماسية من التعليقات ، وبخاصة في أوساط الشباب . ثم نشر على التوالى اطروحة مدخلية إلى إصلاح الفلسفة (١٨٤١) ، مبادىء فلسفة المستقبل(\*) ١٨٥٧) ، ماهية الدين(\*) ، ونظرية نشاة الكون (١٨٥٧) . وحال الموت بينه وبين إنجاز محاولة في الأخلاق.

اكثر ما يؤخذ بعين الاعتبار لدى فيورباخ هو التأثير الحاسم الذي مارسه على ماركس وانجلز ، والاتجاه الجديد الذي شقه للدراسات في مجال فلسفة الدين ؛ بيد أن الدلالة الرئيسية لفكره تكمن بالأحرى في الموقف الذي اتخذه ضد فلسفة هيغل التأملية . وأما فيما يتصل بالدور الأول لفيورباخ ، فمعروف ما أفصح عنه نحوه إنجلز من حماسة سرعان ما فترت أصلاً . وبالفعل ، لم يتوان ماركس وإنجلز عن إبداء تحفظات

حيال فيورباخ ، كان مردها في المقام الأول إلى حرصهما على تعيين أكثر عيانية لعلاقة الفرد التاريخية بمجتمعه وعصره ؛ وقد تراءى لهما أن إنسان فيورباخ لا يزال يحمل «هالة لاهوتية » . والصفحات التي حررها فيورباخ حول قوة المعجزة (١٨٣٩) وحول « الرغبة النشكونية » لها أهمية جوهرية من منظور فهم وضعي لطبيعة الدين ، وهي تجاوز من بعيد التأويل المنطقي الميتافيزيقي الذي اقترحه هيغل . وفي الواقع ، انعتق فيورباخ من ربقة الجهاز الجدلي – الميتافيزيقي الهيفلي أكثر بكثير مما فعل ماركس ( أو على أية حال ماركس الشاب ) ؛ فعندما نضج الفكر بهذا الأخير ، والاجتماعية طبقاً للطرح المنطقي – الميتافيزيقي والاجتماعية طبقاً للطرح المنطقي – الميتافيزيقي كان سبق ماركس إلى اتباع فيورباخ ) .

في المروحته للدكتوراه لعام ۱۸۲۸ ، وفي خواطر في الموت والخلود لعام ۱۸۳۰ ، اوضح فيورباخ الفكر الهيغلي واكد أنه إذا كان الروح الكلي خالداً ، فذلك لا يصدق على الفرد ، وتلك فكرة كان شراح ارسطو العرب هم أول من نبهوا إليها قبل أن تجد تطويرها في زمن متأخر لدى بنديتو كروتشه . ومال فيورباخ اكثر فأكثر فيما بعد إلى أن « يوقف على قدميه الإنسان الذي كانت الفلسعة التأملية أوقفته على رأسه » ، ورام الدفاع عن تمامية الإنسان الفردي بعضهم أن يتكلم عن ماديته بالإستناد إلى عبارة شهيرة بعضهم أن يتكلم عن ماديته بالإستناد إلى عبارة شهيرة إما بأن « الإنسان هو ما هو » أو بأن « الإنسان هو ما يأكل » ؛ بيد أن فيورباخ اعترض دواماً وجهاراً على مثل هذا التأويل . [فرانكو لومباردي]

□ « إن فيورباخ ، بالمقارنة مع هيغل ، فقير للغاية . لكنه أصاب شهرة بعد هيغل ، لأنه شدد على بعض النقاط غير المحببة إلى الوعي المسيحي ، وكانت نقاطأ هامة لتقدم النقد ، وكان هيغل تركها مغلفة بضباب صوفي » . [ماركس]

□ « لقد كنا جميعاً في وقت من الأوقات فيورباخيين » . [إنجلز]

 □ « الانسان هو العبدا الاساسي في كل فلسفة فيورباخ . فالقانون الأعلى للعالم الانساني ليس القانون

## فيّومان ، جول

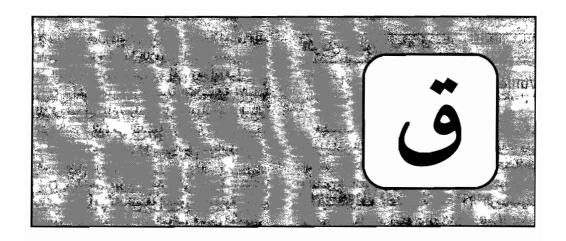
#### Vuillemin, Jules

فيلسوف فرنسي ولد سنة ۱۹۲۰. مختص في الدراسات الكانطية وابستمولوجيا الرياضيات وفي المنطق المتقدم. من مؤلفاته: التراث الكانطي والشورة الكوبرنيكية (۱۹۰۵)، الطبيعيات والميتافيزيقا الكانطية (۱۹۰۵)، الرياضيات والميتافيزيقا عند ديكارت (۱۹۹۰)، فلسفة الجبر (۱۹۹۲)، دروس في فلسفة راسل الأولى (۱۹۹۸)، الضرورة أو الاحتمال (۱۹۸۶).

الإلهي ، بل خير الانسان بالذات . وبعبارة اخرى : لقد عارض فيورباخ المبدأ اللاهوتي القديم بمبدأ جديد ، هو المبدأ الانتروبولوجي » . [د . ريازانوف]

□ « آخر ممثل كبير للفلسفة الكلاسيكية الالمانية كان لودفيغ فيورباخ . وقد ناضل بلا هوادة ضد المثالية التي كانت سائدة في الفلسفة الألمانية ، ولكن فلسفته لم تخرج بالإجمال عن إطار المادية الميتافيزيقية ، . [ف . افاناسييف]

□ « يلخص فيورباخ فكره في صيغة سيتبناها ماركس حرفياً في نقد فلسفة القانون الهيغلية : وضع المحمول محل الموضوع ، والموضوع محل المحمول . أي أن فالوجود هو الموضوع ، والفكر هو المحمول : أي أن الفكرة بحسب فيورباخ انعكاس للعالم ، وليس العكس ، . [وجيه غارودي]



## قاربوقراطس

## Carpocrate Carpocrates

فيلسوف افلاطوني وهرطوقي غنوصي ، علَّم في الاسكندرية نحو ١٢٠ م . كان يقول بمذهب لاأخلاقي رافض للعالم ، الذي كان يعتقد أنه من خلق ملائكة ساقطين .

## قاسمجانوف ، آغين

## Kasymjanov, Aguine

فيلسوف ماركسي معاصر مسن قازاخستان. من المعنيين بنظريات المعرفة ، من مؤلفاته : مشكلة توافق الجدل والمنطق ونظرية المعرفة (١٩٦٢) ، وبالاشتراك مع مؤلفين آخرين: مشكلات المنطق وجدل المعرفة (١٩٦٣) .

## القاسمي الدمشقي ، محمد

## Qâsimî Dimashqî, Muhammad Al-

ولد في دمشق سنة ١٢٨٣ هـ / ١٨٦٦ م ، ورحل إلى مصر ، ثم انقطع في دمشق لعمله في التصنيف وإلقاء الدروس العامة والخاصة في علوم الشريعة

والأدب حتى وفاته سنة ١٣٣٧ هـ / ١٩١٤ م . له محاسن التاويل في تفسير القرآن الكريم ، وقواعد التحديث من فن مصطلح الحديث . على أن أهم كتبه يبقى دلائل التوحيد الذي حاول أن يبرهن فيه على وجود الله بالأدلة المنطقية .

القاضي عبد الجبار، ابو الحسن الهمداني الاستراباذي

### Qâdî 'Abdoljabbâr, Abû Hassan Hamadânî Astarâbâdî

متكلم وشيخ المعتزلة في عصره، توفي سنة ٤١٥ هـ / ١٠٢٥ م. ولي قضاء الري، وكان شافعياً في الفروع . له طبقات المعتزلة ، و تنزيه القرآن عن المطاعن ، و دلائل النبوة .

## قاضى مير حسن

#### Qâdî Mîr Hassan

متصوف وفقيه توفي في هراة سنة ٩٠٤ هـ / ١٤٩٨ م. له جام كيتي نصا ترجمه إبراهيم الحاقلاني ، اللبناني الماروني معلم اللغات السامية في روما وبيزا وباريس (١٦٠٥ ـ ١٦٦٤ م) ، إلى اللاتينية بعنوان مختصر مقاصد حكمة فلاسفة العرب .

### الحكم ». [اقليتوماخوس]

□ « يمكن القول إن اهمية قرنيادس في تاريخ الأفكار تتأتى بوجه خاص من الانتقادات اللاذعة التي وجهها إلى الرواقيين والتي ارغمت هؤلاء على توضيح مذهبهم والرد على اعتراضات ذات وزن » . [جان برون]

## القُشاشي ، صفي الدين احمد

## Qoshâshî, Saflyoddîn Ahmad

متصدوف ولد في المدينة وتدوفي فيها سنة المدينة وتدوفي فيها سنة الله 1971 م احترف بيع القُشاشة الله سقط المتاع ، فعرف بالقشاشي ، مالكي فشافعي ، وافتى في المذهبين اله السمط المجيد في تلقين الذكر لاهل التوحيد ، و شرح الحكم العطائية لابن عطاء الله الاسكندري و شرح الإنسان الكامل للجيل .

## القشيري ، أبو القاسم عبد الكريم بن هوازن

## Koshayrî, Abû'l- Qâssim Abdoi Karîm Ibn Hawâzin

صوفي من الأعلام . توفي في نيسابور سنة \$70 هـ / ١٠٧٢ م أو ٤٦٧ هـ / ١٠٧٤ م . كان شافعياً في الفقه . بحث في مسألة الجبر والاختيار من موقع المتكلمين الأشاعرة . له لطائف الإشارات ، ونحا فيه منحى الصوفية في تفسير القرآن ، و المتحبير والتذكير ، و الرسالة القشيرية في مصطلحات الصوفية وأقوالهم وأحوالهم وفي محاربة الفلسفة لنزوعها إلى التجريد .

## قطب الدين محمود بن مسعود الشيرازي

## Qotboddîn Mahmûd Ibn Mas'ûd Al Shîr**â**zî

فيلسوف ومتصوف ورياضي وفلكي ، ولد في شيراز

## القاضى نور الله الششتري

#### Qâdî Nûrollâh Shoshtarî

متكلم وفيلسوف ورياضي وشاعر عربي مات بالتعذيب سنة ١٠١٩هـ / ١٦١٠ م. كان من انبغ تلاميذ العلامة الحلي . تنقل بين الهند وإيران ، واقام لبعض الوقت في لاهـور . له زهاء سبعون مصنفا ، بعضها بالفارسية مثل مجالس المؤمنين . رد في كتاب مشهور له بعنوان إحقاق الحق على كتاب إبطال الباطل الذي كان فضل الله بن روزبهان الاصفهاني رد به على كتاب نهج الحق وكشف الصدق للعلامة الحلي . ويتضمن إحقاق الحق جزءاً فقهياً ، ولكنه يتضمن ايضاً جزءاً فلسفياً واسعاً.

## قرندادس

## Carnéade Carneades

فيلسوف يوناني قورينائي الأصل (نحو ٢١٤ ـ ١٢٦ ق . م ) . تولى زعامة « الأكاديمية » من عام ١٥٦ إلى يوم وفاته ، وكان من المع ممثلي المدرسة الأفلاطونية وعدواً لدوداً للرواقية ، وخصماً لكل وثوقية . يُعرف مذهبه الخاص باسم الاحتمالية ، اي في التحليل الأخير الشكية. ويجمع القدماء على اعتباره ، مع خريزيبوس ، اهم فيلسوفين في الفترة الفاصلة بين ارسطو وافلوطين . كان ذا موهبة خطابية لا تضاهي ، فكان خصومه يولون الأدبار حالما تقم انظارهم عليه . وبعد زمن طويل من وفاته كان لا يزال يتردد على الألسنة قول سائر بصدد المسائل العويصة والمتعذرة الحل: « حتى ولو أخلى العالم السفلى سبيل قرنيادس ، فإنه لن يستطيع أن يذلل الصعوبة » . ولم يكتب قرنيادس شيئاً ، ولكن تعليمه تركز ، كما يذكر شيشرون وسكستوس امبيريقوس ، على ثلاث نقاط : نظرية اليقين ، وجود الآلهة ، والخير الأعظم . وبصدد هذه النقاط الثلاث جميعاً كان يذهب إلى عكس ما يذهب إليه الرواقيون .

□ « لقد أنجز قرنيادس عملًا هرقلياً ، وهو أنه طرد من نفوسنا ذلك الغول المخيف الذي اسمه التسرع في قلسوس قلسوس

سنة ١٣٤هـ/ ١٣٢١م، وتوفي في تبريز سنة ١٧٠هـ/ ١٣١١م، قرا على نصير الدين الطوسي وصدر الدين القونوي والكاتبي القزويني، وبرز بدوره كفيلسوف من فلاسفة الإشراق. ترك زهاء خمسة عشر مصنفاً، منها: فقح المنان في تفسير القرآن، وشرح قانون ابن سينا، ورسالة في امراض العيون وعلاجها. أما في الفلسفة فله شرح كبير على كتاب حكمة الإشراق(\*) للسهروردي، وموسوعة كبرى في علوم الفلسفة ( المعرفة ، المنطق ، الفلسفة الأولى، علوم الفلسفة ، ما بعد الطبيعة ، الإلهيات، الهندسة ، الفلك ، الحساب، الموسيقى ) وضعها بالفارسية بعنوان درة التاج استكمالاً للموسوعة التي وضعها الشهرزورى بالعربية .

#### قلسوس

#### Celsus

الملقب بالفيلسوف تمييزاً له عن الطبيب السلاتيني Celsus المعروف بالاسم نفسه . فيلسوف أبيقوري يموناني عاش في القرن الشاني بعد الميلاد ، في عهد الأمبراطور تراجيانوس وخلفائه ، وربما كانت وفاته حبوالي ١٧٨ م . لا نعرف عنبه ومنه سبوى الخطاب الحقيقي الذي كافح فيه ، باسم العقل ، النصرانية الوليدة . وكانت واحدة من الحجج التي تسلح بها ليدين النصارى قمينة بأن تسترعي انتباه الحكومة الامبراطورية : فالنصارى في رأيه لا وطن لهم ، وكانت هذه التهمة تجد في ظاهر الأمر سنداً لها في الوقائم نظراً إلى أن أتباع الديانة الجديدة كانوا يابون تقديم الأضاحى للاباطرة المؤلِّهين . وكذلك الانخراط في الجيش والوظائف العامة . وكتابه المشار إليه لم يصلنا ، ولكننا نملك شذرات واسعة منه بغضل دحض اوريجانوس له ، نقطة بنقطة ، في الرد على قلسوس(\*) ( ۲٤٨ م ) ؛ وهذا الرد هو بحد ذاته خير شاهد على مدى ما كان يمكن أن تمثله تهجمات قلسوس من خطر على الجماعة النصرانية .

□ « يحتل قلسوس موقعه في الخط العقلاني ويكاد
 أن يكون ممثله الوحيد في تلك الحقبة من التاريخ.

فعلى حين كان السحر يُقبل من الجميع ، وحتى من الفلاسفة المسيحيين ، وضع هو الخطاب الحقيقي ليفند دعاوى السحر وممارساته ، وليهاجم من هذا المنظور تحديداً المسيحية وخوارقها » . [روبيو انبير - نرغال]

## القمي ، القاضي سعيد

#### Qommî, Qâdî Sa'îd Al-

من معثلي الفلسفة الصوفية الاثني عشرية . ولد في قم سنة ١٠٤٣ هـ / ١٦٣٣ م ، وأمضى الشطر الأعظم من حياته يعلم فيها ، وفيها كانت وفاته سنة على المدر هـ / ١٦٩١ م . درس في أصفهان على رجب علي التبريزي . كتب بالفارسية ، من وجهة نظر إشراقية ، مفتاح الجنة . ولـه حـواش على أوثولوجيا<sup>(ه)</sup> المنسوبة إلى أرسطو ، وشرح على كتاب التوحيد لابن بابويه وعلى الكافي للكليني ، وتفسير للأحاديث الأربعين .

## قولوطس

### Colotès Colotes

فيلسوف يوناني من القرن الشاك ق . م. من التلاميذ الأوائل لأبيقور ، وكان يكن له عاطفة وإجلالاً لا حد لهما . وكان أبيقور يبادله عاطفته . حفظت لنا شذرات من كتاباته الجدالية ضد أفلاطون في محاوراته ليريس(\*) و أوثيداموس(\*) و غورغياس(\*) و الجمهورية(\*) . لكن أكبر مصدر للمعلومات عنه يبقى بلوتارخوس الذي كتب ضده الرد على قولوطس .

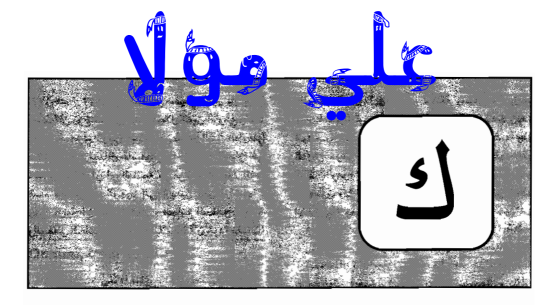
القونوي ، صدر الدين محمد بن إسحاق صدر الدين

## Qonyawî, Sadroddîn Muhammad Ibn Ishâq

صوفى شافعى مرموق ولد وتوفى في قونية سنة

177 هـ / 1770 م. أخذ عن محيي الدين بن عربي الذي كان زوج أمه واتصل بجلال الدين الرومي وسعد الدين الحموي و وجرت بينه وبين نصير الدين الطوسي مكاتبات في مسائل فلسفية له إعجاز البيان في تفسير أم القرآن أي الفاتحة ، و مراتب الوجود الذي قسم فيه مراتب الوجود إلى أربعين آخرها إكملها ، وهي مرتبة الإنسان الكامل « الجامع للحقائق الحقية والحقائق الخلقية جملة وتفصيلاً ،حكمة ووجوداً بالذات،

وللصفات ، لزوماً وعرضاً ، حقيقة ومجازاً » . وربعا كان ما يميز القونوي هو تأويله الانسانوي لمذهب وحدة الوجود : ف « الانسان هو الحق وهو الذات ، وهو العرش ، وهو الكرسي ، وهو اللوح ، وهو القلم ، وهو الملك ، وهو الجن ، وهو السماوات وكواكبها ، وهو الأرضون وما فيها ، وهو العالم الدنيوي ، وهو العالم الأخروي ، وهو الوجود وما حواه » .



## كاباسيلاس ، نيقولاوس

كابانيس ، بيير جان جورج

## Cabanis, Pierre Jean Georges

طبیب وفیلسوف فرنسی ، ولد فی کوسناك فی ٥ حزيران ۱۷۵۷ ، وتوفي في روي في ٥ آيار ۱۸۰۸ . استقطب الاضواء بموهبة مبكرة وبميل طاغ إلى الشعر ، لكنه لم يحظ في هذا المضمار إلَّا بتصفيق رواد الصالونات ( كان صديقاً لمدام هلفسيوس ، وقد التقى في صالونها بديدرو ، دالمبير ، كوندياك والبارون هولباخ ) . كان لاستشارته للطبيب دوبروي ، الذي قصده اثناء معاناته من وهن عصبي ، أثر حاسم في مستقبله . فقد تخلى نهائياً عن الأدب ليقف نفسه على الطب . وعرف فيما بعد كيف يوفّق بين حبه للآداب وللفلسفة وبين المعرفة العلمية . كان صديق ميرابو وطبيبه ، وقد أصدر ، بعد وفاة الخطيب ، يوميات حول مرض اونوريه غبريال ريكثي دي ميرابو ووفاته (۱۷۹۱) . ولدى وفاة كوندورسيه ، وكان بدوره صديق كابانيس ، ومنه حصل على السم الذي وضع به حداً لايامه ، عمد كابانيس إلى جمع كتاباته ، ثم تزوج من شقيقة زوجته ، شارلوت غروشي . بعد سقوط روبسبيير فى ٩ ترميدور ( ٢٧ تموز ١٧٩٤ ) عين مدرساً الصول الصحة في باريس ؛ وفي عام ١٧٩٦ ، أصبح عضواً في المعهد ، ثم مدرِّساً للسريريات في معهد الطب عام ١٧٩٧ . أخيراً ، انتخب في مجلس الخمسمئة نائباً

## Cabasilas, Nicolas Cabasiias, Nicolaus

لاهوتي بيزنطي من القرن الرابع عشر . كان تلميذاً لغريغوريوس بالاماس ، وانتصر مثله لشيعة التأمليين Hésychastes الذين كانوا يقولون ، تأثراً بالافلاطونية المحدثة ، بأنه يوجد ، خارج الثالوث ، نور غير مخلوق يفيض عنه ويضع الصوفي على اتصال بالله . له شرح القداس و حياة المسيح في سبعة مجلدات ، وهو يعد من أعمق آثار الروحانية الأورثوذكسية .

## كاياليرو ، خوسيه اغوستان

## Caballero, José Agustin

انسى وموسوعى وفيلسوف كوبى (١٧٦٢ ـ ١٨٣٥) . واضع أول مؤلّف فلسفى كبير يعتد به في كوبا: الفلسفة الانتقائية . وقد كان هذا المؤلِّف مصدر فلسفة الأنوار في كوبا ، وكان بمثابة بداية تحرير للفكر الاجتماعي من النزعة السكولائية . وينقد فيه كاباليرو ميتافيزيقا السكولائيين ويعرض فيه آراء الموسوعيين الأوروبيين، ويولى أهمية كبيرة له لتعريف والفلسفة الحقيقية ، وصلاتها بالعلوم الأخرى ، مؤكداً على الوحدة العضوية بين الفلسفة والعلم ، وغير منكر دور د اللاهوت الصاحى ء في البحث عن الحقيقة .

عن منطقة نهر السين . وقد أيد ككومة المديرين في فرنسا ، وصادق سييس ، وشارك في انقلاب ١٨ برومير ، فعينه بونابرت عضواً في مجلس الشيوخ . توفي بالسكتة الدماغية ؛ وبعد مرور ثمانية أيام على وفاته ، نقل جثمانه إلى البانتيون ،

يمكن تقسيم أعماله الأساسية إلى ثلاث مجموعات: ١) مصنفات في تاريخ الطب ؛ ٢) مصنفات في تنظيم الطب وتعليمه ؟ ٣) أخيراً ، مصنفات في فلسفة الطب ، وعلى الأخص في العلاقات بين الجانبين المادي والمعنوي . وفي كتاب درجة اليقين في الطب (١٧٩٧) دحض كبانيس الاعتراضات الموجهة ضد يقين مذاهب الطب وفعالية الأدوية ؛ وفي نظرة على تقلبات الطب وإصلاحه (١٨٠٤) عاد يطرق الموضوعات الأساسية التي احتواها الكتيب السابق مع تعميقها وتوضيحها . وإذ طبق على الطب افكار كوندياك التي كان مشبعاً بها ، كان السباق في علاقات المادي والمعنوي في الإنسان إلى معالجة الصلات بين السيكولوجي والفسيولوجي معالجة منهجية ، بالاعتماد على التحليل الذي نادى باستخدامه في المجالات كافة . وربما كانت مساهمته في هذا الكتاب هي الأهم إطلاقاً ، من وجهة نظر الانتروبولوجيا على الأقل . فقد أكد كابانيس أن دراسة الانسان المادى ضرورية للمنظر الأخلاقي كما للطبيب. ومن الأهمية بمكان الرجوع إلى أصل العمليات الغامضة التي تعين الإرادة ، بغية توجيه الحياة نحو السعادة . فالإنسان يخضع دواماً لقوانين . ومن هذا المنظور الحسى أكد ، مع دستوت دي تراسى ، أن الأفكار تأتى من الحواس اوهى من نتاجها . بيد أن فعل الحساسية أكثر تعقيداً مما كان يفترض كوندياك : فهو ليس على الدوام وعياً وإدراكاً متميزاً . ولقد نفى كوندياك عمليات الغريزة ، مع أن الغريزة تؤلف الرباط بين العمليات العقلية والوظائف العضوية . وعلى هذا ، فإن ثمة انطباعات وتأثرات يكمن مصدرها في الجسم بالذات، وثمة حساسية لاواعية احياناً ، وإحساسات تأتى من الجهاز العصبي لا من اطراف أعضاء الحس ، ولولا الحساسية لما كان لنا من وجود . والعلاقة مرهفة وبالغة التعقيد بين د الإنسان الداخلي ، ، أي الدماغ ، وبين مجمل المؤثرات التي تفعل في الأعضاء كالعمر

والمزاج والمناخ والحمية والأمراض ، وعلى الأخص الجنس ، لأن أمراض أسفل البطن واضطرابات أعضاء التناسل تؤثر بقوة في الإنسان بتمامه .

بيد أن أفكار كابانيس ، وبخاصة في رسالة إلى فورييل حول العلل الأولى ، بدت في وقت متأخر من حياته وكأنها تتحول باتجاه أكثر روحانية من مذهب الحساسية ذاك .

□ «قد يكون كابانيس استخدم عبارة خرقاء ومغلوطة عندما قال إن الدماغ يغرز الفكر مثلما تغرز الكبد المرارة ؛ لكن التصور الذي تتضمنه هذه الصيغة ، التي طالما أسيء استغلالها ، يبقى مع ذلك أكثر مطابقة للوقائع بكثير من التصور الشعبي الذي يتمثل الروح كياناً ميتافيزيقياً مستقراً في الراس ، ولكنه مستقل عن الدماغ مع ذلك استقلال مستخدم التلغراف عن الأداة التي يبرق بها ، . [توصاس هكسلي]

 □ • إن الثنائية التي أوجدها كابانيس بين وعي الأنا والحساسية اللاواعية والمحرومة من الأنا كانت إحدى نقاط الانطلاق لفلسفة مين دي بيران ، . [إميل برهبيه]

□ دلسوف يتذكر شاركو ثم فرويد العديد من الاستنتاجات التي استخلصها كابانيس من ممارست للطب ومن معرفته بتاريخه ، [اندريه كانيفيز]

□ « صحيح أنه يقول إن « المعنوي هو المادي » وأن « الفكر نتاج الدماغ » ، لكننا نتبين في الوقت نفسه أن ماديته ، على وجه التحديد لأنها مادية رجل علم ، اكثر رهافة من مادية الفلاسفة ؛ والواقع أن الكثير من صبيغ كابانيس وضعية أكثر منها مادية » . [جان فال]

## الكاتبي القزويني ، نجم الدين على

## Kâtibî Qazvînî, Najmoddîn 'Alî Al-

فيلسوف وفلكي ورياضي سني من أصل فارسي يعرف بدبيران. توفي سنة ٥٧٥هـ/١٢٧٦م. كان في الفلسفة من معلمي العلامة الحلي وقطب الدين الشيرازي ، ومن تلاميذ نصير الدين الطوسي: تعاطف بحكم شافعيته وتتملذه على الطوسي مع الفكر

## كارابليسه، بانتاليو

#### Carabellese, Pantaleo

فيلسوف ايطالي (١٨٧٧ \_ ١٩٤٨). من أنصار الكانطية المحدثة كما كان يعلمها ماسكي وفارسكو. عيرف الفلسفية بيانها «نقد العيني»، أي «وصف موضوعي خالص» وتفسير للبنى الأساسية للوعي المشترك. وقد اقترب، في تحليله للزمانية، من مواقع هايدغر وفينومينولوجيا هوسرل من مؤلفاته: نقد العيني (١٩٢١)، فلسفة كانط (١٩٢٧)، المثالية الايطالية (١٩٢٨)، فلسفة الوجود عند كانط (١٩٦٨).

## كاراميلا، سانتينو

#### Caramella, Santino

فيلسوف الطالي (١٩٠٢ ـ ١٩٠٢). استاذ الفلسفة في جامعة بالرمو. تعاطف في البداية مع التيار الوضعي المحدث. ثم حصر اهتمامه بقضايا المثالية والنقدية والروحية والواقعية اللاهوتية. وفي نظره أن الفلسفة تربية وتاريخ معاً. فالتربية هي اكتساب معنى العالم في علاقته بالإلهي، والتاريخ هو تمثل ملكوت الله. والفكر، مبدأ الحرية بالذات، هو الاساس المتعالي للحياة الإنسانية. ولا قوام للوجود بدون تطلع إلى قرار نهائي بصدد القيم واللاقيم. وذلك هو، في نظر كاراميلا، مبدأ المسيحية بالذات. من مؤلفاته السديس، السلاهوت، الفلسفة (١٩٣٦)، المعرفة والميتافيزيقا (١٩٦٦).

## كاربنتر، ناتانئيل

## Carpenter, Nathanael

فيلسوف وكاتب انكليزي متعدد الموضوعات . ولد في نورثلاي عام ١٩٨٨ ، ومات في دبلن عام ١٩٢٨ او ١٦٣٥ . له كتاب دحض فيه ارسطو ، ولكنه اشتهر بكتابه في الجغرافية التي كان من أوائل من فهموها على انها علم تفسيري .

الشيعي . وشارك في بناء مرصد مراغة بأذربيجان ، وعلم مطولاً في قزوين . له في الفلسفة والتصوف كتاب حكمة العين ، وقد شرحه من بعده العلامة الحلي ، وفي المنطق الرسالة الشمسية في القواعد المنطقية (\*) ، وقد شرحها قطب الدين الرازي والتفتازاني .

## كاترينا السييناوية

## Catherine De Sienne Caterina Of Siena Caterina Benincasa

متصوفة ايطالية (سيينا ١٣٤٧ ـ روما ١٣٨٠). دعت بحرارة إلى حب الله ، وحاولت التوفيق بين بابا روما وبابا آفينيون ، وقصت رؤاها وأحوالها الانخطافية في محاورة العنابة الإلهية .

## كاتز، جوزيف

## Katz, Joseph

فيلسوف أميركي معاصر من مواليد ١٩٢٠. متخصص في فلسفة أفلوطين ترجمة وشرحاً. من مؤلفاته: بحث أفلوطين عن الخير (١٩٥٠).

## كاتز، جيرولد

## Katz, Jerold

فيلسوف أميركي ولد سنة ١٩٢٢. من ممثلي المدرسة التحليلية الشومسكية في الولايات المتحدة . من مؤلفاته : فلسفة اللغة (١٩٦٦) .

## كاتز، دافيد

## Katz, David

فيلسوف الماني (١٨٨٤ ـ ١٩٥٣). عاش آخر عشرين سنة من حياته لاجئاً في استوكهولم. طوَّر نظرية الغشتالت أو الإدراك الكلي في علم النفس. من مؤلفاته: علم نفس الإدراك الكلي: طبيعته ودلالته (١٩٥١).

### كاربيو، أدولفو

### Carpio, Adolfo

فيلسوف ومدرًس ارجنتيني معاصر للفلسفة (١٩٢٣ - ). تتلمد على فرانشسكو رومينرو، وارتبط بالتيار الهايدغري، تصور فعل التفلسف على انه مغامرة وجودية وميتافيزيقية بالمعنى الهايدغري، كما على أنه مصدر للعمل. ورأى في تاريخ الفلسفة تفتيحاً وكشفاً لإمكانيات متجددة باستمرار للإنسان. من مؤلفاته: أصل وتطور الفلسفة الأميركية الشمالية: وليم جيمس والذرائعية (١٩٥١)، إدخالاً لهيغل (١٩٥٣)، المشروطية والمثالية في تاريخ الفلسفة (١٩٥٧)، صفحات من الفلسفة (١٩٥٧). معنى تاريخ الفلسفة: محاولة في فوضى المذاهب والحقيقة الفلسفية (١٩٧٧).

### كاردانو ، جيرولامو

### Cardan, Jérome Cardano, Gerolamo

فيلسوف وطبيب ورياضي ايطالي . ولد في بافيا عام ١٥٠١ ، ومات في روما عام ١٥٠٦ . درَّس الرياضيات في ميلانو ، والطب في بولونيا وبافيا . اشتهر قبل كل شيء كرياضي ، وقد اعطى الحل في كتابه المفن الأكبر أو القواعد الجبرية لحل معادلة الدرجة الثالثة ، ويقال إنه أخذه عن تارتاليا . أما في الفلسفة فكان حلولياً بدون الاعتقاد بخلود النفس ، وله فيها في الطبيعة (\*) ، وهو مزيج من النظريات الأرسطية والرواقية ومن بعض الانعكاسات النادرة للمنهج التجريبي . ومن مؤلفاته أيضاً في تنوع الأشياء ، وهو بمثابة موسوعة لجميع علوم عصره .

### كارسافين، ليف بلاتونوفتش

### Karsavine, Lev Platonovitch

فيلسوف صوفي ومؤرخ روسي للقرون الوسطى (١٨٨٢ - ١٩٥٢). عاش في المهجر ابتداء من عام

التصور المسيحي الاورثوذكسي للعالم. أطلق على التصور المسيحي الاورثوذكسي للعالم. أطلق على مذهبه اسم «فلسفة الكيان الكلي»، باعتبار أن الله نفسه هو هذا الكيان الكلي، المطلق، الكامل، الذي كل ما في الوجود تجل له. وبالتالي لا مكان لفلسفة أو لمعرفة غير دينية. فالمطلق فوق العقل، والطريق إلى معرفة الله لا يمر بهذا الأخير. من مؤلفاته: أسس التقوى في القرنين الثاني عشر والثالث عشر، ولا سيما في ايطاليا (١٩٢٥)، الشرق والغرب والفكرة الروسية (١٩٢٢)، فلسفة التاريخ

### كارناب ، رودولف

#### Carnap, Rudolf

فيلسوف ومنطبق الماني ( ۱۸۹۱ ـ ۱۹۷۰ ) . درُس في إيينا على المنطيق غوتلوب فريغه الذي كان من دعاة منطق رمزى جديد من شأنه أن يزود البحث الفلسفى بأداة تحليل دقيقة إلى أقصى حد مستطاع . ودرَّس بدوره منطق العلوم في جامعة فيينا (١٩٢٦ ـ ١٩٣١) . ثم في الجامعة الالمانية ببراغ (١٩٣١ -١٩٣٥) ، وهاجر عام ١٩٣٦ إلى الولايات المتحدة حيث صار استاذاً للفلسفة في جامعة شيكاغو (١٩٣٦ \_ ١٩٣٦) . ثم في جامعة كاليفورنيا في لوس انجلوس . ارتبط اسمه بحلقة فيينا التي تأسست عام ١٩٢٤ تحت تأثير أفكار ماخ وفتغنشتاين ورمى امشروعها إلى توحيد المعرفة العلمية عن طريق استبعاد التصورات الفارغة من المعنى وأشباه المسائل: وتلك هي الوضعية المحدثة أو التجربية المنطقية التي ضمت انصاراً لها في اكثر العواصم الأوروبية من الفلاسفة والمناطقة الذين يريدون ، على منوال الوضعيين القدامي ، أن يؤسسوا كل معرفة على التجربة ، وإنما مع الحرص على نقد للدلالة .

لقد سعى كارناب في مؤلفه الأساسي ، البنية المنطقية للعالم (١٩٢٨)، إلى أن يطبق على مجمل الموضوعات المنهج المنطقي الذي طبقه برتراند راسل على الموضوعات الرياضية ، وتصور أنه مستطيع أن ينحي جانباً الميتافيزيقا وأن ينفي دور الفلسفة كعلم

كلى، انطلاقاً من رفض كل عنصر تركيبي قبلي في المعرفة واعتقاداً بأن المنطوقات العلمية هي على الدوام بعدية، ولا تعدو أن تكون معاينة للواقع بدون أن تفيدنا شبيئاً جديداً بخصوصه ، وإنما كل معناها تستمده من النسق المنطقي الذي تندرج فيه . وفي الوقت الذي اصطدم فيه كارناب باعتراض الفلاسفة الماديين الذين ردوا بأن عدم الإقرار للموضوعات الفيزيقية بواقع آخر غير تعيينها المنطقى الخالص من شأنه أن ينفى كل تمايز بين الموضوعات المادية والموضوعات الرياضية والاحاسيس الأنوية ، اتجه في أواسط الثلاثينات نحو نظرية فيزيقالية تكون نقطة انطلاقها لا إدراكات الأنابل الخاصيات التي يمكن أن تقع تحت الملاحظة للموضوعات الفيزيقية الموجودة خارج الوعى . وقد حاول كارناب في المدخل إلى علم الدلالات (١٩٤٢) ثم في المدخل إلى المنطق الرمزي (١٩٥٤) أن يقوم بتحليل للدلالات وأن يضع نظرية في العلاقة بين العلامات وبين الموضوعات التي تدل عليها هذه العلامات ، وأن يبنى نظرية في اللغة من خلال علاقتها بين الذات الناطقة وسامعيها ، على اعتبار أن الفلسفة نفسها لا تعدو أن تكون تحليلًا دلالياً . وعلى هذا النحو تستعيد الميتافيزيقا بعضاً من حقوقها . فصحيح أن القضايا الميتافيزيقية فرغت على هذا النحو من كل مضمون نظرى ، ولكنها تظل تعبر عن أحوال وجدانية وتتمتع بخاصيات شعرية بل يمكن أن تكون توجيهات عملية للفعل . وهذه الرؤية الجديدة للعالم هي ما عبر عنها في كتابه الأسس الفلسفية للفيزياء .

### كارنسكى ، ميخائيل ايفانوفتش

# Karinski, Mikhaïl Ivanovitch Karinsky, Michaïl Ivanovich

منطيق وفيلسوف ومؤرخ روسي للفلسفة (١٨٤٠ م ١٩١٧). درَّس الفلسفة بين ١٨٦٩ و ١٨٩٤ في اكاديمية بطرسبورغ الدينية وفي مؤسسات تعليمية اخرى. انتقد المثالية والكانطية المحدثة في كتابه فظرة فحص نقدي للمرحلة الاخيرة من الفلسفة الإلمانية (١٨٧٣). وانجذبت آراؤه نحو المادية في

الظاهرة والواقع (۱۸۷۸). كما انتقد القبلية الوثوقية في نظرية كانط في المعرفة في كتابه في الحقائق البديهية (۱۸۹۳). وكانت له مساجلات مع الكانطيين المحدثين الروس، وعلى الأخص فقدينسكي. وله في تاريخ الفلسفة تاريخ الفلسفة: محاضرات في تاريخ الفلسفة الجديدة (۱۸۸۶) و محاضرات في تاريخ الفلسفة القديمة (۱۸۸۵)، بالإضافة إلى شهادة غامضة من القديمة (۱۸۸۸)، وقد الفكورنسكي في المنطق ايضاً: فعلاوة على اطروحته كارنسكي في المنطق ايضاً: فعلاوة على اطروحته للدكتوراه تصنيف المنطوقات (۱۸۸۰)، وضع كتاب المنطق (۱۸۸۸)، وضع كتاب

### كارّو ، فكتور لودوفيك

#### Carrau, Victor Ludovic

فيلسوف فرنسي (باريس ١٨٤٢ ـ ١٨٨٩). كان من انصار المذهب الروحي ، وله دراسات في نظرية الانفعالات لدى ديكارت ومالبرانش وسبينوزا ، وفي الأخلاق النفعية ، وفي الفلسفة الدينية في انكلترا ، وفي مفاهيم النشوء والارتقاء ، الخ .

### كاروس ، كارل غوستاف

### Carus, Kari Gustav

طبيب ورسام وفيلسوف الماني . ولد في لايبتزيغ عام ١٧٨٩، ومات في درسدن عام ١٨٦٩ . عمل طبيباً للبلاط ومستشاراً للدولة (١٨٢٧)، وقام بأبحاث في التشريح وفيزيولوجيا الحيوان . تأدت به مباحثه في البيولوجيا ، وتأثير غوته والمدرسة الرومانسية ، إلى إيلاء الغريزة واللاشعور اهمية كبيرة في الحياة النفسية ( بسيشه ، تاريخ تطور النفس البشرية ، ١٨٥١ ؛ فيزيس ، تاريخ الحياة البدنية ، ١٨٥١ ؛ حرزية الهيئة البشرية ، ١٨٥٣ ) . وله ايضاً كتابات ادبية ، ومنها دراستان عن غوته الذي كان يكن له توقيراً لا حدود له . يعد مع شيلينغ وبادر وشوبرت توقيراً لا حدود له . يعد مع شيلينغ وبادر وشوبرت مفكراً عميقاً ومتوازناً وتركيبياً ، وذا حس مرهف مفكراً عميقاً ومتوازناً وتركيبياً ، وذا حس مرهف بالتعضية الكرنية وبالعلاقات بين الكل وأجزائه . وهو

### كاستوريادس ، كورنيليوس

#### Castoriadis, Cornelius

فيلسوف فرنسى من أصل يوناني رائد للجماعة والمجلة المعروفتين باسم « اشتراكية أم همجية » . ولد عام ١٩٢٢ ، وأخذ على عاتقه إعادة النظر في الماركسية والاهتداء، من خلال جدلية المجتمع المؤسِّس والمجتمع المؤسِّس ، إلى مشروع ثوري لا يكون منوطاً بالفكر الماركسى . ومأخذ كاستوريادس على الماركسية « التباسها الجوهري » . فقد كانت الممارسة التي استلهمت منها ثورية في بعض أطوار التاريخ الحديث ، ولكن كان لها تأثير معاكس في بعض الأطوار الأخرى ( الحقبة الستالينية ) . فقد تحولت الماركسية إلى إيديولوجيا ، أي إلى شبكة من الافكار ليست وظيفتها إنارة الواقع ، بل تقنيعه . وخطأ ماركس في رأي كاستوريادس رد الانساق الاجتماعية إلى تعارض بين « البنية التحتية » و « البنية الفوقية » . فتطور المجتمعات لا يتعين « في التحليل الأخير » بالقوى الانتاجية . والحتمية الاقتصادية تسحق، لدى ماركس ، صراع الطبقات وتطمس فعل الجماهير كمصدر أخير لكل دلالة ولكل ثورة حقيقية . أما المشروع الثوري ، كما يفهمه كاستوريادس ، فيضرب جذوره ، مثله مثل كل ابتكار اجتماعي ، في الخيالي ؛ وهذا الخيالي هو أصل الاستلاب والخلق على حد سواء في التاريخ . ومن هنا كان عنوان مؤلفه الرئيسي : التأسيس الخيالي للمجتمع (١٩٧٥). من مؤلفاته الأخرى: مفترقات المتاهة (١٩٧٨)، مضامير الإنسان (١٩٨٦)، العالم المجزأ (١٩٩٠). وقد توفى كاستوريادس عام ١٩٩٧.

### كاستيليون ، سيباستيان

### Castellion, Sébastien

ويسمى ايضاً كاستاليون او شاتليون . أنسي فرنسي بروتستانتي . ولد في سان مارتن دي فرين سنة ١٥١٥ ، ومات في بال (سويسرا) في ٢٩ كانون الأول ١٥٦٠ . عمل اولاً استاذاً في ليون ، ثم قصد ستراسبورغ واخيراً جنيف ، حيث وضعه كالفن على راس المعهد الذي اسسه (١٥٤١) . ولكنه ما لبث ان

الذي نحت كلمة « الحلولية » أو « منهب وحدة الوجود ، Panthésime في محاولة منه للتأكيد على انه إذا كان الله في كل شيء ، فإن كل شيء ليس في الله . ومع أن كاروس كان من كبار ميتافيزيقيي الحياة ، فقد كان أول منظر كبير للاشعور ، ولكن نظرياته تبشر بيونغ اكثر منها بغرويد .

### كارِّي ، ھاسكل بروكس

#### **Curry, Haskell Brooks**

منطيق ورياضي أميركي ، ولد سنة ١٩٠٠ . بنى منطقاً توافيقياً Combinatoire ، لا يعتمد إطلاقاً على مفهوم المتغير . له نظرية في الاستنتاجية الصورية ( ١٩٥٠) ، و المنطق التوافيقي ( بالاشتراك مع ر . فيز ، ١٩٥٦) .

### كازاس، مانويل غونزالو

### Casas, Manuel Gonzalo

فيلسوف ارجنتيني معاصر (۱۹۱۱ - ). أصاب شهرة بكتابه مدخل إلى الفلسفة (۱۹۰۵)، وقد مزج فيه التوماوية بتاثرات هايدغرية. تعاطف في فترة لاحقة مع الروحية المسيحية، ثم مع بعض قضايا الماركسية. وذاد عن فكرة الحرية كشرط وجودي للانسان. من مؤلفاته: القديس توما والفلسفة الوجودية (۱۹۲۸)، صوت الداخل (۱۹۲۰)، مدخل إلى الفكر الواقعي (۱۹۷۹).

### كازيوتنسكي ، فاديم

### Kaziutinski, Vadime

فيلسوف روسي ماركسي معاصر. مختص في فلسفة العلوم الطبيعية الحديثة. أستاذ الأبحاث في معهد الفلسفة التابع لأكاديمية العلوم الروسيـة. من مؤلفاته: ميلاد العالم، الثورة في علم الفلك، المشكلات الفلسفية للكوسمولوجيا.

اختصم مع كالفن لخلاف لاهوتي بينهما (١٥٤٤) ، وقرُّ عزمه على التوطن في بال . وهناك اضطره شظف العيش إلى احتراف مهن يدوية وضبيعة ، ولكن واتته الشجاعة مع ذلك للتصميم على ترجمة التوراة إلى الفرنسية . وفي عام ١٥٥٣ حصل على كرسى للغة اليونانية في جامعة بال . لكن تعذيب ميغيل سرفيتو ، في السنة التالية ، أخرجه عن تحفظه : فنشر ، تحت اسم مارتن بللي المستعار ، عقالة الهراطقة ، وفيها كال المديح للتسامح . وإذ عاد عليه هذا الكتاب بمآخذ جديدة من جانب كالفن ، أجاب باللاتينية برسالته الشهيرة الرد على مقالة كالفن ؛ وقد عاد إلى توكيد موقفه هذا سنة ١٦٦٢ في نصيحة إلى فرنسا الاسيانة . وإذ راح انصار كالفن يضايقونه اكثر فأكثر ، بدأ يفكر بالهجرة إلى بولونيا . ولكنه مات قبل أن يضع مشروعه قيد التنفيذ . وبالإضافة إلى ما تقدم ذكره من مؤلفاته ، يحسن بنا أن نشير إلى نص يؤلف بنوع ما وصبيته الروحية: فن الشك والاعتقاد، و الجهل والعلم(\*) . وقد لُقب كاستيليون ، الذي كان بطل التسامح بكل قوة الكلمة ، وبالنظر إلى وداعته وشجاعته معاً ، بـ « فينيلون البروتستانتيين » .

#### كاسمان ، أوتو

#### Casmann, Otto

فيلسوف الماني بروتستانتي كتب باللاتينية ( ١٩٦٢ - ١٩٦٧ ) . درَس على رودولف غوكل ، ودرَّس في شتاينفورت ، وتولى عمادة جامعة شتاد . اعاد إلى الأذهان أن الفلسفة ، وهي مذهب جميع الفنون الانسانية أو الحرة، تسمى « موسوعة » ، وأكد وجرب اتباعها لعقلها الخاص لا لأية سلطات مشبوهة ، خلا الشهادة العليا ، المعصومة ، للكتاب المقدس . من مؤلفاته : المذهب الطبيعي (١٦٠٠) ، و الفلسفة والمسيحية والحكم الحق (١٦٠٠) .

### كاستر ، باولو رودولف

### Kassner, Pawlo Rudolf

كاتب نمساوي ، ولد في ١١ أيلول ١٨٧٣ في

غروسباولوفیتز ( مورافیا )، ومات فی ۱ نیسان ۱۹۵۹ في سبير ( سويسرا ) . دُرَس في فيينا وبرلين التاريخ والفلسفة وفقه اللغة . واتصل بالنخبة المثقفة في عصره: ريلكه ، أوسكار وايلد ، بول فاليري ، الخ . كان رحالة كبيراً على الرغم من عاهة جسمية فيه ، وزار إفريقيا والهند وتركستان . عاش في سويسرا ابتداء من ١٩٤٦ ، ونال جائزة غوتفريد كيلر سنة ١٩٤٩ . يبنى كاسنر ، حاذياً حذو نيتشه وكبيركفارد ، نقداً لـ « روح العصر ، يسميه « علم فراسة ، التاريخ . ولنذكر من مؤلفاته الرئيسية : في عناصر العظمة الإنسانية(\*) (١٩١١) ، المسيح ونفس العالم (۱۹۲۷) ، استاطیر النفس (۱۹۲۷). وقد آثر کاستر الرمز والمثل على الفكر المفهومي ، وحاول أن يدلف إلى سر « الطبيعة الروحية ، للأحداث ، متأولًا الصبيرورة التاريخية وفق مقولات تطور الفرد. وله أيضاً ترجمات لشتيرن وغوغول وبوشكين ودوستويفسكي وجيد . [جان جاك بوليه]

#### كاسيانوس ، يوحنا

### Cassien, Jean Cassianus, Johannes

كاتب لاتيني . ولد نصو ٣٦٠ في دوبروجا ( بلغاریا ) ، وتوفی فی مرسیلیا ( فرنسا ) نحو ۴۳۰ . كان أول منظم كبير للحياة الرهبانية الغربية . وكان شرقى آخر ، القديس اثناسيوس ، قد سبقه بنحو قرن من الزمن إلى إذاعة حب التنسك في غاليا . وكان ذوو كاسيانوس اثرياء ، وقد امُّنوا له تربية كلاسيكية جيدة ؛ وقبل وهو لا يزال غض العود في أحد أديرة بيت لحم . ثم اجتذبته شهرة الجماعات الدينية الجديدة في مصـر، فهاجـر إلى طيبة (٢٨٥)، ومنها إلى القسطنطينية حيث رسمه يوحنا فم الذهب نحو ٤٠٤ شماساً. وعلى أثر نفي هذا الأخير قصد كاسيانوس روما ليدافع عن كتابات فم الذهب. ثم تعود آثاره إلى الظهور في مرسيليا بعد عشر سنوات (٤١٥) ، فنلقاه كاهنأ ومؤسساً لدير سان فكتور الشهير . وإلى السنوات العشرين الأخيرة من حياته يعود كل نشاط كاسيانوس اللاهوتي والأدبي . كان خصماً لدوداً للمذهب الأوغوسطيني والنسطوري، وقد كتب في

تجسد الرب رداً على نسطور ، و المشاورات ، وقد سجل فيها فحوى مسامراته الروحية مع النساك المصريين ، و المؤسسات الرهبانية عن الحياة النسكية في الشرق . ويمكن أن يعد بالإجمال مؤسساً لمذهب أنصاف البيلاجيين إذ قال بالتوفيق بين النعمة الإلهية وبين إرادة الانسان وإيمانه .

### كاسيرر، إرنست

#### Cassirer, Ernst

فيلسوف الماني . ولد في ٢٨ تموز ١٨٧٤ في فروكلاف بسيليزيا ، ومات في ١٣ نيسان ١٩٤٥ في نيويورك. دُرُس أولًا الحقوق في جامعة ماربورغ بدءاً من عام ۱۸۹۲ ، ثم قرآ في صيف ۱۸۹۶ مؤلفات هرمان كوهن وقرر أن ينذر نفسه للفلسفة . ابتداء من تلك الفترة انضوى تحت لواء التيار الكانطى المحدث من مدرسة ماربورغ ، ولكن بدون أن يمنعه ذلك من الاهتمام بعلاقات الفلسفة الوثيقة بالعلوم الأخرى: وهكذا تابع دراسته في فقه القانون والأدب والفيلولوجيا الجرمانية في جامعات برلين ولايبتزيغ وهايدلبرغ، وفي سنة ١٨٩٦ انتقل إلى دراسة الفلسفة بحصر المعنى ، ومعها الرياضيات . وبعد أن جاز امتحان شهادة الدكتوراه سنة ۱۸۹۹ أمام هـ . كوهن و ب . ناتورب ، برسالة حول النقد الديكارتي للمواضعة في العلوم الرياضية والطبيعية ، صار استاذاً محاضراً في برلين سنة ١٩٠٦ ، ثم استاذاً بكرسي في جامعة هامبورغ ابتداء من عام ١٩١٩ . نفي من المانيا سنة ١٩٣٣ ، فالتجأ أولًا إلى السويد ، حيث حصل على كرسى في جامعة غوتبورغ ، ثم فارقها في أيار ١٩٤١ إلى الولايات المتحدة ليصبير أستاذاً في جامعة يال . كان كاسبرر تلميذ كوهن الأثير ، ومن بعده أهم ممثل لمدرسة ماربورغ ؛ وقد أكد أصالته أولاً بالتنوع الخارق للمالوف لتبحره ، إذ لم يدع باباً من أبواب الثقافة إلا طرقه : الفلسفة النظامية ، فلسفة العلوم ، تاريخ الفلسفة ، النهاجية العلمية والكيمياء في دراسة الإساطير، الشعر والفنون بصفة عامة، وأخيراً النظرية الأينشتاينية في النسبية . والحق أنه كان من سلالة الفلاسفة الموسوعيين الكبار، من أمثال هيغل ولاسنتز بوجه خاص \_ انظر كتابه : مذهب لايبنتز في

اسسه العلمية(\*) ، ١٩٠٢ . ولكنه يبقى في المقام الأول كانطياً محدثاً ، كما يدل على ذلك ما ابداه على مدى حياته من إيثار للمسائل الابستملوجية التي وضع لها تاريخاً مفصلاً في كتابه مسالة المعرفة في المفسفة وعلوم العصر الحديث(\*) ( ثلاثة مجلدات ، المفسفة وعلوم المبادئ تجاوز الحقل الأولي لكانط فإنما ليطبق عليه المبادئ الكانطية ، ونستطيع ان نفهم مهمته على انها مجهود لاستكمال مهمة فيلسوف كونيفسبرغ .

من الثابت أن واحدة من أهم دعاويه هي دعوى « الصور الرمزية » ـ انظر فلسفة الصور الرمزية<sup>(»)</sup> (۱۹۲۳ \_ ۱۹۲۲ ) \_ ای من جهة اولی مختلف تصورات العالم التي يعتمدها كل موجود ليفهم حياته ، ومن الجهة الثانية ، وبالمعنى الكانطى للكلمة ، تلك « المقولات » التي اثبتت مدرسة ماربورغ أنها ليست عبارة عن سيرورات ذاتية وإنما هي معطيات موضوعية واساس لكل مشروع فلسفى . وقد تبين لكاسيرر أن العقل الخالص لا يفترض فيه أن يبرر والواقعة العلمية ، فحسب ، بل كذلك الواقعة الأسطورية ، وجميع أشكال الإبداع والتعبير الفنيين ، وجميع أنماط الحياة الاجتماعية \_ انظر اسطورة الدولة، ١٩٤٦ . وينزع فكره كله على هذا النحو إلى وضع المسألة الانتروبولوجية \_ انظر مقالة في الانسان \_ على الرغم من أن الانتروبولوجيا الميتافيزيقية ، « الجوهرية ، ، محالة بطبيعة الحال بالنسبة إلى هذا الكانطي ، وعلى الرغم أيضاً من أن « السيرورة الثقافية ، هي المنفذ الممكن الوحيد إلى التجربة . ولسوف يرى كاسيرر في نظرية آينشتاين في النسبية توكيداً لمثاليته : فليست وظيفة العلم أن يمثل الواقع ؛ بل ليس العلم ، في مختلف فروعه ، سوى لغة الروح ، والنمط المتباين للتعبير « الرمزي ، الذي ابتدعه الانسان لبيان تجربته . هكذا بقى كاسيرر وفياً للكانطية ؛ ولكنه وسُعها توسيعاً مرموقاً ، إذ سعى إلى فهم جميع التظاهرات الانفعالية الكبرى ، وكل سيرورة الثقافة ، على أنها التعبير التاريخي عن البني الأساسية للذهن البشرى . وكما قيل، حوَّل كاسيرر « نقد العقل الخالص ، إلى نقد للثقافة ، وهذا النقد تبقى تحاليله محافظة على قيمتها حتى بالنسبة إلى أولئك الذين لا يشاطرون الكانطية الجديدة تعاليمها . [ميشيل مور]

### كافاييس ، جان

#### Cavaillès, Jean

فيلسوف ومنطبق فرنسي (١٩٠٢ ـ ١٩٤٤). عارض رد الرياضيات إلى المنطق ( أو المذهب المنطقي ) . من مؤلفاته : ملاحظات حول نظرية التكوين المجرد للمجاميع (١٩٣٨) ، محاولة في اساس الرياضيات (١٩٣٨) ، عبر النهائي والمتصل ، في المنطق ونظرية العلم (١٩٤٧) . تزعم إحدى حركات المقاومة ضد النازيين ، واعتقل ، ونفذ فيه حكم الإعدام .

### كافلين ، قسطنطين دمترييفتش

### Kavéline, Konstantin Dmitriévitch Kavelin Konstantin Dmitriyevich

فیلسنوف ومؤدخ وسیاسی روسی (۱۸۱۸ ـ ١٨٨٥ ) . درُّس بجامعتي بطرسبورغ وموسكو . كان في شبابه من أتباع النزعة الغربية ومن المعجبين ببيلنسكي وهرزن من الروس وبشلينغ وهيغل من الألمان . ثم تحول نحو الوضعية في الفلسفة ، والليبرالية في السياسة ، فانقطعت صلته بهرزن وبمجلة سوفرمنيك أى المعاصر التي كان انشاها بوشكين واشتراها نكراسوف وبانائيف وحرر فيها بيلنسكى وتشيرنيشفسكى . ولم يكن موقفه الفلسفي يخلو من تعقيد : فقد عارض ما سماه « تجريدية » المادية والمثالية بالمعرفة العينية للنفس الفردية ، وقال بضرورة تحول الفلسفة إلى علم سيكولوجي . وكتب هدف علم النفس (١٨٧٢) و اهداف الاخلاق (١٨٨٥) محاولًا تكييف علم النفس بحيث يبرر الأخلاق المسيحية ، وقد برهن ستخينوف ، أبو الفيزيولوجيا الروسية ومؤسس علم النفس المادي في روسيا، على تهافت مواقفه .

### كالفن ، جان

#### Calvin, Jean Calvinus

ولد في ١٠ تموز ١٥٠٩ في نوايون بفرنسا ، ومات

□ مكان كاسيرر واحداً من ابرز وجوه الفكر والجامعة الألمانيين وتفكيره بصدد اللغة ، الذي يواصل به مباحث فلهلم فون هومبوات ، هو عنصر حاسم في فكر قرننا هذا وقد طور كاسيرر ، الذي كان تنويرياً على طريقته ، العنصر الأكثر خصوبة في الكانطية وإنما الأكثر إهمالاً : نظرية الخيال المتعالي ، . [بيير تروتينيون]

### الكاشاني، عز الدين محمود

#### Kâshânî, 'Izoddîn Mahmûd Al-

متصوف اصله من كاشان توفي سنة ٧٣٥ هـ / ١٣٢٤ م . له بالفارسية كتاب مصباح الهداية .

#### الكاشاني ، ملا محسن فيض

### Kâshânî, Muiiâ Mohsen Fayz Ai-

فيلسوف من تلاميذ ملا صدرا الشيرازي وانسبائه . توفي سنة ١٠٩١ هـ / ١٦٨٠ م . وعلم في مدرسة عبد الله الششتري في اصفهان ، وهي لا تزال قائمة إلى اليوم. كان كاتباً مكثراً ، ترك اكثر من مائة وعشرين مصنفاً بالعربية والفارسية . اعاد كتابة إحياء العلوم(\*) للغزالي من وجهة نظر شيعية . وكان إعجابه بابن عربي لا يقل عن إعجابه بمؤلف المنقذ من الضلال(\*). وله ايضاً عين اليقين ، وفيه يعرض تركيباً شخصياً .

### كاغامي، ألكسيس

### Kagamé, Alexis

فيلسوف رواندي (۱۹۱۲ ـ ۱۹۸۱) درس، من منظور تبشيري، "فلسفة البانتو"، مستخلصاً منها مبادى، حضارة و"منطقاً صورياً" وانطولوجيا ونظاماً للمعتقدات الدينية. وقد استوعب بتآليفه جملة الإثنيات التي تنتمي إلى منطقة البانتو اللغوية ولائحة مؤلفاته موجودة في كتاب فلسفة البانتو المقارنة (۱۹۷۲).

۷۰۰ کالفن

في جنيف في ۲۷ ايار ١٥٦٤ . اراد ذووه أن يدخل السلك الكهنوتي ، وارسلوه في الرابعة عشرة من العمر إلى باريس للدراسة . وقد درس أولًا على ماتوران كوردييه ، أحد مؤسسى علم التربية الحديث ، ثم انتقل بعد ذلك إلى معهد مونتيغو حيث انحفرت في ذاكرته دروس انطوان كوروبل في المنطق ودروس اللاهوتي الاسمى جون مير . وقد اتصل بالأوساط الأنسية في العاصمة الفرنسية ، وعرف بوده عن طريق أبناء غليوم كوب ، طبيب فرانسوا الأول . وارجح الظن انه سمع منذ ذلك الحين بكتابات لوثر وميلانختون ، ولكن بدون أن يزعزع ذلك وفاءه للكنيسة الكاثوليكية . ونحو عام ١٥٢٩ \_ وكان حصل على درجة الاستاذية في الفنون \_ عزف عن اللاهوت ، وتوجه ، بناء على امر من ابيه ، إلى أورليان ليدرس القانون على بيير دى لتوال ، وهو واحد من خيرة الحقوقيين الفرنسيين في ذلك العصر . وبعد ذلك بعدة أشهر قصدبورج، وقد اجتذبته اليها شهرة الحقوقى الايطالي السياتو. وتشرب بالمناهج الحقوقية الجديدة وتحصلت له معرفة متينة بالقانون الروماني . لكن ظلت الدروس الأدبية تجتذبته . وعليه ، وعندما صار سيد مصيره غداة وفاة والده (١٥٣١) ، تبع في باريس دروس القراء الملكيين المعينين من قبل فرانسوا الأول. وكان يعمل آنذاك في وضع أول ملفاته ، وهو عبارة عن شرح لكتاب سنيكا في التسامح (\*)، وقد نشره سنة ١٥٣٢، وفيه أثبت كالفن انه علامة ضليع من مستوى إراسموس وبوده . إنه عملُ أنسي اغرته الاخلاقية الرواقية واستحوذ على اهتمامه المفهوم الروماني عن السيادة . وسيبقى كالفن ، حتى نهاية حياته ، وفياً لمنهج الأنسبين ، وإلى حد كبير ، لروحهم ولإعجابهم بالقدامي . أما هجماته على الأنسيين فستستهدف المدوقف الشخصى لبعضهم ، ولكن ليس المذهب الأنسى بحد ذاته .

إن انضواء كالفن تحت لواء الإصلاح الديني ، الذي اقترح له الدارسون تواريخ متباينة جداً ، لا يمكن أن يوضع قبل ربيع ١٥٣٤ ، يوم تنازل عن امتيازاته الكهنوتية . وعن خطأ ، فيما يبدو ، يُسند إليه الخطاب المشهور الذي القاه في عيد جميع القديسين سنة ١٥٣٣ صديقه الخوري نيقولا كوب . وكان هذا الخطاب التحريضي يعكس في الحقيقة أفكار الاصلاحيين اكثر ممايعكس أفكار البروتستانتيين . وقد

اضطر كالفن ، الذي كانت علاقاته بكوب معروفة ، إلى مغادرة العاصمة وطلب الملاذ لدى صديقه الكاهن تييه . ثم قصد بلاط مرغريت دي نافار ، حيث التقى لوفيفر ديتابل الشهير ، وفي اثناء مقامه الثاني في أوليان حرر رسالته في نوم النفوس ، وهاجم فيها مذهب بعض القائلين بتجديد العماد ممن كانوا يدعون أن النفوس تنوم غب الموت وحتى يوم الحشر .

اخلى التسامع النسبي الذي كانت تبديه الحكومة إزاء و اللوثريين ، مكانه لاضطهاد فظ، عندما علقت الملصقات ضد القداس حتى على باب القصر الملكي (تشرين الأول ١٥٣٤). واضطر على الأثر جميع اولئك الذين كان يشتبه بأن لهم ، من قريب أو بعيد ، ضلعاً بالمؤامرة التي اتهم بها أنصار الإصلاح إلى الاختباء أو إلى اللواذ بالفرار . وبما أن كالفن كان ، منذ وارتداده ، ، يقوم بدعاية نشطة لصالح الافكار الجديدة ، لم يجد هو الآخر مناصاً من مبارحة المملكة .

في الأسابيع الأولى من ١٥٣٥ أقام في بال . وعكف يطالع بنهم ، واستطاع في مدى بضعة اشهر أن ينجز كتابه باللاتينية تاسيس الديانة المسيحية(\*) الذي لم يخرج من المطبعة مع ذلك إلَّا في آذار ١٥٣٦ . كان أول كتاب يعرض بمنطق وتلاحم وشمول فكر الإصلاح الديني . وسرعان ما ترجمه مؤلفه نفسه إلى الفرنسية ، وقد ظل يجرى عليه تنقيحات متواصلة حتى ليجوز أن نعده كتاب حياة بتمامها . ومهما تكن أهمية كتابات كالفن اللاهوتية الأخرى، فإن القاسيس هو الذي يتضمن أوفى عرض وأكمل تركيب الفكاره . وقد ضمُّنه ، اولاً بأول ، حصيلة تأملاته وتجاربه . وهكذا تضخم كتاب عام ١٥٣٦ حتى صار سفراً في اربعة مجلدات وثمانين فصالًا ( ١٥٥٩ ـ ١٥٦٠ ) . وكانت أهم التعديلات التي طرأت عليه هي تلك أدخلت عليه مع الطبعات اللاتينية للأعوام ١٥٣٩ ـ ١٥٤٣ ، ١٥٤٥ ، ١٥٥٠ ، ١٥٥٣ ، ١٥٥٤ ، ومع الطبعات الفرنسية للأعوام ١٥٤١ ، ١٥٤٥ ، ١٥٥١ ، ١٥٥٣ ، ١٥٥٧ .

ما كاد كالفن يشهد صدور ذلك المؤلف الكبير الأول حتى انتقل ، لاسباب غير معلومة جيداً ، إلى فيراري ، مع صديقه تييه ، قاصداً بلاط الدوقة رينه دي فرانس الذي كان لاذ بحماه عدد من اللاجئين لاسباب دينية . وعلى الرغم من جسامة المجازفة ، قصد فيما بعد

باريس ، ليسوِّي فيها مع إضوته وأضواته الإرث الابوي . ومن هناك أراد الانتقال إلى ستراسبورغ ، لكن نشوب القتال بين جيوش فرنسوا الاول وشارل الخامس أرغمه على الانعطاف نحوجنيف ، الأمر الذي سيترك أثراً دامغاً في الشطر الثاني من حياته .

فبناء على إلحاح من فاريل ، الزعيم الروحي لانصار حركة الإصلاح الديني في جنيف، قبل كالفن بأن يعاونه في مهمته . وللحال انقلب العالم الشاب إلى واعظ ومعلم ومنظم للكنيسة الجديدة . وقد أخضع لرقابة مجالس المدينة المقالات بخصوص تنظيم الكنيسة والعبادة والتعليم واعتراف بالايمان ( وقد قبس هذا الأخير من التأسيس ) . وكان من المفروض أن يحظى الاعتراف بموافقة جميع أرباب الأسر ، الأمر الذي أثار صعوبات . كما ثارت صعوبات أخرى بصدد الانضباط الكهنوتي الذي أراد كالفن وفاريل فرض العمل به والذي رفضته مجالس المدينة. ومع ذلك عُدت هذه المجالس متسامحة أكثر مما ينبغي مع دعاة الإصلاح ، فاستبدلت في عام ١٥٢٨ بأعضاء من المعارضة . وانفجر الصراع الكامن عندما شاء والى المدينة أن يطبق ، بدون استشارة القساوسة ، الشعائر العبادية المعمول بها في مدينة برن . فقد رأى كالفن وفاريل في هذه المبادرة مساساً باستقلال الكنيسة الذاتي ، ورفضا الانصياع للأمر ، فأقيلا ، واضبطرا إلى مغادرة المدينة (١٥٢٨) .

قبل كالفن دعوة الإصلاحيين بوسر وكابيتون للقدوم إلى ستراسبورغ والتوطن فيها : وكانت هذه المدينة ، بغضل ذينك الإصلاحيين وبفضل العبقرية السياسية لجاك ستورم ، قد اضحت في مدى سنوات قليلة واحد أسمن اهم مراكز البروتستانتية الأوروبية . وعلى مدى السنوات الثلاث التي أمضاها كالفن في ستراسبورغ ، عمّق معارفه اللاهوبية ، نتيجة لاتصاله ببوسر ، واستكمل إنشاء تصورات الكهنوتية بما قبسه من معين المؤسسات الستراسبورغية . ووضع ليتورجيا جديدة اعتمدتها فيما بعد كنيستا جنيف وفرنسا البروتستانتيتان . ولما عين استاذاً في المدرسة العليا ، مهد جامعة ستراسبورغ ، علم فيها إنجيل يوحنا ورسائل بولس الرسول . وفي عام ١٥٢٩ اصدر الشروح على رسالة بولس إلى اهل رومية ، وكانت بمثابة فاتحة باهرة لسلسلة طويلة من التصانيف

الشرحية التي ظل يعمل فيها إلى آخر حياته . وفي عام ١٥٤١ صدرت له مقالة صغيرة في العشاء السري ، حاول فيها أن يوضح ، برسم الجمهور العريض ، وجهة نظره الخاصة في الحضور الواقعي والروحي للمسيح في العشاء السري . وقد اثبت كالفن في هذا النص ، وفي ترجمته الفرنسية لتاسيس الديانة المسيحية ، انه من اطول الناثرين الفرنسيين في القرن السادس عشر باعاً . والحق أنه كان ، باسلوبه الواضح والمرن والباتر ، واحداً من خالقي الفرنسية المحدثة .

عن طريق اهل ستراسبورغ اتصل كالفن بالبروتستانتية الألمانية: فقد التقى ميلانختون في فرانكفورت سنة ١٥٣٩، وحضر ندوة راتسبون (١٥٤١) بصفته مندوباً رسمياً عن ستراسبورغ ، إلى جانب ستورم وبوسر . وبدا وكان كالفن سيقيم إلى آخر حياته في ستراسبورغ ، فساعده اصدقاؤه على تأسيس منزل ، وفي آب ١٥٤٠ تزوج من ايدليت دي بور ، أرمل رجل من دعاة تجديد المعمودية كان هداه إلى البروتستانتية .

بيد أن حياة كنيسة جنيف أصابها خلل وأضطراب من جراء نفي قسيها الرئيسيين . وواصل كالفن اهتمامه بمصير الطائفة الجنيفية : وقد تدخل لتسكين المنازعات التي أشعل رحيله فتيلها ، ونشر في عام ١٥٣٨ رسالة إلى الكاردينال سادوليه رداً على رسالة كان وجهها هذا الأخير إلى أهل جنيف داعياً إياهم إلى العودة إلى حضن الكنيسة الكاثوليكية . لكنه لما دعي إلى الرجوع إلى جنيف ، لم يلب الدعوة إلا بعد تردد طويل . وفي ١٣ أيلول ١٥٤١ عاد أخيراً إلى الظهور على ضفاف بحيرة ليمان ، مع برنامج محدد جيداً ومع العرم على تحويل جنيف إلى مركز للدعاية المبروتستانتية برسم فرنسا .

بالإضافة إلى دروسه الشرحية ومواعظه اليومية وجد كالفن الوقت ليحرر باللاتينية ، في عام ١٥٤٢ ، الدفاع عن مذهب جبرية الاختيار ، داحضاً حجج الكاثوليكي بيغيوس حول حرية الاختيار ، وفي السنة التالية (١٥٤٣) ظهر له بالفرنسية مقالة الذخائر(\*) التي شن فيها هجوماً عنيفاً على عبادة الذخائر ، و المقالة المقتضبة حول ما ينبغي أن يفعله رجل مؤمن بين البابويين ، واتبعهما في عام ١٥٤٤

بالاعتذار للسادة النيقوديميين ،حيث هاجم « النيقوديميين » ، أي انصار حركة الإصلاح الديني الذين لا يجسرون على المجاهرة بإيمانهم .

كان جل انصار كالفن ومعاونيه من اللاجئين الفرنسيين الذين كانوا يتدفقون على جنيف . وكان جل لخصومه من « الزنادقة » ( الروحيين ) الذين كانوا يعارضون ما يعتبرونه تعدياً من قبل الهيئات الدينية على مضمار السلطة المدنية . وضد هؤلاء كتب كالفن في عام ١٥٤٥ الرد على شبيعة الزنادقة الخيالية ، كما كتب مقدمات لخلاصة ميلانختون و لتوراة جنيف ، وبتمة الشروح التوراتية التي شملت اسفار موسى الخمسة وسفر يشوع والمزامير وسفر الأنبياء وكل العهد الجديد باستثناء رؤيا يوحنا .

كانت المعارضة ضد كالفن تقوى وتشتد في أثناء ذلك . وفي عام ١٥٥٤ فاز د الزنادقة ، الروحيون بالغالبية في الانتخابات . ولكن موقع كالفن لم يتزعزع بالنظر إلى تدفق أعداد جديدة من المهاجرين . على أنه في الوقت الذي كان فيه بأمس الحاجة إلى قواه كلها ليحبط مكائد أعدائه ، راحت صحته \_ الواهنة منذ عهد شبابه \_ تتدهور ، بينما حل الحداد بمنزله بوفاة زوجته (آذار ۱۰۶۹). وفي عام ۱۰۵۳ انفجرت قضية سرفيتو الشهيرة . فمنذ عام ١٥٣١ كان الطبيب الاسباني ميغيل سرفيتوقد اعترض ، في رسالتين له ، على التعاريف التقليدية لعقيدة الثالوث . ولما لجأ إلى فيينا عام ١٥٤٠ حرر فيها سرأ إحياء النصرانية<sup>(٠)</sup>، داعياً إلى العودة إلى المسيحية الأولى ومنتقداً الكنيسة الكاثوليكية والإصلاحيين البروتستانتيين في آن معاً . وتبادل سرفيتو بعض الرسائل مع كالفن ، فدحضه هذا بإيجاز ( ١٥٤٥ ) . وفي عام ١٥٣٣ طبع الكتاب ووصلت نسخة منه إلى جنيف . فبعث غليوم دي ترى ، وهو صديق حميم لكالفن ، بخبره إلى مراسلين له من مدينة ليون ، فاستطاع هؤلاء أن يتعرفوا شخص مؤلفه . ودعى سرفيتو إلى المثول أمام محكمة فيينا الأسقفية ؛ وحتى يثبت دي تري التهمة عليه أبرز الرسائل التي كان « المجدف » بعث بها إلى كالفن ( وقد اختلسها من هذا الأخير اختلاساً ) . وأفلح سرفيتو في الهرب ، لكن شاء له عدم تبصره أن يمر بجنيف ، فألقى القبض عليه . وعلى الرغم من أن

مجلس المدينة لم يكن يتعاطف مع كالفن ، فقد قرر أن يتابع القضية . وأساء المتهم إلى نفسه كثيراً بصلفه وخرقه . واتفق كالفن والمجلس على الرغم من كل شيء على أن يضربا بالمتهم المثل ، يؤيدهما في ذلك إجماع كنائس سويسرا . وفي ٢٦ تشرين الأول حكم على سرفيتو بالاعدام حرقاً . ولقى المصير عينه الذي كان الكثالكة والبروتستانتيون على حد سواء قد خبّاوه ، من قبله ، للمئات من « الهراطقة اليابسي الرؤوس » ودعاة تجديد المعمودية . وقد حظى موقف كالفن باستحسان غالبية اللاهوتيين ، ولم يجرؤ سوى سيباستيان كاستيليون على الأخذ بناصر التسامح ، مما جلب عليه ردأ لاذعاً من جانب كالفن (تصريح للحفاظ على الايمان الحق بالثالوث ، ١٥٥٤ ) . وخرجت سلطة المصلح من هذه المعمعة معززة ، لكن المعارضة الجنيفية لم تلق السلاح . وإنما في عام ١٥٥٥ فحسب استطاع الكالفنيون أن ينتزعوا الغالبية في المجالس ومذَّاك عقد إزار النصر للقضية بصورة نهائية . وفي عام ١٥٥٩ نال كالفن حق البورجوازية .

حرر كالفن في اثناء ذلك عدداً آخر من المؤلفات دفاعاً عن بعض نقاط المذهب . ونخص هنا بالذكر مقالة الفضائح (١٥٥٠) التي كتبها ضد الانحرافات الوثنية للبشرية . وعلى إثر التهجمات التي تعرض لها مذهبه في الجبر، رد بمقالة في الجبر الأزلي (١٥٥٢) . وبعد ذلك بثلاث سنوات نشبت الخصومة بينه وبين اللوثرى وستفال الهامبورغى حول العشاء السري . وكتب كالفن في ١٥٥٥ و ١٥٥٦ و ١٥٥٧ على التوالى ثلاثة دحوض هي بمثابة آية في الحجاج اللاهوتي . وفي عام ١٥٥٨ استرعت انتباهه الدعاوي التي كانت رائجة في أوساط المهاجرين الطليان بجنيف ضد عقيدة الثالوث ، فحرر بهذه المناسبة بالفرنسية الإجماع حول الوهية يسوع المسيح،والرد على الإخوة البولونيين (١٥٦٠)، وكان التاسيس قد اكتسب شكله النهائي قبل سنتين . وفي السنتين الأخيرتين من حياته نشر كالفن ، علاوة على ذلك ، دروساً حول الأنبياء ، وسمح بطبع عدة مجموعات من المواعظ حول العديد من أسفار التوراة . وكان في الوقت نفسه يراسل بغزارة بروتستانتيي فرنسا وباقي أوروبا ( ترك أكثر من ١٣٠٠ رسالة ) . ولنذكر أخيراً أنه توج عمله في عام ١٥٥٩ بإنشائه اكاديمية جنيف

التي صارت مركزاً للدراسات الانسانية واللاهوتية للبروتستانتيين الناطقين بالفرنسية .

كان المرض ينهش جسمه منذ عدة سنوات . وتفاقم على نحو مباغت في شباط ١٥٦٤ ، فودع في نهاية نيسان زملاءه ، وحضرته الوفاة في ٢٧ أيار ١٥٦٤ ، وترك وراءه نتاجاً راح تأثيره يتعاظم ويمتد إلى ما وراء الحاضورة الجنيفية ليسم بميسمه الكنائس البروتستانتية في أوروبا وأميركا قاطبة . [فرانسوا

د نحن نعلم أنه لا وجود لقطرة خير واحدة في فيينا ء . [كالفن]

□ « جان كالفن رجل ذو حكم ينفذ إلى لب
 الأشياء ، . [جان ستورم]

□ • كان يتقن الكتابة باللاتينية والفرنسية على حد سواء،ولغتنا تدين له بدين كبير لأنه اغناها بعدد لا يقع تحت حصر من المقالات البديعة ، [إتيين باسكييه]
□ • لا أدري ان كانت عبقرية كالفن أهلاً لإشعال الأذهان وإيقاد الأفئدة على نحو ما كانت عليه عبقرية لوثر ؛ لكنه ارتقى في العديد من الإقطار ، وبخاصة في فرنسا ، إلى ما فوق لوثر نفسه ، وفرض نفسه قائداً لحزب ما هو باقل شاناً على الإطلاق من حزب اللوثريين . وبثقوب ذهنه وجسارة قراراته بذّ جميع أولئك الذين شاؤوا في ذلك القرن ان يؤسسوا كنيسة جديدة » . [بوسويه]

□ « إن النص الفرنسي لكتاب التاسيس هو ، مع كتاب رابليه ، أعظم أثر في نثرنا في النصف الأول من القرن السادس عشر ، ونستطيع أن نقول إنه لا بد من النزول وصولاً إلى بسكال وبوسويه كيما نلتقي من جديد مثل تلك الفصاحة السامية والجادة عطبقة على مواد الفلسفة الخلقية والسياسية » . [غوستاف لانسون]

□ « لقد شاد المصلح الفرنسي بناء فريداً في نوعه ، ما ضاهاه من بعده اي بناء آخر من حيث رحابة القصد ووضوح التقسيمات وترابطها ، ومن حيث ذلك الانفعال الداخلي الذي يدب في ذلك العرض الرحيب من اقصاه إلى أقصاه ، حتى ليكاد يحوله إلى تراجيديا عظمى يدور موضوعها حول الإنسان وخلاصا الأبدي » [1. لوفران]

□ «لقد أعطى كالفن اللاهوت أوراق تجنيسه الأدبي . ولئن وجد في فرنسا ، منذ عصره ، أدب ديني ، فإنما له ندين به » . [أمبار دي لا تور]

□ « ليس للكالفنية دلالة دينية فحسب ، بل كذلك مضمون ثوري أعم جنّد كالفن في خدمته جهاز دولة جنيف . فالكالفنية ، بفضحها واحدة من أكثر القوى المحافظة تواجداً ، ونعني الكنيسة الكاثوليكية ، ساهمت في زعزعة المجتمع والنظام اللذين أرسيت السسهما في القرون الوسطى ، . [رينيه بوندوا]

□ « إن مواقف كالفن من وجهة النظر السياسية متمايزة جداً عن مواقف لوش . فقد كان هذا الأخير يعد الحياة السياسية شيئاً غريباً بالماهية عن الانجيل . أما كالفن فيقر بدوره بتراضع أهداف المجتمع المدني ، ولكن بدون أن يستتبع ذلك فقدان هذا المجتمع لكل أهمية في نظر المسيحيين . وعلى النحو نفسه ، وفي المضمار الاقتصادي ، لم تحتقر الكالفنية التجارة والصناعة . فالحياة العامة يمكن أن تعد ضرورية وقيمة بحد ذاتها » . [مرسيل بريلو]

### كالوجيرو ، غويدو

### Calogero, Guido

فيلسوف ايطالي، (١٩٠٤ \_ ١٩٨٦). من تلامنة جيوفاني جنتيله ومن ممثلي « المثالية الفعلية » . بدلاً من مبدأ اللوغوس ، الذي يفضي إلى الانانة ، اكد على مبدأ الحوار المتضمن لقيمة الحرية . فالحرية ليست معطى طبيعياً ، ولا يمكن أن تكون نتيجة بنية ، بل هي تتماهى على العكس مع الانا في فعل تحقيقه لإرادته . ومن هنا كان تطويره لفلسفة جنتيله باتجاه أولوية الأخلاق . من مؤلفاته : خاتمة فلسفة المعرفة (١٩٣٨)، محرسة الانسان (١٩٣٩)، دروس الفلسفة (١٩٤٨)، تاريخ المنطق القديم (١٩٧٧)، فلسفة الحوار (١٩٧٧).

# كالينوفسكي ، جورج

### Kalinowski, Georges

فيلسوف ومنطيق فرنسي من اصل بولوني . ولد

سنة ١٩١٦ . له دراسات في المنطق الوجوبي (١٩٧٢) .

### كاميانيلًا ، تومّاسو

#### Campanella, Tommaso.

فیلسوف ایطالی ولد فی ۵ ایلول ۱۵۱۸ فی ستيلو ، في كالابريا ( إيطاليا ) ، وتوفى في باريس في ٢٢ أيار ١٦٣٩ . اجتذبته منذ طفولته ، التي تميزت بنضوج مبكّر خارق للمألوف، بلاغة الآباء الدومينيكانيين وثقافتهم ؛ وكان لا يزال في الثالثة عشرة عندما قُبل في أحد أديرة هذه الرهبانية ، حيث اتيحت له فرصة إرواء عطشه اللامحدود إلى المطالعة . قرأ دونما تمييل ، أعمال الفلاسفة ، والأطباء ، والسريساضييس ، والقانسونيين ، والسيساسيين، واللاهوتيين ، والأنسيين ، والشعراء، وعلماء البيان والبلاغة ، من قدامي ومحدثين ، ومن أصقاع الأرض كافة ؛ ولم يتأب عن مطالعة مؤلفات في العلوم الخفائية والتنجيم ، بل السحر أيضاً ، واستطاع أن يتمثل كل ما كان يطالعه بفضل ذاكرته الخارقة وقدرته التفكيرية الاستثنائية . تحمس لنظريات برناردينو تيليزيو حال اطلاعه عليها ، وتبناها ، فلم يرق ذلك للأباء الدومينيكانيين . ولما تعرض تيليزيو لاضطهاد رجال الدين بسبب تعليمه الذي عُدُّ خروجاً عن الخط الديني القويم ، هرب كامبانيلًا إلى نابولي ليلتحق بمعلمه ؛ وفي نابولي القي القبض عليه بتهمة التعامل مع الشيطان وتبنى العقلانية ، التيليزية ، وحوكم وصدرت بحقه عقوبة خفيفة ؛ بيد أنه لم يرضخ ، وظل يتنقل من دير إلى آخر، يلاحقه اضطهاد ديوان التفتيش . وتعرف في مدينة بولونيا إلى غليليو ، وفي مادوفا ( ١٥٩٣ \_ ١٥٩٤ ) القي القبض عليه ، بعد أن وشبى به احدهم ، وأرسل إلى روما إلى سجن قصر سانتو ـ انجيلو، حيث وجد نفسه في صحبة فرانشسكو بوتشى وجيوردانو برونو . وجهت إليه تهمة الهرطقة ، غير أنه تمكن من تبرئة نفسه في زنزانته ، بتحريره تصانيف لاهوتية تتسم بطابع قويم العقيدة صارم أهداها إلى شخصيات مرموقة ، وبإعادته النظر في موقفه من رجال الدين وبكتابته محاورة سياسية

ضد اللوثريين والكلفانيين وغيرهم من الهراطقة. فكان أن اطلق سراحه عام ١٥٩٦ . وفي العام التالي دعى إلى الإقامة في منطقة كالابريا ، فوصلها وهي في حالة غليان سياسي . وصعب عليه أن يبقى في منأى عن الأحداث ، فأيد الثورة ضد إسبانيا ، وتهجم من جديد على رؤساء الإكليروس الفاسدين ؛ وفي تلك الحقبة على وجه التحديد بدأت تختمر في ذهنه فكرة مدينة الشمس أو فكرة جمهورية فلسفية (\*). ووقع ضحية الخيانة مرتين ، والقي القبض عليه من جديد ، فتظاهر بالجنون ، وتمكن من إنقاذ رأسه بعد أن تحمل عذابات لا توصف ، وحكم عليه بالحبس مدى الحياة ، وسنجن في نابولي . وفي زنزانته عاد إلى كتابة رسالات سياسية ليبقى على اتصال بالعالم الخارجي ( ١٦٠٤ -١٦٠٨ ) ؛ ونقُح نظرياته القديمة ووضَّحها ، وأرسى على اسس جديدة مبدأ إصلاح الكاثوليكية والكنيسة الذي أراده تطبيقاً عملياً لنظرياته . وفي تلك المرحلة من حياته كتب الدفاع عن غليليو (\*) ، على الرغم من خطورة مثل هذا المشروع ، وباشر ، بالاعتماد على تجاربه السابقة ، بوضع « خلاصة ، كاثوليكية جديدة بالإضافة إلى مؤلفاته : الميتافيزيقا(ه) ، و اللاهوت ، و الفلسفة الختامية(\*) . بعد ذلك ، تحول كامباسيلا بالتدريج (تحت تأثير سكيوبيوس في أغلب الظن) إلى مواقف مناهضة لحركة الإصلاح البروتستانتي، فهاجم « الهرطقة » في كتابه الإلحاد مهزوماً(\*) ، ورد على الجمهورية المسيحية للبروتستانتيين بمؤلفه مَلَكِية المسيح . ثم كرّس جهوده لنشسر مذهب السياسي والديني ، الذي يمكننا تلخيصه على النحو الأتى: هيمنة الكنيسة المطلقة ، مع الاعتراف للبابا بدور المنظّم أو الضابط الأسمى ؛ دين واحد إذن ، وصولجان واحد بالتالي (صولجان البابا) ؛ ويستحسن ، في الأقطار التابعة للسلطة البابوية ، الأخذ بنظام الحكم الملكى. وقد توجه كامبانيلا بالخطاب بوجه خاص إلى إسبانيا ، المعروفة بطاعتها التقليدية للسلطة الباباوية ، في رسالته حول مَلكية اسبانيا ، وفي كتاباته المتنوعة الأخرى الصادرة حتى تاريخ ١٦٠٨ . وخرج من السحن بفضل تدخل أوليفاريس ، لكنه آثر ، إزاء اللامبالاة التي قوبل بها ( في إيطاليا ) ، التوجه نحو فرنسا التي كان نفوذها قد امسى طاغياً في أوروبا ، وحرر رسالة طويلة إلى الملك

لويس الثالث عشر ، لويس الثالث عشر العادل ، قائد المسيحية ، والملك الراعي للنصرانية ، نشرت عام ١٦٣٦ في باريس التي كان كامبانيلاً قصدها فور إطلاق سراحه ، وفيها توفي هذا الانسان الخارق ، والذي يُعد من أبرز وجوه عصر النهضة الإيطالية ، حتى في تناقضاته . وبالإضافة إلى مؤلفاته اللاهوتية والفلسفية ، كتب كامبانيلا مأساة ، ماري ستيوارت ، فقدت اليوم . [ديليو كانتيموري]

□ « ربما كان لاعتقال كامبانيلا سبب آخر : فقد كان جاهر بخصومته للارسطوطاليسية ، وبالتالي للفيلسوف المعتمد من قبل رهبانيته : توما الاكويني . وكان كامبانيلا يحامي عن صبيغة وفكرة من شأنهما أن تجلبا متاعب جمة لصاحبهما في زمن كان ديوان التفتيش يهيمن فيه بلا منازع . وهذه الفكرة ، التي كانت اقرب يهيردانو برونو منها إلى توما الاكويني ، وجدت تعبيرها في صيغة « كتاب الطبيعة » ، وهي صيغة توجي بوجود كتابين مقدسين : « كتاب الكتب » أي التوراة والاناجيل ، و « كتاب الطبيعة » . وما كان من الممكن في رأي كامبانيلا أن يوجد أي تناقض بين الممكن في رأي كامبانيلا أن يوجد أي تناقض بين أن من يقرأ في الكتاب الأخير وحده سيعرف عن الوحي أن من يقرأ في الكتاب الاخير وحده سيعرف عن الوحي قدر ما يعرفه قارىء الكتاب المقدس » . [إرنست قدر ما يعرفه قارىء الكتاب المقدس » . [إرنست

#### كامو، ألبير

### Camus, Albert

روائي وفيلسوف فرنسي (١٩١٣ ـ ١٩٦٠). ولد ونشأ في الجزائر. انتمى إلى الحزب الشيوعي عام ١٩٣٥، ولكنه تركه بعد سنة. نشر عام ١٩٤٢ رواية الغريب، وفي العام التالي اسطورة سيزيف. تعرف إلى سارتر وتعاون معه إلى يوم القطيعة بينهما عام علاقاته بالوجودية ـ رغم اشتهار انتمائه إليها ـ متوترة. ولم يكن مفهوما الماهية والوجود من مصطلحات معجمه. ورأى في الخصومة حول اسبقية أحدهما على الآخر سكولائية جديدة. وقد عارف الالحاد الفلسفي بلاأدرية ملتزمة، واشتهر قوله:

«إنني لا أؤمن بالله، لكنني لست ملحداً». كما ذاع في الآفاق مفهومه عن «العبث»، أي عن عالم يغيب عنه الله والاعتقاد بالخلود، ولا يبقى فيه أمام الإنسان من اختيار آخر غير أن يعيش في حالة مضنية من صحو الفكر.

لم يكن كامو فيلسوفاً بالمعنى المذهبي، ولكن فلسفته أيضاً لم تشخ، لأنها كانت عبارة عن صيرورة متصلة وعن عناق لتجربة الحياة.

# كانًا برافا، اوريالو

#### Canna Brava, Euryalo

فيلسوف لغة برازيلي (۱۹۰۸ – ۱۹۷۸). دارت مساجلات حامية بينه وبين ممثلي التوماوية المحدثة. وطالت اهتماماته علم الجمال الذي أراد أن يطوره على ضوء نظريته في علم اللغة. وصف فلسفته بأنها «مذهب موضوعي نقدي». من مؤلفاته: ديكارت وبرغسون (۱۹۶۳)، مدخل إلى الفلسفة العلمية (۱۹۹۳)، علم الجمال النقدي (۱۹۹۳).

### كانتونى، ريمو

### Cantoni, Remo

فيلسوف ايطالي (١٩١٤ - ١٩٧٨). درَّس فلسفة الأخلاق في جامعة ميلانو. أراد تطوير مذهب إنساني جديد يستلهم كتابات كييركغارد ودوستويفسكي ويؤكد على الطابع الإشكالي الجذري للوجود. لم يرَ في التاريخ الإنساني انبساطاً حتمياً لقوى مفارقة للإنسان مثل الله أو الروح أو المثال، بل مجالاً يمارس فيه الإنسان، المحدود والمشروط، إمكانياته اللامتناهية. طالب كانتوني باستقلالية الفكر الاسطوري وعالم القيم عن الفكر العقلي والعلمي. فالاسطورة هي الكيفية الدلالية التي ينظم بها البشر عالمهم. من مؤلفاته. فكر البدائيين (١٩٤١)، أزمة الإنسان (١٩٤٨)، الوعي القلق (١٩٤٩)، الاسطورة والتاريخ (١٩٥٢)، الاسطورة

### كانتونى ، كارلو

#### Cantoni, Carlo

فيلسوف إيطالي (١٨٤٠ ـ ١٩٠٦). كان ممثلاً للكانطية المحدثة في مواجهة النظريات التطورية السائدة آنذاك له مؤلف ضخم عن عمانوئيل كانط في ثلاثة مجلدات (١٨٧٩ ـ ١٨٨٤).

#### كانغيليم ، جورج

#### Canguilhem, Georges

فيلسوف ومؤرخ فرنسي للعلوم (١٩٠٤ - ١٩٩٥). تخرج من دار المعلمين العليا ، وحصل على التوالي على شهادة التبريز في الفلسفة وشهادة الدكتوراه في الطب وشهادة الدكتوراه في الآداب ، وشغل كرسي تاريخ العلوم وفلسفتها في السوربون ، وهو واحد من مؤسسى الإستمولوجيا الفرنسية المعاصرة.

يرى كانغيليم أن تاريخ العلوم ينبغى أن يكف عن أن يكون متحفاً الخطاء العقل ؛ وبقدر ما انه فهرس او سجل لضلالات الماضى ، فإنه لن يكف عن أن يكون كذلك إلَّا إذا وجدت « حالة نهائية للمعرفة » تستطيع أن تنصُّب نفسها محكمة لإصدار حكم على « لامعرفة » الماضى . لكن ليس ثمة في هذا المجال لحكم أخير ، لأن النظريات العلمية لا تنبثق من وقائع خالصة تعطيها قوة الحقيقة في لحظة بعينها من تاريخها ، بل تتولد من نظريات سابقة ، واقدم عهداً بكثير في الغالب ، ومنتمية إلى ميادين علمية أو تقنية مغايرة جداً . وهذا ما يطرح المسألة الإبستمولوجية : في أي شروط نظرية يمكن لتصور بعينه أن يصير تصوراً عصلانياً ؟ إن التنقيب التاريخي يضعنا هنا امام إشكالية حيوية ، لا آلية . وبالفعل ، إن ما يكمن وراء الاستقصاء الإبستمولوجي لجورج كانفيليم هو فلسفة للحياة العضوية لا الآلية ، تصورا لحياة موأدة لأشكال ومعايير ضابطة لعلاقات الحي بوسطه ، وبكلمة واحدة : حيوية عقلانية .

من مؤلفات كانغيليم الأساسية : محاولات في بعض المشكلات المتصلة بالسوي والمرضي و(١٩٤٣) ، تكوين مفهوم

الانعكاس في القرنين السابع عشر والثامن عشر (١٩٥٥) ، غاستون باشلار (١٩٦٥) ، دراسات في تاريخ العلوم وفلسفتها (١٩٦٨). الايديولوجيا والعقلانية في تاريخ علوم الحياة (١٩٧٧).

#### كانط، عمانويل

### Kant, Emmanuel Kant, Immanuel

فيلسوف الماني . ولد ومات في كونيغسبرغ ( بروسيا الشرقية ) ( ٢٢ نيسان ١٧٢٤ ـ ١٢ شباط ١٨٠٤ ) ، من أسرة من البورجوازية الصغيرة يرجع اصلها ، فيما يبدو ، إلى اسكتلندا ، كان ابوه سرَّاجاً ، وكان على قدر طفيف من اليسر ؛ وكانت امه من اتباع الحركة التقوية وعلى قدر كبير من الورع ، وقد تركت تأثيراً عميقاً في نفسه : فالتقوية هي ما نلتقيه دوماً في قرارة فكر كانط وشخصيته . بين ۱۷۳۳ و ۱۷٤٠ تردد عمانويل الصغير على « المعهد الفريدريكي » ؛ وكان التعليم الذي تلقاه في هذه المدرسة التقوية امتداداً للتربية التي أنشىء عليها في الوسط العائلي ؛ وقد جعله يتحسس في الوقت نفسه حدود التقوية عينها وكل تربية دينية بوجه عام . وكانت هذه الحدود هي الإكراه والرياء اللذين سيسعى جاهداً \_ وإن ليس بنجاح دائم ، كما يقول نقاده - إلى مكافحتهما في بناء مذهبه الخلقى والديني . بعد تخرجه من المعهد داوم من السادسة عشرة إلى الثانية والعشرين (١٧٤١ ـ ١٧٤٧) على دروس جامعة كونيفسبرغ ؛ وقد تسجل نظرياً في كلية اللاهوت ، لكنه وقف نفسه بوجه خاص على دراسة الفلسفة والطبيعيات بإشراف مارتن كنوتزن ، تلميذ كرستيان فولف الذي ما كان يفتقد كل الافتقاد إلى الأصالة . وكانت الجامعات الألمانية واقعة فى تلك الحقبة تحت التأثير الغالب لفلسفة فولف وبومغارتن العقلانية المتأثرة بلايبنتز ـ وكانت كتب هذين الفيلسوفين تدرس على نطاق واسع.على أن افكار نيوتن والنيوتنيين وكتاباتهم كانت تلقى هي الأخرى إقبالًا في مضمار الفيزياء ( التي كانت تُعد آنند « فلسفة طبيعية » ، وبالتالي فرعاً من فروع الفلسفة ) . هذه الثنوية ، التي نجمت عن تبني المذهب کانط کانط

العقلاني في الفلسفة النظرية والمذهب التجربي في الفلسفة العلمية ، ستغدو موضوعة اساسية من موضوعات الفلسفة الكانطية ، إلى أن سيحاول الفيلسوف تجاوزها عن طريق الفلسفة النقدية . وكان كانط في السنوات الأخيرة من دراسته الجامعية قد اصطدم بصعوبات مالية اضطرته ، حال انتهاء دراسته ، إلى أن يعمل من عام ١٧٤٧ إلى عام ١٧٥٧ مؤدباً لدى الاسر النبيلة . وقد اتاحت له هذه التجربة ، على الرغم من انها لم تكن موفقة دوماً ، أن يكتسب تلك على الرغم من انها لم تكن موفقة دوماً ، أن يكتسب تلك ما حازه الاستاذ كانط من حظوة شخصية ، وكذلك قدراً من المعرفة بالعالم وبالناس سيعتاض به عن نتائج حياة الانزواء التي سيفرضها على نفسه في وقت لاحق .

في عام ١٧٥٥ بدأ يعلم . وبغضل رسالتيه اللتين وضعهما باللاتينية ، الأولى في النار والثانية في المبادىء الأولى للمعرفة الميتافيزيقية ، وكلتاهما تعود إلى ذلك العام نفسه ، حصل على شهادة الدكتوراه وعلى لقب Dozent ( وهو لقب يؤهله لتدريس مادة اختيارية ) من جامعة كونيفسبرغ . وبعد ذلك بعام واحد ، تقدم برسالة اخرى بعنوان المونادولوجيا الطبيعية (\*) أهلته لأن يخلف معلمه كنوتزن عند وفاته كأستاذ خاص لكرسى الرياضيات والفلسفة . وتراوحت دروس الاستاذ الشاب بين الجغرافية الطبيعية والفلسفة النظرية ؛ وكان يحضرها ، بحسب ما روى هردر في مذكراته ، جمهور متنبه ومتحمس . ويومئذ بدأ كانط حياته ككاتب . فإلى عام ١٧٥٥ يعود تاريخ التاريخ العام ونظرية السماء ، وهو يمثل أهم مساهمة له في ميدان العلوم الطبيعية . وفيه تطالعنا بالفعل تلك الفرضية المشهورة حول أصل المنظومة الشمسية التي سيصوغها لابلاس فى وقت لاحق بمفردات رياضية والتي ستبقى هى المعمول بها حتى نهاية القرن التاسع عشر. وعلى حين كان كانط في رسائله اللاتينية يستوحى المذهب العقلاني الفولفي ، نراه هنا يتلبس وجهاً نيوتنياً ؛ ومع ذلك ينتقد بروح عقلانية الفلسفة النيوتنية بصدد واحدة من أدق نقاطها: تصور الجواز أو الاحتمال في الطبيعة ، كما كان يقول ب المأشور الانكليزي ، ويعارضه بتصور آلى ـ حتمى حتى بالإضافة إلى الطبيعة في جملتها .

استمر التردد بين الفولفية والتجربية على امتداد « المرحلة ما قبل النقدية » ، أي حتى عام ١٧٧٠ ؛ لكن الأفق الكانطي كان أضحى ، منذ عام ١٧٦٠ ، أكثر اتساعاً ، واتخذ إنتاجه الذي كان لا يزال إلى ذلك الحين اكاديمياً طابعاً من القوة والحيوية والسطوع ، واتسعت دائرة اهتماماته بدورها : فقد طفق الفيلسوف يتخذ موقفاً بصدد أبرز المسائل التي خاضت في نقاشها فلسفة الأنوار وحيال هذه الفلسفة عينها . وقد مدّ ايضاً دائرة مطالعاته : فقد قرأ كتَّاب عصره الفرنسيين والانكليز، وعلى الأخص روسو وهيوم. وتأثير روسو ظاهر في كل النتاج الكانطي ، ولا سيما الكتابات في الأخلاق والسياسة . وتنمّ نادرة ذات دلالة عن مدى انتباهه وانفعاله عندما كان يطالع كتب روسو. فقد كان كانط رجلاً نظامياً إلى اقصى حد يمكن تصوره ؛ ويترجم روحه النظامي عن نفسه في كتاباته الفلسفية بالصرامة التي كانت تواكبها أحيانا حماسة مسرفة للمخططات والإنشاءات المتناظرة ( من الأمثلة النمطية على ذلك « جدول المقولات » المشهور الذي كان موضع فخره ) ؛ أما في مجرى الحياة العادية فكان ذلك الروح يتجلى في جملة من العادات الدقيقة ، الصارمة ، التي كانت بلا ريب واحداً من أهم الأسباب التي قضت عليه بالعزوبة ، على الرغم مما كان يحيط به الزواج والحياة العائلية نظرياً من تقدير . وكان في جملة عاداته أن يقوم كل مساء ، عند مغرب الشمس ، في ساعة لا تتبدل ، بنزهة لا تتبدل هي الأخرى ؛ وقد بلغ من دقته أنه صار بمثابة مؤشر الوقت بالنسبة إلى ربات البيوت في بلدته ، إذ كن يدركن ، حالما يبصرن به وهو يمر تحت نوافذهن ، أن قد حانت ساعة وضع الحساء فوق النار . لكن الأستاذ لم يخرج ذات مساء ؛ فهرع إلى بيته نفر من إصدقائه وتلاميذه ، وقد دخل في اعتقادهم أن مرضاً الم به، فوجدوه غارقاً في قراءة إميل (\*) لروسو؛ وكان استلم هذا الكتاب لتوه، فانهمك في مطالعته إلى حد أنساه لأول مرة في حياته ، وفي أغلب الظن الأخرها ، ساعة نزهته . أما عن تأثير هيوم فقد حدد كانط بنفسه أهميته عندما قال إن هيوم و أيقظه من سباته الوثوقي ، . ولا ندري على وجه التدقيق في أي زمن قرأ آثاره وأيها قرأ ؛ ويلوح أنه عرف بها أول الأمر من خلال نقد متحفظ في مقال بقلم بيتي ، فأخذته الرغبة في معرفة المزيد عنها . وعلاوة على هذه

المطالعات ، تأثر مجرى فكره بقراءة دالمبير ومؤلفات فلسفة العاطفة الانكليز الذين لن يعتم في وقت لاحق أن ينقدهم . وقد اتخذ فكره منذئذ منحى أبعد عن الميتافيزيقا ، واقترب بصفة عامة من فكر فلاسفة عصره الفرنسيين ؛ وقد عارض منذ ذلك الحين ( وهذه واحدة من الموضوعات التي ستلهم نقد العقل الخالص ) عدم يقين ظلام الميتافيزيقا بيقين العلوم . وبهذا المعنى ، كان ثمة تقدم : فعلى حين أنه وضع في الاستاس الممكن الوحيد للبرهان على وجود الله(٠) ، الذي يعود تاريخه إلى سنة ١٧٦٣ ، المعالم الأولى لنقد \_ سيستعيده العقل الخالص \_ للدليل الديكارتي على وجود الله واستعاض عنه بدليل آخر، هو ايضاً اونطولوجي ـ وهذا معناه أنه كان لا يزال ميتافيزيقيا \_فإنه يسخر بالمقابل في احلام راء مفسرة **بأحلام الميتافيزيقا(●)** ، المكتوب سنة ١٧٦٦ ، من شطحات سويدنبورغ ويقارنها بشطحات الميتافيزيقيين ؛ ويظهر تأثير هيوم منذ ذلك الوقت في وضوح . وفي مجرى تلك السنين طرأ على تعليمه الجامعي أيضاً تغير مواز: ففي منهاج نصف العام الدراسي لسنة ١٧٦٥ ـ ١٧٦٦ يؤكد أنه من اللزام على الطلبة ، قبل أن يُوجهوا نحو النظر العقلي ، أن يتلقوا اساساً اختبارياً متيناً ، وأنه ما من سبيل إلى تدريس الفلسفة ، وإنما فقط كيفية التفلسف . وفي أثناء ذلك وقف جهده ، في ملاحظات حول حس الجميل والجليل(\*) ، التي تعود إلى سنة ١٧٦٤ ، مقتفياً خطى هيوم وبورك ، على التحليل السيكولوجي لبعض المقولات الجمالية ، على حين أنه يمكن أن نستشف في المحاولة لإدخال تصور الكميات السالبة إلى العلم ، التي يعود تاريخها إلى سنة ١٧٦٢ ، الخطوط الاساسية لفلسفته المقبلة في العلم ، كما يمكن استخلاصها من نقد العقل الخالص .

يمثل عام ١٧٧٠ مرحلة حاسمة في حياة كانط. فإلى ذلك الحين ما كان شغل في الجامعة سوى منصب ثانوي بمرتب ضئيل ما كان يضيف إليه عمله وأجره كأمين مكتبة شيئاً يذكر. وكان كرسي الاستاذ العادي للمنطق والميتافيزيقا قد شغله منذ عام ١٧٥٨ شخص يدعى بوك، ولكن عندما توفي في آذار ١٧٧٠ شاغل كرسي الرياضيات، لانغهانسن، استدعى كانط، طبقاً لرغبة بوك اصلا، إلى شغله، وكذلك إلى الحلول محل

بوك ، وهو منصب احتفظ به حتى قبيل وفاته تقريباً . وفي تلك المناسبة ، وطبقاً للأصول الأكاديمية ، كتب كانط رسالته الشهيارة في صدورة العالم المحسوس والعالم المعقول وفي مبادئهما(\*) ، حيث عرض للمرة الأولى خطوط فكره النقدي . ثم امتنع الفيلسوف على مدى احد عشر عاماً عن نشر اي شيء جديد ، مع أنه كان إلى ذلك العهد عظيم النشاط والخصوبة . وحتى دروسه في تلك الفترة لم تلمع على ما يبدو بأصالتها . ودام الحال على هذا المنوال إلى ان صدر في عام ١٧٨١ المؤلّف الذي سيحدث ثورة في العالم الفلسفى : نقد العقل الخالص(\*) ، وفيه خرج كانط نهائياً من « سباته الوثوقي » وأعلن للعالم ، لا فلسفة جديدة فحسب ، بل كذلك منهجاً جديداً في النظر إلى المسائل الفلسفية وفي تحليلها . بيد أن أحداً لم يفطن إلى هذه الرسالة في أول الأمر ، وإنما في عام 1۷۸۲ فحسب ظهر في مجلة ١٧٨٢ الصادرة في غوتنغن عرض مغفل من الإمضاء للكتاب (ثبت فيما بعد أن كاتبه هو كرستيان غافه وأن منقحه هو غ . إ . فيدر ) يدعى أن مؤلفه لم يفقه شيئاً مما خطته براعته فيه . وعلى كل حال ، اشتكى كثرة من اصدقاء كانط من « صعوبة ، كتابه . وردأ على ناقد المجلة الغوتنغنية وتوضيحاً للافكار المتضمنة في نقد العقل الخالص ، حرر كانبط يومئذ مقدمات لكل ميتافيزيقا مستقبلة تريد أن تعتبر علماً (\*) ؛ وكان صدورها في عام ۲۸۷۲ .

هنا تبدأ المرحلة الثانية من نشاطه : فقلمه عاد إلى سابق خصوبته ، وعكف هو ، وقد اغتنى بوعي جديد واسترشد بالفلسفة النقدية ، يعيد النظر ويجد حلولاً أصيلة لجميع مسائل فلسفة الانوار التي كانت شغلته من قبل ، بدءاً بالدين وانتهاء بالسياسة . وعلى هذا النحو صدر بين ١٧٨٥ و ١٧٩٠ « النقدان ، الكبيران الخران : نقد العقل العملي(\*) (١٧٨٨) مسبئةا بد « اسس ميتافيزيقا الاخلاق(\*) ، (١٧٨٨) ، ونقد الحكم(\*) (١٧٨٨) ، مسبئةا بد « استعمال المبادىء الحكيدة في الفلسفة(\*) ، (١٧٨٨) . وإلى جانب هذين الفلنية في الفلسفة(\*) ، (١٧٨٨) . وإلى جانب هذين النقدين ، بضعة تأليف صغيرة اخرى من قبيل : جواب عن السؤال : ما الانوار(\*) (١٧٨٨) ، فكرة تاريخ كلى من وجهة نظر كوسموبوليتية(\*) (١٧٨٤) ،

كانط

وفي إبان ذلك اندلعت الثورة في فرنسا فثار لها انفعال كانط وحماسته ، نظير كثيرين غيره من كبار المفكرين الألمان. فقد بدأت أفكار روسو تقطف ثمار النصر: والحدث كان في نظر كانط توكيداً لقيمة الفكر الروسوى الخلقى والديني . وفي تلك الفترة نشر اثنين من أبلغ آثاره دلالة: أولهما سياسي، وهو مشروع سلم دائم(\*) (١٧٩٥) ، وثانيهما في فلسفة الدين، وهو الدين في حدود العقل المحض(\*) (١٧٩٢) . ولئن يكن كانط من « أحرار التفكير » ، فإنه لم يكشف قط عن « حرية تفكيره » بمثل الصراحة التي كشف بها عنها فى ذلك المؤلّف الأخير . غير أن الوقت لم يكن مؤاتياً لصدور كتاب من ذلك النوع في بروسيا في عهد فريدريش فلهم الثاني ، وفي زمن كان فيه جميع عواهل أوروبا الرجعيين قد استنفروا قواهم وقواتهم ضد الثورة الفرنسية والأفكار « اليعقوبية » ، وهذا على الرغم من أن الهوتيي كونيغسبرغ (وكانوا من المتساهلين في الظاهر ) محضوا الكتاب موافقتهم . وعلى هذا فقد وجه الملك ، بحض من وزيره فولمار ، لوماً صارماً إلى الكتاب ، مع تهديد مؤلفه بالقصاص في حال معاودته الكرة . وربما لم يكن كانط بطلاً ؛ فقد كان في جوهره محافظاً ، وشديد الاحترام للسلطة القائمة. وقد كتب في يومياته: « التراجع جبن ، لكن التزام الصمت ، في مثل هذه الحال ، واجب الرعية » . وهكذا كتب يجيب الملك أنه « بصفته رعية مخلصاً كل الإخلاص لجلالته » سيمتنع مذَّاك فصاعداً عن الكتابة في فلسفة الدين . وكان لمثل هذه الصبيغة في نظره قيمة تعهد شخصى إزاء الملك فريدريك فلهلم الثاني . وعليه ، فقد اعتبر عند وفاة هذا الأخير (١٧٩٧) أنه في حل من العهد الذي قطعه على نفسه، وانتضى حالًا قلمه ليروى القصبة كلها في نبراع المواهب(\*) (١٧٩٨) . وكان قد نشر ، قبل ذلك بسنة واحدة ، آخر أثر كبير له في الفلسفة الأخلاقية: ميتافيزيقا الاخلاق(•) . وفي خلال السنوات التالية ، وحتى وفاته بعد طول احتضار ، حاول أن يكتب المزيد في الفلسفة ، ساعياً إلى ابتناء مذهب ميتافيزيقي نهائي على الأسس التي كان أرساها في السنوات العشر السابقة ؛ لكن هذه المحاولات ، التي نشرت في كتابات مطبوعة بعد الوفاة (٥) ، تدل على ما آل إليه في أواخر

حياته من ارتخاء عقلى ذاك الذي كان من قبل أعظم

#### ادمغة اوروبا . [جيوليو بريتي]

□ « لا شك أن كانط هو خير [الفلاسفة المحدثين] .
 كما أنه ذاك الذي كان لتعليمه تأثير دائم في ثقافتنا بزّ
 في العمق كل تأثير آخر » . [غوته]

□ « إن نقد كانط نسيج من اللطائف ومن ضروب
 الخلف ... والفلسفة النقدية ذات أثر ضار على الأخلاق
 وعلى السعادة الداخلية للإنسان » . [هودر]

□ « أما أن كانط أنبغ مفكرينا ، فعلى أعدائه أنفسهم أن يقروا بذلك : لكن هذا النبوغ هو مع الأسف جنّيه الشرير ، تماماً على نحو ما كان بالنسبة إلى لسينغ » . [ي . ج . هامان]

□ « لقد برهن كانط على اكمل وجه على مثالية الواقعي ، لكنه لم يبرهن على واقعية المثالي ، وبالتالي لم يبرهن على واقعية الواقعي » . [فريدريك شليغل]

□ " بصفة عامة يملك كانط الفسفة الحقة ، ولكن فقط في نتائجها ، لا في المبادىء القادرة على تأسيسها . إن هذا المفكر الفريد يتبدى لي دوماً احق بالإعجاب ؛ فله ، على ما يتراءى لي ، تلك العبقرية التي تكشف له عن الحقيقة بدون أن تريه اسبابها » . [فيخته]

ا «إن سنان هذا الفكر يخترقني إلى أعمق اعماقي ، إلى أقدس نقطة في كياني » . [كلايست] المائد ا

□ « ما حدث قط ـ هكذا سيكون حكم التاريخ ـ ان شنت في اي عصر آخر معركة اكبر من تلك التي شنت في زمن كانط من اجل المصالح العليا للفكر الإنساني؛ وما سبق قط للذهن العلمي أن مر ، في توتر جهده ، بتجارب اعمق واغنى بالنتائج . فيظهور كانط تغير المجرى السابق للفلسفة دفعة واحدة ، مثله مثل النهر الذي يشق لنفسه ، في نهاية المطاف ، بعد طول احتجاز واحتباس ، منفذاً لا يلبث أن يعمل على توسيعه بلا هوادة إلى أن يتمكن من التدفق عبره بمله الحرية بدون أي عائق ... ومنذ أن بدأ كانط فعله ، لم تعد هناك مذاهب متعددة ، وإنما فقط مذهب واحد يتعجل الخطى الى النقطة الأخيرة لتجليه تحت مظاهر متنوعة » . [شلينغ]

### كانغ يو واي

### K'ang Yeou- Wei K'ang Yu- Wei

فيلسوف وكاتب إصلاحي صيني (١٩٣٨ ـ ١٩٣٨) . من كبار صانعي النهضة الصينية . عارض بقوة سياسة الامبراطورة تسو هي المحافظة والمعادية للأفكار الغربية ، واضطر إلى الهجرة . ولما عاد إلى الصين بعد سقوط سلالة شينغ ، كتب العديد من المؤلفات الفلسفة التي عادت عليه بلقب « ج . ج . روسو الصيني » .

وظف الكونفوشية لأغراض سياسية ، وسعى في العصر الذي كانت فيه الدول الأوروبية واليابان تهدد الاستقالال القاومي والثقافي المصين إلى تجديد الفلسفة الكونفوشية وتطبيقها على مختلف ميادين المجتمع والحكم بغية صيانة ذلك الاستقلال . وقد عاد كانغ يو واي إلى النبع ، اي وانغ يانغ مينغ فحسب ، بل كذلك تأويل مدرسة سلالة فان . وقد أدان بلا تحفظ جميع النصوص اللاحقة على القرن الأول للميلاد باعتبارها منحولة . وصور كونفوشيوس في صورة مفكر تقدمي بحث في الماض عن امثلة ليبرر الإصلاحات الاجتماعية والسياسية التي كان يدعو إليها .

ذهب كانغ إلى أن كونفوشيوس فهم التاريخ على أنه تطور عبر سلسلة من الأدوار ، يشتمل كل دور منها على مرحلة « فوضى » ومرحلة « سلم صباعد » ومرحلة « تفاهم أكبر » . وهذا المخطط قابل للتطبيق في رأي كانغ على الأزمنة الحديثة فمرحلة الفوضى تقابلها في عصرنا النزعة القومية والراسمالية والفردية ، ومرحلة السلم الصباعد ستشهد سيادة العبدل والأممية والاشت أكية ، وفي مرحلة التفاهم الأكبر أخيراً سيتحد العالم تحت رأية الحب والتساوق وسيلغي جميع الألام المتولدة عن التفاوت واللامساواة والفروق القومية والطبقية والعرقية والجنسية ، الغ .

إن هذا التصور عن التفاهم الأكبر ما كان يخلو من جرأة في الصين في مختتم القرن التاسع عشر (١٨٩٤) ، وهو يذكر إلى حد بعيد بيوطوبيا توماس مور وفورييه .

□ « لا مناص من التسليم بأن القسم المذهبي من
 كتب النقد الثلاثة لا يصمد لفحص جاد : فهر مع ذاته
 على تناقض دائم لا يصدق » . [فكتور كوزان]

□ « لقد بد يقر في الأذهان بصغة عامة أن الفلسفة الحقة ، الفلسفة الجادة لا تزال حيث تركها كانط . وعلى كل حال ، إني أنكر أن يكون أي تقدم في هذا الموضوع قد شجل بينه وبيني » . [شوبنهاور]

□ • إن كانط يستعين بالعقل العملي ، كما لو بعصا سحرية ، ليبعث الله الذي قتله العقل النظري » . [هاينريخ هاينه]

□ « إن اخلاق كانط متفوقة جداً على كل منطقه او فلسفته العقلية ، وإخواننا الفرنسيون لم ينبسوا بصددها بكلمة واحدة . وليس في ذلك من عجب . فرجالات العصر ليس عندهم حس خلقي » . [إرنست رينان]

□ م اكثر متاحف العاديات ندرة وتعقيداً ». [وليم جيمس]

□ « كانط أول من أعطى الإخلاق أساساً علمياً .
 كانط خالق الأخلاق من حيث أنها علم » . [رينوفييه]
 □ « بعد أفلاطون وبعد ديكارت ، لا نعلم ما إذا
 كانت حضارة الغرب تقدم مثالاً آخر على عبقرية كلية

ا معلى مدى خمسين عاماً ظلوا يبدون إعجابهم بكانط بدون ان يفهموه ، ومنذ خمسين عاماً صاروا يدحضون كانط بدون ان يفهموه ايضاً ، [جول لاشلييه]

إلى هذا الحد » . [ليون برانشفيك]

□ « إن يد الكانطية طاهرة ، ولكن ليس لها يد » .
 [بيغي]

يا « لقد شُغل كانط بوضع القوانين الكلية للذاتية ، وهي واحدة للجميع ، فلم يتطرق إلى مسالة الاشخاص » . [جان بول سارتر]

□ « يعد كانط بصفة عامة اعظم الفلاسفة المحدثين . ولا يمكنني أنا نفسي أن أوافق على هذا التقييم . ولكن من الحماقة الا أقر بأهمية كانط العظيمة » . [برقرائد راسل]

□ « إذا كنا نستطيع أن نؤرخ بغليليو أو بديكارت لبدايات الفلسفة الحديثة ، فلا بد أن نؤرخ بكانط لبدايات الفلسفة المعاصرة » . [إيفون بيلافال]

### کایم ، تیودور

#### Keim, Theodor

لاهوتي بروتستانتي ألماني (١٨٢٥ ـ ١٨٧٨). كرس مؤلفاته الرئيسية لدراسة أصول المسيحية وللتوفيق بين احترام المأثور الديني والنقد التاريخي ( المسيح المسيحي ، ١٨٦٦ ؛ تاريخ يسوع الناصري ، ١٨٦٧ ـ ١٨٧٢).

### كبرى ، نجم الدين

#### Kobrâ, Najmoddîn

متصوف فارسي ، ولد سنة ٥٤٠هـ / ١١٤٦ م ، ومات بطولياً في دفاعه عن مدينة خوارزم ضد المغول سنة ١٦٢٨ هـ . قضى اكثر حياته متنقلاً بين نيسابور وهمذان واصفهان ومكة والاسكندرية وخوارزم . وقد كثر في آسيا الوسطى اتباع طريقته التي عرفت بالكبروية . وكانت إشراقيته لونية ، إن جاز التعبير ، اكثر منها نورية . وكان من تلامذته علاء الدولة السمناني وبهاء الدين ولد ، والد جلال الدين الرومي ، وسعد الدين حموية ونجم الدين دايه الرازي . ومن اهم مؤلفاته الاصول العشرة الذي يعد مرجعاً لدراسة الحركة الفلسفية في القرن الثالث عشر للميلاد .

### كبريانس ، القديس

### Cyprien, Saint Cyprian, Saint Cyprianus, Sanctus

من آباء الكنيسة اللاتينية . ولد على الأرجح في قرطاجة نحو عام ٢١٠ م ، ومات على مقربة منها في ١٤ أيلول ٢٥٨ . كانت أسرته وثنية وغنية ، وقد أصاب أول الأمر شهرة كبيرة كمدرّس للبيان . ثم اعتنق النصرانية نحو عام ٢٤٠ ، وخلف في عام ٢٤٩ دوناتيوس على اسقفية قرطاجة . احتج على عبادة الأوثان في كتابه الآلهة (٢٤١) ، وحارب الوثنية بحجج مستعدة من ترتوليانس، وأعلن في الشهادات (٩٠ عن مستعدة من ترتوليانس، وأعلن في الشهادات على عبادة

ويرتكز فكر كانغ إلى ميتافيزيقا « الجين » اي الحب . فالحب عنده هو الأصل في حساسيتنا بعذاب الغير ، وهو الذي يجعلنا ننهد إلى التفاهم الأكبر . وهذا الحب ، هذا « الجين » ليس حالة ذاتية ، بل واقع موضوعي يسبح فيه الوجود بأسره . وقد قام تلميذ كانغ ورفيق دربه ، تان سسو تونغ ، بتطوير فلسفة الحب هذه في كتابه علم الحب (١٨٩٥) .

لقد كان على كانغ ، في محاولته تطبيق نظريته التاريخية على مشكلات عصره ، أن يسعى إلى تغيير البنى السياسية للصين . فالحكم الملكى المطلق ، المناظر لمرحلة الفوضى، يجب أن يخلى مكانه لمَلكية دستورية معتدلة تناظر مرحلة السلم الصاعد . وتبريراً لهذا الإصلاح في أنظار الكونفوشيين المحافظين، اثبت أن كونفوشيوس الحقيقى ، كونفوشيوس الذى حرَّف صورته المأثور الكونفوشي ، لم يشخص بناظريه كالأعمى إلى الماضى، بل كان مأخوذاً بالتقدم، منفتحاً على متطلبات عصره المتحركة . ومن ثم فإن إدخال إصلاحات ديموقراطية على النظام الملكي الصينى لا يناقض الكونفوشية ، بل يمثل على العكس عودة إلى روح المعلم . وكان كانغ يعد من قبل أصدقائه مارتن لوثر الكونفوشية . وقد نجح في إقناع الأمبراطور الفتى كوانغ سيو بأفكاره ، فعهد إليه ، عام ١٨٩٨ ، برئاسة الحكومة . وطوال ثلاثة أشهر ، وبالتعاون مع حفنة من التلاميذ ، ومنهم الفيلسوف تان سسو تونغ ، عمل على استحداث إصلاحات عميقة . لكن الكونفوشيين التقليديين ، المدعومين من قبل الامبراطورة الوصية على العرش تسو هي ، وضعوا حداً لتلك التجربة . ولم ينج كانغ إلَّا بأعجوبة من عقوبة الاعدام التي نفذت بحق تان سسو تونغ وخمسة من رفاقهما على أن محاولة كانغ يو وأي المجهضة وضعت حدأ مع ذلك لسيطرة الكونفوشية على الأذهان . فمع فشل هذه المحاولة الأخيرة للتوفيق بين الوفاء لكونفوشيوس وبين الأفكار التحررية الأتية من الخارج ، فقد المفكرون الصينيون إيمانهم بالكونفوشية واتجهوا بتفكيرهم صوب مدارس الغرب الديموقراطية والثورية والاشتراكية . هذا وقد ترجم كتاب كانغ يو واي فلسفة العالم الواحد إلى الانكليزية عام ١٩٥٨ .

افول نجم اليهودية . وترتبط بنشاطه الاسقفي تصانيفه في التأمل والاخلاق : في سلوك العذارى (٢٤٩) ، في التأمل والاخلاق : في سلوك العذارى (٢٥٦) ، في الحسد والغيرة (٢٥٦). وقد دخل كبريانس في نزاع مع كنيسة روما حول مسألة معمودية الهراطقة ، وقال بضرورة تجديد عمادهم . على أن كنيسة روما وكنيسة إفريقيا عادتا إلى ما كانتا عليه من وحدة لما شن الأمبراطور فاليريانس حملة اضطهاد النصارى . ففي تموز ٢٥٧ استشهد البابا اسطفانس ، وبعد شهر واحد اعتقل كبريانس ونفي . وكان آخر كتبه الحض على الشهادة . وقطع راسه في ١٤ أيلول ٢٥٨ على مرأى من أتباعه . [ماريا دي بنديتي]

كبلر، يوهان

### Kepier, Johann Kepier, Johannes

عالم فلك الماني . ولد في فايدرشتات في ٢٧ كانون الأول ١٥٧١ ، ومات في ريغنسبورغ في ١٥ تشرين الثاني ١٦٣٠ . دَرَس اللاهوت في جامعة توبنغن ، واطلع على نظرية كوبرنيكوس . أراد أن يقف نشاطه كله على علم الفلك، إعجاباً منه بالتساوق الذي ينتظم الكون ، وسعى إلى اكتشاف قوانينه ، وكتب السر الكوسموغرافي . وفي عام ١٦٠٠ ، وعلى أشر التضطهاد الذي حل بالبروتستانتيين، دعاه الأمبراطور رودولف الثاني إلى براغ ليكون رياضي بلاطه . وهكذا توفرت له الظروف المؤاتية لتحقيق الهدف الذي كرس له حياته : الاهتداء إلى النظرية الصحيحة للنظام الشمسي . ولكن كبلر اضطر ، كيما يسلَّى رودولف وبلاطه ، إلى ممارسة التنجيم ، وكان يقول على سبيل الاعتذار: « كما أن الطبيعة توفر للجميع أسباب الحياة ، كذلك فإن علم الفلك يمكن أن يعتاش على التنجيم » . وضع قوانينه في حركة الكواكب حول الشمس في كتابيه الفلكيات الجديدة(\*) و تساوق **العالم (\*)** . ثم انتقل إلى دراسة انكسار الضوء ، وكتب الانكساريات ، أو البرهان على تلك الأشياء التي ما رئيت قط والتي تمكن مشاهدتها بالمنظار. واضطره الاضطهاد الديني إلى الهجرة من جديد ، وفي عام

۱۹۲۷ نشر الجداول الرودولفية التي سماها كذلك عرفاناً بجميل حاميه رودولف الثاني . وقد تضامنت المتاعب البيتية ، والضائقة المالية الناجمة عن إفلاس الامبراطور ، والاضطهادات الدينية ، على تعكير صفو السنوات الأخيرة من حياة كبلر بدون أن يتباطأ مع ذلك نشاطه العملى . [جيورجيو آبيتي]

□ «لم يرجع كبلر إلى فيثاغورس والقبالة فحسب ، بل كذلك إلى محاورة طيماوس لأفلاطون وإلى فرضياتها الرياضية حول بنية الكون ، واضاف إليها فروضاً اخرى من نوع اسطوري هو ايضاً . والعجيب ان مثل هذه الفروض الأسطورية امكن لها ان تتأدى ، في حالة كبلر ، إلى نتائج يقينية » . [ إرنست بلوخ]

#### كدروف ، بونيفاتي

#### Kedrov, Bonifati

فيلسوف وأكاديمي ماركسي روسي. (١٩٠٨ كانت المهمة). انتسب إلى الحزب الشيوعي سنة ١٩١٨ كانت دراسته الأولى في الكيمياء . عضو اصيل في اكاديمية العلوم السوفياتية . مدير معهد تاريخ علوم الطبيعة والتقنيات التابع لأكاديمية العلوم ، وعضو الإكاديمية الدولية لتاريخ العلوم ، وعضو في هيئة تحرير كبرى مجلات الفلسفة في الاتحاد السوفياتي : مسائل الفلسفة . صدر له زهاء ٤٠٠ مؤلف في الفلسفة وتاريخ العلوم والمنطق الجدلي وعلم العلم ، ومنها في التغيرات الكمية والكيفية في الطبيعة ، إنجلز وعلوم الطبيعة ، عن التكرار في سيرورة التطور المعرفة المجدلة المعرفة المجدل والمنطق ونظرية المعرفة (١٩٦١) ، تصنيف العلوم (١٩٦٠) ، ثلاثة مظاهر الطبيعة في القرن العشرين والثورة في علوم الطبيعة في القرن العشرين .

كراوسه، كارل كرستيان فريدريش

Krause, Karl Christian Friedrich

فيلسوف الماني (١٧٨١ ـ ١٨٣٢) . طور مذهبأ

کرسکاس کرسکاس

خاصاً في وحدة الوجود قال بموجبه إن « كل شيء في الله ». اكد على قيمة الشخص والمصير الفردي ، خلافاً لهيغل وحتى لشلينغ ، وبغى أن تكون الدولة مركز الحياة الاجتماعية . اكد على دور الفن وعرَّفه بأنه القوة الحيوية لله وهي قيد الفعل . درَّس في جامعة توبنغن ، واضطر إلى تركها بعد تورطه في مؤامرة ثورية . ولما حاول الدخول إلى جامعة ميونيغ عام ١٨٣١ ، اصطدم بمعارضة شلينغ. نشر اكثر مؤلفاته بعد وفاته ، واهمها إطلاقاً : دروس في الحقائق الإساسية للعلم (١٨٢٩) .

### كرشكاس ، حسداي

#### Crescas, Hasdai

فيلسوف إسباني يهودي . ولد في برشلونة عام ١٣٤٠ م ، ومات في سرقسطة نحو ١٤١٢ . شغل منصباً رفيعاً في بلاط ملك اراغون ، وادار شؤون الطائفة اليهودية . ويعد مع لاوي بن جرسون من ابرز ممثلي الفلسفة اليهودية بعد موسى بن ميمون . له بالإسبانية دحض المبادىء الرئيسية للمسيحية، وبالعبرية نور الله ، وقد دحض فيه المواقف الارسطية والرشدية لموسى بن ميمون ، وجعل من الحب الإلهي دروة القيم الغلسفية، ممهداً السبيل على هذا النحو امام سبينوزا الذي اقر بدينه له . ويعد كرسكاس بالإجمال آخر فيلسوف يهودي اصيل في سلالة العصر الوسيط .

كان لنقده لطبيعيات ارسطو ونظرته إلى الكون تأثير على بيكو ديلا ميراندولا، وربما أيضاً على جيوردانو برونو.

### كرم ، يوسف

#### Karam, Yûssof

فيلسوف ومؤرخ مصري للفلسفة . توفي سنة ١٩٥٩ . درُس الفلسفة وتاريخها في جامعة

الاسكندرية ، وأرخ لها في ثلاثة مجلدات : تاريخ الفلسفة اليونانية ، تاريخ الفلسفة الأوروبية في العصر الوسيط ، تاريخ الفلسفة الحديثة . حاول ، بالإضافة إلى ذلك ، أن يضع مذهباً شخصياً في كتابيه العقل والوجود (١٩٥٦) والطبيعة وما بعد الطبيعة (١٩٦٦) . ومع أنه كان يعتقد أن «مؤرخ الفلسفة فيلسوف أيضاً » ، فإن تأريخه للفلسفة لم يتضمن إلَّا فيما ندر آراء شخصية . كذلك فإن المذهب الشخصى الذي أراد أن يضعه في الفلسفة ، والذي حدده بنفسه بأنه « المذهب العقلي ، يؤمن بالعقل ، ولكنه المذهب العقلى المعتدل ، ، لا يعدو أن يكون محاولة لبعث الفلسفة القديمة والوسيطية « الصحيحة » ، أي الفلسفة الأرسطوطاليسية التوماوية . وهذه الفلسفة ، التي تعتقد أن « الحق مكنون في هذا القديم الذي نبعثه ، والتي تريد أن تبين « تهافت الذين حادوا عنه من الفلاسفة المحدثين ، ، تنطوى على نظرة عقلية يقينية في المعرفة والوجود ، وليست بحد ذاتها خاضعة للإيمان أو معارضة له . فمع أن « الفلسفة وليدة العقل وليست متعلقة بالدين تعلقاً ذاتياً، ، إلا أن اليقين الذي توصل إليه هو على وجه التحديد اليقين الذي يفتح باب الإيمان ، لأنه بدون اليقين والايمان « لا حياة للإنسان بما هو انسان ، . ويبادر يوسف كرم إلى التوضيح بأن مذهبه العقلى المعتدل هو ذاك الذي يقال له بالفرنسية Intellectualisme ، وأنه يؤثر هذا التعبير على تعبير Rationalisme بالنظر إلى ان هذا اللفظ مكثيراً ما يستخدم للدلالة على الاعتداد بالعقل ضد الدين، وليس هذا هو المعنى الذي نقصد إليه ، . وقد كان من المفروض أن يستكمل المؤلف هذه « الفلسفة النظرية ، ، التي تدور على « معنى الوجود بالإطلاق ، ثم على خصوصياته (المادة، الحياة، الله)، ب « فلسفة عملية » او « فلسفة اخلاق » يتم تناولها في كتاب ثالث يسمى الأخلاق الانسانية للدلالة على أن للإنسان أخلاقاً لائقة به ، مغايرة للأخلاق التي توحي بها الطبيعة الحيوانية الخاضعة للذة الجسمية والمنفعة المادية ، ، لكن ذلك الكتاب الثالث لم يصدر .

الكرماني ، حميد الدين أحمد بن عبد الله

# Kermânî, Hamidoddîn Ahmad Ibn 'Abdillah

من دعاة الإسماعيلية في عهد الخليفة العاطمي الحاكم بأمر الله . توفي نحو ٤٠٨ هـ / ١٠١٧ م . له مساجلات عدة مع دعاة الدرزية . ومن مؤلفاته واحقل العقل ، وفيه نظرات فلسفية على بدء العالم والعقول العشرة .

### كروتشه ، بنديتُو

#### Croce, Benedetto.

فيلسوف ومؤرخ وناقد ايطالي . ولد في بسكاسرولي (إيطاليا) في ٢٥ شباط ١٨٦٦، وتوفى في نابولي في ٢٢ تشرين الثاني ١٩٥٢ . نجا باعجوبة من الزلزال الرهيب الذي ضرب كازاميشيولا ( جزيرة إسكيا ) عام ١٨٨٣ ، والذي ذهب ضحيته افراد أسرته كافة ، فقصد روما حيث يقيم عرّابه وتابع دروساً في الحقوق. لكن ميوله لم تكن تتجه البتة نحو هذا المجال . وعندما عاد إلى نابولي في عام ١٨٨٦ اصبح عضواً في جمعية التاريخ الوطنية ، ثم سكرتيراً لهذه الجمعية وتفرغ ، لبضعة اعوام ، لإجراء أبحاث وللتبحر في الدراسات التاريخية . وتجدر الإشارة إلى أن كروتشه تحلى على الدوام بالاستقلالية . فالكاتب فيه بقى مستقلاً عن السياسي، كما أن مسرح نشاطه بقى على الدوام خارج نطاق دائرة الأوساط الأكاديمية الرسمية . وفي عام ١٩٠٢ ، أقدم على خطوة أساسية بإنشائه مجلة كريتيكا ( النقد ) بالتعاون مع جيوفائي جنتيله ، بعد أن كان أصدر الاستطيقا كعلم للتعبيروالالسنية العامة . وشرعيهتم بالسياسة ، وانتخب عام ١٩١٠ عضواً في مجلس الشيوخ. ولدى إعلان الحرب، عام ١٩١٤، وقف موقفاً محايداً فعالًا، وسخَّر صفحات مجلته لإيضاح بعض المواقف . وفي عام ١٩٢٠ ، عهد إليه جيوليتي بوزارة التعليم العام . وعندما تدعم مركز الحركة الفاشية ، انتقل إلى صفوف المعارضة ؛ وأحد البيانات التي اصدرتها هذه المعارضة عام ١٩٢٥ يحمل اسمه ولكنه لم يلبث أن اسعد

عن حلبة السياسة حتى سقوط النظام الفاشي . ولعب مجدداً، بين عامي ١٩٤٤ و ١٩٤٧، دوراً سياسياً نشطاً ، بعد أن التف الحزب الليبرالي من حوله . بيد انه رفض مختلف المناصب التي عرضت عليه . وكانت آخر مبادرة عامة اقدم عليها انتزاعه موافقة السلطات على إنشاء معهد إيطالي للدراسات التاريخية في نابولي ، وتولى بنفسه تقديم عناصره . المقر والمكتبة .

اجتذبته الفلسفة بادىء ذى بدء ، وكان معلماه هيغل وفيكو، وقد خصّهما بمؤلفين: ما هو حي وما هو ميت في فلسفة هيغل (\*) (١٩٠٧) و فلسفة ج . ب . فيكو (١٩١١) . واهتم بالمنطق وبعلم الجمال وبالأخلاق ؛ ويعود زمن مبحثه الأول ، المنطق ، إلى عام ١٩٠٥ ؛ أما كتابه الكامل في علم الجمال ، فيعود إلى عام ١٩١٣ . وقد أعطى العديد من الأعمال الفلسفية الأخرى في بحر السنوات التالية ، ويستوقفنا من بينها على الخصوص سمات الفلسفة الحديثة (١٩٤١) والمجلدات الأربعة التي جمعها تحت عنوان الفلسفة كعلم للعقل ، ولا يقل نتاج كروتشه كمؤرخ أهمية :وهو ينقسم إلى نوعين من الأعمال تلك التي تعالج الوقائع التاريخية في تسلسلها الزمني ، مثل تاريخ إيطاليا من ١٨٧١ إلى ١٩١٥ أو تاريخ أوروبا من ١٨١٥ إلى ١٩١٥ ، وتلك التي تبحث في منهج التاريخ أو في فلسفته، مثل التاريخ كفكر وكفعل (١٩٣٨) أو نظرية علم التاريخ وتاريخه الذي صدر في طبعة أولى عام ١٩١٤ ، ثم عُدُّل ونُقَّح أكثر من مرة .

هنالك أخياراً جانب ثالث لنشاط كروتشه تمثل بالنقد الأدبي؛ وإن كانت مجلة كروتشه تمثل بالنقد الأدبي؛ وإن كانت مجلة كريتيكا تسمح لنا بمتابعة تطور هذا النشاط بين ١٩٠٧ و ١٩٤٤، فإن دفاتر النقد Quaderni Della هي التي تمكننا من مواكبة نشاط كروتشه النقدي بين ١٩٤٥ و ١٩٥١. فقد كان يشرف بنفسه على كتابة الزوايا الأدبية في المجلتين، وقد أعاد نشر الجزء الأكبر من المقالات المنشورة فيهما في سفره الضخم أدب ايطاليا الجديدة (\*)، الذي يقع في سنة مجلدات، وفي مؤلفاته حول كتاب القرن السابع عشر أو حول الأدب الإيطالي في القرن الثامن عشر أو حول عصر النهضة.

وحتى نعطي فكرة صحيحة عن مجمل نشاط كروتشه

الأدبي ، فلا بد لنا من أن نشير أيضاً إلى لائحة طويلة من مؤلفات متنوعة : كتب في التاريخ المحلي ، مقتطفات من « يوميات » شخصية ومن دفاتر مذكرات ، كتابات سياسية ، دراسات نقدية متنوعة في الشعر وحول بعض الكتاب الأجانب ، الخ ؛ فنظرة شاملة كهذه في وحدها التي تتيع لنا أن نفهم المكانة التي يحتلها في التاريخ الأدبي الايطالي المعاصر . [فوستو نيكوليني]

□ « ان الليبرالية ، التي نصب نفسه مدافعاً عنها ،
 لم تكن بالنسبة إليه حزباً ، بل ذهنية ومناخاً ؛ لقد ماثلها
 بحركة التاريخ بالذات حيث لا تكف الصرية عن الفعل » . [ج . شي - روي]

□ « لئن أصر كروتشه على نفيه لإله شخصي ولخلود النفس ... فقد ظل يؤمن ( مع فيكو ) بوجود قوة ربانية تنظّم التاريخ وتسند إلى كل إنسان مهمة يتوجب عليه النهوض بها تحقيقاً لهدف كوني » . [جيوزيبي بريزوليني]

ا و يؤكد كروتشه أنه لم يفلع بعد، فيما يتصل بموضوع الأخلاق، في «التحرر من سجن النقد الكانطي». ونحن نضيف أن النقد المشار إليه وسم مجمل تصوراته بميسم عميق لا يمحى وهنا تحديداً يكمن سر تمارينه و النقدية والخاصة فهو يشعر أن الكانطية تتعارض مع أفكار ماركس عن التاريخ والسياسة والمجتمع ولان هذه الافكار مشربة تماماً بروح مادية ولكنه بدلاً من أن يتبنى الكانطية بقوة أو ينصرف نهائياً عن الماركسية، يحاول أن يجلس بين ينصرف نهائياً عن الماركسية ولي نحو لا تعود كرسيين : فيجهد لتحوير الماركسية على نحو لا تعود معه مناقضة لما لا يستطيع أن ينقضه » . [جورج بلحخانوف]

□ « لقد شاء كورتشه ، الوفي لتصوره التاريخاني، أن يستولد فلسفته من تاريخ الفلسفة . فمنهج الفيلسوف والباحث يكمن في رايه في البحث والتفلسف باستمرار ، وفي الرجوع إلى عمل المتقدمين عليه ليحقق له المزيد من التقدم وليعرضه للاحقين عليه في ثراء جديد » . [هنري بعداريه]

 □ ، لقد جعل بنديتو كروتشه من الهيغلية المحوّلة جهازاً لهضم جميع مشكلات الحضارة المعاصرة .
 فبعد أن كرس حياته كلها وثروته لاستقلاله كفيلسوف ولنتاجه الغزير والمتلاحم ولمجلة كريتيكا ، اتخذ

بسرعة وجه حبر اعظم يخيم على فلسفته التي ارادها « جديدة » ، والتي توصف خطأ بأنها مثالية محدثة أو كانطية محدثة او فيغلية محدثة ، وعي راض \_ بالتعارض مع الوعي التعيس \_ عن تعاريفه وجدليته وسكولائيته ونجاحه المجرد الخاص » . [ر . م . البيريس]

□ « إن التاريخ كما يتصوره كروتشه يغدو تاريخاً للأفكار أو بالأحرى تاريخاً للمثقفين باعتبارهم الطبقة الاجتماعية الأصيلة الوحيدة ... ومن هنا كانت تلك السكينة الكلاسيكية ، ذلك « الوقوف خارج المعمعة » الذي ينبجس من التاريخ الكروتشي كما من سائر فلسفته » . [جياكو كانتوني].

□ « ربما كان يجوز القول إن كروتشه مؤرخ للفن وناقد أدبي أكثر منه فيلسوفاً . بيد أن ذلك لم يمنع رباعيته التي صدرت بين ١٩١٧ و ١٩١٧ بعنوان فلسفة الروح ، وضمت علماً للجمال وأخلاقاً وفلسفة للممارسة وفلسفة للتاريخ ، من أن تمارس تأثيراً قوياً لا على الفلسفة الايطالية فحسب ، بل كذلك على الفلسفة الاوروبية برمتها ... ولئن لم يعد كروتشه يحتل ، حتى في ايطاليا ، المكانة الرفيعة التي كان يحتلها فيما غبر ، فإن عمله يبقى مع ذلك من كلاسبكيات مثالية القرن العشرين » . [إ. م . بوشنسكي]

### کروزا ، جان ـ بيير دي

#### Crouzas, Jean Pierre De

فيلسوف سويسري ناطق بالفرنسية . ولد في لوزان في المدينة عينها في ٢٢ في ١٦٦٣ ، وتوفي في المدينة عينها في ٢٢ آذار ١٧٥٠ . تحدر من اسرة بروتستانتية نبيلة ، واصبح قساً ثم استاذاً فعميداً في جامعة لوزان . وصار في وقت لاحق مؤدباً لأمير هسن ـ كاسل الشاب . ويعد كروزا من اكثر كتّاب القرن الثامن عشر خصوبة ، لكن تصانيفه الكثيرة لا تنطوي على اصالة كبيرة . حاول التوفيق على نحو انتقائي بين ديكارت كبيرة . حاول التوفيق على نحو انتقائي بين ديكارت ولوك ، لا بالاعتماد على مبادىء فلسفية وإنما بالاستناد إلى ميوله الشخصية وإلى الحس العام . خاض غمار مساجلة عنيفة ضد بايل ، متهماً إياه بالإلحاد واللاأخلاقية ، وضد لايبنتز وفولف اللذين أخذ عليهما

وثوقيتهما الفلسفية . وفي كتابه رسالة في الجمال<sup>(\*)</sup> ، حدد شروط الجمال الموضوعية الخمسة : الوحدة ، التنوع ، النظام ، التناسب والتناسق. أما كتب الأخرى : المنطق (١٧١٢) ، تحليل البيرونيية القديمة والحديثة (١٧٣٧) ، رسالة في العقل البشري (١٧٤١) ، فلا تستحق أن يقف المرء عندما . بالمقابل ، فإن رسالته في تربية الأطفال (١٧٢٢) تنطوي على قدر من الأهمية من منظور علم التربية .

### كروزيوس ، كرستيان اوغست

#### Crusius, Christian August

فيلسوف ولاهوتي الماني (١٧١٥ ـ ١٧٧٥) . من تلاميذ ادولف هوفمان . درُّس الفلسفة اولًا ، ثم اللاهوت في جامعة لايبتزيغ . تصدى للفلسفة الفولفية ولمغالاتها في المنهج العقلاني في كتابه رسم الحقائق الضرورية للعقل من حيث تعارضها مع الحقائق العرضية (١٧٤٥) . وقد رأى أن الفلسفة ليست علم الممكن بما هو كذلك ، وأنه لا أساس لها سوى الموجود ، ومن ثم فإن مرجعها ينبغي أن يكون العيني والتجربة . والعقل البشري محدود جداً ، فلا يستطيع بالتالى نفاذا إلى الوحدة المنطقية ـ الاونطولوجية للواقعي ، ولا وجود بالتالي لمبدأ واحد أوحد : فإلى جانب مندا التناقض سيضع كروزيوس ، في كتابه عن المنطق (١٧٤٧) ، مبدئين اولين آخرين : مبدأ اللامتفارقات ( « ما لا نستطيع تفريقه في الفكر لا يمكن تفريقه في الواقع ») ومبدأ المتنافرات ( عكس السابق ) التي تحكم معظم العلاقات ، بما فيها علاقات العلل . وهذه التعددية المنطقية تقابلها تعددية في المعانى الأولية التي لا يمكن رد واحدها إلى الأخر. والمنهج الرياضي لا يصلح للفلسفة : فالرياضيات تابعة لمبدأ عدم التناقض وحده ، ولا حاجة بها إلى معانى العلل الفاعلية أو الغائية . وبالمقابل ، فإن الميتافيزيقا تستطيع أن تصل إلى يقين معادل ليقين الرياضيات ، وإنما هو يقين من نمط خاص .

وفي الميتافيزيقا (١٧٤٥) ينطلق كروزيوس من معنى الوجود بوجه عام ، لكنه ينتقل حالاً إلى معنى الموجود . فليس الزمان والمكان بظاهرتين أو جوهرين

او عرضين ، وإنما هما تجريدان للوجود ، ويمثلان طابعاً واقعياً للأشياء . وفي الفيزيقا (١٧٤٩) يترك كروزيوس الإحيائية التقوية ويتبنى آلية صارمة لا تقبل حتى بالجاذبية النيوتنية . وفي الأخلاق (١٧٤٤) يدافع عن حرية الاختيار ضد ، القدرية ، الفولفية . وفي السنوات الأخيرة من حياته انصرف كروزيوس نهائياً عن الفلسفة إلى اللاهوت ، وأحل اللاهوت الطبيعي محل الاونطولوجيا ، رافضاً الادلة البعدية على وجود الله ، مؤكداً على خفاء ماهية الله بالإضافة الينا .

### کروساز ، جان بییر دي

#### Crousaz, Jean- Pierre De

فيلسوف ورياضي سويسري كتب بالفرنسية (لوزان، ١٦٦٣ - ١٧٥٠). علم الرياضيات والفلسفة في لوزان (١٧٠٠ - ١٧٢٤ و ١٧٣٨ - ١٧٢٩) ، وعمل مؤدباً لفريدريش أمير هسن ـ كاسل (١٧٢٩ - ١٧٣٢) . كانت له مراسلات مع عدد كبير من أعلام الثقافة في عصره . تشتمل مؤلفاته الفلسفية - ولم يأت فيها بشيء أصيل حقاً - على نقد الشكية (سكستوس أمبريقوس ، بيير بايل) والعقالانية (لايبنتز، فولف) من وجهة نظر محافظة . ومنها : المنطق أو مذهب التاملات التي من شانها أن تفضي الي الوضوح والرحابة في معارفنا (١٧١٢) . وقد طبق الدعاوى الأوفوسطينية على مشكلات علم الجمال في رسالة في الجميل (١٧٢٤) . كما نشر أيضاً رسالة حول تربية الأطفال (١٧٢٢) . لم فيها على الدور حول تربية الأطفال (١٧٢٢) الح فيها على الدور

## كروغ ، فلهلم تراوغوت

### Krug, Wilhelm Traugott

فيلسوف الماني (۱۷۷۰ ـ ۱۸٤٢). شغل كرسي كانط في جامعة كونيغسبرغ ، ثم علَّم الفلسفة في لايبتزغ . كان واسع الثقافة ، لكنه كان معلماً اكثر منه مفكراً اصيلاً. من تآليفه مذهب الفلسفة المنظرية (۱۸۰٦ ـ ۱۸۱۰) ، و مذهب الفلسفة العملية .

### كزولبه، هاينريخ

#### Czolbe, Heinrich

فيلسبوف مادى المانىي (١٨١٩ ـ ١٨٧٥). نقد الطابع التأملي والغامض لمادية فيورباخ وفوغت وموليشوت في كتاب نشره عام ١٨٥٤ تحت عنوان تقديم جديد للمذهب الحسى، وأنكر عليهم تعريفهم للمادة بأنها جوهر الظاهرات وعلتها كافة. رأى في الحسية بديلاً عن الثنائية الكلاسيكية، وخياراً أخلاقياً في مواجهة اللاهوت والفلسفات المتأثرة بالدين. اقترح تأويلاً آلياً للوعى، على اعتبار أن بنية الدماغ هى التى تحدد الوعى: فالانطباعات الخارجية تعدل بنية الدماغ، والتصورات والأحكام تُشتق ضرورة من الادراكات الحسية. ورداً على منتقديه شرع بعد تسعة أعوام بتحرير كتاب حدود المعرفة البشرية وأصلها (١٨٦٥)، مسلِّماً هذه المرة بوجود فارق بين الوعى الآلى والوعى كتجربة شخصية. أما المرحلة الأخيرة من تفكيره الفلسفي فقد ثبّتها في كتابه الأسس لنظرية في المعرفة الشمولية (١٨٧٥).

### كزينوفانس

### Xénophane Xenophanes

فيلسوف يوناني من المدرسة الإيلية ولد في كولوفون بآسيا الصغرى وعاش في القرن الرابع ق . م . يعد مؤسس المدرسة الايلية ، المعلومات عن سيرة حياته قليلة . يقال إنه عمر مئة عام ، وإنه كان فقيراً ، ولم يتوفر له المال اللازم لدفن أولاده ، فدفنهم بيده . وضع نظماً كتاباً في الطبيعة لم تصلنا منه إلا أبيات معدودات . وكان أول من عبن الماهية المطلقة بأنها الواحد ، وحسماه أيضاً الله ، بدون أن يعني ذلك عنده أن الله واحد . وقد نفى الكون والفساد ، كما نفى التغير والحركة : فالواحد هو وحده الموجود ، وهو وحده المبدأ . وقد ندد بوجه خاص بالطابع التشبيهي والأخلاقي لتصور الآلهة لدى هوميروس وهزيودوس . الأفعال التي هي عند البشر قبيحة ومخزية : السرقة ، والزنا ، والخداع المتبادل » . [كزينوفانس]

□ • اما كزينوفانس ، اقدم انصار الوحدة ، فلم يوضح شيئاً ، ولا يبدو أنه فهم طبيعة أي من العلتين [الصورة والهيولي] . لكنه إذ أجال طرفه في الكون الهيولاني بأسره ، أكد أن الواحد هو الله » . [ارسطو] □ • من أين وكيف جاءه الميل الصوفي إلى الواحد والساكن؟ هذا ما لا يستطيع أحد اليوم أن يقطع فيه برأي . وربما لم يكن ذلك الميل سوى تصور العجوز المسن الذي استقر به المقام بعد طول تنقل وتشرد ، والذي راودته ، بعد جهاده المتواصل في سبيل الدرس والتعلم ، رؤيا عليا وجليلة : رؤيا سكون إلهي في ثبات الأشياء طرأ ، في داخل سلام بديء لوحدة الوجود » . [نيتشه]

### كزينوقراطس

#### Xénocrate Xenocrates

فيلسوف يوناني أفلاطوني (نصو ٤٠٠ ـ ٣١٤ ق. م) . تلميذ افلاعلون وصديقه . صحبه إلى صقلية وتولى قيادة الاكاديمية سنة ٣٣٩ خلفاً لأسبوزيبوس وبقى على رأسها خمسة وعشرين عامأ إلى يوم وفاته . كان بطيء الفهم ، حتى إن افلاطون قال عنه في مقارنة بينه وبين ارسطو: « مع واحدهما أحتاج إلى كابح ، ومع الآخر إلى مهماز ، . ويبدو أن تعليمه كان مبايناً جداً لتعليم اسبوزيبوس . فعلى حين أن هذا الأخير كان يرى الخير في الواحد والشر في المتكثر، ذهب كزينوقراطس على العكس إلى أن الموجودات طرأ ، بقدر ما تشارك في الواحد والمتكثر معاً ، تكون موسومة بميسم الشر بقدر أو بآخر . وقد تركز مجهود كزينوقراطس على محاولة التوفيق بين النظرية الأفلاطونية في المُثل والنظرية الفيثاغورية في الأعداد ، فأكد على أن الأعداد تحتوى ماهية الأشياء . وعرَّف النفس بأنها « عدد يتحرك من تلقاء نفسه » ، واعتبر الأعداد درجات متباينة في نزول اللهمن السماء إلى الأرض. أما في الأخلاق فقد عاد إلى تبنى الفكرة الافلاطونية القائلة ان الجسم هو سجن النفس ، ومال إلى نزعة زهدية ما قبل رواقية . وقد خلفه على زعامة الأكاديمية بوليمون.

#### كلدواردبي ، روبرتوس

#### Kildwardby, Robert

فيلسوف ولاهوتي انكليزي كتب باللاتينية ، توفي سنة ١٢٧٩ م . رئيس اساقفة كنتربري ، والمعلم الدومينيكاني الثاني في اوكسفورد . اثار تعليمه جدلًا كثيراً ، والب عليه معلمي الفنون الذين كانوا يتمسكون بفلسفة أرسطو ، وتلامذة القديس بونافنتورا الذين كانوا يروجون للدعاوى الأوغوسطينية . هاجم المشائية والفلسفة اليونانية ـ العربية . وقد دافع جيل اللسيني ضده عن مذهب توما الاكريني في رسالته في وحدة الصورة .

### كلارامبو الأراسي

#### Clarembaud D'Arras

فيلسوف ولاهوتي فرنسي كتب باللاتينية ، توفي بعد المدار م . قرأ على تييري الشارتري . شرح كتاب بويثيوس في الثالوث . جعل اللاهوت جزءاً من الفلسفة ، وإن عده أكمل مران لها . قال إن الله صورة ، وبالتالي فعل ، بينما المادة قوة مطلقة ، وبينهما تقع الموجودات التي صورتها فعل نسبي .

### كلارك ، صمويل

#### Clarke, Samuel

فيلسوف ولاهوتي انكليزي (١٦٧٥ ـ ١٧٢٩). درّس الفلسفة الديكارتية في كامبردج ، ثم انتمى إلى السلك الكهنوتي الانفليكاني . له رسالة في وجود الله وصفاته موجهة ضد هوبز وسبينوزا ، و مراسلات مع لايبنتر حول المكان والزمان تبنى فيها موقف نيوتن الواقعي ضد مثالية لايبنتز ، مؤكداً أن الزمان والمكان من صفات الله وادواته .

### كلاغز ، لودفيغ

### Kiages, Ludwig.

فيلسوف ألماني . ولد في ١٠ كانون الأول ١٨٧٢

### كسيدي ، ثيوهار

#### Kessidi, Théohar

فيلسوف ماركسي روسي، ولد سنة ١٩٢٠. دكتور الفلسفة ، ومدرًس ، ومعاون في معهد الفلسفة التبايع لاكاديمية العلوم السوفياتية . اختص منذ عام ١٩٤٩ في مباحث تاريخ الفلسفة اليونانية . ترجمت مؤلفاته إلى الفرنسية والانكليزية واليونانية والرومانية فالاسبانية . مؤلفاته الرئيسية : الجيدل والمادية في فلسفة هراقليطس الافسسي (١٩٥٣) ، الفكر الحر والإلحاد في اليونان القديمة (١٩٦٣) ، التصورات الفلسفية والجمالية لهراقليطس الافسسي (١٩٦٣) ، الاسطورة وصلتها بالوعي والدين والابداع الفني (١٩٦٦) ، مشكلة اصول الفلسفة اليونانية (١٩٦٦) ، من الاسطورة إلى اللوغوس اليونانية (١٩٦٨) ، من الاسطورة إلى اللوغوس

### الكشفى ، سيد جعفر

### Kashfi, Sayyed Ja'far Al-

متكلم شيعي ، ولد في دربجرد بفارس ، ومات سنة ۱۲۲۷ هـ / ۱۸۵۰ م . له اثنا عشر مصنفاً بالعربية والفارسية ، وأشهرها تحقة الملوك في الفلسفة وتاريخها والعقل وماهيته ومظاهره ، وهو بمثابة خلاصة كبرى في الميتافيزيقا الإمامية . قال بتحول الأزمنة من د النبوة ، إلى د الولاية ، .

> الكعبي ، أبو القاسم عبد الله بن أحمد

### Ka'bî, Abu'l- Qâssim'Abdollah Ibn Ahmad

متكلم معتزلي. ولد وتوفي في بلخ بأفغانستان سنة ٢١٩ هـ / ٩٣١ م . أقام في بغداد مطولاً . تنسب إليه الكعبية من فرق المعتزلة . له التفسير في اثني عشر مجلداً ، و المقالات ، و تاييد مقالة أبي الهذيل .

في هانوفر ، وتوفي في ٢٩ تموز ١٩٥٦ في كيلشبرغ ( بالقرب من زيوريخ ) . وهو يمثل ، في خط نيتشه ، فكراً «حيوي ، النزعة يرى أن المذاهب العقلية والتقنية تقتل كل ما هو دحياة » و دروح » ـ انظر الإنسان والأرض (١٩٢٠) ، والعقبل كخصيم للروح(\*) (١٩٢٩) . فالعقل يقضي على دبراءة الصيرورة ، ، ويفصل بين الجسم والروح المتحدين في أعماق اللاشعور . وليس من قبيل المصادفة أن كان كلاغز انضم ، لفترة من الزمن ، إلى الحلقة الملتفة حول الشاعر الباطني اسطفان جورج ، وقد تحرى عن تطبيق عملى لنظريته الرومانسية الجديدة في ميدان علم النفس ، محاولًا على الأخص إرساء اسس علمية لدراسة الخط كتعبير عن الشخصية . .. انظر مسائل علم الخط( ۱۹۱۰) و مبادىء علم الطباع (۱۹۱۰) و مدخل إلى سيكولوجيا الخط (١٩٢٨ ، ١٩٢٨) و الخط والطباع (١٩١٧ ، ١٩٤٩) .

□ « كل أهمية كلاغز تكمن في أنه ما سبق قط للعقل قبله أن حورب على مثل ذلك النحو المكشوف والبالغ الجذرية » . [جورج لوكاش]

### كلاوبرغ ، يوهان

### Clauberg, Johann

فيلسوف الماني كتب باللاتينية (١٦٢٧ ـ ١٦٦٥). ساهم في التعريف بالديكارتية في المانيا ، وإن انتقد بعض دعاويها ( كاتحاد النفس والبدن ) ، متبنياً في الوقت نفسه مواقف أفلاطونية واضحة بما فيه الكفاية . من مؤلفاته المنطق القديم والجديد .

### كليرسلييه ، كلود

### Clerseller, Claude

فيلسوف فرنسي (١٦١٤ ـ ١٦٨٨) . كان معجباً كبيراً بديكارت ، فارتبط وإياه برابطة صداقة وصار مراسله في فرنسا بعد مرسين . وقد نشر له بعد وفاته كتاب الإنسان ، و كتاب العالم ، الخ .

### كليفورد، وليم كينغدون

### Clifford, William Kingdon

رياضي وفيلسوف انكليزي ( ١٨٤٥ ـ ١٨٧٩ ). علاوة على دراساته في الهندسة غير الإقليدية، كتب في علم النفس والفلسفة من منطلق وضعي يعتمد على تجربة مباشرة اكثر منه على العلوم . وضع نظرية « المادة الذهنية » ، وقال بوجود « أنا قبَلي » و « وعي اجتماعي » و « انفعال كوني » . كان في أفكاره قريبا من وضعية رينان . من مؤلفاته : مطالعات ومحاولات ١٨٧٩) .

### كليمنضوس الاسكندري ، القديس

#### Clément D'Alexandrle Clement Of Alexandria

( تيتوس فلافيوس ) كاتب يوناني مسيحي ، ومن فقهاء الكنيسة . ولد على الأغلب في أثينا في النصف الثاني من القرن الثاني ، وربما مات في انطاكية نحو عام ٢١٥ م، وهو من أبرز وجوه الأدب اليوناني المسيحى في القرن الثالث . ولد من أسرة وثنية ، واهتدى إلى المسيحية في زمن وظروف نجهلها . بيد أن أحد مؤلفاته \_ التمهيد(\*) \_ يمكن أن يكون ذا فائدة من هذا المنظور. ارتحل إلى اليونان وايطاليا وسورية وفلسطين ومصر ، بحثاً عن تعليم يرضى رغبته في معرفة الحقيقة . وقد وجد هذه الحقيقة في الاسكندرية ، في المدرسة التي كانت تعرف باسم « دیداسکالیون » ، والتی کان پدیرها بانتانوس الذی استطاع بميوله الصوفية والعقلية في آن معاً ، وبشروحه الرمزية والفلسفية، أن يهيمن بسرعة على فكره . وبعد أن علم بدوره جنباً إلى جنب مع بانتانوس ، خلفه ، بعد وفاته سنة ١٩٠ ، على إدارة تلك المدرسة الشهيرة واكسبها مزيداً من الشهرة . والسنوات التي درَّس فيها في الديداسكاليون تعاليم المسيح ـ زهاء عشرين سنة \_ هي من اخصب سنيّ حياته . وقد بذل كل جهده ليهدى إلى النصرانية الخطباء والفلاسفة والشبان الأثرياء والنساء الانيقات ممن كانوا يتقاطرون على المدرسة . وعندما أصدر الامبراطور سبتيموس

ساويروس أمره باضطهاد المسيحيين في عام ٢٠٢، اضطر كليمنضوس إلى مبارحة الاسكندرية بصورة نهائية ؛ فالتجأ إلى قبادوقيا ، وربما كان موته في انطاكية سنة ٢١٥.

كان كليمنضوس يتقن الأدب والفلسفة اليونانيين إتقاناً تاماً ، وقد سعى إلى التوفيق بين هذه الفلسفة وبين النصرانية . فكتب ضرباً من ثلاثية احتلت فيها الغنسوصية مكاناً وسيعاً ، وعلى الأخص في الطنافس<sup>(\*)</sup> المتمعة للتمهيد . ولنضف أيضاً الأوصاف<sup>(\*)</sup> ، و أي الأغنياء يمكن أن يكتب له الخلاص<sup>(\*)</sup> ? ، و المؤدب<sup>(\*)</sup> . وقد تابع عمله من بعده تلميذه أوريجانس الشهير ؛ ولئن لم تدن مؤلفاته من قبل الكنيسة كما أدينت مؤلفات هذا الأخير ، فقد بقيت محط شبهات .

# الكُليني ، محمد بن يعقوب

#### Kolaynî, Muhammad ibn Ya'qûb Al-

متكلم ومحدث شيعي . توفي في بغداد سنة ٣٢٩ هـ / ٩٤١م . قدم من الري إلى بغداد حيث المضى عشرين عاماً يجمع الأحاديث والأخبار وتعاليم الأئمة . له الكافي الذي تعدد فيما بعد شراحه ، وكتاب الحجة .

# كُمارلا بهاتا

#### Kumâriia Bhatta

فيلسوف هندوسي من القرن السابع الميلادي . تحزعم إحدى المدرستين اللتين انقسمت إليهما الميمامسا ـ وهي مذهب من المذاهب البراهمانية الستة يقوم على الجزء الطقوسي الخالص من الكتب المقدسة ـ بينما تزعم المدرسة الأخرى الفيلسوف برَبْهاكُرًا . دار الخلاف بين مدرسته ومدرسة هذا الاخير حول مفهوم النياما أو القانون أو العلاقة النظامية . وقد ارتأى كمارلا أن تكرار الملاحظة هو وحده الذي يمكن أن يوصل إلى معرفة قانون من القوانين بدءاً من التجربة العينية ، بينما ذهب بربهاكرا

على العكس الى أن ذلك يكون دفعة واحدة وبملاحظة واحدة .

### كمال الدين عبد الرزاق الكاشاني

# Kamåloddin 'Abdorrazzåq AlKåshåni

متصوف شيعي توفي بين ٧٣٥ و ٧٥١ هـ / ١٣٣٤ و ١٣٥١ م . له تفسير صوفي للقرآن ، ورسالة في اصطلاحات الصوفية ، وأخرى في الفتوة ، وشرح على فصوص الحكم (٥) لابن عربي .

### كمال الدين ميثم البحراني

### Kamâloddin Maytham Al - Bahrâni

من تلاميد نصير الدين الطوسي . توفي سنة ٦٧٨ هـ / ١٢٧٩ م . له زهاء خمسة عشر مؤلفاً في الكلام والفلسفة والعرفان .

### كمبرتل، فريدريش

### Kambartel, Friedrich

فيلسوف ومدرّس ألماني معاصر للفلسفة (١٩٣٥ - ). امتد حقل نشاطه من المنطق إلى نظرية العلوم، ومن فلسفة اللغة إلى الفلسفة العملية. استوحى كتابات فتغنشتاين الأخيرة كيما يحاول نقداً للحياة وللعقبل. قرن بين التقليدين السقراطي والكانطي. وفي المنطق تندرج اعماله في تقاليد النظرية البنائية والرياضيات الاجرائية. وهو يشرف اليوم على قطاع المنطق ونظرية العلوم في المعجم التاريخي الألماني للفلسفة. من مؤلفاته: التجربة والبنية (١٩٧٨)، ما الفلسفة وما ينبغي أن تكون؟ (١٩٧٤)، نظرية والتأسيس (١٩٧٤).

### كمبوس، رامون

### Campos, Ramon

مفكّر وفيلسوف اسباني (١٧٦٠ ـ ١٨٠٤)، قضى

في السجن عدة سنوات بسبب آرائه التنويرية الليبرالية، وقُتل في معركة مع قوات نابليون انطلاقاً من مذهب كوندياك الحسي وضع مذهباً في المنطق يرفض كل ميتافيزيقا ويستخرج جملة الوظائف العقلية من التجربة الحسية. واقترب في كتابه هبة الكلام (١٨٠٤) من الفينومينولوجيا المادية، وانتصر في الاقتصاد السياسي لاراء آدم سميث ولكن السلطة الحاكمة الرجعية عتمت على أفكاره. من مؤلفاته مذهب المنطق (١٧٩١).

### الكندي

#### Al- Kindî

أبو يوسف يعقوب بن إسحق الكندي ، ولد بالكوفة فى مطلع القرن التاسع الميلادي ( وربما سنة ۱۸۵ هـ / ۷۹۲م ) ، وتوفى في بغداد حوالي سنة ٢٦٠ هـ/ ٨٧٣م. وهو من قبيلة كندة العربية، فلقب بفيلسوف العرب ، عاش في زمن المأمون والمعتصم . وقد شغل بترجمة كتب اليونان إلى العربية ، وهذب الكتاب المنحول المسمى ب « أوتولوجيا أرسطو » ( كتاب الربوبية ) الذي نقله إلى العربية بناء على طلبه عبد المسيح الحمصى، ومدار فلسفة الكندى الرياضيات والفلسفة الطبيعية ؛ وعنده أن الانسان لا يكون فيلسوفاً حتى يدرس الرياضيات . ومذهبه عقلى ، إذ رهن وجود المادة بتصورها في العقل . والعقل عنده أربعة أقسام: أولها العقل الذي هو بالفعل دائماً ، وهو الله أو العقل الأول ، الذي هو علة كل معقول في الوجود والذي يهب الأشياء ماهياتها أو صورها ؛ وثانيها العقل الذي هو في نفس الانسان ،لقوة ، وثالثها العقل بالملكة ، وهو الذي يكون في نفس الإنسان بالفعل ، ويستطيع استعماله متى أراده ، كقدرة الكاتب على الكتابة ؛ ورابعها العقل البرهاني ، وهو فعل تبين به النفس عما هو فيها بالفعل ، وذلك هو فعل الإنسان ذاته ، خلافاً لخروج العقل من القوة إلى الفعل لأنه يكون من فعل الله . ويعزو الكندى نظرية العقول الأربعة هذه إلى « أفلاطون وتلميذه أرسطو » ، والحل الذي تقترحه لفظى إلى حد بعيد ، ناهيك عن الغموض الذي يحيط بطبيعة العقل بالفعل وبالكيفية التي يشارك بها فيه المقل بالقوة.

كان الكندي على صلة وثيقة بالمعتزلة ، ولكنه لم يكن من المتكلمين . وكان عارم الشعور بالتوافق الجوهري بين البحث الفلسفي والوحي المنبوي . وكان مقتنعاً بأن المذاهب التي تقول بأن العالم خلق من عدم وبأن النفس ستبعث مع جسدها وغير ذلك من مذاهب الأنبياء لا تجد في الجدل العقلي مصدرها أو ضمانتها . ومن هنا ميزت نظريته في المعرفة بين علم انساني ، يشتمل على المنطق والفلسفة والمجموعة الرباعية ، وعلم إلهي لا يتكشف إلاً للأنبياء .

ولئن تأثر الكندي باوتولوجيا المنحولة على ارسطو، فقد تأثر ايضاً بكل تأكيد بالاسكندر الافروديسي واستوحى من شرحه لكتاب ارسطو في النفس(\*) قسمته الرباعية التي تقدم الكلام عنها للعقل. وقد وقع ايضاً ، وإلى حد ما ، تحت تأثير الفيثاغورية المحدثة من حيث الاهمية التي علقها على الرياضيات . ولئن عرفه الغرب اللاتيني فيلسوفاً ، من خلال رسائله التي ترجمها جيراردو الكريموني ، فقد عرفه ايضاً رياضياً واستاذاً في التنجيم . اما مؤلفاته فقد وصلنا منها زهاء ثلاثين رسالة ، اشهرها إطلاقاً رسالته في العقل(\*) ورسالة الجواهر الخمسة ، ورسالة في كمية كتب ارسطوطاليس وما يحتاج إليه في تحصيل الفلسفة . وقد كُثر تلاميذ الكندي ، وكان اشهرهم أحمد بن طيب السرخسي وأبو زيد البلخي .

🗖 « أول المشائين العرب » . [إميل برهييه]

□ « أول وآخر فيلسوف أنجبه العرب » . [الفريد غيوم]

□ « الكندي هو في المقام الأول موسوعي ، وكتاباته
 تغطي جميع مجالات المعرفة اليونانية تقريباً » .
 [إتيين جلسون]

د نموذج للفيلسوف ذي الذهن الكلي » . [هنري كوربان]

### كنديدوس الفولداوي

### Candide De Fulda Candidus Of Fulda

لاهوتي الماني كتب باللاتينية . توفي سنة ٨٤٥ م . من تلاميذ رابانوس ماوروس ، وقد خلفه على راس مدرسة فولدا . له الإمالي الكانديدية ، وقد تسامل

فيها ، صنيع الكوين ، عن الشروط التي يمكن أن تطبق فيها المحمولات على الله . وهو أول وسيطي ينشىء دليلًا جدلياً على وجود الله . فالإنسان ليس كلي القدرة ، وما دام كذلك فلا بد أن يوضع فوقه موجود له هذه الصفة .

### كواين ، ويلارد فان أورمان

#### Quine, Willard Van Orman

فيلسوف ومنطيق أميركي ولد سنة ١٩٠٨ . ممثل الوضعية المحدثة الأميركية . نقد الواقعية المحدثة ( أو « الأفلاطونية » ) لبعض الفلاسفة والمناطقة من امثال فريغه وتنشورش ، واتجه هو نفسه نحو اسمية لغوية . من مؤلفاته من وجهة نظر منطقية لغوية . من المنطق الرياضي (١٩٥٥) ، طرق المفارقة (١٩٦٩) ، النسبية الاونطولوجية المفارقة (١٩٦٩) ، النسبية الاونطولوجية (١٩٦٩) . وكانت وفاة كواين عام ٢٠٠٠

### كوبنين ، بافل فاسيلييفتش

### Kopnine, Pavel Vasiliévitch Kopnin, Pavel Vasiliyevich

اكاديمي وفياسوف ماركسي معاصر من اوكرانيا. ولد سنة ١٩٢٢ . درَس في موسكو ، وانتسب إلى الحزب عام ١٩٤٣ ، وعلم من ١٩٤٧ إلى ١٩٥٧ في طومسك . حصل على شهادة الدكتوراه في العلوم الفلسفية عام ١٩٥٧ ، ودرَّس في الجامعة ، وصار مديراً لمعهد الفلسفة التابع لاكاديمية العلوم في العلوم السوفياتية ، وعضواً في هيئة تحرير اهم مجلة العلوم السوفياتية ، وعضواً في هيئة تحرير اهم مجلة سوفياتية للفلسفة : عسائل الفلسفة . يعنى بالمنطق منطقاً (١٩٦٧) ، الفرض ومعرفة الواقع (١٩٦٢)، منطقاً (١٩٦٧) ، الفرض ومعرفة الواقع (١٩٦٧)، مع إ . ن . أوسيبوف ، ١٩٦٢) ، الفكرة كشكل من الفكر (١٩٦٣) ، الإسس المنطقية للعلم (١٩٦٨) ، وهذا الفكر (١٩٦٨) ، وهذا

بالإضافة إلى ابحاث عديدة في مجلتي العلوم الفلسفية و مسائل الفلسفة ، ومنها : حول طابع المعرفة المتضمّنة في الفرض (١٩٥٨) ، الفكرة ودورها في المعرفة (١٩٥٨) ، مفهوم الفكر والسبرنطيقا (١٩٦١) ، المنطق الجدلي والبحث العلمي (١٩٦٢) ، الفهم والعقل ووظائفهما في المعرفة (١٩٦٢) ، تطور المعرفة كتغير في المقولات (١٩٦٠) ، منطق المعرفة العلمية (١٩٦٨) ، في المعقول واللامعقول (١٩٦٨) ، في طبيعة المعرفة الفلسفية وخصائصها (١٩٦٨) . كما نشر بالانكليزية الفكر والفعل (كشمير ١٩٦٧) ، وبالالمانية : مشكلة نظرية المعرفة والمنطق الجدلي وبالالمانية : مشكلة نظرية المعرفة والمنطق الجدلي

### كوتاربنسكي ، تادوز

#### Kotarbinski, Tadeusz

فيلسـوف ومنطيق بـواـوني ( وارسـو ۱۸۸۸ ــ ممثـل المـدرسـة المنطقيـة التحليليـة البولونية ، المعروفة بمدرسـة وارسو . اكد على ضرورة دراسة المظاهر العملية للغة، وليس فقط مظاهرها النحوية أو الدلالية . وقد اهتم أيضاً بعلم جديد هو البراكسيولوجيا ( علم نشاط العقل ) . وقد نشر له دروس في تاريخ المنطق (۱۹۵۷) و مفهوم المنهج درور) و مبادىء الابستمولوجيا : المنطق الصورى ومنهجية العلوم .

### كوتورا ، لويس الكسندر

### Couturat, Louis Alexandre

فيلسوف فرنسي ، ولد في باريس في ١٧ كانون الثاني ١٨٦٨ ، وتوفي في ري ـ اورانجي ( في مقاطعة إسّون ) في ٣ آب ١٩١٤. بعدان أتم دراسته الثانوية في معهد كوندورسيه ، قبل ( عام ١٨٨٧ ) في دار المعلمين . وبعد حصوله على شهادة التبريز في الفلسفة ( ١٨٩٠) والليسانس في الدرياضيات الفلسفة ( ١٨٩٠) والليسانس في الدرياضيات

في تولوز (١٨٩٤ ـ ١٨٩٥) ، ثم استاذاً في جامعة ا كان ، نال كوتورا ، عام ١٨٩٦ شهادة الدكتوراه في الفلسفة ؛ وقد اعتبرت أطروحته \_ في اللامتناهي الرياضي \_ رائعته الفلسفية . فقد فحص في هـذا المؤلِّف النظريات التقليدية على ضوء التقنيات الحديثة المستمدة من المنطق الرياضي . وقد عمد كوتورا ، نصير هذه الأفكار والراسخ الايمان بها ، إلى الترويج لها بحمية وفعالية . وقد غادر الجامعة عام ١٨٩٩ ، ولم يعد إلى التدريس إلاً عندما رجاه برغسون (١٩٠٥ ــ ١٩٠٦) أن ينوب عنه لمدة عام واحد في الكوليج دي فرانس . وهكذا أقام كوتورا في باريس ، وكرّس نفسه للمنطق الرياضي ولنشر لغة كلية لاقت لحين من الزمن بعض الرواج في صفوف العلماء ( تحمّس لها، على الأخص المنطبق وعالم الرياضيات الايطالي غ. بينو): لغة اطلق عليها اسم إيدو، وجاءت ضرباً من الإسبرنتو المحرّفة . وقد نشر كوتورا عدداً من الكتابات حول هذه المسألة ، من بينها: تاريخ اللغة الكلية ( بالتعاون مع ل. ليو، ١٩٠٣) واللغات. الدولية الجديدة (۱۹۰۰) . بید انه استمر ، فی اثناء ذلك ، یدرس نظرية المنطق وتاريخه ، وأصدر عام ١٩٠٥ منطق لايبنتر ( كان هذا الكتاب ثمرة بعثة قام بها إلى هانوفر لدراسة مخطوطات الفيلسوف التي تولى نشرها فيما بعد ) ، ثم في عام ١٩٠٦ مباديء الرياضيات . قضي كوتورا في الثامنة والأربعين ضحية حادث سيارة .

كوجيف ، الكسندر

### Kojève, Alexandre Kojeve, Alexander

فيلسوف فرنسي . ولد في موسكو سنة ١٩٠٠ ، ومات في باريس في أيار ١٩٦٨ . درس أولاً في ألمانيامع كارل ياسبرز ، ثم في فرنسا مع الكسندر كويره ، وصار في عام ١٩٣٣ مدرساً في باريس ، واعطى محاضرات في السوربون عن هيغل . ولنتاجه ، المقتضب نسبياً ، أهمية مرموقة : مدخل إلى قراءة هيغل (٩) ، محاولة في تاريخ عقلاني للفلسفة الوثنية ( المجلد الاول ، في تاريخ عقلاني للفلسفة الوثنية ( المجلد الاول ، ١٩٦٨) . بيد أن المدخل إلى قراءة هيغل هو الذي

كرس شهرة كوجيف . و المدخل هو في الواقع عبارة عن مذكرات تدريسية اعطاها قبل الحرب العالمية الثانية ، وطبعها لاحقاً ريمون كينو . وهذه الدروس ، التي جددت الاهتمام بهيغل ، وعلى الأقل في فرنسا \_ حيث كان لا يزال غير معروف جيداً \_ وأعطته تأويلًا اصبيلًا ، حضرتها شخصيات مختلفة من امثال جان بول سارتر ، وريمون كينو ، وجورج باتاي ، وجاك لاکان ، وجان هیبولیت ، وموریس میراو ـ بونتی ، وروجیه کایوا . وقد تأول کوجیف ، بحریة لم یجتریء عليها أي شارح لهيغل من قبل ، الفيلسوف الألماني على ضوء مارتن هايدغر وكارل ماركس معاً . فهيغل ، في نظر كوجيف ، هو فيلسوف القاريخ و العمل و الرغبة والنفيية. فالرغبة الإنسانية سالبية، نفي فعال أو متعقل للوجود الطبيعي . وعن طريق هذا النفى ، الذي هو في آن واحد عمل وصراع ( عمل في الوجود الطبيعي ، صراع البشر و « الوجدانات » فيما بينها)، يخلق الإنسان حرفياً الزمن . لكن هذا الزمن متنام، لأن الأفق الأونطولوجي للزمن هو الموت، وهذا الموت حاضر من الآن في الوعي من حيث أنه وعى . وإلى كوجيف يعود الفضل في تحليل الجدل الشهير بين المعلم والعبد \_ بعد أن ترجمه جان فال في الوعى الشقى لدى هيغل ـ ذلك الجدل الذي يمثل محركاً رئيسياً من محركات الفلسفة الهيغلية، وكذلك في بيان النقطة التي استوحى ماركس بدءا منها هذه الفلسفة . وقد كان تأثير هذه الشروح على المثقفين المعاصدين مرموقاً: فليس لنا أن نتصور الوجود والعدم(\*) لسارتر بدون المدخل إلى قراءة هيغل ، وذلك يصدق أيضاً على عدد من نصوص جورج باتاي وريمون كينو وجان هيبوليت . وتأثيره ملحوظ حتى في المساهمة التحليلية النفسية لجاك لاكان . وصحيح أن تأويله لهيغل يتسم بقدر كبير من التصرف ، ويتأثر أكثر مما ينبغي في بعض الاحيان بهايدغر في الوجود والزمان(\*) أو بالماركسية . لكن يبقى أن كوجيف مو أول من أدخل حقاً فكر هيغل إلى المجال الثقافي الفرنسي [ انطوان برمان ]

□ « في الوقت الذي كان الدارسون يلحون فيه ، تحت تأثير اكتشاف النصوص اللاهوتية الأولى لهيغل ، على الطابع الديني للهيغلية ، جاء كوجيف ليصور لنا هيغل عائشاً في المحايثة ، وفي خاتمة المطاف هيغل

#### ملحداً » . [جان فال]

□ « إن تأويل كوجيف لهيغل يبدو للوهلة الأولى مناقضاً لتأويل جان فال . فهذا جعل من هيغل لاهوتياً ، اما كوجيف فيجعل منه مدمر جميع الاستلابات . ولكن كوجيف ، إذ يختزل فكر هيغل برمته إلى آن واحد من آنائه ، إلى جدل المعلم والعبد ، ينتهي إلى نتيجة مقاربة لتلك التي انتهى إليها جان فال : فهيغل يصبح فيلسوفاً وجودياً . والفارق بينهما ان فال يجهد لتأويل هيغل عبر كييركفارد ، بينما يؤوله كوجيف عبر هايدغر » . [ روجيه غارودي ]

### كودوورث ، رالف

#### Cudworth, Ralph

فيلسوف ولاهرتي انكليزي ( ١٦١٧ ــ ١٦٨٨). كان من رواد المدرسة الأفلاطونية في كامبردج . له المذهب العقلي الحق للكون (١٦٧٨) ذهب فيه إلى ان البرهان على حقيقة وجود الله مرتبط بدعوى الأفكار الفطرية ، وان القول التجربي المشهور : « لا يكون في العقل شيء إلا أن يسبق في الحس » يتأدى على نحو مستقيم إلى الإلحاد .

### كوربان ، هنري

### Corbin, Henry

فيلسوف ومؤرخ فرنسي . ولد وتوفي في باريس ( ١٤ نيسان ١٩٠٣ ـ ٧ تشرين الأول ١٩٧٨ ) . تخصيص في دراسة الإسلام ، وعلى الأخص الفكر الشيعي الاثنى عشري في إيران . وأعمال هنري كوربان ، العديدة بقدر ما هي مبتكرة ، كشفت للجمهور الفرنسي عن جانب من الإسلام يتميز بغنى غير محدود ؛ جانب كان هذا الجمهور يجهل كل شيء عنه . بعد أن دَرس الفلسفة واللفتين العربية والفارسية في المعهد الوطني للغات الشرقية ، شغل كوربان وظيفة أمين المكتبة الوطنية في باريس. وبين ١٩٤٦ و ١٩٤٣ ، تراس قسم الثقافة الإيرانية في المعهد الفرنسي الإيراني في طهران ، مع شفله ، عام الفرنسي الإيراني في طهران ، مع شفله ، عام

١٩٥٤ ، كرسى بول ـ لوي ماسينيون في المعهد العملى للدراسات العليا . ونخص بالذكر من بين اعماله العديدة : ابن سينا والقصة الرؤيوية ، مجلدان (١٩٥٤) ، الخيال المبدع في مؤلفات ابن عبربي (١٩٥٨) ، الأرض السماوية والجسم الانبعاثي ، من فارس المزدكية إلى فارس الشيعية (\*) ١٩٦٠)، تاريخ الفلسفة الإسلامية (١٩٧١) ، إنسان النور في الصوفية الإيرانية (١٩٧١) ، والخلاصة الضخمة التي توجت مباحثه : الجوانب الروحية والفلسفية في الإسلام الإيراني (صدرت في أربعة مجلدات بين عامي ١٩٧١ و ١٩٧٣ ). وندين ايضاً لكوربان بترجمات إلى الفرنسية لنصوص صوفية عربية وفارسية ، منها خمس عشر رسالة لشيخ فارسى كبير من القرن الثاني عشر هو السهروردي ؛ وقد أصدر هذه النصوص عام ١٩٧٦ تحت عنوان رئيس الملائكة بالأرجوان.

عرف هنری کوربان ، الجامعی التکوین (کان السبّاق في فرنسا إلى ترجمة هايدغر ) ، كيف يتقصى الواقع الغنوصى للإسلام الشيعي الإيراني ، بوضعه إمكاناته الفكرية في خدمة تجربة روحية معاشة ؛ حتى إنه استطاع أن يحث الإيرانيين انفسهم على إيلاء ثقافتهم الدينية مزيداً من الاهتمام . وقد ركز ، بوجه خاص ، على الكشف عن الترابطات القائمة بين ديانة فارس القديمة ، المزدكية ، وبين الشيعية الإيرانية ، وعن الدور الذي يؤديه الخيال الصدوفي ، « عالم الحور » الوسيط بين الحساسية والعقل ، موطن اصحاب الرؤى حيث « يَسْتُحْسسُ العقل ،وتُسْتُعْقلُ الحساسية ، ذلك الخيال الذي بدون الإحاطة به والنفاذ إلى لبه يمتنع كل تأويل صادق للتجربة الصوفية . مبادرة كوربان الروحية تتعارض بوضوح إذن مع جميع الاتجاهات السوسيولوجية والسيكولوجية التى يعتمدها حاليا أولئك الذين احترفوا مهنة مساطة الحضارات المنبثقة عن الماضى . ولقد كان في وسعه أن يقول عن جميع الثيوصوفيين الذين درسهم ما قاله عن ابن عربى : « إن الوسيلة الوحيدة لفهمه هي أن نصبح لبعض الزمن من تلامذته ... ان نعيش للحظة معه روحانيته الخاصة » . [فيليب فوشيه]

### كورش ، كارل

#### Korsch, Karl.

فيلسوف الماني . ولد عام ١٨٨٦ ، وتوفي عام ١٩٦١ . وهو ينضوي ، مع إرنست بلوخ وهربرت ماركوزه وبقية ممثلي مجموعة فرانكفورت المتحلقين حول ادورنو وهوركهايمر ، تحت لواء التيار المسمى الحيانا بد الميتاماركسية الانسانية النزعة ، وعلى غرار معظم هؤلاء الأخيرين ، سلك كورش دروب الهجرة في إبان الدكتاتورية الهتلرية .

ناقض ك. كورش الأطروحات اللينينية مستشهداً بنصوص ماركس الشاب . فالفلسفة الماركسية ، في نظره، لا تتحقق إلاً كنقد وصراع سياسي، وهي تنحط وتنحل لا محالة عندما تنزل نفسها منزلة العلم ، بالمعنى البورجوازي للكلمة ، منزلة النظرية التاريخية او الاقتصاد السياسي وليس المطلبوب من المنهج الجدلي أن يتحجر في صورة فلسفة دولة ، حتى ولو كانت مادية فهذا المنهج هو ، في المقام الأول ، ممارسة تحويلية ، ونقد للعلوم كافة منظوراً إليها بصفتها عناصر من إيديولوجيا واحدة . وترسي كتب كورش ، وعلى الأخص الماركسية والفلسفة (\*) كورش ، وعلى الأخص الماركسية والفلسفة (\*) (١٩٢٣) و عشر أطروحات حول ماركسية اليوم (\*) فرانكفورت

□ "إن جميع المحاولات لإحياء المذهب الماركسي من حيث هو كل وفي وظيفته الأصلية كنظرية للثورة الاجتماعية للطبقة العاملة هي اليوم يوطوبيات رجعية على أن ثمة عناصر أساسية من تعليم مآركس تحتفظ بفاعليتها بعد أن غيرت وظيفتها ومسرحها وأول خطوة ينبغي فعلها لإنشاء نظرية وممارسة ثوريتين هي مقاطعة تلك الماركسية التي تزعم أنها تحتكر المبادرة الثورية والقيادة النظرية والعملية ... والتي تحولت من نظرية ثورية إلى ايديولوجيا خالصة ". [كارل كورش]

□ «إن المؤلّفين الأساسيين اللذين اعطتهما الماركسية الفلسفية ذات الاستلهام الهيغلي ، وهما التاريخ والوعي الطبقي للوكاش و الماركسية والفلسفة لكورش ، قد ظهرا في سنة واحدة ، وحوربا من قبل الأورثوذكسيتين الاشتراكية ـ الديموقراطية

### كورت، مرسيل دي

#### Corte, Marcel De

فيلسوف ومدرَس بلجيكي للفلسفة (١٩٠٥ ـ ) وضع مذهباً فلسفياً متكاملاً بالاستيحاء من الفلسفة القديمة يمكن أن يُطلق عليه اسم الارسطية النقدية. من مؤلفاته أرسطو وأفلوطين (١٩٢٥)، تجسد الإنسان (١٩٤٢)، مقالة في نهاية حضارة (١٩٤٣)، الإنسان ضد نفسه (١٩٦٣).

### كوردموا ، جيرو دي

#### Cordemoy, Géraud De

فيلسوف ومؤرخ فرنسي (نحو ١٦٢٨ ـ ١٦٨٨). لم عشرة مقالات في تمايـز النفس والجسم واتحادهما (١٦٦٦)، استلهم فيها ديكارت ومهد لفلسفة مالبرانش في المذهب الظرفي . ذهب إلى أن الله «يفعل كل ما هو واقعي في افعالنا بدون أن ينزع منا الحرية ». انتخب لعضوية الأكاديمية الفرنسية عام ١٦٧٥، ونشر له بعد وفاته رسائل شتى في الميتافيزيقا والتاريخ والسياسة (١٦٩١).

### كورسانوف ، غيرورجي الكسييفتش

### Koursanov, Guerorgi Alexéévitch Kursanov, Guerorgi Alexeyevich

فيلسوف ماركسي معاصر من روسيا، ولد سنة المدرد الشيوعي عام ١٩٥٤. تخرَّج مهندساً، وانتسب إلى الحزب الشيوعي عام ١٩٥٥، وحصار مدرساً في مدرسة الحزب منذ عام ١٩٥٩، ورئيساً بكرسي لمعهد العلوم الاجتماعية . من مؤلفاته : نظرية المرائعية المعاصرة في المعرفة (١٩٥٨) . ومن دراساته في مجلة مسائل الفلسفة : حول الدلالة التاريخية لفينومينولوجيا هيغل في الروح الدرا) .

والشيوعية باعتبارهما هرطقتين مثاليتين وتحريفيتين ، ولم يتوصلا إلى تأسيس فلسفة ماركسية ولا إلى تأسيس ماركسية منفتحة أو نقدية ». [كوستاس اكسيلوس]

□ «لقد تبنى كورش لحسابه موضوعة تحقيق الفلسفة كنقد وكنضال سياسي ، على اساس تصفية الإشكالية الإنجلزية - اللينينية باسم ماركس الشاب . فمساهمة لينين الفلسفية تبقى متعينة باعتبارات النفع السياسي المباشر وحدها. والجبهة الفلسفية الرئيسية ليست جبهة التضاد بين المادية والمثالية ، لأن المادية تتحدد كعنصر في الفلسفة البورجوازية السائدة ، أي المدهب الطبيعي ولينين أرجع الماركسية إلى مستوى تاريخي سابق على ثورة كانط النقدية التي انجزها هيغل وبالمقابل ، كان لوكاش على حق إذ تصدى للنزعة الآلية المستقرة في قلب مادية لينين وبوخارين الجدلية وطرح ضرورة دراسة عاجلة للجدل الهيغلي » . [أندريه توسل]

### كورن، أليخندرو

### Korn, Alejandro

فيلسوف ارجنتيني كانطي محدث (١٩٦٠ ـ ١٩٣٦). شارك في حركة «العلم الجديد» المناهضة للوضعية التي اطلقها خوسيه غبرييل. تولى عمادة كلية الفلسفة في بيونس أيرس، وانتمى إلى الحزب الاشتراكي، وترك كثرة من التلاميذ. نشرت أثاره الكاملة في ثلاثة مجلدات (١٩٣٦ ـ ١٩٣٨).

### كورنو ، أنطوان أوغوستان

### Cournot, Antoine Augustin

عالم رياضي واقتصادي وفيلسوف فرنسي . ولد في ٢٨ آب ١٨٠١ في غراي، في مقاطعة فرانش ـ كونته، وتوفي في باريس في ٣٠ آذار ١٨٧٧ ـ تلقى العلم في معهد الآباء اليسوعيين في مسقط رأسه ، ثم في معهد بيزانسون الملكي . في عام ١٨٢١ ، قُبل في دار المعلمين العليا ، ومع إغلاق هذا المعهد عام ١٨٢٢،

انتقل إلى الجامعة، حيث عكف على إعداد إجازة في العلوم . كان في أثناء ذلك يتردد على الأوساط العلمية الباريسية ، حيث كان امبيريحتل مكانة مرموقة . عين كاتماً لسر الماريشال غوفيون سان ـ سير، فتعرف إلى الأوساط السياسية والعسكرية . وشجعه عالم الرياضيات بواسون على متابعة دراسته وعلى العمل في حقل التعليم الجامعي : فعُيِّن في عام ١٨٤٩ استاذاً للتحليل وللميكانيكا في كلية ليون، ثم عميداً لجامعة غرونوبل ، ومن ثم مفتشاً عاماً للدروس وعميداً لجامعة ديجون ، وفي عام ١٨٦٢ هجر الحياة العامة ، وعلى الرغم من إصابته بالعمى، ظل يوالى العمل والكتابة خلال سنواته الأخيرة ، بمساعدة سكرتيره الخاص . نشرت مذكراته العلمية الأولى بين ١٨٢٦ و ١٨٣١ في نشرة العلوم الرياضية والفيزيائية والكيميائية للبارون دي فيروساك . ومن أهم أعماله : أبحاث في المباديء الرياضية لنظرية الثروات (١٨٣٨) ، وهو يعد أول محاولة لتطبيق الرياضيات على الاقتصاد السياسي ؛ عرض لنظرية الحظوظ والاحتمالات (١٨٤٣) : ويتميز الجزء الأول من هذا الكتاب بطابعه المنهجي ، أما جزؤه الثاني فيتضمن فصلاً حول احتمالات الخطأ في المحصلة العددية في حسابات الفيزيائي أو الكيميائي الفلكي ، الخ : كما يعالج فصل آخر منه مسائل السكان وطول الحياة الإنسانية : محاولة في أسس معارفنا وفي خصائص النقد الفلسفي(\*) (١٨٥١)؛ رسالة في ترابط الأفكار الأساسية في العلوم وفي التاريخ (١٨٦١) ، وفيها يتعمق كورنو في المسائل التي كان ناقشها في مؤلفه السابق ؛ محاولة في أسس معارفنا . ومن أعماله الأخرى تاملات حول مسيرة الأفكار والأحداث في العصور الحديثة (١٨٦٨) ، وفيه يطبق المبادىء التي عرضها في رسالة في ترابط الأفكار الأساسية في العلوم وفي التاريخ : وأخيراً في أصل المطابقة بين الجبر والهندسة وحدودها (١٨٧٤) : و عرض موجز للمذاهب الاقتصادية (١٨٧٧) .

يتمتع انطوان كورنو بمكانة خاصة في تاريخ الفلسفة الفرنسية في القرن التاسع عشر ، على الرغم من أنه لم يكن فيلسوفاً محترفاً ، وعلى الرغم من افتقار اسلوبه إلى الحيوية . فقد كان فكره فكراً موسوعياً ،

وكان رائداً في الاقتصاد الرياضي ، واول من سعى في فرنسا إلى تطبيق الرياضيات في معالجة المسائل الاقتصادية . وقد جاء تفكيره الفلسفي تتويجاً لتجربته كرياضي وكعالم اقتصادي ، فتركز في المقام الأول على مفهومي المصادفة والاحتمال . وعنده أن ماهية الأشياء ماهية واقعية ، لأن علمنا ، المبنى على الطبيعيات التجريبية والرياضيات يمثل معرفة اكيدة ، ولكن تلك الماهية الواقعية تبقى مع ذلك بعيدة عن متناولنا . ومن شأن نظرية الحظوظ أن تقنعنا بأن يقين المعرفة حد لمختلف درجات الاحتمال . وعلى هذا النحو يتولد لديه مذهب في نسبية المعرفة الإنسانية يطال الشكل والمضمون معاً ، ويتميز عن المذهب النسبى المثالي والغينوميني كما قال به كانط، مثلما يتميز عن الوضعية الكونتية التي تجعل من النسبي مطلقاً . فالنسبي عند كورنو يقبل درجات متعددة ، خلافاً لكانط الذي راى في النسبية علة مطردة واحادية الشكل لمعارفنا كافة وضرورة حسية لحدوسنا بالزمان والمكان. ويمارى كورنو أصلاً في الصفة الذاتية للزمان والمكان . فلو كان هذان المعنيان مجرد وهمين ذاتيين ، وإن كليين ، لما استطعنا أن نفهم ، المصادفة المعجزة التي تجعل الظاهرات التي يصل إلينا العلم بها تترابط فيما بينها وفق قوانين بسيطة تتضمن الوجود الموضوعي للزمان والمكان ، . فالقانون النيوتني مثلًا ء إذ يفسر الظاهرات الفلكية يتضمن وجود الزمان والمكان والعلاقات الهندسية خارج الذهن البشري » . ونسبية المعرفة إنما تعنى هنا حدوداً معرفية متحولة تتبع لعلمنا ولأجهزتنا الذهنية وللأجهزة التجريبية التى نتوسل بها للنفاذ إلى الوجود الواقعى ولدرجة تقدم

وبما أن نسبية المعرفة تستتبع قدراً يقل أو يكثر من الاحتمالية ، وبما أن الاحتمالية تعني حضور المصادفة ، فإن كورنو يولي هذا المعنى اهتماماً كبيراً . فواقعة المصادفة تنجم عن لقاء عدة سلاسل مستقلة من العلل والمعلولات تتآزر عرضاً على إحداث حادث بعينه أو ظاهرة بعينها ، توصف في مثل هذه الحال بأنها اتفاقية ، أي حادثة بالحظ، لأن العقل لا يهتدي إلى مفتاحها . والحال أن الاتفاقي ليس عادم الاهمية ، بل قد يفعل في التاريخ وفي الطبيعة فعل علة طبيعية وثابتة بالماهية . والمكانة التي يحتلها معنى

المصادفة في تفكير كورنو تنم عن اهتمام مزدوج بالفردي والكلي: فبقدر ما أن دور المصادفة كبير في علم الاحصاء، فإنها تعين أيضاً معنى فلسفة التاريخ وتقرر الفارق بين الواقعة والقانون ، بين الاتفاقي واللازم ، بين العرضى والجوهري .

إن المصادفة، الخاضعة على هذا النحو للنظام، 
تتجرد لدى كورنو من أي هالة صوفية . ولكن هذا لا 
يمنعه ، في آخر كتاب أصدره في مضمار النظرية 
الفلسفية : المادية والحيوية والعقلانية (١٨٧٥) ، 
من الكلام عن « سر الخلق » . فالمصادفة يمكن أن 
تكون إحدى كيفيات العلة الإلهية ، و « العقلاني » لا 
ينفي وجود « غير العقلاني » ، وإلا صعب تفسير ميل 
الإنسان الذي لا يغلب إلى الاعتقاد بوجود قدرة خارقة 
للطبيعة . وكورنو لا يتنكر لمثل هذا الاعتقاد ، ولكنه 
يشترط ألا يتدخل في التفسيرات العلمية أو الفلسفية .

### كورنو ، اوغست

#### Cornu, Auguste

فيلسوف ومؤرخ فرنسي للفلسفة (۱۹۸۸ - ۱۹۲۸) . انتسب إلى الحزب الشيوعي سنة ۱۹۲۳ . الا ۱۹۲۳ . التسب إلى الحزب الشيوعي سنة ۱۹۲۳ . مجلدات عن ماركس وانجلز ، حياتهما ومؤلفاتهما مجلدات عن ماركس وانجلز ، حياتهما ومؤلفاتهما ومؤلفاتهما (۱۹۵۸ ـ ۱۹۲۲) ، من مؤلفاته الأخرى : موسى هس واليسار الهيفلي (۱۹۳۶) ، كارل ماركس والفكر الحديث (۱۹٤۸) ، محاولة في النقد الماركسي (۱۹٤۹) .

### كورنيليوس ، هانز

#### Cornelius, Hans

فيلسوف الماني (١٨٦٣ ـ ١٩٤٧) . نقد الفلسفة الكانطية وأراد أن يتخذ من علم النفس الوضعي أساس نظرية المعرفة (١٩١٦).

### كوريث، إمريخ

### Coreth, Emmerich

لاهوتي يسوعي نمساوي (١٩١٩ ـ ). حاول

التوفيق بين فكر توما الأكلويني الانطولوجي وفلسفة كانط المتعالية. وعنده أن الأساس المطلق للميتافيزيقا هو التفكير بالسؤال، لأنه من خاصية السؤال أن يتساءل حول نفسه، لا حول الأشياء وحدها. والإنسان هو أفق هذا التساؤل وتفعيله. ولهذا تقترن الميتافيزيقا ضرورة بالانطولوجيا. فما يحدو الإنسان هو قدرته على التساؤل. والتجربة الميتافيزيقية هي الأفق المتعالي للتساؤل. ومن هنا دور الوحي وتفسيره. من مؤلفاته: الميتافيزيقا (١٩٦١)، مدخل إلى فلسفة الأزمنة الحديثة (١٩٧٧)، ما الإنسان؟

### كوزان ، فيكتور

#### Cousin, Victor

فيلسوف فرنسي . ولد في باريس في ٢٨ تشرين الثاني ١٧٩٢ ، وتوفي في كان في ١٤ كانون الثاني ١٨٦٧ . كان ابن عامل صائغ . بعد أن أتم دراسته الثانوية بتفوق ، قبل في دار المعلمين العليا عام ١٨١٠ ؛ وفي عام ١٨١٢ ، أي عندما كان لا يزال في العشرين ، ناب في هذا المعهد مناب فيلمان في تدريس الأدب اليوناني . بيد أنه التقى في عام ١٨١٠ أيضاً بلاروميغيير ، وكان هذا اللقاء حاسماً بالنسبة إلى مستقبله ، باعتراف كوزان نفسه . ذلك أن لاروميغيير عرّفه بالفلسفة التي ما كانت تُدرّس عملياً في المعاهد الامبراطورية ، وبث هواها في نفسه . وابتداء من عام ١٨١٣ ، كلُّف فيكتور كوزان بإلقاء محاضرات في الفلسفة في دار المعلمين العليا. وفي عام ١٨١٥، حلُّ محل روايه ـ كولار . وفي تلك المرحلة ، على وجه التحديد ، وقع تحت تأثير مين دي بيران ، وأكب على مطالعة أعمال كانط. وخلال رحلة أولى قام بها إلى المانيا (١٨١٧) ، التقى في هايدلبرغ بهيغل ، الذي كان لا يزال تلميذاً لشلينغ ، وحدس مذاك بعبقريته . وفي عام ١٨١٨ ، أمضى شهراً في ميونيخ مع شلينغ وجاكوبي ، وتأدت اتصالاته بممثلي الفلسفة الألمانية إلى دفع فكره الروحاني النزعة في اتجاه تلك الانتقائية التي سرعان ما ستمسى السمة المميزة لتفكيره . وفي عام ۱۸۲۰ ، حرم من كرسيه الجامعي بسبب افكاره الليبرالية . وباشر حينذاك بإصدار طبعاته الكبرى

لأعمال ديكارت ( ١٨٢٤ ـ ٢٦ ) وأبروقلوس (١٨٢٠ ـ ٢٢) ( أتبعها فيما بعد بطبعات لأعمال أبيلار (١٨٣٦) و ۱۸٤٩ \_ ۵۹ ) ومین دی بیران (۱۸٤۱) ) وبترجمة محاورات الفلاطون (١٨٢٢ ـ ٤٠). في عام ١٨٢٤، وفي أثناء رحلة جديدة قام بها إلى المانيا، القى القبض عليه بسبب عبارة تفوه بها وجلبت عليه شبهة التعاطف مع حركة الكاربوناري ؛ وقد أمضى ستة أشهر في السجن ، طالع خلالها كانط وفيخته وجاكوبي ، ولم يطلق سراحه إلا بعد مداخلة هيغل . وأطارت هذه المغامرة صبيته في فرنسا ، واكسبته تأييد الحزب الليبرالي ؛ وحصل ، عام ١٨٢٨ ، على كرسي التاريخ والفلسفة في جامعة السوربون . وقد بلغ كوران يومها ذروة حياته الجامعية . وفي عام ١٨٢٦ ، باشر بنشر شذرات فلسفية ، وفي عام ١٨٢٩ اصدر تاريخ الفلسفة الحديثة. ويتطلع مذهبه، الانتقائية (الذي نلتقيه في خير أعماله : في الحق والجمال والخير(\*) الصادر عام ١٨٣٧) إلى أن يأخذ من كل مذهب فلسفى ما هو قيم فيه . بيد أن هذا المذهب ، من حيث معايير اختياره وخطه العام، يبقى فكرأ غامضاً بعض الشيء، وضعيف التماسك، فكرأ تكمن ميزته الأساسية في الإلصاح على الدراسة التاريخية للفلاسفة . وبعد ثورة ۱۸۳۰ انهالت على كوزان المناصب ومظاهر التكريم ، فعين على التوالي مستشار دولة ، وعيناً من أعيان فرنسا ، ومديراً لدار المعلمين العليا ، وعضوا في المجلس الملكي للجامعة ، كما انتخب عضوأ في الإكاديمية الفرنسية واكاديمية النقوش، وأصبح عام ١٨٤٠ ، ولمدة ثمانية أشهر ، وزيراً للتربية الوطنية . وأصدر بين ١٨٤٢ و ١٨٤٤ : دروس في تاريخ الفلسفة الخلقية في القرن الثامن عشر (اربعة مجلدات) و خواطر بسكال ، و درس في فلسفة كانط. وفي عام ١٨٤٤ حققت مساجلته مع الحزب الكاثوليكي بصدد تعليم الفلسفة وعلمانية التعليم انتصاراً جديداً له . لكن ثورة ١٨٤٨ وضعت حداً لنجاحاته المهنية ، واختار أن يتقاعد بعد انقلاب ١٨٥١ . وقد شغل سنوات حياته الأخيرة بدراسات تاريخية حول نساء القرن السابع عشر: جاكلين باسكال (١٨٤٥)، مدام دي لونغفيل (١٨٥٣)، و مدام دی سابلیه (۱۸۵٤)، مدام دی شفروز ومدام هوتفور (١٨٥٦) ، و المجتمع الفرنسي في القرن

السابع عشر حسب قورش الأكبر (۱۸۰۸). [جان دوفال]

□ « ليس لدى كوزان ما بعلمنا إياه نحن الألمان ، إذ أن الفلسفة التي يقدمها إلى مواطنيه على أنها شيء مبتكر معروفة لدينا منذ سنوات طوال : لكنه ، بالنسبة إلى الفرنسيين ، مثير جداً للاهتمام . ولسوف يفرض عليهم توجهاً جديداً كل الجدة » . [غوته]

□ « إن السيد كوزن ، المفتقر إلى عبقرية الإبداع الفلسفي ، يميل في النهاية إلى ترجيح كفة تاريخ الفلسفة على الفلسفة ذاتها ... انه يفتقر إلى الأصالة في جميع المسائل تقريباً » . [فوييه]

#### كوزيك ، كاريل

#### Kosik, Karel

فيلسوف تشيكي معاصر . ولد سنة ١٩٢٦ . ينتمي إلى الجيل الجديد من المنظرين الذين ساهمت اعمالهم في تجديد فلسفة الممارسة الماركسية . نشأ في جو عمالي ، وشارك في المقاومة ضد الاحتلال النازي ، فاعتقله الجستابو ، وزج به في معسكرات الاعتقال . اتم دراسته الفلسفية بعد التحرير في براغ وفي لينينغراد.

كان عضواً في معهد الفلسفة التابع لاكاديمية العلوم التشيكوسلوفاكية ، واستاذاً في كلية الفلسفة بجامعة شارل في براغ ، ولعب دوراً مهماً في الحياة الفكرية والسياسية لبلاده . تراس تحرير كبرى مجلات الفلسفة في تشيكوسلوفاكيا . فيلوسوفيكي كاسوبيس ، وانتخب منذ عام ١٩٦٢ عضواً في اللجنة المركزية لاتحاد الكتاب التشيكوسلوفاكيين وفي هيئة تحرير مجلته ، وكان واحداً من صناع ربيع براغ ١٩٦٨ ، وواحداً من أشد المتحمسين لحركة المجالس العمالية . ولكنه أقيل من جميع وظائفه وفصل من الصرب في خريف ١٩٦٩ بتهمة « الانصراف اليساروي » .

اشهر مؤلفات الفلسفية إطلاقاً جدل العيني (١٩٦٧) الذي صنفه النقاد في منزلة قريبة من منزلة التاريخ والوعي الطبقي<sup>(ه)</sup> للوكاش باعتباره واحداً من النصوص التجريدية الكبرى في الفلسفة

الماركسية . ومنطلقه أن الجدل يستهدف « الشيء ذاته » .لكن هذا الشيء ذاته « ليس أي موضوع كان ، بل ليس هو موضوعاً على الاطلاق» ، وإنما هو الانسان وموقعه في الكون ، أي « كلية العالم التي تتجلى للإنسان في التاريخ ، والإنسان الذي يوجد في كلية العالم » . الجدل إذن هو « جدل الكلية العينية » . وقد وافت كوزيك المنية عام ٢٠٠٣.

### كوزيلسكى ، إياكوف بافلوفتش

#### Kozelski, lakov Pavlovitch Kozelesky, Yakov Pavlovich

فيلسـوف روسـي (١٧٢٨ ـ ١٧٩٤). علـم الرياضيات والميكانيكا في مدرستي المدفعية والهندسة ، وخدم بعد ذلك في مجلس الشيوخ. تأثر بفلاسفة الأنوار والموسوعيين الفرنسيين ( روسو ، هلفسيوس ، مونتسكيو ) ، وكذلك بالفكر الفولفي قال بالمذهب الآلي ، وانكر الفراغ ، واعلن عن انتمائه إلى مذهب التآليه الطبيعي ، مؤكداً أن الطبيعة هي و الأم الكلية لجميع الأشياء » . ووضع ، تحت تأثير كرستيان فولف وتلامذته ، نظرية مادية في المعرفة تؤكد على دور الاحساسات كعنصـر أولي ، وانتقد في الوقت نفسه الجوانب الغامضة والدينية في نظرية فولف في المونادات وسبق التساوق وعدم مقاومة الشر.

### کوشو ، بول ـ لوي

#### Couchoud, Paul- Louis

طبيب وكاتب فرنسي (١٨٧٩ ـ ١٩٥٩). حصل ، بعد الدكتوراه في الطب ، على شهادة التبريز في الفلسفة ، وتزعم في السنوات ١٩٣٥ ـ ١٩٣٩ لمدرسة العقلانية الفرنسية لتاريخ الأديان . تولى الإشراف على عدد من السلاسل في دور النشر ، وأتاح على هذا النحو إمكانية صدور زهاء مئة دراسة في المسألة الدينية بروح النقد المستقل والحرية العقلية التامة .

اصدر هو نفسه اربعة كتب هامة : سو يسوع

(۱۹۲٦) ، رؤيا نهاية العالم (۱۹۲۰) ، يسوع الإله الذي صار إنساناً (۱۹۳۷) ، الإله يسوع (۱۹۰۱) ، بالإضافة إلى دراسات مونوغرافية عن سبينوزا و بسكال و حكماء آسيا وشعراؤها .

نفى الوجود التاريخي للمسيح ، وأكد أن يسوع ليس إنساناً جرى تأليهه تدريجياً ، بل إله جرت أنسنته تدريجياً . وليس ثمة من علاقة بين تاريخ اسطوري وتاريخ إلهى . فهما متعارضان مطلق التعارض ، رغم تشابههما السطحى . فالتاريخ الأسطوري يحرُّف وقائع فعلية ، بينما يعبر التاريخ الديني عن إيمان بحقائق تتلبس ظاهر الوقائع ، ولكنها في الواقع أمثال وحكايات رمزية . ومن المستحيل فهم النصوص المسيحية إذا كان المطلوب الكشف فيها عن التحريف والتحويل والتأليه الذي أخضع له إنسان تاريخي . فالمسيح وجد في ادمغة الأنبياء واصحاب الرؤى . وقد ولد من عبادة ، وترعرع معها . ولم يصر إلها ، بل كانه منذ البدء . وبما أن تصور الإنسان \_ الإله مستحيل في العصر الحديث ، فعلى اللاهوتيين والمؤرخين أن يَدَعوا الإنسان ويحتفظوا باللَّه . تلك هي خلاصة تعليم كوشو . [جورج أوري]

#### کو کای

#### Kukai

مؤسّس البوذية الباطنية في اليابان (٧٧٤ مراحل شلاث ففي المرحلة الاولى قسام بدراسة مقارنة للاديان الكونفوشية والطاوية والبوذية، بحثاً عن الحقيقة الكونفوشية الازلية. وفي المرحلة الثانية انتهى في كتابه الفارق بين البوذية الظاهرية والباطنية على الاولى. فعلى حين أن الظاهرية تحاول أن تفسر البوذية على ضوء بعض العقائد الفلسفية، تعطي الباطنية الأهمية الأولى للتجربة الروحية والصوفية التي تنعدم بدونها دلالة العقائد. أما المرحلة الثالثة فيعبر عنها مؤلفه الرئيسي: عشرة مقامات في الوعي الديني بالسر مندالا، (٨٢٠)، وفيه أعاد التركيب بين الأديان السيوية الكبرى بوصفها تعابير مرحلية عن الوعي

الديني الذي يجد رمزه في المندالا، وذروته في البوذية الباطنية التي هي الفلسفة الكلية التي تقدم الأساس لتفسير التجربة الدينية المشتركة بين الفلسفات جمعاء.

# كولاكوفسكي، ليزيك

#### Kolakowski, Leszek

فيلسوف بولوني الأصل (١٩٢٧ )، يدرًس الفلسفة ابتداء من ١٩٧٠ في اوكسفورد. انتمى إلى الماركسية، ولكنه اتهم بالتحريفية وطرد من الحزب الشيوعي لمطالبته بالحريات الديموقراطية. بعد طور أول من نزعة إلحادية مناضلة اكتشف كولاكوفسكي في الدين قدرة على «المشاركة في الاسطورة»، وارتأى أن الفلسفة من شأنها أن تشف عن وجود مطلق وعن حقيقة لامشروطة تصلح معياراً لمساءلة كل تجربة متناهية. من مؤلفاته. الايديولوجيا والحياة اليومية (١٩٧٧)، مسيحيون بلا كنيسة (١٩٧٧)، فلسفة الوضعية (١٩٧٧)، الروح الثوري المضادة (١٩٧٧)، الشك في المنهج (١٩٧٧).

# كولاني ، تيموثاوس

## Colani, Timothée

لاهوتي بروتستانتي وكاتب فرنسي (١٨٨٨). مثل الجناح التحرري ، واصدر مع شيرد مجلة اللاهوت والفلسفة (١٨٥٠) ، وحرر في الجمهورية الفرنسية ككاتب سياسي . ترك عدة مؤلفات في اللاهوت والفلسفة الدينية والتاريخ ، ومنها عرض نقدي لفلسفة كانط في الدين (١٨٤٥) ، عمولات في تاريخ اللاهوت الألماني (١٨٤٠) ، الفردية المسيحية (١٨٥٦) ، المسيح والاعتقادات المهدية في زمانه (١٨٦٤) .

## كولبه ، أوسفالد

## Külpe, Oswald

فيلسوف وعالم نفس الماني ( ١٨٦٢ ـ ١٩١٥) .

تتلمذ على فلهلم فونت ، وتزعم مدرسة فورزبورغ التي دعت إلى استخدام منهج الاستبطان الموجه في علم النفس ( اسس علم النفس ، ۱۸۹۳) . وله ايضاً دراستان حول اسس علم الجمال ، و محاضرات حول المنطق ، وقد نشرتا بعد وفاته في عامي ۱۹۲۱ و ٣٢٢ على التوالي .

## كولدن، كدوالادر

#### Colden, Cadwallader

مفكر وفيلسوف أميركي، ارلندي الأصل (۱۷۸۸ ـ ۱۷۷۸). اهتم كطبيب بعلوم الفلك والكيمياء والنبات، ووضع كمؤرخ تاريخ الأمم الهندية الخمس (۱۷۲۷)، وانصب اهتمامه كفيلسوف على فيزياء نيوتن فكتب مبادىء الفعل في المادة (۱۷۷۱). وبعد وفاته نُشر له كتابان. مدخل إلى دراسة الفلسفة، والمبادىء الأولى للأخلاق أو أفعال الكائنات العاقلة

شاء كولدن أن يتجاوز نيوتن وطبيعياته وأن يجد تفسيراً آخر لقانون الجاذبية. وقد خيل إليه أنه مكتشف علة الجاذبية في فاعلية المادة. وقد ميز شلات قدرات للمادة. النور، وهو مبدا الحركة: والمادة، بالمعنى المتداول للكلمة، وهي قوة المقاومة أو العطالة: والأثير، وهو قوة مرنة، والوسط الناقل للحركة والمقاومة. وعلة الجاذبية تكمن، في نظر كولدن، في الفعل المتراكب لهذه القوى الثلاث.

وضداً على السكولائية راى كولدن ان مهمة الفيلسوف هي معرفة قوى الطبيعة عن طريق ملاحظة دقيقة للظاهرات، ثم عن طريق دراسة القوانين التي تخضع لها تلك القوى. وهذا النمط من المعرفة هو وحده المتاح للإنسان. ونحن لا نعرف موجوداً من الموجودات إلا من خلال فعله فينا. فنحن لا نعرف من الاشياء سوى كيفياتها. أي طريقتها في الفعل، ولا نستطيع أن نعرف الجواهر. وفي ركاب جون لوك، ودوماً ضداً على السكولائية، يؤكد كولدن أننا لا نعرف لا المادة ولا الذهن أو العقل في ماهيتهما. فما نكتشفه هو أفاعيل الجواهر، لكننا لا نعرف كيف تؤتيها. وبالوفاء لتعليم لوك،

فإنه يلحظ أن تصورنا الأول للأشياء الخارجية ينبع من فعل هذه الأشياء في حواسنا. ومعرفتنا محدودة يالموضوعات المكانية ـ الزمانية. ولكن كولدن، مثله مثل لوك، لم يكن مع ذلك مادياً: فهو لا ينكر أن الذهن أو الإرادة يمكن أن يكونا الأصل لفعل ما. وضداً على الماديين، يلحظ أن المادة ليست هي الموجود الوحيد، ولا المبدأ الوحيد للفعل.

في مجال الميتافيزيقا وفلسفة الدين كان كولدن من أنصار التأليه الطبيعي. وكمعظم فلاسفة عصره من أنصار التأليه الطبيعي. وكمعظم فلاسفة عصره فقد ارتأى أن الكون ينم عن قصد يثبت وجود عقل نظمه وأراده متساوقاً. والخالق موجود لامتناهي الحكمة والذكاء، فضلاً عن أنه كلي العناية. فقد شاء الله للإنسان أن يعمل على خلاصه بعمله من أجل سعادته. ونظام الخلق ونظام الغيب، كما أرادهما الله، لا يخضعان لقوانين متباينة، وبالتالي فإن السعادة في الآخر.

لم يسلم كولدن لا بعناية خاصة وجزئية، ولا بالمعجزات. فالله لا يستطيع انتهاك القوانين العامة التى خلقها بنفسه. ولو فعل لانحطم نظام العالم، ولما عاد يتسنى لنا الوصول إلى أي معرفة يقينية. وهذه المحاجّة لا تتميز باصالة كبيرة في خضم القرن الثامن عشر، وإن عارضت التصور الطهراني. فكولدن يستعيد هنا موقف مالبرانش الذي كان ينفى هو الأخر أن الله يفعل بغير قوانين عامة وفي نظر كولدن، المرجِّع هنا صدى شفتسبري، فإن نظام العالم على درجة كافية من الكمال بحيث لا يحتاج إلى تصحيحات. وجميع أجزاء الكون متضامنة فيما بينها، والعالم وحدة. والله نقطة مركز الكون، مبدأه اللامتناهي الذكاء. والمادة أزلية. ومن الممكن لأنظمة مادية جزئية، مثل النظام الشمسي، أن تظهر إلى حيز الوجود ثم تزول، ولكن لا مناص من أن يعقبها تولد أنظمة جديدة [رينيه دافال].

## كولنز ، انتوني

## Collins, Anthony

فيلسوف انكليزي (١٦٧٦ ـ ١٧٢٩) . تلميذ لوك وصديقه ، وكان بنقده للدين من ابرز ممثلي احرار

التفكير في انكلترا . وقد اثر في فلاسفة القرن الثامن عشر الفرنسيين . كان من القائلين بعدم خلود النفس في كتاب : محاولة في طبيعة النفس الإنسانية ومصيرها (١٧٠٧) ، وفي مقاله في حرية الفكر (١٧١٣) احتج على مبالغات التوراة وخوارقها التي ما رأى فيها إلا ضروباً من الغش والخداع ، وعلى تعصب شراح الكتاب المقدس الذين يريدون إبعاد الأراء الخطرة بعنع الإتسان من استخدام حكمه ، مع ان الخطرة بعنع الإتسان من استخدام حكمه ، مع ان المعالجة منه ، . ومن مباحثه الاخرى في الفلسفة : حـول الحرية والضرورة (١٧٧١) و الحرية والضرورة (١٧٧١) و الحرية والضرورة (١٧٧١)

# كوليتي، لوشيو

#### Colletti, Lucio

فيلسوف ماركسي ايطالي (١٩٢٤ - ). رغم نفوره من الستالينية تادت به مطالعته لبعض نصوص لينين، مثل المادية والنقدية التجربية. وبداية الحرب الكورية إلى الانتماء إلى الحرب الشيوعي الايطالي. وابتداءً من ١٩٥٥ شارك بنشاط في الصراعات الداخلية بخصوص السياسة الثقافية للحزب. وبالمعارضة مع التوجه الرسمي الذي كان يتأول الماركسية على أنها «مذهب تاريخي مطلق» أو «كمال وختام تقليد المثالية الهيغلية الايطالية، وبخاصة مثالية كروتشه»، أكد كوليتي على ضرورة معرفة ودراسة فكر ماركس نفسه. وفي عام ١٩٥٩ ترك الحزب الشيوعي الغربية عاجزة جميعاً عن إنجاز والاحزاب الشيوعي الذي تستلزمه العودة إلى الماركسية التورل الهنينية.

في كتابه الماركسية وهيفل (١٩٦٩)، نقد كوليتي مقولة «المادية الجدلية» موضحاً أن المقارنة بين النصوص تظهر لا محالة أن جميع القضايا الاساسية حول «جدل المادة» قد جرت صياغتها بقلم هيغل، وأن المادية الجدلية لم تزد على أن استعادتها من نصوصه. وهذه المسؤولية يتحملها بالدرجة الاولى انغلز الذي كان مبسطاً، ليس إلا، لفكر

ماركس، مما جعل الماركسية تتحول، بتجاوزها التحليل العيني، إلى «تصور عام للعالم بالمعنى القديم للكلمة». ومن خلال تحليل موقف انغلز من العلم، يتهمه كوليتي بأنه عمل على «إحياء لانقدي لفلسفة الطبيعة الهيغلية القديمة»، وأنه ما طلب «تحرراً أكبر فأكبر دوماً للعلم ـ مع أنه شكل المعرفة الميتافيزيقا القديمة». وقد شمل كوليتي، بنقده مقولة الميافيزيقا القديمة». وقد شمل كوليتي، بنقده مقولة المادية الجدلية، جميع الماركسيين الذين كانوا هيغليين بوعيهم أو بغير علمهم، وفي مقدمتهم بليخانوف ولينين، ولكن كذلك لوكاش وماركوزه بطوركهايمر وأدورنو، وسائر من أظهروا «رد فعل مثالياً تجاه العلم». وقد حمل أخر مؤلفاته هذا العنوان الدال: أفول الماركسية (١٩٨٤).

# كوليير ، آرثر

#### Collier, Arthur

فيلسوف ولاهوتي انكليزي ( ١٦٨٠ ـ ١٧٣٢ ). تأثر بفلسفة ديكارت ومالبرانش ونوريس المثالية ، وعرض في المفتاح الكلي ( ١٧١٣) مبادىء فلسفة لامادية قريبة من لامادية بركلي ، حيث ينكر وجود عالم خارجي مستقل عن العقل .

آراء كوليير الميتافيزيقية موجودة في خطوطها الكبرى في اعترافات (١٧٠٩) ومفسرة لاهوتياً في عينة من الفلسفة الحقة (١٧٣٠). وله ايضاً كتاب في اللاهوت بعنوان لوغولوجيا (١٧٣٢) عرض فيه مذهباً في الثالوث قريباً من مذهب مدرسة الإسكندرية .

# كوماراسوامي ، اناندا كنتيش

# Coomaraswamy, Ananda Kentish

فيلسوف ومؤرخ للفن وناقد سيلاني . ولد في كولومبو عام ١٨٧٧ ، ومات في نيدهام بالـولايات المتحدة عام ١٩٤٧ . بعد أن شغل مناصب رسمية مختلفة وافتتح في الهند حملة قومية للتربية ، نذر نفسه للتأريخ . نشر بالانكليزية عدداً من المؤلفات في فنون الهند والفلسفة الشرقية .

## كون ، إيغور

#### Kon, Igor

فيلسوف ماركسي من روسيا. ولد سنة المحرد انتسب إلى الحزب الشيوعي عام ١٩٥٥ حصل على الدكتوراه في العلوم الفلسفية عام ١٩٦٠. يعمل في كلية الفلسفة بلينينغراد . صدر له : الخوف امام قوانين التاريخ (١٩٥٨) ، المثالية الفلسفية وازمة الفكر التاريخي البورجوازي (١٩٦٥) ، وكلف بالتشارك مع أ . دوبنيتزكي بتحرير المعجم الصغير لعلم الاخلاق (١٩٦٥) .

#### كون، توماس

#### Kuhn, Thomas

فيلسوف ومؤرخ اميركي للعلوم (م ١٩٢٢). عرف الشهرة مع كتابه الثورة الكوبرنيكية عرف الشهرة مع كتابه الثورات العلمية ( ١٩٦٢). ميز بين العلم الاستوائي والعلم الاستثنائي. فالأول يتقدم بالتراكم المعرفي، والثاني بالثورة. وقد اتهمه نقاده بالنزعة النسبية واللاعقلانية، ولكنه يبقى يمثل مرحلة حاسمة في تطور الابستمولوجيا في القرن العشرين. وتوفي توماس كون عام ١٩٩٦.

## كونت ، اوغست

## Comte, Auguste

اوغست إيزيدور ماري فرانسوا ـ كزافييه كونت . ولد في مونبلييه في ١٧ كانون الثاني ١٧٩٨ ، ومات في باريس في ٥ أيلول ١٨٥٧ . كان والده مستخدماً في مكتب تحصيل الضرائب في مونبلييه . انشأته والدته على الديانة الكاثوليكية ، ودرس كتلميذ داخلي في ثانوية مسقط راسه ، حيث حصل في صف البلاغة على جائزة الفصاحة الأولى ، مما لم يمنعه من الطموح في الانتساب إلى المدرسة المتعددة الفنون (البوليتكنيك) . في السادسة عشرة من العمر ناب مناب استاذه دانييل آنكونتر في تعليم الرياضيات .

وفى عام ١٨١٤ قُبل أوغست كونت في المدرسة المتعددة الفنون ( البوليتكنيك ) . وعقب الأيام المئة ( الفترة الزمنية الفاصلة بين عودة نابليون إلى باريس في ٢٠ آذار ١٨١٥ وبين تنازله للمرة الثانية عن العرش في ٢٢ حزيران ) ، ولذريعة لا يعتد بها ، صدر أمر برفت تلاميذ المدرسة المتعددة الفنون نظرأ إلى وفائهم لنابليون ، وعاد أوغست ادراجه إلى مونبلييه حيث تبع لفترة من الزمن دروس مدرسة الطب . ثم عاد مرة ثانية إلى باريس ، حيث امتهن بعض الأعمال تأميناً لمعاشه ، ودرس مونج وكوندورسيه ومونتسكيو ولابلاس، وحرر أول كتاب سياسي له بعنوان تاملاتي . وعمل لفترة من الزمن كاتمأ لسر كازيمير بيرييه ( الصيرفي ونائب باريس الذي سيصير في عام ١٨٣١ رئيساً للوزراء). وفي تلك الفترة ، تعرف إلى كارولين ماسان، وهي بغي سيتزوج منها لاحقاً. وفي عام ١٨١٧ ، قُدِّم إلى سان ـ سيمون . فكان التعاطف بينهما متبادلًا؛ وابتداء من آب ١٨١٧ دخل كونت إلى هيئة تحرير الصناعة ، وكُلف بتحرير المجلد الثالث منها . وشارك في الوقت نفسه في تحرير مجلة الرقيب . وكتب مذهب السياسة الوضعية (\*) ، الذي نشره سان ـ سيمون في تعليم الصناعيين ؛ ولكن هذا الكتاب كان الشاهد الأخير على التعاون فيما بينهما ، إذ ما لبث الخلاف أن نشب بينهما شيئاً بعد شيء بصدد الوسائل التي ينبغي اعتمادها لتحقيق برنامج الحركة . وكان ما جذب كونت إلى سان ـ سيمون فكرة غلبة الصناعة ، غير القابلة أصلاً للفصل عن العلم ، والفكرة المتممة لها : التجديد الروحي أو « تجديد المسيحية » على أساس من عدالة التوزيع . بيد ان ما فرَّق بين الرجلين هو المسألة العملية لإعادة تنظيم المجتمع : فقد كان سان ـ سيمون يعتقد أن في الإمكان التصدى لهذه المهمة مباشرة ، بدون أية مباحث نظرية ، بينما كان كونت يريد على العكس من ذلك أن يتعمق في المسألة عن طريق دراسات جديدة . وكان رايه أنه لا بد من تعويد العقل على العادات الجديدة التي يستلزمها وضع العلوم. وهذا يقتضى من جهة أولى تأسيس علم للظاهرات الاجتماعية ، ومن الجهة الثانية التآلف مع معرفة موسوعية بالعلوم التي تقدم في جملتها الأساس الممكن الوحيد لدراسة جزئية للعلم الاجتماعي المشار إليه . وإلى هاتين

الموضوعتين الاساسيتين في فكر كونت ينضاف تصور عملت السان ـ سيمونية على تعزيزه في ذهنه تصور التضاد بين العصور النقدية أو الثورية وبين العصور العضوية أو الساكنة . فهذه العصور تتعارض كما تعارض فكرة الفرد فكرة السلطة ، وسيؤيد كونت على الدوام ما ينمي ويعزز السلطة ؛ فلن يحجم حتى عن تبرير الدكتاتورية ، القادرة وحدها ، من خلال اختلاف الآراء ، على تأمين مسيرة التقدم . وقد كانت الحقبة « السان ـ سيمونية » في حياة كونت خصبة . ففها صدر له الانفصال العام بين الآراء والرغبات مدر له الانفصال العام بين الآراء والرغبات الحسيث (١٨٨٠) ، و التقويم الإجمالي لمجموع الحاضر الضرورية لإعادة تنظيم المجتمع .

بعد أن تزوج أوغست كونت في عام ١٨٢٦ من كارولين ماسان \_ بعد أن عاد إلى التقائها ، وربما بأمل تخليصها من سابق ضلالاتها \_ وجد نفسه في مواجهة صعوبات مادية كأداء . وعندئذ خطر في باله أن يفتتح في داره بالذات صفاً للفلسفة الوضعية . ومن الجلسة الأولى لاقى نجاحاً كبيراً . وكان في عداد تلاميذه هومبولت ، وهيبوليت كارنو، والعالم بالفسلجة بلانفيل ، والعالم بالرياضيات بوانسو . ولكن قلقه وإرهاقه اوقعاه في درسه الثالث فريسة نوبة دماغية حادة ، فنقل إلى منتجع آنغان للعلاج . وتولت العناية به أمه وزوجته معاً ، ولكن ليس بدون نزاع ، واخذتا بيده إلى البرء . وفي عام ١٨٢٩ استأنف دروسه في منزله في شارع سان \_ جاك. وصار طبيبه ، اسكيرول ، مذَّاك فصاعداً في عداد تلاميذه . وكان منهم أيضاً فورييه . وفي عام ١٨٣٠ علم أوغست كونت في الأثينة . وفي تموز من ذلك العام أيضاً نشر المجلد الأول من الدروس في الفلسفة الوضعية(\*) التي سيبلغ تعدادها ستة مجلدات.وسوف تصدر هذه المجلدات في الأعوام ١٨٣٥ ، ١٨٣٨ ، ١٨٣٩ ، و ١٨٤٢ ، وهي تؤلف أهم عمل لمؤسس « الوضعية » . وقد عرض فيها تفاصيل ذلك الإصلاح العقلى الذي رأينا أن كونت جعل منه شرط التجديد المجتمعي . فالعلوم الوضعية هي مضمون ذلك الإصلاح ووسيلته في أن معاً . لكن الإصلاح يستلزم منها بدوره أن تتجه في اتجاهات معينة وأن تضبع لنفسها حدوداً معلومة . وعلى هذا النحو أعلن كونت عن مناهضته لحساب الاحتمالات ،

وللمباحث في التركيب الفيزيائي للكواكب أو التركيب الداخلي للمادة ، ولنظريات تطور الأنواع أو الأصل التاريخي للمجتمعات . ذلك أن العلم مطالب ، على ما يرى كونت ، بالتحرى عن العلاقات بين الظاهرات ، ولكنه غير مستطيع إلّا أن يجهل بالطبيعة العميقة للأشياء الواقعية وبأسباب وجودها . ولزام عليه ان يضرب صفحاً عن كل فرض حول الطبيعة أو العلل ( هنا نستطيع أن نتعرف وجهة نظر فورييه أو كوفييه أو شوفرول بالتعارض مع مباحث لابلاس) ما دامت وظيفته التعجيل بالانتقال بالتصورات الذاتية للعصر الميتافيزيقي إلى التصورات الموضوعية . والعلوم الأساسية ستة: الرياضيات، الفلك، الطبيعيات، الكيمياء، الأحياء، والاجتماع. وما الدروس في الفلسفة الوضعية بمعنى من المعانى إلا مجهود واسع للتنسيق بين هذه العلوم ؛ ومما يزيد في ضرورة هذا التنسيق أن كونت لا يعترف بقيمة عامة أو منهجية للمنطق بما هو كذلك . والرياضيات ، بطبيعة الحال ، هي التي تقدم أطر الاستدلال اللازم للعلوم الأخرى وأشكاله . وبصفة عامة ، تستعير هذه العلوم من بعضها بعضاً طرائقها الخاصة بها ، وهذه الطرائق هي ما يعمل كونت على تمييزه وتوضيحه ليعطى كل علم مكانه في البرنامج الوضعي . وعلى هذا النحو تتحول الهندسة والميكانيكا والغلك إلى علوم وضعية . وآية ذلك أنها تحليلية ولا تستلزم أي فرضية حول طبيعة الأجسام، ومن الانتصارات التي أحرزها الروح الوضعى في هذا الاتجاه اختزال فورييه لعلم الحرارة إلى نظرية رياضية خالصة . وبالمقابل ، ليست الطبيعيات بعلم وضعى إلا بصورة ناقصة . وهذا بالأخص حال الكيمياء لأن التحليل الرياضي لا يسرى عليها . وعلى كل حال ، إن حدود فكر كونت تتجلى اكثر فأكثر للعيان طرداً مع تقدمه في سلسلة العلوم . فهو ا يحظر ، مثلًا ، على علم التشريح أن يشغل نفسه بكل ما له صلة ببنية النسيج ، نزولًا عند أمر المبدأ الوضعى القائل إن المباحث حول «طبيعة » الأجسام هي بالضرورة ميتافيزيقية ؛ كذلك فإن تصوره لعلم الاحتماع لم يعد يرتدي من أهمية إلا بالنسبة إلى دارسي الكرنتية . فمصطلح علم الاجتماع Sociologie هو من اختراع كونت . وموضوع العلم الذي يطلق هذا الاسم عليه هو البنية الاجتماعية ، الموجودة في ذاتها

بصفاتها الثابتة التي لا تحول ولا تتبدل حتى بالانتقال من حالة إلى أخرى من الحالات الثلاث التي حددها كرنت: الحالة اللاهوتية ، وفيها تقدم الآلهة للإنسان مبدأ التفسير والفعل ، و الحالة الميتافيزيقية ، وفيها تنوب مناب القوى الإلهية قوى مجردة ولاشخصية ، وأخيراً الحالة الوضعية.

عندما نشر كونت المجلد الأول من الدروس في الفلسفة الوضعية ، بدأ يعلَم في عمدية الدائرة الباريسية الثالثة علم الفلك الأولى . ومن هذه الدروس ، التى استمر فيها سبعة عشر عاماً ، خرج العبحث الفلسفي في الفلكيات الشعبية . وفي عام ١٨٣١ رشح كونت لكرسي التحليل في المدرسة المتعددة الفنون ، ولكن بغير جدوى . وفي السنة التالية عُين معيداً في المدرسة المذكورة ، وبوارد هذه المهنة انحصرت كل مصادر رزقه ، فعاش عيشة كفاف . وكان تعليمه ، على ما ذكر رؤساؤه ، جديراً بكل إعجاب . وهذا لم يحل دون أن يطلب عبثاً من غيزو ( وزير التعليم العام يومذاك ) في عام ١٨٣٣ أن ينشىء لصالحه كرسيأ لتاريخ العلوم الرياضية والطبيعية في الكوليج دي فرانس ، كما لم يحل دون أن يُمنع عنه ، بالنظر إلى آرائه الجمهورية ، كرسى الهندسة في المدرسة المتعددة الفنون . ولسوف يكابد من إحباطات أخرى من هذا القبيل ، ولسوف يعزوها إلى تخصص العلماء الضيق ، ويتكلم عنها بالتفصيل في مقدمة المجلد السادس من دروسه . ومع ذلك عُين فاحصاً للقبول ، وفي عام ١٨٤٢ انفصل نهائياً عن كارولين . ويما أنه كان هاجم كارنو بحدة في مقدمة المجلد السادس ، فقد أقيل في عام ١٨٤٤ من وظيفته كفاحص ، وانقطعت كل موارد رزقه ، وابتداء من ذلك اليوم سيعيش كونت من المساهمات الطوعية التي كان يتبرع بها أولئك الذين أغرتهم الوضعية . ففي المرة الأولى جاءه المدد من جون ستيوارت مل ومن بعض الأثرياء الانكليز . ثم نشر ليتريه سلسلة من المقالات نى صحيفة الناسيونال حول الخطاب في الروح الوضعى الذي كان كونت قدم به لمبحثه الفلسفى ـ المطبوع عام ١٨٤٤ ـ عن الفلكيات الشعبية . وقد أعرب ذلك الرجل المشهور عن تأييده لأفكار كونت وافتتح اكتتاباً لمعونته . غير ان كونت تعرف في عام ١٨٤٤ إلى كلوتيلد دى فو . والحب الذى سيعتمل في

قلبه لها سيقلب حياته راساً على عقب ، وإلى حد كبير فكره أيضاً . كانت كلوتيلد دي فو آنئذ في الثلاثين من العمر . وكانت متزوجة ، لكن زوجها غادر فرنسا على إثر عملية احتيال . وكانت مصابة بالسل وترهص بأنها لن تعيش طويلًا . ومن عام ١٨٤٤ إلى يوم وفاتها في ا نيسان ١٨٤٦ سيكون كنونت نجيَّها وصديقها ، وسينصرف بعد موتها إلى عبادتها بكل ما في الكلمة من معنى ، وستطال هذه العبادة كل الأشياء والذكريات التى بقيت له منها ، وسيظهر اثرها واضحاً في مذهبه بما بات يعطيه للمرأة بصفة عامة من دور سام رفيع . وقد حلم اوغست كونت بديانة جديدة للإنسانية ، واعلن نفُسه كاهنها الأكبر، ورسم شعائرها كلها تخليداً لذكرى كلوتيلد . وينبع هذا الفكر الديني من تطبيق للقانون الكونتي عن الحالات الشلاث على فلسفة التاريخ . فقد كان العصر الوسيط هو العصر اللاهوتي ، وكانت القرون الانتقالية هي العصر الميتافيزيقي ، وحالة الانسانية في الغد ستكون هي الوضعية . من هنا كانت الحاجة ، لتحقيق هذا المصبر النهائي ، إلى ديانة تقتدر على توحيد الإرادات الفردية وتقيم ملكوت مفهوم الانسانية مقام « وصاية الله » . بيد أننا نستطيع أيضاً أن نتقرى ، في فكر كونت الأخير هذا ، أثر النزعة الرسولية السان ـ سيمونية ؛ وكذلك فكرة عن القلب ، المرهص به في تمايزه عن العقل والإرادة ، والمرفوع إلى منزلة الأصل الحقيقي لتلك العبادة والرابطة المستقبلة بين البشر . وقد تأدى هذا التأمل في العاطفة بكونت إلى تصور علم سابع هو ، في منازل العلوم ، أسماها قاطبة : الأخلاق ، ذلك العلم الذي يفسح في المجال لإدراك الدين، لا في موضوعه كما من قبل ، وإنما في أصله الذاتي. وقد قاده أيضاً هذا الشاغل الديني إلى تعديلات في مذهبه اكثر مدعاة للجدل بعد ، وذلك عندما حاول أن يحتفظ من الكاثوليكية بكل ما صنع على مر الأجيال قدرتها على التنظيم، وأفسيح مجالاً في إطار الوضيعية للطقوس والأسرار ، بل حتى لفكرة أم عذراء ولفكرة الثالوث ( يتألف الثالوث الوضعى من الوسط الكبير، وهو المكان ، و الصنم الكبير، وهو الأرض، والموجود الكبير، وهو البشرية ) . وقد أخذ كونت على عاتقه أيضاً تأسيس سلك كهنوتي يتولى تعليم العقيدة ويكفل لها البقاء . ففي عام ١٨٤٨ جمع حوله تلاميذه واسس الجمعية

الوضعية ، والقي سلسلة محاضرات في تاريخ البشرية . ونشر من عام ١٨٥١ إلى عام ١٨٥٤ مذهب البشرية . ونشر من عام ١٨٥١ إلى عام ١٨٥٤ مذهب الفلسفة الوضعية او مبحث سوسيولوجي مؤسس لديانة الإنسانية (\*) في اربعة مجلدات مسبوقة الذي غدا على هذا النحو دينياً في جوهره يجد اصلاً تعبيره الاكثر طبيعية في التعليم الديني الوضعي (\*) محاورة نظامية بين امرأة وكاهن من ديانة الإنسانية » . محاورة نظامية بين امرأة وكاهن من ديانة الإنسانية » . وامسى كونت نفسه يعيش ككاهن . فقد سكنت وامسى كونت نفسه يعيش ككاهن . فقد سكنت من الزهد ينبغي أن نبحث عن اصله الأول في القرار الذي اتخذه بتنظيم حياته غداة نوبة الهذاء والاكتئاب التي اصيب بها عام ١٨٢٦ .

في عام ١٨٥٦ نشر التركيب الذاتي أو المذهب الكلى للتصورات الخناصية ببالحنالية السنويية للإنسانية (\*) . وكان لا يزال يخطط لمشاريع كبرى ، ويزمع أن يدرس الأخلاق ، ونظام الصناعة الوضعية ، والفلسفة الأولى ، وكلها مباحث كان يُقدر لها ، فيما لو وضعت قيد التنفيذ ، أن تشغله إلى عام ١٨٦٧ ، لكنه مات في عام ١٨٥٧ بدون أن يتمكن بالتالي من إنجاز مشاريعه. وفي لحظاته الأخيرة احاط به تلامذته الذين سيتولون من بعده تنفيذ أحكام وصيته . وهكذا رقد اوغست كونت وهو يشد فوق قلبه ، كما شاء ، ذخيرة من كلوتيلد . وقد حرم زوجته كارولين ماسان من الإرث ، بعد أن عدد نقائصها وعيوبها في جزء سري من الوصبية . وقد أورث منزله ، الذي علّم فيه في السنوات الأخيرة من حياته ، للجمعية الوضعية . ويقع هذا المنزل في ١٠ شارع مسيو ـ لو ـ برانس ، حيث لا تزال الجمعية المشار إليها قائمة إلى اليوم . [جان دو فال]

□ « الفلسفة الوضعية هي في آن معاً نتاج ودواء لعصر مضطرب . فالمخاوف التي تنتاب الانسان المتبصر والجموع غير المتبصرة ليست بلا أساس . الخوف من عودة ماض منتبذ ، وعدم اليقين من مستقبل لا سبيل إلى تحديده . وفي ظل عدم الاستقرار هذا تربط الفلسفة كل الاستقرار العقلي والاجتماعي باستقرار العلم ، وهو النقطة الثابتة التي اعطتها

الحضارة السابقة . وعندما أقول : الفلسفة الوضعية ، أقصد أوغست كونت ... » . [ليتريه]

□ « يغيظني أن أرى صبيت أوغست مبالغاً فيه : فقد جعلوا منه إنساناً عظيماً من الطراز الأول لأنه قال ، بفرنسية رديئة ، ما أدركه قبله ، بمئتي سنة ، وبوضوح مماثل ، جميع أصحاب العقول العلمية ، . [إرنست ريئان]

الرياضيات ، الطبيعيات ، الكيمياء ، علم النفس ـ هو الرياضيات ، الطبيعيات ، الكيمياء ، علم النفس ـ هو ايضاً مما ورثه كونت عن سان ـ سيمون . وما هو بالكشف العظيم . ودراسة الطبيعة وعلائق العلوم في الدروس في الفلسفة الوضعية يبدو متأخراً للغاية منذ تأسيس النظرية الميكانيكية في الحرارة ، وإرجاع القيوى الفيزيقية إلى الوحدة ، وتقدم النرية الكيمياوية ، وتطبيق الفيزياء الأرضية على علم الفلك . ويبقى الجزء الرياضي لافتاً للنظر في بعض نقاطه ، ولكنه لا يبعث إطلاقاً على الرضى فيما يخص مسألة الحساب اللانهائي الصغر ، وهـو الأعظم أهمية إطلاقاً » . [رينوفييه]

🗆 « حتى الآن تعاطى علم الاجتماع على نحو شبه حصري ، لا مع الأشياء ، بل مع المفاهيم . صحيح أن كونت أعلن أن الظاهرات الاجتماعية هي واقعات طبيعية ، تخضع لقوانين طبيعية ؛ وهو يكون بذلك قد اعترف ضمنياً بطابعها الشيئي، إذ لا وجود في الطبيعة إلَّا لأشياء . ولكنه عندما يخرج من هذه العموميات الفلسفية ليحاول تطبيق مبدئه واستضراج العلم المحتوى فيه ، فإن الأفكار هي ما يتخذه موضوعاً للدراسة . وبالفعل ، إن ما يؤلف المادة الرئيسية لعلمه الاجتماعي هو تقدم الانسانية في الزمن ... وهذا تصور ذاتى محض إلى حد أن تقدم الإنسانية هذا لا وجود له في الواقع. فما هو موجود ، وما هو متاح وحده للملاحظة هو المجتمعات الجزئية التي تولد وتنمو وتموت مستقلة عن بعضها بعضاً ... خلاصة القول أن كونت اتخذ بديلًا عن التطور التاريخي الفكرة التي كانت له عنه والتي لا تختلف كتّيراً عن فكرة الرجل العامي " [إميل دوركهايم]

□ « نتاجه عبارة عن كاتدرائية باهرة من الأفكار يتجلى فيها الروح ألاكثر بنائية والاكثر حبأ للتركيب

الوحدوي إنه يحمل في ذاته حاجة إلى الوحدة النظامية يموضعها في كل مجال ولا يستطيع أن يمس شيئاً أو يرى شيئاً إلا أن ينظمه ويمذهبه «. [غبرييل تارد]

□ " إن تفوق كونت الهائل على الطوباويين الذين سبقوا الثورة الفرنسية ، وكذلك على أولئك الذين جاءوا بعدها ، يتجلى بصفة خاصة في المقدرة والحيوية اللتين ادرك بهما هذه الحقيقة الكبرى وهي أن الجسم الاجتماعي لا يمكن أن يصل إلى كماله إلا عن طريق تطور أخلاقي ، لا عن طريق تغيير ما في الأوالية السياسية وحدها أو بالوسائل العنيفة المتصفة بإعادة توزيع جديدة واصطناعية للثروة ، . [مورلي اوف بلاكبورن]

□ « لقد اخفقت إذن محاولة التركيب الذي يُقيض فيه لمذهب التقدم ولمذهب النظام أن يتصالحا في ظل علم اجتماعي وضعي . فبحكم قوة الأشياء انفصلت العناصر المتناقضة ، واستطاع تيار الردة ، المميز للقرن التاسع عشر ، أن يقتاد من جديد كونت ، كما اقتاد فيخته ، وكما سيقتاد تين ، إلى الطور اللاهوتي الذي تباهوا ثلاثتهم بتجاوزه في أول الأمر . وكونت ، بخلقه الديانة الوضعية لمكافحة الداء الغربي ـ علمأ بئن قوام المبدأ الثوري هو عدم الاعتراف بأي سلطة روحية غير العقل الفردي ـ يبقى وفياً للاندفاعة التي انتقلت إليه من جوزيف دي ميستر. والحق أن الروح البابوي سعى ، عن طريق الوضعية كما عن طريق الكاثوليكية ، إلى الامتلاك الكامل للقرن التاسع عشر » . [ليون برانشفيك]

" إن وضعية اوغست كونت ، بالمقارنة مع المادية الفرنسية للقرن الثامن عشر ، كانت تراجعاً إلى الوراء، مثلما كانت الافكار الاجتماعية والسياسية لمؤسس « ديانة الانسانية » تراجعاً إلى الوراء بالقياس إلى الاشتراكية الطوباوية لسان ـ سيمون الذي تتلمذ عليه كونت في بادىء الأمر واخذ عنه عدداً من افكاره الأساسية بعد أن حرّفها وبسَّطها في اتجاه نكوصي » . [جورج بوليترز]

ت خلافاً لجوزیف دي میستر ولوي دي بونالد ،
 وخلافاً لإدموند بورك ، تراءی لفیلسوفنا انه مستطیع

ان يؤسس نظرياته المحافظة على أساس تصور صارم للعلم » . [جان فال]

□ «إن اوغست كونت للمعرفة ولتاريخها هو كلابلاس
 للعالم فهو يرينا بصرامة سكونها وثباتها ويقتفي إثر
 جنيالوجيتها » [ميشيل سير]

□ « إن البيولوجيا الوضعية تبقى متمركزة على الإنسان ، ولكن من حيث أن الانسان هو مركز المعرفة فقط ، لا مركز العالم كما في الطور اللاهوتي » . [برناديت بنسود]

#### كونتا ، باسيل

#### Conta, Basile

فيلسوف روماني (١٨٤٥ - ١٨٨٨) كان لتعاليمه المادية أشر مرموق في تطور الفكر الاجتماعي والسياسي في رومانيا في النصف الثاني من القرن التاسع عشر . استخلص مذهبه من معطيات العلوم الطبيعية ( لامارك ، داروين ، هيكل ) ، وقال بأسبقية الطبيعة على الوعي ، وخلص إلى الإلحاد . انتقد مادية كارل فوغت الفجة ، لكنه سقط هو نفسه في ضرب من الجبرية عندما أكد أن القوانين تعمل على نحو قدري . من مؤلفاته: المنظرية القدرية (١٨٧٥) ، محاولات في الميتافيزيقا المادية (١٨٧٩)

## كونتال ، أنثيرو تاركوينيو دي

## Quental, Anthero Tarquinio De

فيلسوف وشاعر برتغالي . ولد ومات في جزر آسورس (۱۸ نيسان ۱۸۶۲ ـ ۱۱ ايلول ۱۸۹۱) . كان والده كاتباً ذائع الصيت . درس في لشبونة وكويمبرا ، وذاع صيته بدوره منذ عام ۱۸۲۰ عندما اصدر قصيدته القاريخ . تخرج من كلية الحقوق عام ۱۸۲۵ ، لكنه آثر ان يقف نفسه على الادب . وابتداء من عام ۱۸۲۵ دارت بينه وبين كاستيلو مناظرة ؛ وذلك كان اصل المدرسة البرتغالية الجديدة التي تزعمها كونتال وتيوفيلو براغا . وكان من نتيجة تلك المساجلة ايضاً

مبارزة بين كونتال واورتيغاو . وقد اهتم كونتال بعد ذلك بالسياسة، ونظم محاضرات ديموقراطية في كازينو لشبونة. وفي واحدة من تلك المحاضرات اكد، في عام ١٨٧١ ، أن انحطاط اسبانيا والبرتغال نجم عن الكاثوليكية والحكم الملكي . وفي عام ١٨٧٧ ، كان كونتال وراء فكرة تأسيس الرابطة العمالية . ولما مُنعت المحاضرات ، هجر السياسة ، وسافر إلى الولايات المتحدة . وعندما عاد إلى البرتغال شارك في مساجلة جديدة ، وإنما هذه المرة في معسكر واحد مع كاستيلو . ثم اعتزل في فيلا دو كوندي حيث عاش حياة هادئة واصيب بالنوراستينيا . وفي عام ١٨٩٠ ، البرتغال، صار رئيساً لرابطة الشمال الوطنية . لكن البرتغال، صار رئيساً لرابطة الشمال الوطنية . لكن بعد فشل هذه الأخيرة ، عاد كونتال إلى آسورس ،

يعبر نتاجه الشعري عن نزعة تشاؤمية عميقة وفي عام ١٨٦٥ نشر القصائد الحديثة ، وفيها تجلى تأثير سولي برودوم ولورد بايرون . وفي عام ١٨٧١ نشر فصول الربيع الرومانسية ، وفيها تجلى هذه المرة تأثير لامرتين . وفي السونيتات ، التي نشرت عام ١٨٨٦ ، ظهر اثر تشاؤمية شوبنهاور ونظرية هارتمان في اللاشعور . وقد عرفت سونيتاته نجاحاً كبيراً ، وترجمت إلى الفرنسية والانكليزية والاسبانية .

وهناك انتحر بطلقة مسدس .

اما نتاج كونتال النثري فيمتاز بالحيوية والوضوح . ومن أجدر تآليفه بالتنويه: الاتجاهات العامة للفلسفة في النصف الثاني من القرن التاسع عشر ، و البرتغال في مواجهة الثورة الاسبانية (١٨٦٨) الذي مارس تأثيراً عميقاً على الادب البرتغالي ، و أسباب انحطاط الشعوب شبه الجزيرية (١٨٧١) ، و تأملات في فلسفة للتاريخ الادبي البرتغالي . وكونتال ، الذي أم يستطع الاعتقاد بالمسيحية ، تحول إلى الاشتراكية الفرنسية ، ثم إلى الميتافيزيقا الألمانية ونظريات الفرنسية ، ثم إلى الميتافيزيقا الألمانية ونظريات أصدقاءه كلهم الذين لقبوه ، لطيبته ، القديس أنثيرو . [جورج رودريغيز]

# كوندورسيه ، ماري جان انطوان نيقولا كاريتا ، المركيز دي

## Condorcet, Marie Jean Antoine Nicolas Carita, Marquis De (Of)

فيلسوف ورياضي ورجل سياسة فرنسي . ولد في المال ١٧٩٢ ومات في ٧ نيسان ١٧٩٤ . لمع أولًا في الرياضيات ، وتقدم قبل أن يبلغ السادسة عشرة من العمر بأطروحة أمام دالمبير والهندسي فونتين ؛ وفي السابعة عشرة أهدى تورغو كتيباً بعنوان المجاهرة نشر محاولة في الحساب التكاملي ، وسرعان ما أعقبها بمذكرة حول مسالة الأجسام الثلاثة العلمية إليه ، وفي عام ١٧٦٩ ، وكان له ستة وعشرون حولاً فقط ، دعي إلى عضوية أكاديمية العلوم . بيد أن حب الاستطلاع الذي لا يروى له غليل دفع بكوندورسيه في اتجاهات المعرفة كافة . وكان من أشد أنصار فولتير حماسة ، وصديق دالمبير : وقد شارك في تحرير الموسوعة(\*).

بعد أن نشر مديح الأكاديميين المتوفين منذ عام ١٦٦٩ ، كوفىء بتقليده أمانة سر أكاديمية العلوم (١٧٧٣) ، وبمقعد في الأكاديمية الفرنسية (١٧٨٢) . وارتبط بتورغو بصلة صداقة عقلية متينة ، وتبادل وإياه مراسلات تحفل بالملح والنوادر ، وإن أبدى فيها عن تحيز ظالم في بعض الأحيان تجاه بعض الشخصيات ، وبخاصة بوفون . وفي زمن لاحق كتب سيرة حياة تورغو .

في عشية الثورة كانت شهرة كوندورسيه كعالم قد طبقت الأفاق ، وبات موضع تكريم في جميع أرجاء أوروبا ، ولم يكن له أن يتشكى على الإطلاق من المجتمع ولكن كما لاحظت السيدة دي ستال ، كان صاحب ذهنية متحيزة ؛ وكان أبدى عن شطط في الكراهية حيال نيكر . صحيح أنه حمَّل هذا الأخير تبعة سقوط صديقه تورغو ، وأنه لم يتردد ، بسائق التضامن ، عن تقديم استقالته من منصب رفيع في إدارة النقود . لكن كوندورسيه هو في الحقيقة من ذرية أولئك الفلاسفة الذين كانوا يحلمون بأن يصيروا

ملوكاً : فمن الأعوام الأولى للثورة قبل بمنصب عضو في كومونة باريس . ولما انتخب للجمعية الوطنية غداة سقوط العرش ، تحالف مع الجيرونديين، وبذل نشاطأً برلمانياً مرموقاً ، وأعد العدة لمشروع دستور . ولكن لم يتألق نجمه على المنبر ؛ فخطبه كانت تشبه التقارير الإكاديمية ، وما كان لها أن تؤثر إلَّا في نخبة قليلة العدد . ولكنه أخذ بثأره في مضمار الصحافة ، وعلى الأخص في كرونيك دي باري ( اخبار باريس ) ، حيث اكتشف فيه الناس على حين بغتة سياسياً بارعاً ، واحياناً ماكراً ، يسكت عن مذابح ايلول ، بل يبررها ما دام يعتقد انها نافعة ، ولا يحجم حتى عن الوشاية بزملائه في الجمعية الوطنية . ولكنه ما لبث أن أقصى مع الجيرونديين وادرج اسمه في لائحة الاتهام . وبعد أن وجد ملجأ لمدة ثمانية أشهر لدى صديقة شجاعة ، تركها كيلا يعرضها لضربات عهد الإرهاب. وهام على وجهه في الريف حول باريس ، واختبأ لبعض الوقت في المقالع ، ولكن ضراوة الجوع ارغمته على دخول إحدى الحانات ، فانكشف أمره ، واعتقل ، وزج به في الحبس حيث وجد في اليوم التالي ميتاً بالسم .

تشاء مفارقة مؤثرة أن تكون هذه الفترة المأساوية من حياته ، التي كانت فرنسا ترزح فيها تحت وطأة عهد الإرهاب ، فيما كان هو نفسه عرضة للاعتقال في اية لحظة وللاستياق إلى المقصلة ، هي الفترة التي كتب فيها كوندورسيه مؤلفه الكبير: مشروع جدول تاريخي لتقدم العقل البشري(\*)، الذي تغنى فيه بالثقة بالتقدم المحتوم وعُدُّ من بعده إنجيلاً لديانة السعادة البشرية. والحق أن كوندورسيه كان يعتقد، تحت تأثير تورغو الذى شرح نظرياته وبسطها ، اعتقاداً شبه صوفى بقابلية الانسان اللامحدودة للتقدم في مدارج الكمال. وعنده أن الانسانية قابلة للتشبيه بفرد انتقل بالتعاقب من حالة الطفولة إلى المراهقة ، ثم إلى الرجولة ، إلى أن أدرك الآن مرحلة النضيج . وهذا التقدم أحادى الخط، ولا سبيل إلى التمييز بينه وبين تقدم العلم و « الأنوار » . وبالفعل ، إن القوام الأول للطبيعة الانسانية هـ العقل . والفضيلة هي استعمال « الأنوار » . والأخلاق هي طلب السعادة عن طريق الثقافة والتقدم العلمي . ولكن ما القول في صروف التاريخ ، وفي جميع ضروب التاخير التي تعترض مسار التقدم في ظاهر الأمر على اية حال ؟ كوندورسيه ،

الذي ما كان يلجم تفاؤله لجام ، يعزو جميع الأخطاء وجميع الادواء إلى المؤسسات البشرية وحدها . فما الشر إلا جهل بقوانين الطبيعة . يكفي إذن أن تُهدم الظنون والآراء المسبقة وأن تُقدم « الانوار » للناس حتى يعودوا إلى جادة الصلاح والصواب. وربما كان وجه الغلولدى كوندورسيه أنه اعتبر الانسان على هذا النحو مخلوقاً عقلانياً بجوهره وتمامه ، وأنه اعتقد أن كل المطلوب المعرفة والإرادة ، وأن تغيير المؤسسات يمكن أن يغير بواعث القلوب .

يصف مشروع الجدول التاريخي المراحل التسع التي تصرمت من مصير البشرية . وغالباً ما يسد الإطناب الخطابي مسد ثغرات التضلع التاريخي ؛ لكنه نادراً ما يخفى التبسيطات الاعتسافية ، والتعصب المضاد للدين الذي يحمل كوندورسيه على الحكم على وهن « الأنوار» أو تقدمها تبعاً لهيمنة المسيحية أو ضعفها . لكن عندما يصل كوندورسيه إلى المرحلة العاشرة من جدوله ، التي يتصدى فيها لـوصف المسيرة المستقبلة للجنس البشري ، يتبدى حقاً لا بوجه الفيلسوف ، بل بوجه إشراقي التقدم : فهو يرى الأمم تذوب وتنصهر في شعب واحد ، والتفاوت الاجتماعي يزول ، بل ينتهي إلى تصور عالم اختفى منه المرض وبات في مستطاع الحياة أن تمتد إلى ما لا نهاية ... بيد أن هذا الحلم بعصر ذهبي يحتفظ مع ذلك بأهميته : فقد هيمن ، على امتداد القرن التاسع عشر ، على جميع مفكري المدرسة الثورية . وبدون كوندورسيه يعز علينا أن نفهم اليوطوبيا الفوريوية والسان \_ سيمونية ، وكذلك في أرجح الظن الفلسفة التاريخية لأوغست كونت والقانون الشهير عن «الحالات الثلاث ، . [جاك باتري]

□ « إنه رجل من الفروسية القديمة ومن الفضيلة القديمة . وهو يضاهي بسكال من جوانب عدة ، ويتفوق عليه من جوانب اخرى » . [فولقير]

□ « يتميز السيد دي كوندورسيه بالقوة والفن اللذين يصور بهما الفضائل والنقائص؛ فهو يجمع بينهما كلتيهما في اللوحات التي يرسمها لشخصياته ، لكنه يعرض الفضائل تحت نور باهر ، بينما يخفي النقائص تحت نور خافت » . [ديدرو]

ا و لو كان مقيضاً لي ان اولد مرة ثانية لحاولت ان اكون تلميذك الاستحق يـوماً ان اكون صنوك .

وصديقك a . [روسو] (رسالة إلى كوندورسيه في ١٦ شباط ١٧٧٠).

🗖 « آخر الفلاسفة » . [ميشليه]

🗖 . لم تكن وسائل الانتاج في نظر كوندورسيــه إلاً معلولًا ، على حين أن ملكات الإنسان الروحية ، أي فكره ، هي التي تؤلف العلة . وبما أن الميتافيزيقي الذي كانه كان يصم أذنيه عن الجدل الباطن لكل سيرورة طبيعية أو اجتماعية ، ذلك الجدل الذي بمقتضاه لا تكون كل علة علة قبل أن تكون قبلاً معلولاً ، ويصير كل معلول بدوره علة ، وبما أنه ما كان يتنبه لوجود ذلك الجدل إلا في الحالات التي يتجلى فيها في صورة بالغة الخصوصية هي علاقة التفاعل ، فقد كان يؤثر بطبيعة الحال أن يمسك بالثور من قرنيه وأن يتعلل مباشرة بالعلة بقدر ما كان يمكنه ذلك ، في كل مرة لا يرغم فيها على أن يسلك غير هذا المسلك . لقد كان الذهن البشرى في نظره هو المحرك الكبير للصيرورة التاريخية . ومثله مثل فلاسفة القرن الثامن عشر الماديين جميعاً ، كان يعزو الى ذلك الذهن ميلًا طبيعياً إلى التقدم ، وهذه بكل تأكيد وجهة نظر سطحية للغاية ، ولكن مؤرخى الحضارة - لنقر بذلك منصفين - لم يبتعدوا عنها إلى يومنا هذا ابتعاداً يذكر » . [بليخانوف]

□ « سلاماً يا كوندورسيه ! لقد انتخبتك النساء شفيعاً لهن اعترافاً لك منهن بأنك كنت أول من طالب لهن ، وهن الخاضعات لمثل الواجبات التي يخضع لها الذكر \_ على اعتبار أن الأمومة تعادل الخدمة العسكرية \_ بنيل الحقوق نفسها » . [كارولين سيفرين]

□ « مع كوندورسي<sup>م</sup> اختفى المدافع الأخير عن النساء وبدأ انحسار الروح الثوري للثورة الفرنسية » . [بونوات غرو]

# كوندياك ، اتبين بونو دي

# Condillac, Étienne Bonnot De Condillac, Étienne Bonnot Of

فيلسوف فرنسي . ولد في غرينوبل في ٣٠ أيلول ١٩٧٥ من أسرة من القضاة ، ومات في فلو في محافظة

أورليان في ٣ آب ١٧٨٠ . لا تتوفر لنا إلَّا تفاصيل زهيدة عن طفولته . في الثالثة عشرة تيتم بموت أبيه ، وقام على امره اخوه البكر جان ، كبير قضاة مدينة ليون . وهناك في أرجح الظن بدأ دراسته في معهد لليسوعيين ـ وهو المعهد نفسه الذي نشأ فيه أيضاً أخوه الثانى غبرييل الذي سيصير فيما بعد رئيساً لدير مایلی ـ وتابعها فی باریس فی مدرسة سان ـ سولبیس الاكليريكية . وكان مقيضاً له أن يتخرج كاهناً ، ولكنه لم يمارس قط الوظيفة الكهنوتية (يبدو أنه لم يتلُ القداس سوى مرة واحدة في حياته ) على الرغم من أنه تراس في اثناء حياته عدداً من الأديرة ، وعلى الأخص منها دير مورو ودير فلو . على أن حياته كانت حكيمة ورصينة . وفي باريس تعرف إلى كبار كتاب العصر وفلاسفته : فونتنيل ، روسو ، ديدرو ، دالمبير ، فولتير ، تورغو ، كابانيس ، الخ . وفي قصر الكونتيسة دى فاسيه التقى بالفقيهة الظريفة الآنسة فيران ، التي كانت مولعة بوجه خاص بالهندسة والفلسفة ، فارتبط بها بصلة صداقة حانية ، وكانت هي ، باعترافه ، ملهمة مصنَّفه: كتاب الإحساسات(\*) ، وإن خطفتها يد المنون قبل نشره . وفي وسط تلك الحلقة من العلماء صمم كوندياك ونشر نصوصه الأولى: رسالة في وجود الله ، وقد صدرت مغفلة من اسم المؤلف ضمن مجموعة من النصوص عن اكاديمية برلين، ثم ادرجت فيما بعد في كتاب الحيوان لتؤلف الفصل السادس من جيزئه الثاني؛ ومجاولة في أصبل المعارف البشرية(\*) ؛ وكتاب المذاهب (١٧٤٩) ، وأشهر مؤلفاته على الإطلاق: كتاب الإحساسات. وقد أنكر عليه بعضهم أصالة خطة هذا الكتاب الأخير: فقد قيل إن ديدرو كان أول من دعا إلى تطبيق المنهج نفسه في رسالته حول العميان ، ثم في رسالته حول الصم والبكم . وقد رد كوندياك بإنكار شديد ، مؤكداً أنه وضع خطة دراسته قبل نشر الرسالتين المشار إليهما ، وأنه ليس بينهما وبين كتاب الإحساسات من قاسم مشترك أصلاً سوى اختيار الموضوع . وقد زُعم أيضاً أن بوفون في تاريخه الطبيعي (\*) سبق له أن قال حول الإحساسات كل ما قدمه كوندياك على أنه من اكتشافه . وإنما رداً على هذه التهم واشباهها حرر كوندياك في عام ١٧٧٥ كتاب الحيوان .

عادت عليه كتاباته بشهرة كبيرة ، وفي عام ١٧٥٨

کوندیاك ۸۶۰

أرسله الملك لويس الخامس عشر إلى بارما مؤدبأ لفردينان ، الابن الثاني لفيليب دى بوربون وماري -لويز اليزابيت ، ابنة الملك لويس الخامس عشر . كان ذلك في فترة هبت فيها على المدينة ريح جديدة تحت تأثير الوزير دى تبيو ، المرسل هو الآخر إلى بارما من قبل لويس الخامس عشر ، ووصل إليها كوندياك في أواسط نيسان من العام ١٧٥٨ . ووقف نفسه على تأديب الغلام بعناية أبوية ، لكنه لم يفلح قط في خطب وده ، لأنه حظر عليه جميع الممارسات التقوية التي كان الرهبان والكهنة يعلمونه إياها في البلاط . وكتب برسمه دروساً شملت فن التفكير، وفن الكتابة، وفن الاستدلال ، و معجم مترادفات اللغة الفرنسية ، والتاريخ العام للورى والامبراطوريات. وإذ ارتأى أن بعض الدروس في السياسة ضرورية تتويجاً لتعليم التاريخ واستكمالًا لتربية الأمير الفتى ، توجه بالقصد إلى أخيه الأباتي دي مابلي ، إذ كان يعده أكفأ منه في المادة ، وزوده هذا الأخير بالفصل الذي ختم به مؤلفه التاريخي والذي جعل عنوانه في دراسة التاريخ . وفي عام ١٧٦٤ ادخل دي تبيو إلى بارما اللقاح ضد الجدرى ، وجرى تلقيح الأمير فردينان على يد العالم الجنيفي الشهر ترونشان ، الذي قدم خصيصاً من باريس لهذا الغرض . وفي تلك الفترة بالذات أصبيب كوندياك بعدوى جدرى الماء ، فكادت تودى بحياته . بل شاع في فرنسا أنه مات فعلاً . ولكي يسترد تمام صحته قام برحلة إلى إيطاليا ، وقصد في جملة مدنها ميلانو ، حيث تعرف إلى الكاتب بكاريا الذي تبادل وإياه فيما بعد رسائل وكتباً .

عاش كوندياك في بارما حياة منزوية ؛ بيد أنه عقد مع ذلك أواصر الصداقة مع عدد من شخصيات البلاط، ومنهم دي تييو، وفروغوني، وفينيني، وبودوني، وكارلو غاستوني ديلا توري دي رتزانيكو، الغ. وبعد أن أدى رسالته كمؤدب غادربارما في أايار ١٧٦٧، فكوفيء على إخلاصه في مهمته مكافأة عادلة . فقد عين، لدى عودته إلى باريس، عضواً في الكاديمية الفرنسية حيث خلف الأباتي أوليفه . لكنه لم يحضر سوى جلسة واحده : جلسة استقباله في ٢٢ يكانون ١٧٦٨ . فلانه ما كان يحب سوى التأمل والعمل المنزوي، فقد رفض حتى منصب مؤدب أولاد ولي العهد، أولئك الذين سيعرفون فيما بعد بأسماء لويس

السادس عشر ولويس الثامن عشر وشارل العاشر. وقد أمضى السنوات الأخيرة من حياته في الريف ، موزعاً وقته بين متابعة نشر الدروس ووضع مصنف هام في الاقتصاد السياسي بعنوان التجارة والحكومة منظوراً إليهما بالإضافة واحدتهما إلى الأخرى(\*) وتحرير آخر مؤلفين له : المنطق الذي كتبه برسم المدارس البولونية بناء على طلب الكونت إغناثيوس. باتوكى ، وقد صدر عام ١٧٨٠ ، و لغة الحساب ، وقد صدر غير مكتمل بعد وفاته في طبعة أعماله الكاملة ( باریس ، منشورات هویل ، ۱۷۹۸ ) . وقد ختم الأباتي دوليل بهذه العبارات خطاب تخليد ذكراه في الأكاديمية الفرنسية: « عندما يقال عن كاتب ما: ـ كان خطيباً عظيماً ، وشاعراً عظيماً ، وفيلسوفاً عظيماً ، فإن الجمهور يطيب له أن يسمع من يضيف القول : وكان رجلًا بسيطاً وصالحاً . وهكذا كان الأباتي كوندياك س

لئن عاش كوندياك في منجى من الفقر ، وفي ازدراء للغنى، وفي حب للبساطة وللعمل ، فإنه لم يعرف من حياة أخرى سوى حياة الأفكار . كان من البداية تلميذاً للوك ، لكنه كان اكثر تشدداً من معلمه. فانطلاقاً من المشاهدة القائلة إن الإحساس هو مبدأ معارفنا ، أراد أن يستخلص من هذه الواقعة تولُّد ملكاتنا كلها . وهذا المنهج ، الذي يشف عن منطيق اكثر منه عن عالم نفس ، يجد تعبيره في موضوعة التمثال الشهيرة . فكوندياك يفترض بالفعل ( في كتاب الاحساسات ) وجود تمثال منظم داخلياً على منوالنا ، لكن غلافه الرخامي يمنعه من استقبال الإحساسات . فطرداً مع زوال هذا الغلاف وإتاحة المجال أمام الأشياء الخارجية للتأثير في التمثال ، يتوصل هذا الأخير إلى الحياة العقلية والخلقية ، فينتقل بالتدريج من الإحساس ( مجرد تأثر بالشيء ) إلى جميع الافكار والمَلكات التي ما هي ، في نظر كوندياك ، إلا « إحساسات محوَّلة » . ويقف فيلسوفنا بطبيعة الحال موقف المعارضة من ديكارت ، آخذاً عليه السهولة التي قبل بها الأفكار كما هي قائمة في الذهن البشري ، بعد أن كان وضعها لوهلة أولى موضع التشكيك . أما كوندياك نفسه فيبغى إعادة صبياغة أفكارنا بالتماس مع العالم . لكن إلامً يصبير الأنا في هذه النزعة الحسية المطلقة ؟ يجيب كوندياك بقوله: ليس الأنا إلَّا مجموع الإحساسات التي

يثمعر بها والإحساسات التي تذكره بها الذاكرة . وتتمثل الأصالة التاريخية لهذه الفلسفة في كونها لا تفسح اىمكان تقريباً للمشكلات التقليدية الكبرى: روحية النفس ، وجود الله ، الحرية ، الخير والشر . وبما أن كوندياك رد كل شيء إلى الإحساس ، ما كان له بطبيعة الحال أن يعترف بأي وجود للكلى وللعام: فنحن ، في تقديره ، لا نعرف ماهية الأشياء والعلل الأولى ، وإنما فقط الظاهرات التي ينبغي تفسيرها بظاهرات أخرى . وما الأفكار إلاً اسماء . فهل نقول ، بحسب الاصطلاحات القديمة للفلسفة المدرسية ، إن كوندياك كان اسمياً؟ الحق أنه يبشر في المقام الأول بالوضعية . والتناقض أو التنازل لصالح مقتضيات زمانه ، الذي كان لا يزال من الناحية الرسمية كاثوليكياً، هو ما يجعله يسلِّم مع ديكارت، على الرغم من نظريته في الوعي باعتباره مجموع الإحساسات، بتمايز النفس والجسم ، ويصادر ، ضد لوك ، على أن الله لا يستطيع أن يعطى المادة مُلَكة التفكير.

إن السمة الأحظى بالتعاطف في فكر كوندياك هي بلا ريب ازدراؤه المطمئن للأفكار المستفادة . فهو لم يكن بحال من الأحوال رسولًا ، ولا محارباً . صحيح أنه كان صديق الموسوعيين ، لكنه كان بعيداً غاية البعد عن النزعة التبشيرية لمعاصريه . ولم يكن يبالي مبالاة تذكر بمصير المجتمعات . ولا كذلك بالنتائج العملية لمذاهبه : وأرجع الظن أن فرائصه كانت سترتعد لو علم أن ورثته الروحبين سيكونون من أقران هلفسيوس وهولباخ ولامتري الذين سيعلمون جهاراً المادية . ولكنه كان مع ذلك رائدهم . ولقد كان تأثير كوندياك ، في مجرى انحطاط العقلانية الديكارتية ، ضرورياً . فقد مهد السبيل من بعيد أمام الفلسفة الوضعية للقرن التالى . غير انه قد يكون مباحاً لنا القول إن ثمة جنياً منطقياً لا يأبه كثيراً لتلاوين الواقع كان يحدو به ، في خاتمة المطاف ، إلى تكوين فكرة ضيقة إلى حد ما عن الطبيعة الإنسانية . [جاك باتري]

المعارف تعاين أحياناً أزمنة سعيدة تصنع فيها المعارف والقوانين والأعراف ازدهار الدول ؛ لكنك ستعاين في الغالب الأعم أزمنة تعيسة يمهد فيها الجهل والأحكام المسبقة والأخطاء والرذائل لآفات الشعوب ويقوض الأمبراطوريات الزاهرة » . [كوندياك] (دروس لتعليم أمير بارما) .

□ « إن المؤلف [كوندياك] بارد بطبيعة الحال ، مسهب ، يقول قليلاً من الأشياء في كثير من العبارات ، ويحل اينما كان دقة قاتمة في الاستدلال محل نار الخيال الفلسفي ؛ فيبدو وكأنه يكرر ، كما لو على مضض منه ، ما كشفه الآخرون [ديدرو وبوفون] للإنسانية في نبوغ وعبقرية » . [غريم]

□ « يخيل إلي أن ما من أحد يفكر بمثل ما تفكر به أنت من عمق ومن سداد » . [فولتير] ( رسالة إلى كوندياك ) .

 ان الأباتي كوندياك هو من أوائل الرجال في أوروبا من حيث قيمة الفكر. ولقد كان سيكتب كتاب محاولة في الفهم البشري لولم يكتبه لوك، وحمداً لله أنه لو فعل لكان كتبه باختصار أكثر». [فولتير]

□ «لقد رأيت ، وقد تقدمت في العمر ، رجلاً [كوندياك] شرفني بصداقته يُعدَّ في أسرته ضيق الذهن ؛ فقد كان ذلك العقل الممتاز ينضبج في صمت ... ولست أشك في أن الأجيال ستختص كوندياك بمكانة مشرُّفة ومميَّزة بين أفاضل المحاججين واعمق الميتافيزيقيين في عصره،. [روسو]

 □ « إن فلسفة كوندياك لا تزال في الواقع المرشد الفلسفي لاكثر من عالم يطمح إلى أن يحبس نفسه في دائرة دراساته الخاصة » . [ليتريه]

## كونش، مرسيل

## Conche, Marcel

فيلسوف ومؤرخ فرنسي معاصر للفلسفة ( ١٩٢٤ - ) عاود طرح الاستلة الميتافيزيقية الكبرى: الشر، الموت، الزمن، الحكمة، عرَّف الفكر الغلسفي، خلافاً للفكر العلمي، بانه فكر الموت. والميتافيزيقا ليست علماً، بل تساؤل عن حياة اخرى أو عن اللاحياة. وليست مهمة الفيلسوف أن يعرف، بل أن يفكّر. ولكن هذه العدمية المعرفية لا تتادى إلى عدمية قيمية. وبقدر ما أن البشر محكوم عليهم بالفناء والتلاشي، فإن حكمتهم هيي بالضرورة مأساوية. فالزمن يجهل اختلافات القيم، وهو يعدم الاشياء طراً، خيرها وشرها. وإذ ترفض الحكمة

كونغريف كونغريف

الأوهام الانطولوجية والدينية والايديولوجية، فإنه لا يبقى أمامها خيار أخر غير أن تكون شجاعة.

من مؤلفات كونش: مونتانيي أو الوعي السعيد (١٩٦٤)، لوقراسيوس والتجربة (١٩٦٧)، فورون أو الظهور (١٩٧٣)، الموت والفكر (١٩٧٢)، الزمن والمصير (١٩٨٠)، أساس الأخلاق (١٩٨٢)، الحياة والتفلسف (١٩٨٢).

# كونغريف ، ريشارد

#### Congreve, Richard

فيلسوف انكليزي ( ١٨١٨ ـ ١٨٩٩). كان من الاتباع الرئيسيين لاوغست كونت في انكلترا . ترك الاتباع الرئيسيين لاوغست كونت في انكلترا . ترك الدين الوضعي ، واسس الكنيسة الوضعية للإنسانية في لندن . سبب انشقاقاً بين الوضعيين عام ١٨٧٨ مؤلفاته : الدين الجديد وموقفه من الدين القديم مؤلفاته : الدين الجديد وموقفه من الدين القديم (١٨٥٩) ، محاولات سياسية واجتماعية ودينية الكاثوليكية الإنسانية (١٨٥٦ ـ ٧٧) . كذلك نشر ترجمات لكونت ولكتاب السياسة (٩٨١ ـ ٧٧) . كذلك نشر ترجمات لكونت ولكتاب السياسة (٩١٠ لارسطو، ومقالات تاريخة ، وكتيباً يدعو فيه الانكليز للخروج من الهند وجبل طارق، وله أيضاً : تاريخ الإمبراطورية الرومانية .

# كونغ ـ سوين لونغ

## Kong- Souen Long Kong- Suen Long

سفسطائي صيني . معاصر السفسطائي هـوي تسو ، عضو اسرة تشاو الملكية . تاريخ ميلاده ووفاته الدقيق مجهول ( نحو ٢٢٥ – ٢٥٠ ق . م ؟ ) . عاش أولاً في دولة واي ، تحت حماية الأمير مو . ثم قصد بلاط الملك تشاو ( ٢١٦ – ٢٧٩ ق .م) ، ثم بلاط الملك هوي ( ٢٩٨ – ٢٦٦ ) ، وأقام فيه مديداً . وقد ترك لنا هذا السفسطائي كتاباً بعنوان كونغ ـ سوين لونغ تسو ، أي كتاب المعلم كونغ ـ سوين لونغ تسو، أي كتاب المعلم كونغ ـ سوين لونغ .

وكان كونغ ـ سوين لونغ يعد من قبل تسوين الرجل الأكثر حكمة في دولة تشاو . وإذا تركنا جانبا التباس استدلالاته ( وهو ينم عن تأثيرات يونانية وهندية ) ، فإن لذلك السفسطائي ، بالتضافر مع هوى تسو ، فضلاً كبيراً: وهو أنه جدد وتابع تحليل مسالة المعرفة ، التي كان كونفوشيوس بدأ يتوغل فيها بنظريته في « تصويب الأسماء » ، والتي تابع فحصها من بعده مو ـ تسو والمدرسة الجدلية ( مينغ كيا ) . وبينما طور هوى تسو نظرية نسبية الأشياء ، عمَّق كونغ .. سوين لونغ نظرية الكليات في محاولة منه لحلها . وانه لمما يدعو للأسف الا تكون هذه المدرسة تمكنت من البقاء على قيد الحياة من جراء اضطهاد المثقفين الكونفوشيين لها . فابتداء من عهد سلالة هان الأقدمين ( ۲۰۸ ق. \_ ۲۰ ب. م ) لم يكن بقى منها اي اثر . بيد أن إنجازاتها المنطقية والجدلية أمكن تطويرها فيما بعد ، وكان لها تأثيرها على كل المسار اللاحق للفلسفة الصينية .

# کونغ کي

## Kong Ki

(لقبه تسو سسو، وشو شنف \_ تسو). كاتب فلسفى صينى . ولد سنة ٤٩٢ ، ومات سنة ٤٣١ ق. م. كان في أرجح التقدير مؤلف تشونغ يونغ ، أي كتباب الوسط الصحيح(\*)، وهو من أهم أسفار الكونفوشية القديمة . وكان كونغ كي هو نفسه حفيداً لكونفوشيوس ( لا تزال ذرية المفكر الصينى الكبير معروفة إلى اليوم ، والزعيم الحالى للأسرة ولد عام ١٩٠٦). وقد عاش كونغ كي في المرحلة المسماة « الممالك المحاربة » ( ٤٨٠ ـ ٤٢١ ق. م ) ، وكانت مرحلة من اختلال التوازن والفوضى السياسية والاجتماعية . كان فقيراً ، وقد عانى من متاعب عائلية جمة : فقد تزوجت أمه لمرة ثانية ( وهي عادة يشجبها الكونفوشيون ) ، وافترق هو نفسه ، مثل جده ، عن رُوجته. وعندوفاة هذه الأخيرة أبي ابن كونغ كي أن يرتدى ثياب الحداد ( واجب أساسى من واجبات البر بالوالدين في نظر كونفوشيوس) ؛ وقد صار هذا المسلك عادة متبعة اصلاً في اسرة كونغ . وبعد وفاته منح لقب كونغ، أي الدوق، وقُبل سنة ١١٠٨ في

البانثيون الكونفوشي. وإلى كونغ كي ، وإلى كتابه تا هيو (الدرس الكبير<sup>(ه)</sup>، يعود الفضل في حفظ جوهر مذهب جده، وان يكن توسّع ، على ما يبدو، في المبادئء العامة المتصلة بالطبيعة البشرية وبسلوك الإنسان على الأرض .

#### كو نفو شيو س

#### Confucius

(كونغ كيوتسوتشونغ \_ني، المعروف بكونغ فو \_تسو أو كونغ ح تسو). ولد عام ٥٥١ ق.م في شانغ \_ بينغ، في الاقليم الذي يعرف حالياً باسم سو \_ شويه (شان \_ تونغ)، ومات في الموضع نفسه سنة 2٧٩ .

كونفوشيوس Confucius هو الترجمة اللاتينية لمجموع الأحرف الصينية كونغ فو ـ تسو التي تعني: المبجل المعلم كونغ ، كان يتحدر من اسرة كونغ ، ويقال إنه كان ذا قامة طويلة إلى حد خارق للمألوف. كان أبوه شو\_ ليانخ\_ هي واحداً من المزعماء العسكريين الثلاثة في مملكة لو الصغيرة التي كانت قيد الاشتباك المتواصل مع الدول المجاورة ، وقد ثبت له عندما قام بأبحاث سلالية أنه يتحدر من دوق من سونغ ( بداية سلالة تشو ) . وكان شو محارباً باسلاً ، وذا بأس منقطع النظير، ويروى أنه رفع بمفرده الجسر المتحرك لقلعة معادية ، فأتاح على هذا النحو لرجاله أن ينسحبوا ، فيما كان خصومه يحاولون إنزال الجسر لإيقاع عساكره في الفخ . وبعد موت الأب تولت الأم تربية كونغ تسو \_ وكان لا يزال في الثالثة من العمر \_ وانتقلت للإقامة في كيو \_ فو ( شانتونغ ) وأخفت عنه المكان الذي يوجد فيه قبر الأب ؛ ولم يعرف به إلَّا بعد وفاة أمه ، إذ كشفته له عجوز . وكانت أمه ، صغرى ثلاث من الأخوات ، قد تزوجت وهي فتاة صغيرة من القائد العسكرى الذي كان له من العمر سبعون عاماً ونيف . وتؤكد الوقائع أن هذا الزواج منى بالفشل الذريع إذ عاش الزوجان في انفصال عملياً . وقد كان لهذه الواقعة نتائج جسيمة على ذهن الفيلسوف: ففي الوقت الذي جعل فيه من نفسه داعية البربالوالدين ، لم يحتفظ في ذاكرته إلا بالصورة المؤمثلة لأبيه .

كانت اسرته تعيش في حضيض البؤس ، فعمل الغلام أول الأمر حارساً لقطعان الماشية . لكن نبل اصله ، والاعتبار الذي كانت تحاط به ذكرى أبيه ، أتاحا له قدراً لا بأس به من التعليم ، وقد عرف كيف يستكمله بنفسه بما أوتيه من شهوة واسعة إلى المعرفة ، وهي الشهوة التي سيخفف من غلوائها لاحقاً موقف الازدراء الذي سيقفه من العلم والمعرفة . وقد شعف كونغ تسو ، منذ حداثته ، وعلى الرغم من الشهرة التي اصابها لاحقاً بوصفه كبير المنظرين الشهرة التي اصابها لاحقاً بوصفه كبير المنظرين وعلى الأخلاقيين الصينيين ، شغفاً حقيقياً بالتاريخ القديم، وعلى الأخص تاريخ الآلف سنة السابقة لميلاده .

في التاسعة عشرة من العمر تزوج كونغ تسو. واغلب الظن أن قرانه لم يكن موفقاً ، لانه انفصل بعد بضع سنوات عن زوجته التي ما لبثت أن ماتت بعد وقت قليل . وقد أنجب منها ولدين ، ابناً سماه لي ، وبنتاً تزوجت لاحقاً من واحد من تلاميذه . ودخل كونغ تسو ميدان الإدارة العامة ، وكان عليه أن يقنع بشغل وظائف عنوية ، كمراقب لأهراء الحبوب ، ثم كمعتمد لجباية حق الإرعاء . وإنما عندما شغل هذه الوظيفة تحول نحو التعليم الذي كانت تساوره إليه استعدادات طبيعية حقيقية . ولم يكن له من العمر يومئذ سوى اثنين وعشرين عاماً . وطوال عدة سنوات اقام المعلم الشاب في لاو ، واقفاً نفسه على التعليم ومغنياً معارفه .

بعد حداد دام ثلاث سنوات على امه ، التي توفيت في أرجح التقدير عام ٥٢٨ ، ارتحل كونغ تسو إلى لو حيث يمكن أن يكون لاقى لاي ـ تسو ( نحو عام ٥٢٥ ) وحيث كان مقر البلاط الامبراطوري . وإذ لم يغز بالوظيفة التي كان يطمح فيها ، قفل راجعاً إلى لاو بعد عام واحد . وكان من نتيجة الخصومات التي كانت تزعزع أركان تلك الدولة الصغيرة فرار دوق لاو إلى دولة تسي المجاورة . حيث تبعه كونغ . وإذ أحسن كينغ ، دوق تسي ، وفادته ، حاول الفيلسوف أن يحمله على وضع أفكاره الإصلاحية موضع التطبيق ، ولكن بغير حدوي

في أعقاب ذلك الفشل عاد كونغ تسو أدراجه إلى لاو سنة ٥١٥، وأمضى السنوات التالية وهو يجمع من تلاميذه الوثائق التي ستؤلف مجموعة الكتابات القانونية للعصر القديم ؛ ولما عاد السلم الداخلي إلى کونفوشیو*س* ۲ *۵۵* 

الاستتباب امكن له أن يقف نفسه على تنفيذ الإصلاحات التي كان يدعو إليها منذ زمن طويل. كانت أفكاره في الحكم والحكومة هذه يمليها عليه تصور مثالي للتاريخ. وقد اتسم الخط العام لفكره منذ وقت مبكراً جداً بفلسفة في النظام الاجتماعي ، مبنية على مثل أعلى تاريخي كان يناظر ، في تصوره ، عصر بدايات سلالة تشو يوم كان الامبراطور والأمراء والشعب يكنّون احتراماً ادبياً كبيراً لفكرة النظام ، إذ ليس للحكومة من نفع آخر ، في اعتقاده ، سوى الإبقاء على كل شيء في مكانه . أما العصر الذي كان يعيش فيه المعلم فكان يتصف ، على العكس ، بانحطاط النظام الاجتماعي . وكان الأمراء والنبلاء ، الخائضون غمار حروب متواصلة والمتورطون في مكائد لا ينقطع لها خيط ، يسمون أنفسهم « ملوكاً » ؛ وكانت الأشكال والطقوس والالقاب الشرفية تؤول إلى إهمال وهجران ويختلط بعضها ببعضها الآخر ، وهذه الظروف وغيرها كانت تبرر الحلم الذي يهدهده كونغ تسو في نظام مبنى ، فى جوهره ، على اعتراف الفرد بالدولة وبالعلاقات الاجتماعية . وقد قام بأبحاث حول أعراف السلالات السابقة في عواصمها القديمة ، ولاحظ بقنوط لدى انتهائه من تلك الاستقصاءات : « ما تركوا لنا معطيات كافية » . وقد أصاب شهرة عظيمة في علم العاديات حتى إنه ما كان أحد يعثر على عظم من ساق الديناصور أو على سهم قديم من الحجر إلا ويقصد كونغ تسو ليستشيره ويفوز منه بجواب سريع . وكانت كتابات العصر القديم يعسر أشد العسر قراءتها وتفسيرها ؛ وكان كونغ تسو ، بفضل ثقافته الواسعة ، يتوصل إلى ذلك بيسر ، مما جعله قبلة أنظار كل من به نهم في البلاد إلى العلم والمعرفة . وتنسب إليه الأسطورة اثنين وسبعين حوارياً ، ناهيك عن ثلاثة آلاف من الأتباع المخلصين . وقد كان كونغ تسوطوال حياته معلماً كبيراً اكثر منه رجل سياسة . وفي شيخوخته نشر مجموعة من الأغانى القديمة بعنوان شو كينغ (كتاب القصائد (\*)).

كانت مدرسة كونفوشيوس يومئذ مدرسة مؤرخين باحثين من ذوي الأراء المحافظة . وقد ندر كونفوشيوس نفسه عملياً ، بين الثلاثين والخمسين من العمر ، للدرس وللتعليم ، وكانت جعالته من تلاميذه ، على ما يقال، خروفاً مدخّناً. وبما أن فلسفته كانت

تنطوى على قيمة سياسية واجتماعية ، فقد كان يرغب بطبيعة الحال في أن توضع نظرياته موضع التطبيق العملى . وقد سنحت له فرص في هذا الخصوص، ولكنه صرف النظر عنها باعتبارها غير لائقة به . كما عرضت عليه فرص أخرى ، إذا صدقت النادرة التالية : كان يانغ هو واحداً من رجال السياسة الطموحين ، ممن لا يردعهم وازع من ضمير، وكان من القوة والمقدرة بحيث يستطيع أن يأمر بحبس كي ، أكثر أعيان المملكة وجاهة ، وأن يطلب الفدية عنه . وكان يانغ هو يرغب في الحصول على خدمات كونغ تسو ، فأرسل إليه بصندوق من لحم الخنزير. فأخذ كونغ تسو الحرج واستعلم عن الساعة التي لا يكون فيها يانغ هو موجوداً في منزله ، وقصده فيها ليشكره . وذات يوم التقاه يانغ هو في الطريق وحضه على وضع مواهبه في خدمة البلاد . وللمرة الثانية أحرج كونغ تسو وأجاب بلهجة ساخرة : « أجل ، أجل ، سأصير وأحداً من ضباطك » . وكما كان يسوع يكره الفريسيين، كذلك كان كونفوشيوس قادراً هو الآخر على الكره. ولم يشأ أن يسيء التصرف مع يانغ هو ، ولكنه كان يستطيع أن يعامله بخشونة وفظاظة . وذات يوم قدم احد المنافقين ، ويدعى جو باى ، للقاء كونغ تسو . فأرسل هذا من يخبر خادمه أنه ليس في منزله ، ولكن لما تجاوز الزائر عتبة المدخل ، أمسك بآلة وترية ورفع عقيرته بالغناء ليفهمه بوضوح أنه موجود هنا . إن ردود الفعل هذه وغيرها مما يرويه واضعو سيرة حياته تبدو لنا أحياناً باعثة على العجب، ومنها على سبيل المثال ازدراؤه لبعض الألوان . وهكذا كان يقول ، على ما يروي منشيوس ، إنه يحب الأسود لأنه أسود ، والأبيض لأنه أبيض، بينما يكره البنفسجي لأنه ما هو بأحمر حقاً ولا بأزرق حقاً . ولم يكن كونغ تسو يشعر بالسعادة إلا عندما يجد نفسه وسط تلامذته ، وعلى الأخص منهم الحواريون الستة عشر الذين كان يعدهم من أخلص خلصائه ، وفي حجرة مكتبه حيث يصغى إلى الموسيقى ؛ وحينما كان يستعذب أغنية من الأغنيات ، كان يرجو المغنى أن يعيدها ، ثم ينضم إليه فى اللازمة . وكان يسلك إزاء تلاميذه بعزة نفس وإنما بدون كبرياء، وقد عرف كيف يخلق بينه وبينهم ، على التفاوت الشديد في أعمارهم ، جوا من الثقة المتبادلة والتواصل ضمن له تعلقهم الدائم به . وقد عُرض عليه يوماً منصب رئيس للبلدية . وكان الرجل الذي يشغله

سيء السمعة ، وأوشك كونفوشيوس أن يقبل به . فاعترض عليه حواريوه بأن تلك الوظيفة لا تليق به ، فأجابهم بقوله : « اليس لزاماً علي أن آكل ، أنعم أم لا ؟ إنني لست على أي حال واحدة من تلك القرعات اليابسة التي تعلقونها على الجدران » . وكثيراً ما ينسى شراح كونفوشيوس هذه النبرة الجلفة والغريبة، ولريما أحرجت بعضهم . وفي تلك الحقبة عُرُف بهذا التعريف المقتضب : « نبيل ومرح ، ولكنه لا يعرف إلى أين يذهب » . ويعتقد بعض الكونفوشيين أن هذا المع وصف به قط .

في الخمسين من العمر ، وتحديداً في عام ٥٠٢ ، سنحت له الفرصة أخيراً للتدليل على مواهبه كإدارى . فقد عهد إليه بولاية مدينة تشونغ ـ تون . وحسب ما يروى معاصروه ، فقد فعل العجائب . وكان لهذا المثل وقعه عند دوق لاو ، فسأله عما إذا لم تكن طرائقه قابلة للتطبيق على الدولة بأسرها . فلما أجاب بالإيجاب ، عينه الدوق نائب وزير لشؤون الأشغال العامة ، ثم ناظراً أول لشؤون العدالة . ولما صار قاضياً للقضاة ومستشاراً للعاهل (٤٩٦)، وطد كونغ النظام السياسي وأشاع جواً من العدل الاجتماعي . والعبارات التي تلفظ بها بصفته رئيساً للعدالة بليغة الدلالة : « عندماً أدير المداولات ، أسلك مثلي مثل غيري ، ولكن من الاحسن بكثير لولم توجد دعاوى على الإطلاق » . وكان يتراءى له أن الانسجام السياسي لا يمكن أن يكون له من أساس آخر سوى الانسجام الخلقي . وكان واحد من أول أفعاله في هذا المجال إصداره حكماً بالموت على رجل كان ينعم بحظوة كبيرة لمجرد أنه يرتدى ملابس بنفسجية، وهو لون كان كونغ يعده خبيثاً . وكانت اكثر حملاته طموحاً - وقد اخفقت - محاولته إقناع الأعيان ، ولاة المدن ، بإحياء السلطة الملكية . وبمساعدة اثنين من حوارييه ، تسى \_ لو وتسى \_ يو ، وكانا يتبوآن بدورهما مناصب عالية ، تمكن من دك بعض الحصون التي كانت تتحول ، في حالات التمرد والعصيان ، إلى ملاذ لكبار الاقطاعيين . ولكن كان عليه ، ضماناً للنجاح ، أن يحصل على موافقة ثلاث أسر كبيرة كانت تتحكم منذ أجيال كثيرة باقتصاد لاو وجيشها . وأفلح كونغ تسبو ، الذي كان هذا الموقف يرادف في نظره الفوضى الاجتماعية والسياسية والخلقية ، في إقناع «بيتين » ، واستعصى عليه

بالمقابل إقناع البيت الثالث . وتوصل ، في اثناء مؤتمر كيا - كو الشهير ، إلى إبرام معاهدة مع تسي ، مملكة الشمال القوية . لكن سرعان ما تآكلت سلطته . ولما لم يتمكن من الحصول على مساندة لامشروطة من الدوق ، آثر كونغ تسو الاعتزال .

على مدى أربعة عشر عاماً قام برحلات طويلة ومتصلة خارج دولة لاو ، في الإقليم الذي يقع بين النهر الأصفر ونهر يانغ تسي . وكان لا يكترث بأخطار الطريق ، فيسافر بلا مواكبة وبلا وسائل راحة . فتعرض للهجوم غير مرة ؛ وفي إحدى المرات بقي محاصراً ، طوال أيام سبعة ، وسط أفدح الأخطار ، في المناطق المتوحشة الممتدة بين تشن وتساي. وفيما كان حواريوه مشغولي البال عليه ، يبكون سوء مصيره ، كان هو يستمتع، حسب عادته، بالعزف على آلته الوترية التي تسمى بالصينية كين . والحق انه كان ، على ما يبديه من هدوء واستسلام ، واثقاً دوماً بنفسه . وفي آخر تلك السنوات الأربع عشرة ، أبرم قراره على حين بغتة بالرجوع إلى وطنه . وقال متنفساً الصعداء : « ثمة في مدينتنا شبان . ولبعضهم آراء أجرأ مما ينبغى ، ولبعضهم الآخر آراء أضيق وأكثر احتراساً مما ينبغي . لا بد من الذهاب إليهم لعجم أعوادهم . فلنعد إلى الديار » . وعلى هذا النحو قفل راجعاً ، وهو في السابعة والستين من العمر (٤٨٤)، إلى لاو حيث كان أحد حواربيه صار وزيراً ذا شان . وعندئذ بدأت أخصب فترات عمله وتعليمه ؛ ففي تلك الفترة وضعت الكتب القانونية الخمسة المنسوبة طبعتها إليه : شو كينغ أو كتاب الوثائق القانوني(\*) ، شي كينغ أو كتاب القصائد(\*) ، يي كينغ أو كتاب التحولات(\*) ، لي كي او مذكرات حول الطقوس(\*) ، تشوين تسيو أو حوليات الربيع والخريف(\*). بيد أن الأثر الوحيد الذي يمكن أن ينسب بكل يقين إلى كونغ تسو هو حوليات الربيع والخريف [لدولة لاو] . وكما قال بنفسه عن نفسه ، فإن كونفوشيوس « يستعيد المأثور » ، لكنه لا يجدده . أما الكتب الأساسية للمدرسة الكونفوشية ، وتعرف في جملتها باسم سسو شو [الكتب الأربعة] وتضم تا ـ هيو أو الدرس الأكبر<sup>(\*)</sup> ، ولوين يو أو محاورات كونفوشيوس(\*) ، و تشونغ يونغ أو كتاب الوسط الصحيح (\*) ، وكتابات منشيوس ، فهي من تأليف

تلامذته . ولننبدا ان كتاب الوسط الصحيح ، الذي جاء في المأثور ان مؤلفه هو ابن اخي كونغ تسو ، يقدم لنا تقريراً اميناً عن بعض افكار كونغ تسو ، فإن وجه المعلم يبرز باكبر قدر من الحيوية في محاورات كونفوشيوس التي تورد اقواله بلا شرح . [لين يوتانغ]

□ « كونفوشيوس ، في الحقيقة ، رجل طيب القلب جداً ، صديق للعقل ، عدو للحماسة ، يتنفس وداعة وسلاماً ، ولا يخلط الكذب بالحقيقة » . [فولتير]
 □ « كانت فلسفته بالعمل اكثر منها بالقول » .

[ديدرو]

ا و يلوح أن كونغ تسو ، الذي كان يعد نفسه مصلحاً للمجتمع وعلامة ، لم يدرك كل الأهمية الفلسفية لاقواله وتعليماته ، وأنه جهل التأثير الهائل الذي كان لا بد أن تمارسه هذه الأقوال والتعليمات على الأمة الصينية حتى قبل وفاته » . [لين يوتانغ]

الكبير إذا وقعنا في إغراء الكونفوشية الرسمية للعصور التالية وافترضنا أن كونع تسو شاء أن يشفي جميع أدواء الشعب بدواء القانون وأن يلبي الحاجات الاجتماعية الشعب بدواء القانون وأن يلبي الحاجات الاجتماعية تسو ، على العكس ، ومثله في ذلك مثل لاو \_ تسو إلى حد كبير ، أن يبطل جدوى تلك النزعة التجربية الإدارية وتلك التقنية السياسية . ولهذا الغرض افترض أن القدوة الخلقية الآتية من أعلى تمارس تأثيراً عميقاً على الشعب ، وأن الحس المتطور بالشرف والعار والثقافة الرفيعة من شأنهما أن يحفزا الناس على إجادة السلوك » . [إ. ف . زنكر]

□ • إن ما علمه كونفوشيوس كان ، بوجه خاص ، فن العيش النبيل ، وكان تعليمه شفهياً وعملياً . وقد حاول أن يرسي أسس أخلاق جديدة ، يحتل فيها المسدق والمجهود الشخصي مكانة رفيعة » . [1 . كالتنمارك - غيكييه]

□ م عندما حضرته الوفاة ، كان قليلون جداً من الناس من لم يعتقدوا أن ذلك الشيخ المثير للشفقة بعض الشيء قد فارق حياة كانت كلها فشلاً . ومن المحقق أنه هو نفسه كانت تساوره فكرة كهذه . ومع ذلك ، قليلون هم جداً من تركوا في التاريخ أثراً أعمق من ذاك الذي تركه كونفوشيوس . والجذب الذي

يمارسه فكره تحدى الزمن . وفي الصين انتمت إليه أجيال تلو أجيال : وفي أيامنا هذه يعلن حتى بعض الشيوعيين الصينيين انتماءهم إليه بتقاليدهم الثورية الخاصة . وفي الغرب ، كان تأثيره أهم مما نتخيل أحياناً ، . [هـ . ج . كريل]

□ « من هذا المنظور ، تغرض موازنة نفسها مع سقراط الذي هيمن هو الآخر على وسط من الجدليين الثاقبين بكشفه في النظام الإنساني عن حقائق ثابتة . فكونفوشيوس ، باعتقاده في رفعة قيمة الحكمة ، ذلك الاعتقاد الذي كان يتضمن أملاً في العقل بقدر ما يتضمن حباً للتجربة العينية وكرهاً للمسائل الفارغة ، وبموقفه الاستثنائي في تكوين ثقافة بكاملها وفي نشأة فلسفة قوية ، كان سقراطاً صينياً « . [ل . ماسون \_ اورسل]

 عالباً ما شبه كونفوشيوس بسقراط . فمجده ، وإن لم يكن فورياً بالدرجة نفسها ، لم يكن اقل ديمومة . وحظوته لدى تلاميذه لم تكن اقل شأناً . ولكن إذا كان ثمة بعض الشبه في الروح بين التعليمين اللذين أعطاهما هذان الحكيمان ، فليس ثمة من سبيل ممكن إلى المقارنة بينهما فيما يتصل بالمردود، فقد تعرف الصينيون في كونفوشيوس « معلماً لعشرة آلاف جيل » ، وإنما فقط بعد أن جعلوا منه صاحب أخلاق امتثالية . وهم يرون فيه النموذج الاكثر كمالًا للحكمة القومية : ولا أحد يعزو إليه فضل فكر أصيل ... وما حاول كونفوشيوس واتباعه تأسيسه لم يكن علماً مجرداً في الإنسان، وإنما فن للحياة يشمل علم النفس والأخلاق والسياسة . وهذا الفن يولد من التجربة ، ومن الملاحظات التي توحى بها إلى من يعرف كيف يتأمل ويتبصر حياة المعاشرة والتى تنضاف إليها المعرفة المتوارثة عن الاقدمين » . [م . غارنيه]

 □ • إن كونفوشيوس لم يعد في الصين معن يُستشهد بهم كثيراً ، لكن اخلاقه لا تزال حية وكلية الحضور » . [جورج فريدمان]

□ « كان كونفوشيوس يعتقد أن الهم الأول للإنسان الأعلى يجب أن يكون معرفة الإرادة السماوية . ولكن خير للمر « ، كيما يعرف قرار السماء ، أن يعمل من أن يتفلسف » . [فيكول فاندييه \_ فيقولا]

## كوهن ، هرمان

#### Cohen, Hermann

فيلسوف الماني، ولد في ٤ حزيران ١٨٤٢ في كوسفيغ ، على مقربة من درسدن ، ومات في ٤ نيسان كوسفيغ ، على مقربة من درسدن ، ومات في ٤ نيسان ومؤسس لمدرسة ماربورغ . بالتوازي مع دراسته الثانوية ، تلقى تأهيلاً توراتياً وتلمودياً ، وانتسب إلى مدرسة اللاهوت العبري في كروكاف ، وغادرها في عام ١٨٢١ إلى الجامعة . في عام ١٨٦٤ تسجل في جامعة برلين ، حيث درس الفلسفة اليونانية ، واعتنق المذهب المضاد للهيغلية ، فصار بذلك « كانطياً » . تعرف عن طريق مؤلفه المهم الأول : نظرية التجربة لدى كانط طريق مؤلفه المهم الأول : نظرية التجربة لدى كانط كان يشغل كرسي الفلسفة في ماربورغ . وفي عام كان يشغل كرسي الفلسفة في ماربورغ . وفي عام كان يشغل كرسي الفلسفة في ماربورغ . وفي عام كان درسي الفلسفة في ماربورغ . وفي عام

يحتل نتاج كوهن مكانه ضمن الحركة العامة « للعودة إلى كانط » كما عرفتها المانيا في السنينات من القرن الماضى ، وقد أسس ما اصطلح على تسميته بالكانطية المحدثة المنطقية . وتصدى لشرح كانط في ثلاثة مؤلفات: نظرية التجربة لدى كانط، وقد سبقت الإشارة إليه ، و اسس علم الأخلاق لدى كانط (۱۸۷۷) ، و اسس علم الجمال لدى كانط (۱۸۹۹) ٠ وكان غرضه من هذا الشرح مزدوجاً الدفاع عن كانط ضد هيغلُ ، عن طريق معارضة هذا الأخير بمفهوم « الشيء في ذاته » الذي يعيِّن التجربة بوصفها سيرورة لا تكتمل أبدأ بصورة نهائية ويجعل بحكم المستحيل التوفيق التام بين المحسوس والمعقول ؛ والدفاع عن كانط ضد تحريفين اثنين الميتافيزيقا النظرية ( ميراث فيخته ) والتأويل الانتروبولوجي الذي يرى في القَبْلي الكانطي محض بنية نفسية فطرية ، مع أن المقصود به منهج وطريقة في تعيين حقل الموضوعات والأبحاث .

يتبنى كوهن من جديد في مذهب الفلسفة<sup>(\*)</sup> (نقد العقل النقود الثلاثة (نقد العقل الخالص، ونقد العقل العملي، ونقد ملكة الحكم) ويحدد منطق المعرفة الخالصة (١٩٠٢) المنطق المتعالى بوصفه الدراسة النظامية لمسلمات الحقيقة،

وعلى الأخص الحقيقة العلمية . وتفهم اخلاق الارادة الخالصة (١٩٠٢) الأخلاق على انها التماس « القيمة الوحيدة للوجود البشري : الانسانية لدى الشعوب قاطبة وفي كل إنسان » : وهي دعوى ستبرر التقارب بين كانطية ذات نزوع اجتماعي وبين ماركسية مصبوغة بصبغة مثالية واخلاقية ، وستكون بمثابة حافز للنزعة الإصلاحية في عهد الأممية الثانية . واخيراً ، تعارض جمالية العاطفة الخالصة (١٩١٢) جمالية الرومانسية والعبقرية ، وتنطلق من مفهوم « القانونية » أو « الشرعية » الجمالية ، ولتبين أن الفن ، مثله مثل العلم والقانون ، يساهم في تقدم البشرية نحو الكلي : وحدة النظام . [ميشيل فانو ستويز]

□ « لقد جمع هرمان كوهن بين المنهج المتعالي والحساب اللانهائي الصغير . فقد بدا له حساب التفاضل والتكامل نموذج حركة المعرفة في بنائها وإنتاجها للموضوعات . وإذا لم يستبعد أي مظهر من مظاهر الفكر الكانطي ، بل تبنى كلية الشواغل النقدية ، بما فيها شاغل الدين واللاهوت ، يبدو فكر كوهن وكأنه مثال الكانطية المحدثة الناجحة » . [بيير تروتينيون]

□ « لقد هيمن هرمان كوهن كجلمود ، صخر على مطلع القرن العشرين ، فنظير هنري برغسون وادموند هوسرل وسيغموند فرويد والبرت أينشتاين ، كان هرمان كوهن مؤسس مذهب ومدرسة فلسفيين ، حتى ليضعب للوهلة الأولى أن نتبين أثر اليهودية في مذهبه الكانطي المحدث في الترابط . والحق أن هرمان كوهن ، الوفي لالتزاماته الدينية والوطنية ، حاول حتى النهاية التوفيق بين شرطه اليهودي وشرطه الألماني ؛ فلم يقع ، نظير برغسون أو هوسرل ، في إغراء اعتناق النصرانية ، ولكنه لم يبحث أيضاً عن الحل في الصهيونية . فهو كان وأصر على أن يبقى مفكراً المانيأ يهودى الديانة » . [أندريه نيهر]

القد اختار هرمان كوهن مكانه في معسكر آخر غير معسكر بوبر وروزنزفايغ فهو يمثل المأشور التحرري للمثقفين اليهود الذين كانوا يشعرون بارتباط وثيق العدى بحركة التنوير الألمانية ويعتقدون أنهم مستطيعون أن يشعروا بالاتحاد الكامل بالروح مع الأمة الألمانية الداري . [بورغن هابرماس]

## کو هونغ

#### Ko Hong

( التسمية الفخرية : شي كيوان ؛ لقبه : باو بو ـ تسو ، أي المعلم الذي اعتنق البساطة ) . خيميائي وفيلسوف صيني طاوي . ولد في تشو ـ يونغ ( كيانغ ـ سو ) نحو عام ۲۵۲ م ، ومات نحو عام ۳۳۳ في عهد سلالة تسن ( ٢٦٥ ـ ٤١٩) . كان في أول الأمر فقيراً للغاية حتى إنه اضطر إلى أن يعمل حطاباً ليتمكن من إكمال دراسته . ويقال إنه كان يعانى من ثاثاة قوية ، وإنه ما كان يقيم وزناً كبيراً للثروة وللحب ، فحبس نفسه في منزله واعتزل العالم تماماً . وقد نبتت الأشواك عالية أمام داره حتى كان يشق على زائريه الوصول إليه . في عام ٣٢٦ حصل من الوزير وانغ طاو على وظيفة رسمية ، وأفلح في تحويل نفسه إلى مدينة كو ـ لو التي يسهل فيها العثور على الزنجفر الضرورى لتجارب الخيمياء. وبعد أن حصل على المواد التي كان بحاجة إليها ، اختلى في جبل لو \_ فو حيث حاول أن يركّب عقاراً سحرياً يهب شاريه الخلود ، على نحو ما ادخل في اعتقاده تأويله المغلوط للطاوية الفلسفية . وقد كتب يقول : « من يتجرع دواء الخلود هذا فسيعود شعره أسود بعد أن شاب وابيضٌ وستنبت له من جديد الأسنان التي سقطت وستعود إليه القوة التي فارقته . ومن يشرب هذا الشراب فلن يشيخ أبداً ، والشيخ سيعود فتى وسيعيش أزلاً » . ويروى المأثور أن كو هونغ صار خالداً ، لما بلغ الحادية والثمانين، وبارح الأرض . ومن أهم تصانيفه شن هسين تشوان أي تراجم الخالدين، وكتاب في الخيمياء والسحر بعنوان باو بو ـ تسو اى كتاب المعلم باو ـ بـو (٠) . ويعزى إليه أحياناً تى شانغ كان يينغ بيين ، أي كتاب المكافآت والعقوبات<sup>(\*)</sup>.

# كويره ، الكسندر

## Koyré, Alexandre

فیلسـوف وریاضی فـرنسي من اصـل روسی (۱۸۹۲ ـ ۱۹۹۵ ) . اهتم اولاً بجـاکـوب بـومـه والمتصوفین ، ثم اتجه ابتداء من ۱۹۳۳ نحو تاریخ

العلوم بصفته فيلسوفاً افلاطونياً. كتب بالروسية والفرنسية ومن مؤلفاته : دراسات غليلية (١٩٣٩) ، من العالم المغلق إلى الكون اللامتناهي (١٩٥٧) ، الثورة الفلكية : كوبرنيكوس ، كبلر ، غليليو (١٩٦١) ، دراسات في تاريخ الفكر الفلسفي (١٩٦١) ، وصدر له بعد وفاته : دراسات نيوتنية (١٩٦٧) ، دراسات في تاريخ الفكر العلمي (١٩٦٥) .

## كويلس، إسماعيل

#### Quiles, Ismaël

فيلسوف ارجنتيني من أصل اسباني (١٩٠٦ ). دُرَس ودرَّس في كلية اللاهوت في سان ميغل في محافظة بيونس آيرس، وتضلع في فلسفة اليسوعي سواريز. من مؤلفاته: الشخص الإنساني (١٩٤٢).

## كيابلي ، السندرو

## Chiappelli, Alessandro

فيلسوف إيطالي (١٨٥٧ ـ ١٩٣١) . رأى في الكانطية المحدثة إمكان مثالية جديدة في صورة واحدية روحية . من مؤلفاته : كانط والفلسفة المعاصرة (١٨٨٠) ، و من النقد إلى المثالية الجديدة (١٩١٠) .

## كيبارا إيكيكن

#### Kaibara Ekiken

فيلسوف ياباني . ولد في فوكيوكا سنة ١٦٣٠ ، ومات في كيوتو سنة ١٧١٤ . كان سليل اسرة من الأطباء ، هم آل كورودا ، سادة فوكيوكا ، وابناً للطبيب كوانسي ، وطبيباً هو نفسه . درس كيبارا إيكيكن البوذية أولاً ، ثم قصد في السابعة والعشرين كيوتو حيث درس ، تحت إشراف يامازاكي آنسي ( ١٦١٨ \_ ١٦٨٨) ،

فلسفة لو سيانغ ـ شان ( ١١٣٩ ـ ١١٩١ ) ووانغ يانغ ـ مينغ ( ١٤٧٢ ـ ١٥٢٩) . وصار بعد ذلك من التباع فلسفة تشو تسو ( ١١٣٠ ـ ١٢٠٠ ) ، ولم يفترق عن مذهب هذا الأخير إلَّا في زمن متأخر جداً ليصوغ نظرياته الخاصة به . وقد سافر كثيراً عبر اليابان ، واسس مدرسة في كيوتو . وفي الثامنة والثلاثين تزوج صبية في السادسة عشرة وساعدها على ان تعي مواهبها ، فصارت هي الشاعرة توكن .

كانت ثقافة كبيارا إيكيكن واسعة للغاية ، وكان هو رجلاً في منتهي التواضع . وقد ترك مؤلفات لا تقع تحت حصر في موضوعات مختلفة . لكنه كان في المقام الأول فيلسوفاً ، وواحداً من كبار ممثلى مدرسة الكانفاكوسكا ( الصينويين ) . وقد تبنى ، فيما يتصل بنظرية نشأة الكون ، مذهب وانغ يانغ \_ مينغ وايتو جينسي ( ١٦٢٧ ـ ١٧٠٥) . لكن الجزء الأهم من نتاجه هو بلا مراء ما يتصل منه بالأخلاق التي تقوم على أساس تلك الفرضية عينها في نشأة الكون . فالطبيعة في نظر كيبارا إيكيكن تحب الانسان وتحميه ، وتمده بكل ما هو بحاجة إليه . وتلعب السماء إزاء الإنسان دور أب، والأرض دور أم، وللإنسان عليهما الحب والاعتراف بالجميل . وخلافاً لسائر الكانفاكوسكا الذين كتبوا بالصينية برسم حلقة ضيقة من المريدين ، توجه كيبارا إيكيكن إلى الشعب بوجه خاص ؛ ومن ثم توسل باللغة القومية ، وبأسلوب بسيط أحادى النسق . وقد كان أول ياباني يولى اهتماماً لمسائل علم التربية . وقد أفاد مصنفاه: نيحون شاكوميو و اونا ديغاكو، اي مدرسة النساء الكبرى (\*) ، في تربية أجيال وأجيال من الفتيان والفتيات باعتبارهما دستور الأخلاق ؛ وإلى يومنا هذا لا يزالان يبتعثان الاهتمام والاحترام معاً .

# كيرد، إدوارد

## Caird, Edward

فيلسوف إنكليزي ولد في اسكتلندا وتوفي في أوكسفورد (١٩٠٨ - ١٩٠٨). أستاذ علم الأخلاق في غلاسكو ومروَّج فلسفة كانط في بريطانيا ونذر نهاية حياته لفلسفة الدين. من مؤلفاته رصيد نقدي لفلسفة كانط (١٨٧٧)، الفلسفة الاجتماعية وديانة

كونت (١٨٨٠)، تطور الدين (١٨٩٣)، تطور الإلهيات لدى الفلاسفة الإغريق (١٩٠٤).

# كيريفسكي ، إيفان فاسيلييفتش

## Kireevsky, Ivan Vassilievitch. Kireevski, Ivan Vasilevich

فیلسوف روسی . ولد فی موسکو فی ۲۲ آذار ١٨٠٦ ، وتوفي في سان بطرسبورغ في ١١ حزيران ١٨٥٦ . عهد به ، في طفولته ، إلى الشاعر جوكوفسكي ، فأورثه حبه وتعلقه الشديدين بروسيا . بعد أن استهل دراسته العليا مع الشاعر فينيفيتنوف والكاتب أودويفسكى واللاهوتى المقبل خومياكوف، انضم إلى الحلقات الطليعية التي كانت المناقشات تدور فيها حول الفلسفة الألمانية المثالية . في عام ١٨٣٢ ، أسس مجلة الأوروبي، فمنعت الرقابة صدورها ؛ وساهم في تحرير صحيفة الموسكو . بعد بضع سنوات من الصمت (أبدى خلالها تعلقاً جديداً بدينه -ربما بتأثير من زوجته وشقيقها بيوتر) ، أصبح من مؤسسى الحركة السلافية ، واضطلع بدور لا يقل أهمية عن دور خومياكوف . وفي العدد الأول من مجلة الحديث الروسي ، التي أسسها أنصار الحركة السلافية ، عرض آراءه في مقال طويل بعنوان حول ضرورة وإمكانية مبادىء جديدة للفلسفة (١٨٥٦). غير أنه لم يستكمل هذا العرض ، فقد وافته المنية قبل أن تعلُّق الرقابة صدور المجلة ، وقد حاول كيريفسكي ، على غرار بقية انصار الحركة السلافية ، التوفيق بين الدين الأورثوذكسى وفلسفتي هيغل وشلينغ : ومما سبهل مهمته معرفته الضليعة بالفلسفة الألمانية من جهة ، وبالفلاسفة الأورثوذكسيين من جهة أخرى ، وفي مقدمتهم مكسيموس المعترف وإسحق السرياني . ولم يترك كيريفسكي اعمالًا ذات أهمية كبرى . اما مقالاته فقد جمعت في مجلدين صدرا للمرة الأولى في موسكوفي عام ١٨٦١ ، ثم اعيد طبعهما في عام ۱۹۱۰ .

□ « على الرغم من أن كيريفسكي عبرعن بعض آراء صائبة بصدد عيوب التفكير الميتافيزيقي والجوانب السلبية للمجتمع البورجوازي، فإن آراءه في مجموعها

كانت رجعية سواء أفي علم الاجتماع أم علم السياسة ». [يودين - روزنتال]

# كيريلس الاسكندري

# Cyrille D'Alexandrie Cyril Of Alexandria

بطريرك الاسكندرية ومن معلمي الكنيسة . ولد في الاسكندرية نحو ۳۷۰ أو ۳۷۱ م، ومات في ۲۶ حزيران ٤٤٤ . ترهب وخلف عمه على الكرسى الأسمقفي للقديس مرقس . وكانت السنوات الأولى من ولايته الأسقفية مليئة بالأحداث والاضطرابات . ولئن لم يكن له ضلع في مقتل الفيلسوفة هيباثيا (عام ١٥٥ ) ، فقد وقف الرهبان بقوة إلى جانبه ضد الوالى الروماني . وأثبت كيريلس طول باعه في المناظرة والحجاج والدفاع، وحارب النوفاسيانيين واليهود وخاض غمار المساجلة ضد النسطورية على اوسع نطاق حتى لُقب بفقيه التجسد . كان خصيب القلم ، فكتب ضد الأربوسيين الكنز و في الثالوث رداً على هرمیانس ، و الرد علی یولیانس ، و الرد علی كتاب يوليانس الملحد ، وأخيراً الرد على نسطور . بيد أنه ليس من الثابت أنه هو فعلاً مؤلف جميع المصنفات التي تُنسب إليه . وقد اقتصر دوره كلاهوتي على شرح عقيدة الثالوث وعقيدة التجسد ؛ ولكن استشهاد أنصار الطبيعة الواحدة بمخطوطاته ، التي ما كانت تتميز بوضوح لغتها ، انتقص من سلطته لدى الكنيسة البيزنطية . ناهيك عن أنه كان يقول إن الروح القدس ينبثق عن الأب بقدر ما ينبثق عن الابن ، وهذا ما لم يرق للبيزنطيين ، وطوبته كنيسة روما قديساً ، ومنحه البابا لاون الثالث عشر لقب معلم الكنيسة المسكونية (۱۸۸۳) . [ماریا دی بندیتی]

 د كيريلس الإسكندري اكثر آباء الكنيسة وثوقية وسكولائية ». [انطوان أرنو دانديي]

كيسرلنغ ، هرمان

Keyserling, Hermann فيلسوف ومفكر الماني . ولد في كونو في مقاطعة

ليفونيا في ٢٠ تموز ١٨٨٠ ، وتوفى في انسبروك ( التيرول ) في ٢٦ نيسان ١٩٤٦ . تحدر من أسرة بلطيقية نبيلة أصبحت روسية بعد فتح بطرس الأكبر للمقاطعات البلطيقية . كان في الخامسة عشرة عندما دخل المعهد الثانوي الروسى في جرنوف ، في إستونيا . واهتم منذ البداية بالعلوم الطبيعية ، ولم تهمد حماسته لهذه العلوم حتى بعد أن تحول نحو الفلسفة. دُرَس العلوم الطبيعية في جينيف ودوربات وهايدلبرغ، وجاز بنجاح امتحاناً في الجيولوجيا. وفي تلك المرحلة من حياته أصيب بجرح بليغ في أثناء مبارزة ، وكان لهذا الحدث أثره البالغ في تطور شخصيته . في عام ١٩٠٣ ارتحل إلى باريس ، ومن عام ١٩٠٦ إلى عام ١٩٠٨ عاش في برلين . ومنذئذ هجر الجيولوجيا نهائياً ، وكرّس نفسه للفلسفة وأصدر في ميونيخ ، بنية العالم ، محاولة في الفلسفة النقدية (١٩٠٧) ، ثم الخلود . بعد رحلة إلى اليونان قصد كيسرلنغ، عام ١٩٠٨، مدينة رايكول (إستونيا)، وأقام في أملاكه . لكنه خرج من عزلته في عام ١٩١١ ليقوم بجولة عبر العالم . ولدى عودته من هذه الجولة أصدر طبيعة الحدس ودوره في الفلسفة. (١٩١٢) . ومع قيام الثورة البلشفية فقد كيسرلنغ أملاكه كافة ولم يعد في مستطاعه العيش في وطنه . فقصد المانيا واستقر فيها . وفي عام ١٩١٩ تزوج من إحدى حفيدات بسمارك وافتتح ، عام ١٩٢٠ ، في دارمشتات « مدرسة الحكمة » . لكن السمعة التي اكتسبها لم تكن من صنع هذه المؤسسة بقدر ما كانت حصيلة نشاطه كفيلسوف . فقد أصدر في عام ١٩١٩ يوميات تسفار فيلسوف(\*) ، فلفتت إليه الأنظار . وفي عام ١٩٢٥ قام برحلات جديدة ، وأصدر العالم الذي بولد، تحليل نفسى لاميركا وتاملات أميركيـة جنوبية<sup>(\*)</sup> و الثورة العالمية ومسؤولية العقل<sup>(\*)</sup> ؛ وقد وضع هذا المؤلِّف الأخير عام ١٩٣٤ وبالفرنسية . وقد فرض انصار النازية نوعاً من الحظر على كيسرلنغ ؛ وقبيل هزيمة المانيا تمكن من الهرب إلى التيرول ( النمسا ) .

□ « في تيار واحد مع كلاغز ، عارض هرمان
 كيسرلنغ بتصور سحري \_ صوفي للحياة « حضارة
 ملكة الفهم » ، أي العقلانية الغربية ابتداء من الايليين

کستل

الـذين كانـوا أول من خلط بين الوجـود والفكـر المنطقى » . [انطوان فيفر]

□ « لقد أسس كيسرلنغ حكمة . فالعلم ينبغي أن ينوب منابه الفهم لأنه أكثر واقعية وفاعلية . والموضوعة المركزية في فلسفته ، كما في فلسفة ماريتان وراسل وأورس وأورتيغا ، هي مصالحة الفكر مع الحياة » . [ر . م . البيريس]

#### كسئل ، باسكييه

#### Quesnei, Pasquier

لاهبوتي فرنسي (باريس ١٦٣٤ ـ امستردام ١٧١٩). كان في الأصل من أعضاء الجمعية الأوراتورية ، ثم تركها وتحول إلى الجانسينية ، وانضم إلى ارنو في بروكسل سنة ١٦٨٥. وتولى بعده زعامة الحزب الجانسيني . شُجن في مالين سنة ١٧٠٠ ، فهرب ، واستقر به المقام في لييج ثم في اوتريخت . كتابه تاملات اخلاقية في العهد الجديد ، الصادر عام ١٦٩٩ ، ادين بموجب فتوى بابوية سنة ١٧١٣ ، مما استدعى محاكمته أمام مجمع كنسى عام .

# كيلا، إينو

## Kaila, Eino

فيلسوف وعالم نفس فنلندي (۱۸۹۰ ـ ۱۹۵۸) نقد المادية الآلية كما قال بها هيكل واوتسفالد، ورأى فيها فلسفة عامية تتظاهر بحل الغاز الطبيعة والإنسان. ورغم تأثره بأفكار ماخ، فقد ارتأى أن التصور الظواهري للفيزياء مغلوط، وأكد على الوجود الحاقعي للذرات. خصّص دراسات عدة لمشكلات الحتمية والاحتمالية وفلسفة الرياضيات والوضعية المنطقية المحدثة، وقد برز فيها تأثره بشليك ورايشنباخ وكاسيرر وبين ۱۹۲۸ و ۱۹۲۶ اتصل باعضاء حلقة فيينا، ولا سيما كارناب، وارتحل إلى فيينا تكراراً. وفي عام ۱۹۳۰ عين استاذاً للفلسفة النظرية في جامعة هلسنكي وتألق نجمه بوصفه أول فلاسفة فنلندا وأوسع مثقفيها نفوذاً. وقد أنشأ أول مختبر لعلم النفس في فنلندا، وترأس جمعيتها

الفلسفية. من مؤلفاته: مبادىء المشاكلة المنطقية (١٩٢٨)، مبحث في الفلسفة التركيبية (١٩٢٨)، الوضعية المنطقية المحدثة (١٩٣٠)، حول واقعية المفاهيم الفيزيائية (١٩٤٢)، السببية النهائية (١٩٤٦)، الواقع والتجربة (١٩٧٨).

## كينه ، إدغار

#### Quinet, Edgar

فيلسوف ومؤرخ وشاعر وسياسي فرنسي ( ١٦ شباط ١٨٠٣ ـ ٢٧ آذار ١٨٧٥). دُرَس الحقوق والألمانية وفلسفة التاريخ. بدا حياته الفكرية في العشرين من العمر بنشره مذكرات اليهودي التائمه (١٨٢٣) التي هجا فيها المذاهب الفلسفية السائدة في زمانه . كان يكن إعجاباً كبيراً لهردر ، فعكف على ترجمة كتابه: افكار حول فلسفة تاريخ الإنسانية (٩٠٠)، وقد قدم لترجمنه بمدخل (١٨٢٥) بديع كال له غوته نفسه المديح . ولم يكن النجاح الذي لاقاه في فرنسا دون ذاك الذي لاقاه في المانيا ؛ فقد رأى فكتور كوزان في المدخل « بداية كاتب كبير » ، وحرص على تقديم مؤلّفه إلى ميشليه . ومنذئذ انعقدت بين هذا الأخير وبين كينه أواصر صداقة متينة دامت العمر كله .

اولع كينه بالفلسفة الألمانية وقصد هايدلبرغ عام ١٨٢٧ ، وتعرف إلى اشهر اساتذة جامعتها العريقة . وفي العام التالي نشر اصل الألهة (١٨٢٨) ، وكان بمثابة مسودة أولى لكتابه الكبير عبقرية الأديان الذي سيصدره بعد خمسة عشر عاماً . وبعد أن وصف قصة رحلة له إلى اليونان برفقة ألجيش الفرنسي عام ١٨٣٠ في اليونان الحديثة وعلاقاتها بالعصور القديمة في اليونان الحديثة وعلاقاتها بالعصور القديمة قصيدته المطولة الرمزية أحازفيروس (٩) (١٨٣٠) . وفي العام نفسه عاد إلى هايدلبرغ وتزوج من مولدافية ستكون رفيقة حياته الوفية . ولما عاد إلى باريس نشر قصيدتين نثريتين مطولتين : نابليون (١٨٣١) ثم بروميثيوس (١٨٣٨) ثم رحلة متوحد (١٨٣١) بوبعد عامين عُين مدرًساً للأداب الاجنبية في كلية الأداب بليون ، وحظي الحال بنجاح هائل . وعلاوة على

أطروحته للدكتوراه الملحمة الهندية ، أصدر في العام ذاته كتاباً بعنوان المانيا وايطاليا (١٨٣٨) . وإذ راح يجاهر اكثر فأكثر بآرائه الجمهورية وجُّه ، عام ١٨٤٠ ، تحذيراً إلى البلاد اسف فيه للطلاق بين البورجوازية والشعب وتنبأ منذ ذلك الحين بالساعة « التي سترغم فيها طائفة الأغنياء البروليتاريا على ان تعاملها معاملة العدو ، ، وفي عام ١٨٤٢ ترك كينه ليون إلى باريس ليشغل كرسى أدب أوروبا الجنوبية الذي أنشىء خصيصاً لأجله في الكوليج دي فرانس. وإذ تسنم على هذا النحو أرفع درجة في التعليم العام ، زاد تصميماً على قيادة الشبيبة الفرنسية في تطلعها الغامض إلى الحرية . وما كاد يصدر كتابه عبقرية الاديان حتى شن حرباً عواناً على النزعة البابوية المتطرفة ، فأوقف عن التعليم ( ١٨٤٦ ) . وتعاظمت مساهمته في التحريض الإصلاحي. وعندما نشبت ثورة ١٨٤٨ ، كان من أوائل من اقتحموا قصر التويلري . وعُيِّن قائداً في الحرس الجمهوري ، ثم انتخب عضواً فى الجمعية الوطنية .

أصدر بعيد ذلك ثورات ايطاليا (١٨٤٨ ـ ١٨٥١) . ثم أخذ طريق المنفى . فبعد طرده من فرنسا على أثر انقلاب نابليون الثالث في ٢ كانون الأول ١٨٥١ ، التجأ إلى بروكسل ، ثم إلى سويسرا . وكان مجموع ما امضاه في المنفى عشرين عاماً. ومن حسن الحظ أن العمل كان يعزيه عن كل شيء . وبالفعل ، أصدر على التوالي العبيد، وهي قصيدة مسرحية (١٨٥٢) ، و قصة أفكاري (\*) (١٨٥٨) ، و مرلان الساحر (١٨٦٠) ، وأخيراً الثورة (١٨٦٥) . ومنذ الرابع من ايلول ١٨٧٠ عاد أخيراً إلى وطنه ، ونشر في أثناء حصار باريس مقالات لاذعة ندد فيها بمسلك بروسيا إزاء فرنسا التي عادت جمهورية . وأعيد إليه كرسيه في الكوليج دي فرانس ، وانتخب علاوة على ذلك نائباً في الجمعية الوطنية . وكان في أثناء ذلك لا يمل رلا يكل من العمل ؛ فقد أصدر ثلاثة مؤلفات جديدة حصار باريس والدفاع القومي (١٨٧١) ، و الجمهورية ، شيرط انبعاث فيرنسا (١٨٧٢) ، وأخيراً الروح الجديد (١٨٧٤) الذي لخص فيه عمل حياته كلها. ولنعد إلى الأذهان أن فكتور هيغو القي في جنازته خطاباً مهماً أبقى ذكراً . ولئن كان إدغار كينه شاعراً متواضعاً ، فقد كان فيلسوفاً جريئاً وملحداً

ومؤرخاً ليبرالياً عميقاً ، وكان بلا مراء من اعظم محركي الأفكار في عصره . [رولان بورنال]

## کین یو لن

#### Kin Yue- Lin

فيلسوف صينى ولد سنة ١٨٩٤ . كان ممثلًا بارزاً للواقعية المحدثة التى ادخلها براتراند راسل إلى الصين عندما قام فيها بجولة محاضرات عام ١٩٢٠ . وقد أسهم لين يو لن ، محاطأ بجمهرة من المعاونين والتلاميذ ، إسهاماً بعيد الشأو في المنطق والمنطق الرياضي ونظرية المعرفة . و رسالة المنطق ، التي وضعها عام ١٩٣٥ ، تعد مرجعاً كالاسبكياً . ولكنه عندما يحاول بالمقابل أن يدافع عن الدعاوى الواقعية المحدثة بمعونة مصطلحات كونفوشية قديمة ، فإنه لا يزيد ، كما يرى النقاد ، على أن يضع خمراً جديداً في دنان قديمة . ولا يجاوز نفوذه على أية حال الدوائر الأكاديمية ، أولاً لأنه تحاشى بطوع إرادته الخوض في المساجلات التي كانت تدور على قدم وساق بين الذرائعيين والمثاليين من جهة وبين الماركسيين من الجهة الثانية ، وثانياً لأن إسرافه في استخدام الرموز الرياضية جعل أبناء جلدته ينصرفون عنهم إلى ما هو عيني وحي.

# کییرکغارد ، سورین آبی

## Kierkegaard, Soren Aabye

فيلسوف دانمركي . سيرة حياته قد لا تملأ سوى بضعة اسطر ، لأن ما من حياة مثل حياته كانت عديمة التأثر بأي حدث خارجي . ولد سورين كييركغارد ( واسمه يعني « المقبرة » ) في ٥ ايار ١٨١٣ في كربنهاغن ، ومات في ١٨ تشرين الثاني ١٨٥٥ في المدينة نفسها التي لم يتغيب عنها ، بعد فسخه خطوبته ، إلا ليقيم بضعة أشهر في برلين ( تشرين الأول ١٨٤١ - آذار ١٨٤٢) ؛ وإلا ليقوم بثلاث سفرات قصار إلى برلين أيضاً في الأعوام ١٨٤٢ ، ١٨٤٥ ،

تداخلاً حميماً ـ بالتربية الدينية التي تلقاها وبشخصية ابيه . وكانت تلك التربية شديدة التزمت ، موسومة بميسم التقوية (التي نشأ عليها والده في موراڤيا) المترعة بخوف الله وبالريبية إزاء العالم . وقد كتب لاحقاً عن نفسه . « لم يسمع قط من يحدثه ، كسائر الأطفال ، عن الطفل يسوع وعن الملائكة وفرح السماء . وبالمقابل ، لم يُعرض على انظاره قط سوى المصلوب ، حتى أمسى الصليب هو الصورة الوحيدة والانطباع الوحيد لديه عن المخلص ؛ ومع أنه كان طفلاً ، فقد كان منذ ذلك الحين طاعناً في السن كشيخ هرم » .

فقد أبوه زوجته الأولى وخمسة من أولاده . وكان يسمي سورين أبنه من زوجته الثانية ، الخادمة ، وكان يسمي نفسه بنفسه « أبن الشيخوخة » لأن أباه كان في السادسة والخمسين حينما أنجبه . ومع ذلك يصرح كييركفارد أن أباه هو أكثر من أحبه من الرجال ، لأن هذا الرجل تسبب في تعاسته عن حب . فأن تحب من يكون السبب في سعادتك ، فذلك حب وإنما ناقص ؛ وأن تحب من كان بخبثه السبب في تعاستك، فتلك هي الفضيلة ؛ أما أن تحب من كان ، عن حب أسيء فهمه، السبب في تعاستك ، فذلك هو الحب الحقيقى .

كانت طفولته فريدة وتنبىء عن حياة فريدة . ومن الممكن تمييز ثلاثة اطوار في هذه الحياة الطور الجمالي ، والطور الاخلاقي ، والطور الديني . واهمية هذا التقسيم ، الذي وضعه كبيركغارد بنفسه ، لا تكمن في تعاقب طرائق التفكير ـ طبقاً لقاعدة فنية ولقانون اخلاقي ولإيمان ديني ـ بقدر ما تكمن في تطابق وثيق بين انماط الفكر واساليب العيش .

بدا كييركغارد، شانه شأن الكثيرين، بحياة ماجنة. وكان يسعه ان يقول مثلما قال القديس اوغوسطينوس من قبله . «كانت اشواك اللذات تنمو فوق راسي » . ولكن على الرغم من أنه كان رجل لذة ، متمرداً على الكنيسة لأنه يرى فيها أداة لتبليد العقل ، فقد بحث ، لدى غير القديسين، عن نماذج للحياة. فعثر على ثلاثة نماذج ستكون كالثالوث للطور الجمالي . دون جوان ، نموذج الشهك ، وفاوست ، نموذج الشهك ، وآحازفيروس ، نموذج الكفر . ولكن كبيسركغارد لم يتوصل إلى التماهي مع أي من الثلاثة « استطيع أن اتجرد من كل شيء ، لكن ليس من ذاتي . بل إنني لا

أستطيع أن أنسى نفسى حتى عندما أنام » . ذلك أن ما كان يبحث عنه كييركغارد في دون جوان وفاوست وأحازفيروس ، هو حقيقة يمكن أن تكون هادية لحياته ، بل تكون هي نفسها الحياة . ولسبوف تكشف له الأحداث عن هذه الحقيقة . وبعض هذه الأحداث يتصل بأبيه ، وبعضها الآخر بخطيبته . شيخ وصبية كانا وسطاء كبيركغارد . والأول هو الذي انتقل به من الطور الجمالي إلى الطور الأخلاقي . وقد استشعر أولاً انفعالًا كبيراً يوم علم أن أباه لعن الله وهو فتى فهذه اللعنة لا بد أن تكون ارتدت عليه وعلى ذويه . فالرجل ، الذي كان يعجب به اكثر من اى رجل آخر ، اقترف فاحشة الفواحش التجديف . ومن ثم لم يعد طول عمره بركة ، بل لعنة ، لأن أولاده تُوفوا عنه ؛ ومن ثم أيضاً كتب على أسرته نفسها الانقراض . وأغلب الظن أن هذا الحدث السيكولوجي الكبير هو ما يسميه الزلزال » .

بعد الزلزال ، عاد كييركغارد إلى الدين ، وعلى الأخص إلى الأخلاق . ويتميز الطور الأخلاقي بالتقيد بالواجبات الاجتماعية التى تبدو وكأنها تفرض نفسها على الإنسان لدى الخروج من مراهقته ، وعلى الأخص منها واجب تأسيس اسرة . وفكّر كييركغارد بالزواج . وخطب ابنة المستشار القانوني اولسن ، وكانت في السادسة عشرة من العمر ، وقد ترددت في قبوله لأنه كان يخيل إليها أنها تحب أحد أساتذتها . وكان هو نفسه تتأكله الهواجس على الرغم من حبه لريجينا . فهو أقل الناس عفوية في العالم ، وأبدأ يعيش ، كما كتب ، في « إعادة التذكر » . وحاولت ريجينا ، وقد أولعت به ، أن تخفف عنه . كانت تقول له : « كاشفني بأخفى أفكارك وبأشدها إيلاماً » . لكنه كان يلزم الصمت المطبق. وبعد عدة تقلبات عاطفية ، فصم كبيركغارد في نهاية المطاف خطوبته : فقد أعاد المحبس يوم تقدم بأطروحته للدكتوراه بعد عام واحد من خطوبته. ورجته ريجينا أن يعود عن قراره، ففعل في الظاهر ، ولكنه اصطنع تجاه خطيبته برودة وتعالياً حتى صرف قلبها عنه . وتألم كثيراً ، وإنما بطريقة مغايرة : «لقد اختارت هي الحياة ، واخترت أنا الألم » .

لماذا فسخ خطوبته ؟ لقد قدم ، وقدم الدارسون من بعده ، جملة من التفاسير التي ينضاف بعضها إلى بعض بدون أن يلغى واحدها الآخر ، وحتى ريجينا

کییرکفارد کییرکفارد

نفسها أقرت ، في نهاية المطاف ، بأن الأمركان ينطوي دوماً على شيء غير قابل للتفسير . وبادىء ذي بدء ، كان كبيركغارد قد نذر نفسه لعبادة المطلق ، وكان يشعر بأنه يمارس على هذا النحو الكهنوت ، مما يتنافى والزواج ، مثله في ذلك مثل أبيلار ، وعلى الأخص مثل إيلوئيز التي كانت تعد الزواج غير لائق بفيلسوف . من يحارب في سبيل الوجود الاسمى يتعين عليه أن يحرم نفسه من أفراح الوجود القصوى » . ثم إنه كان شاعراً ، والشاعر لا يمكن أن يحب إلا بالرغبة والذكرى . أما الفتاة فليست إلاً ذريعة ... وإتمام الزواج معناه محو ما يجذب في الزواج . فالتحقيق هدم .

يلمع كبيركغارد بصورة متواصلة ايضاً إلى «سر». يتكلم عن «نقص في العلاقة بين الجسم والروح»، فيسميه «الشوكة في الجسد». ومن هنا كانت فرضية العنة. وثمة فرضية اخرى تنبع من التحليل النفسي وتقول إنه توهم أنه يستعيد أمه في شخص خطيبته.

إلام سيؤول أمره من الآن فصاعداً ؟ إنه سيكرس نفسه لفكره ؛ فبعد أن ضحى بالفن ، وبعد أن ضحى بالحب ، سيضحي بشخصه بالذات . فعلى هذا النحو سيحققه ! إنه سيحاكي أيوب الذي تجرد من كل شيء وبات ينتظر من الله ، الذي جرده من كل شيء ، أن يعيد اليه كل شيء . « هذا ما يمكن أن يسمى بداية جديدة ».

إن المسيحية إما أن تكون هذه البداية الجديدة وإما أنها غير موجودة . وحتى يقوم الدليل على أن المسيحية بداية جديدة ، فلا بد من العمل على تجريدها من كل ما ليس منها . ولقد كان كييركغارد أثبت أنها لا تمت بصلة إلى علم الجمال ، خلافاً لما كان الرومانسيون يحاولون الإيحاء به منذ أيام شاتوبريان . وتجاوز الطور الجمالي فجر الحقيقة القائلة إن الدين ليس وجهة نظر شعرية في الحياة الإنسانية . كما أن المسيحية ليست نموذج الحياة الرصينة ، الجادة ، المتبصرة ، التقليدية ، كما تثبت ذلك الضرورة المؤلمة الموجبة لتخطي الطور الاخلاقي . فلا بد من هجر الرصانة للانتقال إلى الماساوي ( كما سيقول سارتر لاحقاً ) .

من الواجب أيضاً فك تضامن المسيحية مع الفلسفة

عن طريق مكافحة هيغل ، ومع الكنيسة نفسها عن طريق مكافحة القساوسة . والطريقة التي سيعتمدها كييركغارد سئسمى من بعده « وجودية » : فهولن يفعل شيئاً ، ولن يقول شيئاً إلا أن ينفذ أولا إلى حياته . ولن يسبأل الآخرين شيئاً إلا أن يكون لا قابلاً للفهم منهم فحسب، بلكذلك لان يعاش من قبلهم \_ومن هنابات مسلك كييركغارد جريئاً وغير مفهوم . فيوم اصبح مقتنعاً اعمق الاقتناع بحقيقة المسيحية ، عزف عن أن يصير قسا ، مثلما عزف من قبل عن اللذة والشعر والزواج ، فهويبغي أن يحد حياته ليجعلها أكثر كثافة . فإنه ، وإن هجره الله والورى ، هو المصطفى . والعمل لزام عليه ، الشوكة في الجسد » . فأن يتخيل الإنسان ما هو خارق للمألوف ليس أمراً بذي بال ، وإنما ينبغي أن يكون هو نفسه الخارق للمألوف .

على هذا النحوحدث قلبه في عام ١٨٤٨ بأنه مكلف برسالة ، تسانده فيها العناية الإلهية نفسها . « مهمتي أن أوقف انتشار المسيحية » . وراح يكافح صحيفة كانت تصدر في كوبنهاغن ، ويضاعف من المقالات الموقعة بأسماء مستعارة ، مثيراً السخرية ثم الاستنكار ، وغير محجم حتى عن تفجير فضيحة عندما نشر مقالاً عنيفاً ضد الأسقف مينستر والكنيسة الرسمية ، لأن الكهنة صاروا موظفين لدى الدولة . وإنما في هذه الحالة المعنوية ـ قلب عامر بالإيمان بالله ونابض في الوقت نفسه بالعداوة للكنيسة \_ كانت وفاته في المستشفى الذي نقل إليه في ١١ تشرين الثاني

لم يُعرف كييركغارد ولم يُقدَّر كثيراً في حياته . وقد تبعه قلة من التلاميذ في بلاده ، لكن مواطنيه براندس وهوفدينغ ، اللذين درساه بعد وفاته ، لم يتخذا منه موقفاً إيجابياً . ولم يغدُ تأثيره كبيراً إلَّا بعد حرب ١٩١٤ ، أولًا كرد فغل على تأثير هيغل ، وثانياً كتمهيد للوجودية التي عارضت معايير المعرفة العقالانية والتاريخية والعامة التي كانت لا تزال غالبة إلى ذلك الحين . بيد أن عبادة الداخلية والفردية واللحظة أفادت فلسفة هايدغر ( وياسبرز ) بقدر ما أفادت فلسفة كارل بارث؛ فـ «الوجود» جرت علمنته على يد هذا الأخير، فتولد منه تصور سارتر . ويبقى كييركغارد مع بسكال فتولد منه تصور سارتر . ويبقى كييركغارد مع بسكال

ذاك الذي عمَّق الذاتية في أصفى صورها ، وصولاً إلى ذات متعالية ومطلقة هي معها في علاقة تضادية وإنما ضرورية .

مؤلفاته : تصور التهكم المسند باستمرار إلى سقراط (أطروحته للدكتوراه، ۱۸٤١) ، إما وإما  $(^{\circ})$  (۱۸٤۲) ، يبوميات غاو $(^{\circ})$  (۱۸٤۳) ، الخوف والارتعاد $(^{\circ})$  (۱۸٤۳) ، فتات فلسفي $(^{\circ})$  (۱۸٤٤) ، مفهوم القلق $(^{\circ})$  (۱۸٤۵) ، مراحل على درب الحياة  $(^{\circ})$  (۱۸٤۵) ، تذييل على الفتات الفلسفي $(^{\circ})$  (۱۸٤٦) ، تذييل على الفتات الفلسفي $(^{\circ})$  (۱۸٤٦) ، الحياة وملكوت الحب  $(^{\circ})$  (۱۸٤۸) ، خطب مسيحية $(^{\circ})$  (۱۸٤۸) ، كتاب الياس $(^{\circ})$  (۱۸٤۸) ، ما تعلمنا إياه زنابق الحقل وطيور السماء $(^{\circ})$  (۱۸٤۸) ، من اجل فحص لضمير العصر الحاضر (۱۸۵۸) ، اللحظة  $(^{\circ})$  (۱۸۵۸) . [جان غرونييه]

القد قاد كبيركغارد الحياة الروحية للدانمرك إلى النقطة التي يتعين عليها أن تندفع منها إما إلى الأسفل نحو الهوة القاتمة للكاثوليكية ، وإما إلى الأعلى نحو المطل الذي تشير إلينا الحرية منه » . [ج . براندس]

" كان كبيركغارد آخر بروتستانتي كبير . ولا يمكن أن نقارنه إلا بمؤسسي المسيحية وبلوشر وكالفن . وجميع الباقين يبدون صغاراً إلى جانبه . وكان السؤال الاساسي بالنسبة إلى كبيركغارد : كيف أصير مسيحياً وما كان لغير بروتستانتي أن يجد مثل هذه الصيغة. ولا يمكن ن نجد له من قرين إلا لدى دوستويفسكي . والحق أن كبيركغارد لا يمكن أن يوضع إلا بجانب الشاعر الروسي . فهما يسيران جنبا إلى جنب ، ولا يمكن لاي مفكر آخر من ذلك العصر أن يتجاوزهما » . [رودولف كاسنر]

□ « سورين كبيركغارد هو في أرجح التقدير المفكر الأهم لعصرنا:فقد جسًد الاعتراض الاكثر إطلاقية والاكثر جوهريةالذي وجه إليه ». [دني دي روجمون]

□ « كييـركغارد .. دون كيشـوت الـوجـود » .
 [عمانوئيل مونييه]

□ دما كتب كبيركفارد ويومياته وجميع تعابيره المباشرة وغير المباشرة إلاً سرد غير منقطع للصراع اليائس، اللامعقول، المتشنج الذي يخوض الإنسان غماره ضد الخطيئة الاصلية وضد أهوال الحياة التي تتأتى من الخطيئة، . [ليون شستوف]

□ « في كتابات كبيركغارد ، التي نفخت نفساً جديدة في جوامع كلم اللاهوت ، نستطيع أن نكتشف الفن الخارق للمألوف الذي استطاع جاهل أن يطوره ليجبر نفسه على الايمان » . [كارل ياسبرز]

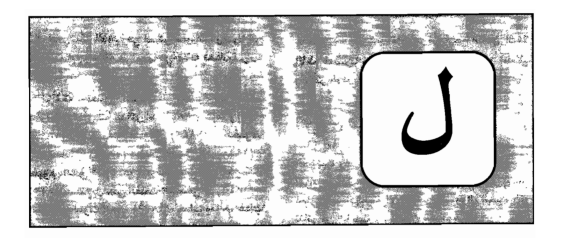
□ « كتابات كييـركغارد أهجيـة طويلـة للدين وللفلسفة ». [الإن]

□ « مثلما يبقى هيغل معلم الجدل العقلي في الأزمنة الحاضرة ،يبقى كييركغارد ، مع نيتشه ، معلم الجدل الوجودي : فهو يعلمنا معه فن الأضداد في الحياة » . [جان فال]

□ « ربما كانت قوة كبيركغارد تكمن في ما يشكل حده بالذات : غياب وازدراء لكل مذهب . فهو يرفض أن يأتي بحقيقة متكونة ، لكنه يوقظ ويحيي الواقع الذي يحمله كل واحد في ذاته » . [رينيه ماهو]

□ « كييـركغارد سقـراط عاطفي » . [جـورج لوكاش]

🛘 « شهيد الداخلية». . [ج . ب . سارتر]



## لابرتونيير، لوسيان

#### Laberthonnière, Lucien

فيلسوف مسيحي فرنسى . ولد في ٥ تشرين الأول ١٨٦٠ في شازليه ، ومات في باريس في ٦ تشرين الأول ١٩٣٢ . كان ممثلًا مشبوب العاطفة لـ « علم المنافحة الجديد » الذي يفصل المسيحية الكاثوليكية عن السكولائية الأرسط وطاليسية ، وبالتالي عن التوماوية ، ويسعى إلى التوفيق بينها وبين الفكر الحديث، ويجد في إثر مشروع بائس لتحقيق الوفاق الكامل بين المحايثة والمجاوزة . وقد انتمى ، ككاهن ، إلى جمعية الأوراتوار عام ١٨٨٦. وتولى رئاسة تحرير حوليات الفلسفة المسيحية (١٩١٥ \_ ١٩١٣). وبعد المحاولات في الفلسفة الدينية (١٩٠١) ، كتب الواقعية المسيحية والمثالية اليونانية ( ۱۹۰۲ ) ، فكان مصير الكتابين كليهما إدراجهما من قبل السلطات الكنسية في ثبت الكتب المحرمة . وهذه الإدانة الأولى، التي مهدت لرسالة البابا بيوس العاشر المناوئة للحداثة في ٨ أيلول ١٩٠٧، تبعتها إدانة ثانية أصابت هذه المرة حوليات الفلسفة المسيحية ، في ١٦ حزيران ١٩١٣ ، وأجبرت الكاهن على التزام الصمت والخضوع. والمؤلفات التي وضعها في ظل تلك العزلة المفجعة ، والتي نشرت بعد وفاته ، ومنها دراسات حول ديكارت ، لم تنج مي الأخرى من إدانة سلطات روما (١٩٣٦) .

□ « إن إله ارسطو ، الذي يتعقل عقله ويجهل العالم ، منطقي ولاأخلاقي . والإله المسيحي منطقي وأخلاقي . اما الإله التوماوي ، الخليط من الاثنين ، فلا هو منطقي ولا هو أخلاقي ، وإنما هو مسيخ » . [ لابرتونيير ]

" كان الأب لابرتونبير يتطلع إلى استجلاء التضمنات الميتافيزيقية للمسيحية . وكان يشعر بتعارض تام بين الفلسفة اليونانية والواقعية المسيحية ، ويكره التوماوية باعتبارها خليطاً من الوثنية والمسيحية . ولم يكن يرى في الايمان خضوعاً لسلطة خارجية وعقلانية ، بل تجربة حياة وتعبير عن طيبة الله الفياضة ، كيما يتاح للإنسان أن يشارك في الحياة الحميمة للشخصية الإلهية » . [ اندريه كانيفيز]

## لابريولا، انطونيو

#### Labriola, Antonio

فيلسوف إيطالي . ولد في كاسينو في ٢ تموز ١٨٤٣ ، وتوفي في روما في ٢ شباط ١٩٠٤ . درس الفلسفة في جامعة نابولي . بعد نشره أطروحة حول مذهب سقراط حسب كرينوفانس وافلاطون وارسطو (١٨٧١) ، اسند إليه في عام ١٨٧٣ كرسي الفلسفة الأخلاقية والتربية في جامعة روما . وفي روما انتقل من التنظير السياسي ، بالتدريج ، إلى الحياة العملية : فقد لعب دوراً بالغ الأهمية في مؤتمر هال

الاشتراكي ( ١٨٩٠ ) ، وساهم على نحو فعّال في تأسيس حزب اشتراكي في ايطاليا (١٨٩٢) . بيد أنه سرعان ما اصطدم بعدم التفهم من جانب بعض القادة ، فهجر الحياة العامة ليقف نفسه من جديد على الفلسفة والتعليم الجامعي الذي ظل يمارسه حتى وفاته . وقد اهتم لابريولا بوجه خاص بمسائل فلسفة التاريخ والحرية السيكولوجية والأخلاقية ؛ وكان توجهه هذا قد تجلى بوضوح منذ أعماله الأولى: في الحرية الإخلاقية (١٨٧٢) و حول تعليم التاريخ (١٨٧٦) . وتحت تأثير الاحداث الاجتماعية وبعض التيارات الفلسفية الاجنبية - الالمانية بوجه الخصوص - التي درسها بتأن واهتمام ، أدخل لابريولا تغييرات على المذهب الهيغلى في فلسفة التاريخ . فالبروليتاريا وحدها بدت في نظره قادرة على حل المشكلات الكبرى التي لا بد أن تنظرح على الحياة الايطالية ؛ وأكب على دراسة ماركس وانجلز في العمق ، بعد أن اعتنق الاشتراكية في قرارة نفسه . وقد تراءى له أن المذهب المادي قمين بأن يجيب عن جميع الأسئلة ـ انظر مسائل فلسفة التاريخ (١٨٨٧) \_ وهذا المذهب هو الذي وجهه نحو النشاط العملي. وبعد انسحابه من حلبة النضال السياسي ، كرّس نفسه لنشر مذهبه ، المادية التاريخية، من خلال إلقاء الدروس والمحاضرات وكتابة المقالات ، ولا سيما من خلال محاولات في التصور المادي للتاريخ (\*) والجزء الأول من هذا المؤلف هو الذي صنع شهرة لابريولا كمفكر ماركسى . والحال أن موقفه كان نقدياً لا وثوقياً ، إذ رفض مذهب « العوامل » المهيمن في إيطاليا ، وأعاد النظر كلياً في نظريات ماركس التي طبقها على تفسير التاريخ في المقام الأول . وبفضل نشاطه التعليمي ، الذي كان يعتبره ضرباً من الواجب المدني ، مارس تأثيراً عظيماً على الثقافة الايطالية .

□ « إن أعمال لابريولا تحتل مكانتها المميزة في المكتبات إلى جانب كتب ماركس وانجلز الكلاسيكية ». [جورج سوريل]

□ « إن لابريولا ، الذي يرفض الداروينية السياسية والاجتماعية ، لا يبدي تساهلًا نقدياً اكبر تجاه « الهواة اللطفاء » الذين يسعون إلى ربط التصور المادي للتاريخ بنظرية عامة في التطور تتحول لدى العديدين منهم ، وفق ملاحظة لابريولا القاسية وإنما

السديدة ، إلى محض استعارة ميتافيزيقية » . [جورج بليخانوف]

الله النعلم أن لابريولا ما كان في يوم من الأيام «أورثوذكسياً » أو « سكولائياً « ... وحتى حينما كان يحرص على توكيد «أورثوذكسيته » الماركسية كان يبدي في الوقت نفسه تصميماً على الحؤول دون تحول هذه « الأورثوذكسية » إلى انغلاق ... على أن ماركسيته لا تخلو مع ذلك من عنصر من عناصر اختلال التوازن : فكما أن داروين لم يكن فيلسوف علمه ، كذلك لم يفلح لابريولا في أن يكون عالم فلسفته ، أو فلنقل إن علمه لم يبلغ دوماً إلى المستوى الذي يتطلبه إنشاؤه الفلسفي بالذات » [ فالنتينو غرانتانا]

□ « خلاصة القول أن لابريولا عارض الوضعية التي الحت على تعيين الفرد بوسطه بالحجة التي تقول إن الوسط نفسه قابل للتغيير ضمن بعض الحدود » . [نيقولا بادالوني]

ان الابريولا ، الذي كان مقتنعاً في آن معاً بصحة الماركسية وبضرورة تطبيقها على الوضع الايطالي في نهاية القرن التاسع عشر ، كان يؤكد أن هذه الفلسفة لا تزال برسم الإنشاء ، وأن عليها أن تزوِّد نفسها بمفهوم اختلافها الخاص ، وأن جدليبها ليست قبلية بل متجذرة في التجربة ، وأنها فلسفة محايثة للاشياء التي تتفلسف بصددها » . [أندريه توسل]

## لابورت ، جان

## Laporte, Jean

فيلسوف فرنسي (١٨٨٦ ـ ١٩٤٨). من نقاد التجريد والمشددين على العيني والمعطي. من مؤلفاته: مشكلة التجريد (١٩٤٠)، فكرة الضرورة (١٩٤٠)، عقلانية ديكارت (١٩٤٥).

اللاحيجي ، شمس الدين محمد الجيلاني

Lâhîjî, Shamsoddîn Muhammad Gîlânî AL -

متصوف من الطريقة النوربخشية المتفرعة عن

الكبروية . ولد في لاحيجان من اعمال جيلان جنوب غربي بحرقزوين، وقرأ على سيد محمد نوربخش وخَلَفه، ومات في شيراز سنة ٩٩٢ هـ / ١٥٠٦ م . يقال إنه عرف مقامات الصوفية الأربعة : الناسوت واللاهوت والملكوت والجبروت. شرحه لمثنوي مَوْرَدَة الاسرار للشبستري ، بعنوان مفاتيح الإعجباز في شرح غولشن راز ، يعد خلاصة كبرى في التصوف . والقطب الذي يدور عليه هذا الشرح هو « النور والقطب الذي يدور عليه هذا الشرح هو « النور تأباباً سود ) . وهذا الطباق بين النور والسواد يستحضر إلى الذهن المزدكية الزرادشتية وثنائيتها في يستحضر إلى الذهن المزدكية الزرادشتية وثنائيتها في النور والظلام .

## اللاحيجي ، ملا عبد الرزاق

#### Lâhîjî, Mollâ 'Abdurrazzâq Al-

فيلسوف من تلاميذ ملا صدرا الشيرازي ( زوج امه ) . توفي في قم سنة ١٠٧٧ هـ / ١٦٦١ م . على الرغم من أنه قرا مطولاً على معلمه ، لا يبدو أنه وجد في الدعاوى الصدرية ما يرضى منزعه الشخصي في الفلسفة . ومع أنه كان يُصنَف في عداد «المشائين» ، إلا أن كتابه جوهر المواد ينم عن تجربة شخصية بالتصوف . له زهاء اثني عشر مصنفاً ، ومنها شرح على تجريد العقائد (\*) للطوسي ، وحواش تتميز بالإصالة على الإشارات والتنبيهات (\*) لابن سينا .

## لارجو ، جان

## Largeaut, Jean

فيلسوف فرنسي، ولد سنة ١٩٣٠، متخصص في المنطق المتقدم . من مؤلفاته : تحقيق حول الاسمية (١٩٧١) .

## لاروميغيير ، بيير

## Laromiguière, Pierre

فيلسوف فرنسي (١٧٥٦ \_ ١٨٣٧) . كان من زعماء

مدرسة الايديولوجيا في بادىء الأمر ، ثم انقلب عليها .
تأثر بمنهج كوندياك في التحليل السيكولوجي ، لكنه عدّله
بأن أضاف إلى الاحساس ، وهو ملكة سلبية ،
الانتباه ، وهو فاعلية روحية للنفس ، كمصدر لمعرفتنا .
يمكن أن يعد من رواد الانتقائية الروحية التي سيرسي
اسسها فكتور كوزان . اشتهر بكتابه دروس في
الفلسفة ، وهي دروس القاها في كلية الأداب بباريس
سنة ١٨١٥ .

# لازاروس ، موريتز

#### Lazarus, Moritz

فيلسوف وعالم نفس الماني (١٨٢٤ - ١٩٠٣) . من رواد ما يعرف باسم « فلسفة الفعل » المناوئة للمثالية . اتخذ التلمود وكانط معاً منطلقاً لرؤاه الأخلاقية ، وكتب اخلاق اليهودية الذي حاول فيه أن يربط الأخلاق الفردية بالأخلاق الجماعية ، والفكر بالفعل ، والدراسة بالملاحظة ، والنظر العقلي بالتاريخ . أما في مضمار علم النفس ، فيمكن أن يعد من مؤسسي علم النفس الجمعي : فقد درس العناصر السيكولوجية في حياة الشعوب من قبيل اللغة والفن والدين . وقد أسس مع هيمان شتاينتال في عام ١٨٥٩ مجلة بالألمانية بعنوان علم نفس الشعوب .

## لاس ، إرنست

## Laas, Ernst

فيلسوف وعالم تربية الماني (١٨٣٧ ـ ١٨٨٥). عارض « الأفلاطونية » ( أي المثالية بجميع صورها في نظره ) ، باعتبارها مذهب الوهم ، بوضعية حسوية ( المثالية والوضعية ، ١٨٧٩ ).

## لاسك ، إميل

## Lask, Emii

فيلسوف الماني (١٨٧٥ ـ ١٩١٥) . درَّس في جامعة فرايبورغ ، ثم في جامعة هايدلبرغ ، ولقي

مصرعه على الجبهة الروسية . حاول تجاوز الكانطية المحدثة لتأسيس ميتافيزيقا للمعرفة . يمثل فكره في خاتمة المطاف تركيباً بين نقدية كانط وحدسية فينومينولوجيا هوسرل . وكان استاذ هايدغر . من مؤلفاته : مثالية فيخته والتاريخ (١٩٠٢) ، فلسفة القانون (١٩٠٠) ، منطق الفلسفة ونظرية المقولات (١٩١٠) ، نظرية الحكم (١٩١١) .

# لاشلييه، جول

#### Lachelier, Jules

فيلسوف فرنسي . ولد ومات في فونتينبلو ( ۲۷ آيار 
۱۸۳۲ ـ ۲۱ كانون الثاني ۱۹۱۹ ) . دَرَس في دار 
المعلمين العليا من ۱۸۵۱ إلى ۱۸۵۵ ، ودرَّس في 
ثانويات تولوز وكان وباريس . وبعد حصوله على شهادة التبريز في الفلسفة ، عُيِّن مدرساً للفلسفة في دار 
المعلمين من ۱۸۲۵ إلى ۱۸۷۰ . وفي سنة ۱۸۷۱ نال 
شهادة الدكتوراه في الآداب . وصار مفتشاً عاماً 
للتعليم العام في آذار ۱۸۷۹ .

إن نتاج لاشلييه المكتوب ، الذي كان له أبلغ التأثير في الأجيال الفلسفية الفرنسية في الثلاثين سنة الأولى من عمر الجمهورية الثالثة ، مقتضب مع ذلك نسبياً . وقد ضم أولاً مؤلفات في المنطق : أطروحة لاتينية في طبيعة القياس (١٨٧١) و دراسات في القياس (١٨٧٧) ؛ وثانياً نصوصاً ميتافيزيقية : أطروحة فرنسية في اساس الاستقراء (١٨٧١) ، و علم فرنسية في اساس الاستقراء (١٨٧١) ، و علم النفس والميتافيزيقا (١٨٨٠) .

لقد شاء لاشلييه ، في محاولة منه للرد على تجربية هيوم وستيوارت مل ولتدارك نقائص الانتقائية التي كانت راجحة الكفة في زمن دراسته ، أن يبرهن على اليقين المطلق للعقل . وبعد أن دحض تفاسير العلية كما كانت تعطيها المدرسة الوضعية ، أيد أولا استنتاجات النقد الكانطي حول العلية المفهومة على أنها دالة قبلية : فتعقّل العالم يعني توحيده . والعلية ، مثلها مثل الزمان ، هي الشكل الضروري لتطبيق فكرنا على الواقع . لكن هل يمكن رد العالم إلى محض علية ميكانيكية ؟ إنه سينحل ، في هذه الحال ، إلى عدد لامتناه من معلولات غريبة أكثر فأكثر . من الواجب

إذن أن تلتئم الساسلات العلية فيما بينها في سلسلات متساتلة : وعلى هذا النحو تتدخل فكرة الغائية التي هي اساسية لدى لاشلييه . على أنه ينبغي أن نلاحظ أن المذهب الغائي لا يوضع في قبالة المذهب الآلي ، بل يبدو على العكس وكأنه مطلب أعلى له . وبعد مثل هذا « الرهان » العقلاني ، ينتهي لاشليبه إلى الإيمان بإله يتعقل نفسه بنفسه من خلال تموضعه في العالم . ويمكننا القول إن لاشليبه أول كانطي أصيل في تاريخ الفلسفة الفرنسية . وقد أسهمت مثاليته المتسمة بالحيوية بقسط موفور في تقويض الحتمية العلمية التي بالحيوية بقسط موفور في تقويض الحتمية العلمية التي ومهدت السبيل بلا ريب أمام ردود برغسون وبلونديل . [جاك باتري]

□ « إن مثالية لاشلبيه تعني أنه ينبغي أن نطلب الحقيقة في الأشياء ذاتها بوساطة الشيء الوحيد الموجود في ذاته الذي يتجلى لنا بأتم الجلاء: العقل ». [اندريه كانيفيز]

□ « لقد صارع ضد التجربية وضد الانتقائية في آن معاً . فقد أوضح أن التجربية لا يمكن أن تقدم لنا سوى وقائع بلا روابط فيما بينها . وارتأى أن قانون العلية لا يمكن أن يأخذ قيمته إلا إذا تممه قانون الغائية » . [جان فال]

# لافروف ، بيوتر لافروفتش

# Lavrov, Piotr Lavrovitch Lavrov, Peter Lavrovich

فيلسوف وثوري وكاتب سياسي روسي ومن منظري الشعبوية . (بسكوف ١٩٠٢ ـ باريس ١٩٠٠) . درس في مدرسة المدفعية ، وعلَّم الرياضيات . في عام ١٨٦٠ نشر محاولات في مسائل الفلسفة العلمية التي حملت تشيرنيشفسكي على الرد بمقالة تحمل هذا العنوان : المبدا الانتروبولوجي في الفلسفة . وفي العنوان : المبدا الانتروبولوجي في الفلسفة . وفي ١٨٦٢ القي القبض على لافروف ، ونفي إلى سيبيريا ، وفي المنفى كتب الرسائل التاريخية التي نشرها في مجلة نيديليا باسم مارتوف المستعار والتي صدرت بعد ذلك في كتاب مستقل سنة ١٨٥٧ . وما لبث أن فر بالى فرنسا ، وانتسب إلى الاممية الاولى ، وشارك في

# لافيل ، لوي

#### Lavelle, Louis

فیلسوف فرنسی . ولد فی ۱۵ تموز ۱۸۸۳ ، ومات ١ أيلول ١٩٥١ . حصل على شهادة التبريزفي الفلسفة سنة ١٩٠٩ ، ثم على الدكتوراه في الأداب سنة ١٩٢٢ بأطروحة عن جدل العالم الحسبي . وعمل بعد ذلك أستاذاً في السوربون من ١٩٣٢ إلى ١٩٣٤ ، ثم استاذاً في الكوليج دي فرانس من ١٩٤١ إلى وفاته . وفي عام ١٩٤٧ انتخب عضواً في أكاديمية العلوم الأخلاقية والسياسية في مؤلفاته الرئيسية في الوجود (١٩٢٨) ، وعي الذات (١٩٣٢) ، الحضور الشامل (١٩٣٤) ، في الزمان والأبدية (١٩٤٥) ، فرض الفيل نفسه ، مع لوسين ، واحداً من خيرة ممثلي « فلسفة الروح » . فهذه الفلسفة ، التي تميز نفسها عن الاتجاه العلمي والاجتماعي الذي ساد ، من كونت إلى دوركهايم ، الفكر الفرنسي في القرن التاسع عشر ، استطاعت أن تعى أن النشاط الفلسفي هو في جوهره تفكير في الذات ، لا في العالم الموضوعي. وعند الفيل أن الفكر الا يمكن له أن يضع نفسه في قبالة الكون بانفصاله عنه. فالوجود المطلق ليس ثمرة معطيات الحواس فحسب ، وإنما كل واحد يشارك فيه كل موجود جزئى ولا تعدو ظاهراته الحسية والتصورية أن تكون تحليلات. وبما أن الأشياء طرأ محتواة في الوجود المطلق ، فهي تعينات راهنة له ، وذلك بقدر ما تنزع إليه منزعها إلى غايتها . وعليه ، ليس الوجود المطلق محلًا لكل إدراك وكل فكر فحسب ، بل هو كذلك حد كل نشاط فهو الفعل و « الحضور الشامل » .

وبديهي أن فلسفة كهذه تناظر حاجة عميقة إلى مجاورة العقلانية واللاعقلانية معاً ، مما يعقد آصرة قربى بينها وبين المجهود الذي اضطلع فيه في اسبانيا أورتيغا أي غاسيت ومدرسته، وإن اختلفت عنه اختلافا بيناً في أسلوب التعبير. ولنذكر أيضاً من مؤلفات لوي لافيل الأخرى الأنا ومصيره (١٩٣٦) ، غلطة نرسيس (١٩٣٩) ، مدخل إلى الاونطولوجيا نرسيس (١٩٣٩) ، مدخل إلى الاونطولوجيا للفلسفة الفرنسية بين الحربين (١٩٥٧) .

ثورة عامية باريس باعتباره اختصاصياً عسكرياً ، وبُعث به في مهمة ارتباط إلى لندن ليعمل إلى جانب كارل ماركس .

كان لافروف وضعياً في مذهبه : فالفلسفة ليس لها ، في رأيه ، موضوع خاص ، وإنما موضوعها تابع بتمامه للعلوم . وقد وضع في ذلك ثلاثة احاديث حول الدور الراهن للفلسفة . وقد انتقده عليها كل من انطونوفتش وبيساريف . وقد اسس في سويسرا مجلة اشتراكية بعنوان إلى الامام (١٨٧٣ ـ ١٨٧٨) . ثم صار عضوا في هيئة تحرير مجلة الانتروبولوجيا . وتحت تأثير نظريات فيورباخ وستيوارت مل وسبنسر صاغ ، في محاولة في تاريخ الفكر ، مذهباً فلسفياً اطلق عليه اسم المذهب الانتروبولوجي . وقد تبادل في مطلع السبعينات رسائل مع ماركس وانجلز ، وقد اعترضهذا الاخير بوجه خاص على توجهاته الداروينية .

## لافورج ، لوي دي

## Laforge, Louis De

طبيب وفيلسوف فرنسي من القرن السابع عشر ، من شراح فكر ديكارت نشر رسالة في نفس الانسان وملكاتها ووظائفها واتحادها بالجسم طبقاً لمبادىء ديكارت (١٦٦٦) ، كانت بمثابة تمهيد لمذهب مالبرانش في « العلل الظرفية » . ففي تمييزه بين النفس والجسم ، قال إن النفس « علة رئيسية وفاعلية » بينما الجسم «علة ظرفية » .

# لافّيت ، بيير

## Laffite, Pierre

فيلسوف فرنسي (١٨٢٣ ـ ١٩٠٣) تلميذ أمين لأوغست كونت منذ التقاه عام ١٨٤٤، وساهم في التعريف بمجمل فلسفته ، وأسس المجلة الغربية (١٨٧٨) . من مؤلفاته دروس في الكوسموغرافيا (١٨٥٣) ، محاضرات فلسفية حول التاريخ العام للإنسانية (١٨٥٩) ، حول الأخلاق الوضعية (١٨٨٠) .

# لاقتانسيوس ، لـوقيـوس قـايقيليـوس فرميانوس

# Lactance, Lucius Caecilius Firmianus Lactancius, Lucius Caecilius Firmianus

فيلسوف ومنافح مسيحي . ولد في نوميديا بإفريقيا نحو ٢٥٠ م ، ومات في تريفن بالمانيا عام ٢٣٠ في عهد قسطنطين الأول . اخذ عن أرنوبيوس ، ودرّس البيان ، وأصاب شهرة حملت الأمبراطور ديوقليسيانس على دعوته نحو عام ٢٩٠ لشغل كرسي الفصاحة اللاتينية في نيقوميدية . وربما اعتنق هناك النصرانية . وقد طالت حملة الاضطهادات التي شنها ديوقليسيانس ، فاضطر إلى مغادرة نيقوميدية . ثم عهد إليه قسطنطين بتربية ابنه خريزيبوس . من مؤلفاته بعد اعتناقه المسيحية : في صنيع الله ، المتعاليم الإلهية (٥) ، في غضب الله (٥) ، وعلى الأرجح أيضاً في موت المضطهرين ، وربما تغريد طائر الفينيق .

# لاقودس القورينائي

## Lacydes De Cyrène Lacydus Of Cyrene

فيلسوف من الاكاديمية الجديدة نحو ٢٨٠ ـ ٢٠٠ ق. م. خلف ارقاسيلاوس على زعامة المدرسة، واستقال بعد أن اضطلع بمهمته اثنتين وعشرين سنة، وعمَّر طويلاً بعد استقالته. ينسب إليه مؤلفان الفلسفة و في الطبيعة ويبدو أن دوره كان التعريف بفلسفة معلمه ارقاسيلاوس الذي ـ مثله مثل سقراط ـ لم يكتب. وكان من تلامذته ارستبوس القورينائي، مؤسس المدرسة القورينائية.

# لاكاتوس، إيمر<u>ي</u>

## Lakatos, Imre

فيلسوف ومنطيق وابستمولوجي مجري (١٩٢٢ -

١٩٧٤). تجنسس بالجنسية الانكليزية وكتب بالانكليزية. شارك في مقاومة النازية وانتمى إلى الحزب الشيوعي المجرى بعد عام ١٩٤٥. ودرس فلسفة هيغل وماركس تحت إشراف جورج لوكاش. وكلفته وزارة التربية بالإشراف على الاصلاح الديموقراطي للتعليم. ولكن موجة التطهير ساقته إلى السجون الستالينية، فأمضى فيها ثلاثة أعوام ما بين ١٩٥٠ و ١٩٥٣. وعقب الانتفاضة المجرية لعام ١٩٥٦ لجاً إلى انكلترا حيث تابع دراسته تحت اشراف كارل بوبر. وخصص اطروحته في كامبردج لطبيعة الاستدلال الرياضي. ثم خلف بوبر في كرسي المنطق في مدرسة لندن للاقتصاد. وكانت وفاته مفاجئة في مطلع ١٩٧٤ ولم ينشر في حياته أي كتاب. لكن كتابه المنشور بعد وفاته، البراهين والدحوض، أصاب شهرة عالمية. كما جمعت مقالاته في مجلدين: منهجية برامج البحث العلمي، والرياضيات والعلم والابستمولوجيا. ومن الممكن تحديد المشكلة المركزية التى تمحور حولها اهتمامه بأنها مشكلة نمو العلم.

## لاكروا ، جان

#### Lacroix, Jean

فيلسوف فرنسي (۱۹۰۰ ـ ۱۹۸۱). أسس مع عمانوثيل مونييه مجلة إسبري Esprit (۱۹۲۲) الناطقة بلسان الشخصانية . من مؤلفاته الفلسفية : معنى الحوار ، الشخص والحب ، الماركسية والوجبودية والشخصانية ، معنى الإلحاد المعاصر .

## لاكومب، اوليفييه

## Lacombe, Olivier

فيلسوف فرنسي من أصل بلجيكي (١٩٠٤ - ). تمحور فكره حول المقابلة بين الشرق والغرب ومساءلة الفلسفتين المسيحية والهندية، مؤكداً على حق الإنسان، أيا يكن معتقده، في بناء «كونه الديني». من مؤلفاته. المطلق في الفيدانتا (١٩٣٧)، دروب

الهند والفلسفة المسيحية (١٩٥٧)، غاندي أو قوة النفس (١٩٦٤)، الهنودة (١٩٧٩)، تجربة الذات: دراسة مقارنة في التصوف (١٩٨١)، الاندفاعة الروحية للهندوسية (١٩٨٦)، جاك ماريتان: سخاء العقل (١٩٩١)

#### لاكونزا، مانويل

#### Lacunza, Manuel

كاتب يسوعي تشيلي . ولد في سنتياغو في ١٩ تموز ١٧٣١ ، ومات غرقاً بالقرب من إيمولا ( ايطاليا ) في ١٧ حزيران ١٨٠١ . دخل إلى رهبانية اليسوعيين في السادسة عشرة من عمره ، وقدم نذوره في عام ١٧٦٦ ؛ وفي العام التالي صدر قرار الطرد بحق الآباء اليسوعيين ، فالتجأ إلى ايطاليا ، اسوة بمعظم زملائه . وفي ايمولا ، حيث اقام ، عاش حياة زهد وتنسك ، فكرّس أوقاته لعلم الفلك ، وأمضى لياليه في رصد الكواكب والنجوم كان في شبابه قد عين مسؤولًا عن المترهبين ؛ بيد أنه تخلى عن هذا المنصب لينذر نفسه للدراسات في علم اللاهوت والفلك . امتنع عن نشر مؤلفه مجيء المسيح في المجد والجلالة ، الذي يعتبر من خيرة شروح الكتاب المقدس ، لأن ديوان الفهرست أدرجه عام ١٨٢٤ في لائحة الكتب المحرمة ، بسبب مضمون فصل ملحق ، لا بسبب مضمونه بمجمله . وقد طبع هذا الكتاب بعد وفاة مؤلفه عدة طبعات . أول طبعة ، وهي طبعة غير كاملة ، صدرت في قادش عام ١٨١٢ ؛ والطبعة التالية صدرت في لندن ، فى اربعة أجزاء، بين ١٨١٦ و ١٨٢٦ . وقد أنفق لاكونزا سبعة عشر عاماً في كتابة هذا المؤلف الذي وقّعه باسم مستعار . يوشافاط بن عزرا ، اليهودي الذي اعتنق المسيحية . وأغلب الظن أنه لجأ إلى هذه الحيلة للإفلات من قبضة الرقابة .

## لالاند ، اندریه

#### Lalande, André

فيلسوف فرنسي . ولد في ديجون في ١٩ تموز ١٨٦٧ ، وتوفي في ١٥ تشرين الثاني

الكتوراه عنوان المروحته الفكرة الموجهة في الآداب، وكان عنوان المروحته الفكرة الموجهة للانحلال بالتعارض مع فكرة التطور في منهج العلوم الفيزيائية والإخلاقية . درّس في معهد سيفر العالي ، ثم في السوربون بين ١٩٠٤ و ١٩٣٧ ، ثم في جامعة فؤاد في القاهرة من ١٩٠٧ إلى ١٩٤٠ . من مؤلفاته سيكولوجيا احكام القيمة (١٩٢٨) ، نظريات الاستقراء والتجريب (١٩٢٨) ، الأوهام التطورية على المعجم الفلسفي التقني والنقدي(٥) . كان المشرف على المعجم الفلسفي التقني والنقدي(٥) (١٩٢٨ ـ ١٩٠٢) . ومحرره الرئيسي ، وقد ساهم مساهمة واسعة في تحرير كتاب السيكولوجيا الذي صدر بإشراف جورج دوما .

كان عقلانياً في توجهه الفلسفي ، وليبرالياً في السياسة ، ومعادياً معاداة خفيفة للكنيسة. وكانت دروسه في المنطق بالنسبة إلى أجيال متتالية من الطلاب نماذج للاستقامة والصحة . وكان مذهبه في العقل موسوماً بعمق بميسم الأخلاق المنعتقة من الدين . وكان يرى أنه بدون الايمان بالعقل المعياري فلن يكون ثمة وجود لعلم أو لفعل ممكنين ، بل لن يكون ثمة وجود لحقيقة . وقد ميز بين العقل المكون ، وهو قدرة الإنسان على بناء المعرفة ، وبين العقل المتكون ، وهو وهو جملة الحقائق المتحددة بالإضافة إلى حالة معينة للعلم وإلى مستوى معين من الحضارة ، والقابلة بالتالى باستمرار للمراجعة ولإعادة النظر فيها .

## لامبير ، جان هنري

## Lambert, Jean Henri Lambert, Hohann Heinrich

فيلسوف وفلكي ورياضي سويسري ـ الماني من اصل فرنسي (ولد في مقاطعة الالزاس الحدودية سنة الالام ، وتوفي في برلين سنة ١٧٧٧) . كان سباقاً إلى عدد من الكشوف العلمية في الفلك والرياضيات (صيغة المذنبات ، صمية بي ، دالات القطع المكافىء ، علم المثلثات ، علم المنظور ، التشكيك في صحة مسلمة المتوازيات ، القانون الأساسي لقياس شدة الضوء ) . وله مساهمة مهمة بالألمانية في نظرية

المعرفة من خلال كتابه الأورغانون الأجد (١٧٦٤) الذي يشتمل على تحليل للعديد من المسائل المتنوعة ، بينها المنطق الصوري وعلم الاحتمالات ومبادىء العلوم .

# لامبير الأوسيري

#### Lambert D'auxerre Lambert Of Auxerre

فيلسوف من القرن الثالث عشر كتب باللاتينية . الف نحو عام ١٢٥٠ م الخلاصة الصغرى في المنطق، وقد عرف فيها الجدل بأنه « فن الفنون » وبأنه « يتأدى إلى مبادىء المناهج كافة ، لأن الجدل هو وحده الذي يثبت ويفصل في مبادىء الفنون كافة » .

# لامتري ، جوليان اوفراي دي

#### La Mettrie, Julien Offray De

طبيب وفيلسوف فرنسى . ولد في ١٩ كانون الأول ١٧٠٩ في سان ـ مالو ، ومات في برلين في ١١ تشرين الثاني ۱۷۵۱ . نشأ لدى اليسوعيين في كان ، وأراده ذووه على الكهنوت . لكنه انضم على حين بغتة إلى معسكر الجانسنيين ، وشرع يدرس الطب في باريس ، وتخرج دكتوراً في رانس. وارتحل بعد ذلك إلى لايدن، في هولندا ، حيث تتملذ على بويرهاف الشهير ، ونقل. إلى الفرنسية عدداً من كتبه . وطفق يؤلف هو نفسه في موضوعات طبية شتى ، كالدوار والتخشب الهستيري والربو والزحار. ومن مؤلفاته في تلك الفترة: بحث في الدوار (١٧٣٧) ، بحث جديد في الأمراض الزهرية (۱۷۲۹) ، ملاحظات طبیب ممارس (۱۷٤۳) . عُین في عام ١٧٤٢ طبيباً للحرس الفرنسي ، وحارب مع كتيبته ، لكنه ما لبث أن طرد من المستشفيات بسبب أهجية كتبها ضد الأطباء. وفي عام ١٧٤٥ خسر وظائفه كلها على أثر نشر ترجمة كتابه التاريخ الطبيعي للنفس، الذي ضمّنه المعالم الكبرى لمذهبه المادى ، فاضطر إلى العودة إلى لايدن . وهناك وضع اهجية بعنوان الكلِّية ماخوذاً بثارها ، سخر فيها من الزملاء الذين حاكوا ضده مكيدة حقيقية ؛ ثم أصدر

كتاباً جديداً بعنوان الانسان ـ الآلة(\*) (۱۷٤۸)، اوقعه من جديد في المتاعب، وإنما في هذه المرة مع البروتستانتيين، واضطر الفيلسوف إلى اللجوء على عجل إلى بلاط فريدريك الثاني الذي منحه لقب قارىء وادخله اكاديمية برلين. وفي بروسيا كتب لامتري بضعة مؤلفات فلسفية أخرى: الانسان ـ النبات (بوتسدام، ۱۷۶۸)، و تاملات فلسفية في اصل الحيوان (۱۷۰۰)، و فينوس الميتافيزيقية أو في اصل النفس الانسانية (بوتسدام، ۱۷۵۸). وما عتم أن مات بعسر الهضم، بعد رهان على أن يأكل بمفرده كمية هائلة من طاجن طير التدرج.

انتقد لامترى لايبنتز على أنه « رَوْحن المادة » : وعارض أيضاً التمييز الديكارتي بين الجوهرين، النفس والجسم ، الروح والامتداد . وفي نظره أن جميع فلاسفة الماضى قد اخطأوا إذ اجروا استدلالاتهم على الإنسان قَبْلياً ، على حين أن المنهج التجربي - منهج هلفسيوس - هو وحده المشروع ، لأن كل ما يحدث في ذهننا إنما مصدره الإحساس. وعلى النقيض مما ذهب إليه لايبنتز ، لا بد من تمديد الروح ، أى تحويله إلى مادة ؛ وقد عاد لامترى ، تمثيلًا على دعواه ، إلى تبني فكرة ديكارت عن الحيوان ـ الآلة ، ووسعها ليشمل بها الإنسان . فما الإنسان إلا حيوان أعلى ، وما نسميه نفساً ليس مبدأ مفارقاً ، وإنما لوالب آلة فريدة . كتب لامترى يقول : « إن الفكر لا يتنافى مع المادة ، بل يتبدى على العكس وكأنه خاصية لها ، مثل الكهرباء والطاقة المحركة واللاتحايزية والامتداد: وبكلمة واحدة ، إن الإنسان آلة ، ولا يوجد في الكون كله سبوى جوهر متباين الأحوال » . ويعتقد لامترى بالفعل ، بعد أن أرجع كل شيء إلى الإحساس ، بوجود قوة حيوية فريدة ، متجهة نحو اللذة ؛ وعليه ، فقد كان بكل تماسك منطق ملحداً . ولا يبدو أنه أصاب حظوة كبيرة لدى معاصريه الذين كثيراً ما حسبوه مجنوباً. وفي ايامنا هذه ، تسعى المدرسة الماركسية إلى رد الاعتبار إليه [جاك باتري]

□ « إنسان مرح هو لامتري . وافكاره أسهم نارية دوماً طائرة . وهذه الفرقعة تسليك لربع ساعة من الزمن ، ولكنها تقتلك سأماً على المدى الطويل » . [فولتير]

□ « لامتري المنصل ، المتهور ، المهرج ، الممالق ، كان مخلوقاً لحياة البلاط ولمحاباة العظماء . وقد مات كما كان ينبغي أن يموت ، ضحية نهمه وجنونه : فقد قتل نفسه جهلاً بالفن الذي كان يمارسه » . [ديدرو]

□ « لامتري ، ذلك الابن الضال للفلسفة المادية الذي كانت جراته تبث الذعر في افئدة أعظم الناس جسارة » . [بليخانوف]

□ « شجاع ، ملؤه نار وافكار ، وممثل بارز للعقلانية والمادية في القرن الثامن عشر . اراد إعتاق الفلسفة من اللاهوت والميتافيزيقا وتأسيسها على العلم . وجاء فكره تركيبا أصيلاً وعميقاً لميراث المادية اليونانية ، والمتجربية وللعلم الانكليزي ، والطبيعيات والفسيولوجيا الديكارتية » . [مرسيلا بوتيجلي تيسران]

## لامنيه ، هوغ فيليسيته روبير دي

## Lamennais, Hugues Félicité Robert De

فيلسوف وكاتب فرنسى ولد في سان مالو في ١٩ حزيران ١٧٨٢ ، ومات في باريس في ٢٧ شباط ١٨٥٤ . كان لقلاقل الثورة الفرنسية اثر خطير في شباب هذا المصلح المعذَّب : فقد كان أبوه بورجوازياً ارتقى إلى مصاف النبلاء سنة ١٧٨٢ ( كان اسمه في الواقع لا منيه ، ولكنه صار يكتبه لامنيه عندما صار ديموقراطياً في عام ١٨٣٤ ) ، ولم تتهيأ له في عهد الإرهاب اسباب التربية الدينية ، ولم يقيض له أن يتعمد إلا وهو في الثانية والعشرين من العمر . ومنذئذ عاش في منزل منعزل في ريف بروتانيا ، يزجى أيامه في مطالعة كتب اللاهوت ، ولكن بدون معلم ولا منهج . وتحت تأثير أخيه ، الذي كان دخل الرهبنة ، عزم الفتى على أن يدخل الكهنوت . ولكنه لم يصر كاهناً في عام ١٨١٦ إلا بعد تردد طويل . وقد كتب في أثناء ذلك ، وبالتعاون مع أخيه جان \_ ماري ، عدداً من الكتب في المنافحة عن أصول العقيدة الكاثوليكية ضد الغاليكانية . وتدل رسائله في تلك الفترة أنه سرعان ما برم بالثوب الكهنوتي، ولكنه آثر ألا ينكث بعهده، واندفع في الحياة العامة ، ونشر في عام ١٨١٧ المجلد

الأول من كتابه الكبير، محاولة في اللامبالاة في محوضوع الحدين (\*)، ثم اتبعه في عام ١٨٢١ ب«الدفاع عن المحاولة (\*)...«، فاصاب للحال شهرة، وصار، وهو في الخامسة والثلاثين من العمر، «رجل الكنيسة الكبير». وكان لامنيه آنئذ محميً شاتوبريان، وصديق جوزيف دي ميستر ولوي دي بونالد وكان يجتذب حتى الممثلين الشبان لرومانسية كانت لا تزال كاثوليكية، وفي مقدمتهم لامرتين، وعلى الأخص فكتور هيغو. وناضل اخيراً في صفوف الحزب الملكي المتطرف، وإن حافظ على نبرة شخصية ما ونت تتأكد بمرور السنين. والحق أن لامنيه بأمبراطورية عالمية، أو على الأقل أوروبية، تسترحي من الناحية السياسية البابا.

بعد سنوات من الكفاح تحول لامنيه شيئاً فشيئاً إلى خصم للمَلكية ، وانحاز إلى معسكر الثورة التي أراد أن يرى فيها تصفية للقوى الزمنية وفجر عالم جديد تسوسه السلطة الروحية للمسيحية . وفي أعقاب فتنة ۱۸۳۰ أصدر لامنيه صحيفة المستقبل L'avenir بأمل تجنيد الكنيسة في معسكر القوى الليبرالية . وكانت صحيفته تلك تجتذب الكهنة الشبان الفقراء، وعلى الأخص الكتاب الرومانسيين ، ومنهم الكوردير ومونتالامبير ، اللذان ساعداه في تحريرها ، وكذلك هيغو وفينيي وسانت بوف . وقد اقلق الكنيسة أن ترى كاهناً يدعو إلى حريات الضمير والصحافة والعبادة، ويطالب بفصل الدولة عن الكنيسة . وكان لامنيه يشن ايضاً هجمات عنيفة ضد الأحبار الملكيين والغاليكانيين . وقد أخذ بناصر الثوار البولونيين وحتى الليبراليين الايطاليين المتمردين على البابا . وأخيراً قلب جوهر المذهب الكاثوليكي بأن أحل سلطة الشعب محل سلطة البابا . وعبثاً حاول ، عند سفره إلى روما برفقة لاكوردير ومونتالامبير، أن يقنع الكرسي الرسولي بتبنى وجهات نظره : فبعد ثمانية أشهر من المساعى اللامجدية صدرت إدانة بابوية لجريدة المستقبل. وقد ابدى لامنيه في أول الأمر عن رغبة في الامتثال ؛ لكنه لما رجع إلى معتزله في بروتانيا ، يحيط به عدد من تلاميذه ، تراجع عن قراره بالطاعة ، وأعلن ان الكنيسة تجتاز ازمة خارقة للعادة ، وأن البابا مغشى على بصره ، وأن الشعوب والثورات هي وحدها التي

تستطيع إنقاذ المسيحية . وتلكم هي الأفكار المحورية التي عرضها عام ١٨٣٤ في كتابه كلمات مؤمن(\*) الذي كان له دوي الرعد في مجتمع الملك لويس ـ فيليب ، وإنما الذي عاد عليه بإدانة ثانية من جانب السلطة البابوية. واضحى لامنيه منذئذ خارج حظيرة الكنيسة ؛ وأمسك عن تلاوة قداسه وعن الاعتقاد بالوهية المسيح ، محاولًا أن يستعيض عن إيمانه الضائع بنزعة روحية مبهمة كانت دارجة عصرئذ . وكانت ثمرة ذلك كتابه في الدين (\*) (١٨٤١) . وبعد أن نشر في عام ١٨٣٦ شوون روما(\*) ، ذلك الكتاب الذي كسرس فيه قطيعته ، اندفع في غمار السياسة الجمهورية ، ودافع بشجاعة عن الفقراء ، في كتاب الشعب (\*) ( ١٨٣٨ ) ، وفي العبودية العصرية (\*) (١٨٤٠) ، الخ ، وهاجم الحكومة الملكية التي أرسلته لتمضية عام كامل في سجن سانت بيلاجيا ، واخيرا ، وبعد ثورة ١٨٤٨ ، انتخب نائباً . لكنه لم يكن خطيباً ؛ كما أن جمهورية ١٨٤٨ لم تكن جمهورية أحلامه ؛ وبعد ان اصدر النبي المسن صحيفة الشعب المؤسس لبضعة أشهر ، عاد إلى معتزله ، ورفض في ساعة الموت مساعفة الكاهن . ويمكن القول إن فكره كان محاولة للتركيب \_ المستحيل ربما \_ بين الدين التقليدي

□ « إننا نضعك في عداد قديسينا ، فأنت أبو كنيستنا الجديدة » . [جورج صائد]

وتفاؤل الروحانية الثورية. [ميشيل مور]

□ « إذا كان الشطط في الصدق ممكناً ، فقد أميل إلى القول إنه أخطأ بشدة اقتناعه » . [إرنست رينان]
□ « لقد رسم ، صنيع جميع الأذهان المتفوقة والقلوب المتقدة ، الطريق الذي تتجه إليه الانسانية لا محالة ، والذي باتت من الآن تسير عليه الطريق الذي تتحرر فيه من الدين الخارجي ، المسيحي المزعوم » . [تولستوي]

□ « كان أسهل على لامنيه أن يصلح الكنيسة من أن يصلح نفسه... فقد كان ملتفتاً بكليته إلى الخارج، فقر من الحقل الداخلي للمعركة . وقد جاء يوم لم يعد يحب فيه الله إلا في الإنسانية ، مع أنه كان عليه أن يحب الإنسانية في الله « . [فرانسوا مورياك]

□ « لو كان الأمر يعود إلى ذلك البروتاني البسيط ،
 بمنطقه الأخاذ ، وفصاحته العفوية والسامية ، وإن

التي لا تخلو احياناً من سذاجة ، لكان امكن في ارجع الظن تحاشي فاجعة الكنيسة الكبرى مع العالم العمالى » . [جورج برنانوس]

# لانج ، يواكيم

#### Lange, Joachim

لاهـوتي الماني بـروتستانتي كتب بـالـلاتينية ( ١٦٧٠ ـ ١٧٤٤ ) . تزعم الحزب التقوي ، وعارض مذهب فولف العقلاني . من مؤلفاته : قضية الله رداً على الإلحاد .

#### لانجفان ، بول

#### Langevin, Paul

عالم طبيعيات فرنسى . ولد في ٢٢ كانون الثاني ١٨٧٢ في باريس ، ومات فيها في ١٩ كانون الأول ١٩٤٦ . تخرج من دار المعلمين العليا ، وحصل على منحة دراسية في مختبر كافنديش في إنكلترا ، وصار استاذاً للفيزياء في الكوليج دي فرانس سنة ١٩٠٩ . انتخب عضواً في اكاديمية العلوم عام ١٩٣٤ ، وأسهم بقسط موفور في تأسيس « الاتحاد العقلاني » ، وتولى رئاسته منذ عام ١٩٣٨ إلى حين وفاته . كان الموضوع الأول لأبحاثه خاصيات الدوالف (الإيونات) في الغازات ، ومساهمته بعيدة الشأو في معرفة قوانين انتشار الدوالف وتركيبها ، وبرهن على إوالية انتقال التيار الكهربائي في الغازات. عرض أهم النتائج التي توصل إليها في كتابه حول دوالف الجو (١٩٠٥)، حيث أثبت أن بعض دوالف الجو تبلغ شحنتها خمسين ضعف شحنة الدوالف الأخرى . وابتداء من ١٩٠٥ ، قام بسلسلة من الأبحاث في مضمار الفيزياء ، وصاغ نظرية عكسية المغنطيسية وتوازي المغنطيسية، ودرس الحركات البراونية واسس ميكانيكا نيوتن وديناميكا النسبية ، وقصور الطاقة الذاتي ، ونظرية الانكسارات الكهربائية والمغنطيسية المضاعفة . وتؤلف نظريته في المغنطيسية جسراً بين افكار أمبير والنظريات الكوانتية . وفي أثناء حرب ١٩١٤ ـ ١٩١٨ طبق استخدام الاصوات الفوقية على حرب الغواصات .

لم يكن لانجفان مجرد عالم فيزياء ، ولم يقبل قط التضحية بالاهتمامات العامة وبمسؤوليات الانسان والمواطن على مذبح النجاح العلمي والجامعي ، ولم يشاً قط أن يحبس نفسه في مختبره وكرسيه. لذا يصعب لدى شخص مثله أن نفرِّق عالم الطبيعيات من عالم التربية ومؤرخ العلوم وفيلسوفها. وكما في أيام الثورة الكبرى ، كانت فضيلته هي فضيلة المواطن ، وهذه الفضيلة هي التي جعلت منه ايضاً مناضلًا ماركسياً . وقد ترك لانجفان اثراً عميقاً في كل من اتصل به أو تلقى تعليمه ، حتى قيل فيه إنه « معلم بالولادة » . وقد أولى ، بالفعل ، التعليم العام اهتماماً جلاً ؛ وله في ذلك محاضرة بعنوان روح التعليم العلمي نشرت مع عدد من المقالات في الفيزياء منذ عشرين سنة (١٩٢٣) ، و القيمة التربوية لتاريخ العلوم ، وقد نشرت في الفكر والعمل ومصاولات اخرى في فلسفة العلوم وتاريخها(\*) (١٩٥٠) . في عام ١٩٤٥ عين رئيساً للجنة إصلاح التعليم . ومنحه عدد من الجامعات العالمية شهادة الدكتوراه الفخرية ، كما اختاره عدد من الجمعيات العلمية لعضويتها ، ومنها اكاديمية لنشى وجمعية لندن الملكية وأكاديمية العلوم في الاتحاد السوفياتي . وقد كال له اينشتاين مديحاً

□ « رجل كبير القلب ، دماغ مقتدر ، عالم طبيعيات من أرفع طبقة » . [لوي دي بروغلي]

□ « عندما يتحدث اينشتاين عن نظرية النسبية ،
 يسميها دوماً نظرية الانجفان - اينشتاين » . [جاك فيكول]

 د بفضل تعليمه تم تمثل الكشوف النظرية والتجريبية الكبرى للفيزياء المعاصرة في فرنسا » .
 [فريدريك جوليو]

# لاندسبرغ، بول لويس

## Landsberg, Paul Louis

فيلسوف الماني شخصاني النزعة (١٩٠٥\_ ١٩٠٥). تتلمذ على شلر وهاجر من المانيا مع وصول النازيين إلى السلطة، ودرس في اسبانيا، ثم قدم إلى باريس حيث تعاون مع الشخصانيين

المسيحيين مونييه، لاكروا، برديائيف. تمحورت فلسفته حول التأمل في كتابات القديس اغسطينوس وبسكال وكيركفارد، وحول مشكلة العلاقة بين الشخص الإنساني والمفارقة المتعالية. وتأول تجربة الموت على أنها انبثاق للامتناهي في الزمان من مؤلفاته: حول تجربة الموت (١٩٣٧)، مشكلات الشخصانية (١٩٥٢).

## لانغه ، فريدريش البرت

#### Lange, Friedrich Albert

فيلسوف وكاتب سياسي الماني ( ١٨٢٨ ـ ١٨٧٥ ) . أيد سياسة الاشتراكيين ـ الديموقراطيين ضد الأمبريالية البروسية ، ورأى في تربية الطبقة العاملة حل المسألة الاجتماعية ( مسالة الشغيلة ، ١٨٦٥) . كان في الفلسفة كانطياً محدثاً ، فأعطى المذهب النقدي تأويلاً سيكولوجياً وفينومينياً . من مؤلفاته الفلسفية : تاريخ المادية (١٨٦٦) ، و دراسات منطقية (١٨٧٧) .

## لانيو ، جول

## Lagneau, Jules

فيلسوف فرنسي (١٨٥١ ـ ١٨٩٤). تلمية فيلسوف فرنسي الأنا الفردي وأنانيته ، وعده للأشلييه . أكد على تناهي الأنا الفردي وأنانيته ، وعده مصدر الخطأ والشر ، ونبه إلى عدم كفاية التفكير ، وقال بضرورة فعل مطلق ينطلق ه من الداخل ، ليبلغ إلى الله ( مبدأ الأخلاق المحايث ) . أسس مع بول ديجاردان الاتحاد من أجل الفعل الاخلاقي ، وكان له إشعاع . له شفرات (١٩٧٤) و كتابات (١٩٢٤) من جمع تلاميذه . وقد نشر الان أيضاً ذكريات عن لانبو

# لاو تسو

#### Lao Tseu

المؤلف الظنين للكتاب المعروف باسم لاو تسو او

طاو \_ طو كينغ ، أي كتاب الطاو والطو(\*) . وهو من شخصيات العصر القديم الصيني التي يحيط بها اشد الغموض . فمنذ العام ١٠٠ ق . م لم يكن المؤرخ سسو \_ ما تسيين يملك عنه سوى معلومات هي في غاية الإبهام والتناقض . ومع ذلك فإن الترجمة المشوشة التي وضعها لحياته هي المصدر الوحيد لمعلوماتنا عنه ، علماً بأن هذه الترجمة عينها لحقها على مر العصور تدليس كثير ، وبخاصة على أيدي المؤرخين الطاويين . ويقول بعض الشرّاح إن لاو تسوسمي كذلك بأن طول العمر علامة فارقة للحكماء . ويقول بعضهم الأخر إن اسمه يعني « الطفل المسن » لأن لاو تسوولد بشعر أبيض ، دلالة على حكمته أيضاً .

ويذكر سسو \_ ما تسبين ايضاً أن لاو تسو ، الذي يرجح أنه عاش في القرن السادس ق. م ، كان منجماً وقيِّماً على المحفوظات في مملكة تشيو ، وهي وظيفة ذات طابع ديني . ومما يرويه أيضاً تفاصيل مقابلة مشهورة ، وإنما مشكوك فيها ، دارت بينه وبين كونفوشيوس . يقول : « قصد كونفوشيوس بالاد تشبیو، وفی نیته آن یستشیر لاو تسو بخصوص موضوع الطقوس . فأجابه لاو تسو : « الناس الذين تتكلم عنهم ( أي أولئك الذين يؤسسون الطقوس ) قد آلت عظامهم بالذات إلى تراب ، ولم يبق منهم إلا ذكرى أقوالهم . ناهيك عن ذلك فإن الانسان الأعلى لا يتنقل في مركبة إلا متى ما كانت الظروف مؤاتية ؛ وإلا فإنه يدع زمامه للريح مثل ورقة ميتة . وبحسب ما علمته ، فإن التاجر البارع يحسن إخفاء ثرواته حتى لتحسبه مدقعاً . والإنسان الأعلى الذي يحوز فضيلة تامة يشبه الأحمق. فدعك من هذه السيماء المتعجرفة وأقلع عن جميع تلك الرغبات ، وعن هذا الموقف الصلف ، وعن هذه المطامح المسرفة : فكل ذلك لا يمكن أن يعود عليك بأى ربع . هذا كل ما لدي لأقوله لك » . فانسحب كونفوشيوس على الأثر، وقال لتلاميذه: « أعرف أن الطيور تطير، وأن الأسماك تسبح، وأن رباعيات الأرجل تجري . والحيوانات التي تجري يمكن اقتناصها بالشبكة ، وتلك التي تسبح يمكن اصطيادها بالصنارة ، وتلك التي تطير تمكن إصابتها بالنبال . أما التنين فلست مستطيعاً أن أقول لكم كيف يصعد إلى السماوات على متن الرياح والسحب . واليوم رأيت لاو

تسو: إنه لا يقبل التشبيه إلا بالتنين». وقد ابتعثت محادثة كونفوشيوس ولاو تسو مناقشات مديدة في الصين بدون أن يتوصل المؤرخون إلى حل على انها ، في الأغلب ، من باب الخرافة .

ومن باب الخرافة ايضاً ، فيما يبدو ، رحلته إلى الغرب . فعندما أدرك لاو تسو أن مُلْك سلالة تشيو آيل إلى انحطاط ، عزم على الرحيل . فلما وصل إلى الممر ، قال له كوان ين ، حارس الممر : « سوف تختفي في المغارة ؛ فعليك قبل ذلك أن تكتب لى كتاباً » . وعندئذ كتب لاو تسو كتاباً في قسمين عرض فيه افكاره عن الطاو والطوفي خمسة آلاف كلمة . ثم رحل ، ولا يدرى أحد كيف كانت نهايته . وقصة رحيل لاو تسو هذه إلى الغرب ولُّدت في زمن لاحق الخرافة التي اخترعتها الدعاية الطاوية والتي تقول إن المعلم الطاوي قصد بلاد الغرب ( الهند) حيث صار هو بوذا وهدى الهمج إلى الدين الطاوى . ومهما يكن من أمر هذه الرحلة ، فإنها الحدث الفاصل في حياة لاو تسو ، لأنه في اثنائها ، على ما يبدو ، تم تأليف كتاب الطاو والطو ، الذي كيان حارس الممر ، وشخصيته لا تقل غموضاً عن شخصية المعلم ، أول من أطلع عليه.

بعد أن يروي سسو - ماتسيني قصة رحلة لاو تسو وتأليفه للكتاب ، يضيف قوله : « يقال إن لاو تسو بلغ من العمر مئة وستين حولاً ؛ ويقول بعضهم : أكثر من مئتي حول ؛ وهذا لانه عرف كيف يطيل أمد حياته بممارسته الطاو » . وكان قدماء الصينيين يسلمون بأن المتفوقين من الاشخاص يمكن أن يعيشوا ما بين مئة سنة ومئتي سنة أو أكثر ، ومن الطبيعي أن يكون الطاويون ، الذين كان مثالهم على وجه التحديد أن يعيشوا أبدأ ، قد عزوا إلى معلمهم طول الحياة أو حتى الخلود . بيد أن هذا مأثور متأخر ، ومرجعه إلى أتباع ديانة الخلود ، وقد كان تشوانغ تسو يجهله ، لأن هذا الفيلسوف يتكلم عن موت لاو تسو .

لن ندخل هنا في مناقشة لحقيقة شخصية لاوتسو، أو للشخصيات المتعددة التي يتألف منها . والشيء الثابت على أية حال أن كتاب الطاو والطو ، كما نعرفه ، ليس من وضع مؤلف واحد ، بل هو نتاج عصر بكامله . فهو كتاب آتٍ من وسط ، أو بالأحرى من عدة أوساط فلسفية ودينية . ويبدولي أنه من المستحيل أن نضع تاريخاً لتأليفه أو حتى أن نسند إليه مؤلفاً . وكل

ما نستطيع قوله إنه جرى تعديله وتنقيحه في أزمنة متأخرة ، نحو العام ٣٠٠ للميلاد أو بعد ذلك . ولكن من الثابت أيضاً أنه يشخص حركة فكرية لا نغالى إذا أرجعناها إلى زمن كونفوشيوس أو ربما إلى أبعد من ذلك . والحقيقة تكمن بلا ريب في هذه الجملة الصغيرة التي خطتها يراعة سسو ـ ما تسيين : « كان لاو تسو حكيماً خفياً » . فعلى امتداد تاريخ الصين ، وجد رجال اختاروا أن يعيشوا في عزلة متفاوتة في صرامتها ، فنفروا من حياة المجتمع وضوضائها ومكارمها . وقد سنحت الفرصة لكونفوشيوس ليلتقى عددا من اولئك الأشخاص ممن كلموه باللغة المحببة إلى الطاويين. وريما كان لاو تسو ، أو من عرف فيما بعد بهذا الاسم ، واحداً منهم . ولكن بما أنهم كانوا يعيشون على هامش المجتمع والتاريخ ، فلا غرو الا نعرف شيئاً عن سيرة حياتهم . ولكن المؤرخين حرصوا في حالة لاو تسو ، بالنظر إلى أهمية كتاب الطاو والطو ، على النفاذ إلى سر شخصيته ؛ وقد نجم عن ذلك خلط كثير ، بالنظر إلى أن كثرة من الأشخاص ، ممن هم من إنتاج الخرافة ، أو ممن تحوم حول هوياتهم شبهات كثيرة ، عرفوا باسم لاو تسو . وعلى هذا ، فخير لنا أن نقر بأننا لا نعرف شيئاً محققاً خارج وجود كتاب الطاو والطو .

باستثناء سيرة حياة لاو تسوكما يرويها سسو ما تسيين في المذكرات التاريخية ، لا ترد سوى إشارات طفيفة ومتفرقة إلى حياته في مؤلفات الفلاسفة القدامي (تشوانغ تسو مثلاً) او في التراجم الاسطورية التي حفظتها لنا الكتب الطاوية . وهذه السير ذات الطابع الديني مفيدة لمعرفة تاريخ تكوين الطاوية الذي لعب فيه تأليه لاو تسو دوراً مهماً . وتروي واحدة من اقدم سير الخالدين الطاويين ، وهي التي تعرف باسم لي مسيين قشوان وتعود إلى القرن نقسه ، وكان يثمن تثميناً عالياً فن اكتساب الطاقة الحيوية وعدم انفاقها » ، وبذلك يكون لاو تسوقد تحول الحياة ، وهي طريقة تتضمن ، في ما تتضمن ، اساليب في التنفس والحرياضة البدنية واصول الصحة في الجنسية .

ويحدثنا كو هونغ ، في مجموعة تراجمه الأسطورية التي تعرف باسم شن - سبين تشوان وتعود الى

النصف الأول من القرن السادس الميلادي ، عن الخرافات التي كانت ذائعة بين أتباع الطاوية الدينية والتي كانت تجعل من لاو تسو شخصية اسطورية ؛ فقد أورد عدة روايات عجائبية عن مولده ، ومنها رواية يبدو فيها واضحاً أثر خرافة مولد بوذا . فلاوتسو حملته أمه في بطنها اثنين وسبعين حولًا ، وساعة مولده شق خاصرة أمه اليسري وخرج منها . وتروي أسطورة اخرى انه نطق من ساعة ولادته . بيد أن كو هونغ لا يقبل بهذه الأساطير ، لأن لاو تسو كان في نظره طاوياً عظيماً ، معلماً عظيماً لعلم الحمية ، لا شخصاً إلهياً . على أن تأليه لاو تسو بدأ على كل حال منذ عهد بعيد : في. القرن الثاني الميلادي في عهد سلالة الهان الأولى . فقد اتخذ في البداية صورة إله فاطر ( إذ عُدُّ الكون جسماً للاو تسو) ، ثم تمت المماهاة بينه وبين الطاو نفسه ، تلك المماهاة التي أضبحت رويداً رويداً الفكرة المركزية في الديانة الطاوية . واخيراً ، وتحت تأثير اللاهوت البوذي ، جرى التمييز بين الشخصية الأصيلة للاو تسو ( وقد صار لاو كيون ) باعتباره الجوهر اللامادي والذي لا يقع تحت إدراك للطاو، وبين الظواهر الحسية التي هي الطاو نفسه وقد تجسد وتكثّر بنوع ما . وفي ذلك الطور ، يكون لاو تسو حاضراً في البشر قاطبة ، ويصير مبدأ ميتافيزيقياً . والأهمية التي اضفيت على لاو تسو بدءاً من عهد سلالة الهان الثانية ، عندما حُول إلى إله أو اعتبر مؤسس الدين ، أتاحت للطاوية أن تحظى بالوحدة التي كانت تفتقر إليها . وبالفعل ، وإلى نهاية عهد سلالة الهان ، ما كان للطاوية بعد من وجود كمذهب موحد ؛ وإنما كان هناك كثرة من الفروع والمدارس التي لم يكن بينها قواسم مشتركة كثيرة ، فكان كل فرع أو مدرسة منها يدعى أنه هو الطاو ( الطريق ، المنهج ) للوصول إلى الخلود . وإنما حول شخص لاو تسو انعقدت أواصر الوحدة . [م . كالتنمارك]

□ « ثمة موجود لامتعین وكامل سبق میلاده میلاد السماء والأرض . صامت ! لامتناه ! ینتصب متوحداً ثابتاً . یطوف بكل مكان بدون أن یتغیر ابداً . من الممكن أن نعده أم العالم . اسمه لا أعرفه الكني سادعوه طاو » . [لاو تسو]

□ « لقد عاد لاو تسو ، وقد تقزز من الانحطاط

الخلقي الذي تقتضيه التربية ، إلى الحياة البسيطة والطبيعية للطفل . فالوليد ، الذي لا يستطيع التمييز بعد بين الخير والشر ، والذي لا يـزال ، اخرق محضاً » ، هو الصورة التي يحب لاو تسو ان يعطيها عن غياب الثقافة الكلي الغبطة ... ولاو تسو لم يعش فقط من اجل الصين ومن أجل عصره ؛ بل هو أيضاً من أطهر معلمي الإنسانية وأعمقهم » . [إ . ف . زنكر]

□ « لقد كانت قيمة الطاوية القديمة وطابعها مثاراً لاختلاف كبير في التقييم، ففي نظر بعضهم كان مذهب لاو تسو وتشوانغ تسو (شارحه) ميتافيزيقياً وصوفياً ، ولم يكمن ينطوي في نظر بعضهم الآخر إلا على سحر ومذهب طبيعي . وأرجح الظن أنه ينبغي أن نبحث بين القطبين عن موقف وسط . فمعلمو الطاوية القديمة سعوا إلى إيجاد أساس عقلاني لتصورهم عن الحكمة ، والقوة الصوفية لإلهامهم ليست بالمقابل مما يمارى فيه . ولكن لن نكون إلا مخطئين فيما إذا زعمنا يمارى فيه . ولكن لن نكون إلا مخطئين فيما إذا زعمنا نتفكيرهم لا يفسح أي مجال للسحر ، وهذا بدون أن ننسى أن تشوانغ تسو كان يزدري تجربية السحرة السوقيين ، ويأخذ عليهم عجزهم عن البلوغ إلى الزاهد المعبد الطوب الذي تنتقل فعاليته (طو) إلى الزاهد لحظة الوجد والانجذاب » . [نيكول فانديه ـ نيقولا]

## لاون العبري

## Léon L'hébreu Leon Hebreo Leo Hebraeus

يهودا ابرفائل بن إسحق . كاتب فلسفي يهودي . ولد في لشبونة بين ١٤٦٠ و ١٤٧٠ ، ومات قبل ١٥٣٥ . كان ابوه رجل مال وسياسة ، وفقيها في اللاهوت ، وهو الذي اخذ بيد ابنه على طريق المعرفة . لكن الأب فقد حظوته مع تسنم يوحنا الثاني عرش البرتغال ، فهاجرت الأسرة إلى اسبانيا ، وأقامت فيها إلى أن طرد اليهود منها عام ١٤٩٢ . وقيل إن لاون صار في مدريد طبيب البلاط الملكي ، وإنما الثابت أنه كان ـ وابوه ـ مستشاراً مالياً للملك فردينان . وقد حاول هذا الأخير استبقاءه ، لكنه آثر الهجرة إلى نابولي حيث التصل اتصالاً مباشراً بالثقافة الأنسية الإيطالية

وبحركات الفكر الأفلاطوني المحدث ، وراسل بيكو دي لاميراندولا .

مع دخول الفرنسيين إلى نابولي بين ١٤٩٥ و ١٤٩٦ ، قصد لاون جنوى ثم مونوبولي حيث حصل من الملك فريدريك على جواز مرور إلى نابولي . وفي إبان تلك السنوات عكف لاون على وضع مزلَّفه الذي خلَّد ذكره : محاورات الحب(\*) . وابتداء من عام لاحقة على سنة ١٥٠٠ عن « لاون الطبيب اليهودي » ، لاحقة على سنة ١٥٠٠ عن « لاون الطبيب اليهودي » ، وهو امر لا يعتد به نظراً إلى شيوع الاسم . وفي عام موت مؤلفه . وللاون مؤلف آخر بعنوان : في تساوق موت مؤلفه . وللاون مؤلف آخر بعنوان : في تساوق السماء ، وقد ضاع . [اوجينيو غاران]

# لاوي بن جرسون

## Lévi Ben Gerson Levi Ben Gershon Gersonides

فیلسوف وریاضی یهودی (۱۲۸۸ ـ ۱۳۶۶ م ) . من تلامیذ تلامیذ موسی بن میمون ، ولکنه لم یکن مجرد شارح له . بل استفاد من معرفته الضليعة بالمذهب الأرسطى لابن رشد \_ وكان المعاصر العربي الكبير لابن ميمون \_ليمحو الحدود التي كان هذا الأخير رسمها بين الفلسفة اليهودية وبين المشائية . وقد فسر دعاوى دلالة الحائرين(\*) تفسيراً رشدياً خالصاً . فالعقيدة التوراتية عن الخلق يمكن أن تُؤول تأويلًا فلسفياً ، وليست ممتنعة بالتالي على التوفيق بينها وبين المبدأ الأرسطى عن أزلية المادة . كما أن أيجابية الصفات الالهية لا تنال البتة من وحدة الله ، ومن ثم فإن لاهوت ابن ميمون السلبي يفقد مبرره . وحتى الأخلاق لا تنجو على يد ابن جرسون من هذا القلب الرشدى للمذهب اليهودي . فخلافاً لابن ميمون ، الذي كان يضع بحدة مبالغ فيها \_ ربما \_ مبدأ حرية الإنسان الأخلاقية ، يحيط ابن جرسون هذه الحرية بشبكة متراكزة من التعيينات ، كما إن إلهه المفارق الذي لا يحتمل اعراضاً جزئية يحلق في عمومية ارسطية ، فلا يصدر عنه حتى الوحى الذي يتولى أمره أحد العقول

المفارقة التي عهد إليها الله ، منذ خلق العالم ، بأمر تدبيره وتسييره . وقد عرض ابن جرسون مذهبه الفلسفي في رسالة بالعبرية بعنوان حروب الأزلي . وله ايضاً شروح « فلسفية » على التوراة تتجلى فيها مزايا سكولائية القرن الثالث عشر وعيوبها معاً .

## لايبنتز ، غوتفريد فلهلم

#### Leibniz, Gottfried Wilhelm

أعظم فيلسوف الماني قبل كانط ، وعالم بالرياضيات ولاهوتى وكيميائي وهندسى ومؤرخ ودبلوماسي، ولد في ١ تموز ١٦٤٦ في لايبتزغ ، ومات في ١٤ تشرين الثاني ١٧١٦ في هانوفر. كان أبوه استاذاً للفلسفة الأخلاقية في مؤسسة دينية بلايبتزغ. ويشى اسمه (لوبنيتش ، لايبنوتز ) بالأصول السلافية للأسرة ؛ لكن آل لايبنتز ( وحرف التاء في اسم لايبنتز حرف طفيلي جاء من الترجمة اللاتينية لايبنيتيوس ) كانوا يعيشون منذ ثلاثة أجيال في إقليم الساكس ، رعايا مخلصين وموظفين لدى الأمراء الناخبين في ذلك الإقليم. وبعد أن درس لايبنتز في مدرسة نيقولاي بلايبتزغ ، صار على ما يبدو ، منذ وفاة والده (١٦٥٢) ، مؤدب نفسه بنفسه . وقد تعلم اللاتينية بمفرده ؛ وقبل أن يبلغ الحادية عشرة من العمر أمكن له أن يقرأ في مكتبة أبيه المتوفى أعمال فرجيليوس وهوراسيوس واوزونيوس والقديس توما وزاباريلا وسواريز ولوثر . وكان ينظم بيسر اشعاراً لاتينية ، ثم عكف على تعلم اليونانية ؛ ولكن منذ ذلك الزمن صار المنطق والميتافيزيقا هما مصدر هواجسه ووسيلة تهدئتها في آن معاً . ولا يملك الانسان أن يقاوم الرغبة في سبوق هذا الشاهد الذي بات مشهوراً : « قرات السكولائيين بحمية اثارت قلق أساتذتي ... وكنت افصح عن افكار غريبة ، كانت تبدو عميقة ، عن مبدا التفرد ، وتركيب المتصل ، والمدد الإلهي ، ولم آسف لاحقاً على كوني نهلت من معين هذا النوع من الدراسة، وفي الخامسة عشرة انتسب المراهق إلى كلية الفنون بلايبتزغ ؛ وعمل فيها بصورة رئيسية مع توماسيوس ، الذي كان اسس الدراسة العلمية لتاريخ الفلسفة في المانيا . وكان توماسيوس سكولائياً ؛ لكن

اللقاء بهذا المعلم هو الذي أوحى للايبنتز، في أغلب الظن ، بفكرة قراءة مؤلفات فيشينو وكاردانو وبيكون وكامبانيلا وديكارت ، وكانوا كلهم ممن رفضوا ، بصور متباينة ، الفكر المتجمد للعصر الوسيط : وقد أمعن في التقابل بين مذاهب القدامي والمحدثين . وهنا أيضاً تستأهل هذه الشذرة من سيرته الذاتية أن نستشهد بها : « فيما بعد ، عندما تركت المدرسة الابتدائية ، اكتشفت الفلاسفة الجدد ، وإني لأذكر انني كنت أتنزه بمفردي ، وأنا في الخامسة عشرة من العمر ، في ضواحي لايبتزغ ، في غابة صغيرة تدعى روزنتال ، لأتداول بيني وبين نفسي في ما إذا كنت سأحتفظ بالصور الجوهرية . وقد كانت الغلبة للمذهب سأحتفظ بالصور الجوهرية . وقد كانت الغلبة للمذهب

في السابعة عشرة من العمر تقدم بـ " رسالة في مبدا التشخص » ونال شهادة البكالوريوس في الفنون ، ثم غادر لايبتزغ ، عملًا بالعرف الألماني الذي يوجب على الطلبة أن يحيوا حياة متنقلة وأن يأخذوا عن معلمین متباینین . ففی عام ۱۹۹۳ نلقاه فی اِیینا حیث علُّمه فايغل الرياضيات العليا . ثم نلقاه من جديد في لايبتزغ حيث انتسب إلى كلية الحقوق. وفي عام ١٦٦٦ منع عنه لقب دكتور بسبب صغر سنه. ويومئذ غادر لايبنتز ، إلى الأبد ، مسقط رأسه ؛ وتقدم بأطروحاته الجاهزة إلى جامعة آلتدورف ( التابعة لمدينة نورمبرغ الحرة) حيث أتيح له أن يأخذ بثاره:فقد رفض بدوره الكرسي الذي عرضه عليه اساتذة آلتدورف. وفي ذلك العام نفسه صدر له باللاتينية في فن التركيب ، وهو بمثابة مشروع أولى لإصلاح الرمزية والمنطق. ثم عكف على وضع رسالة في منهج جديد في مشكلات القانون نوهت لأول مرة بأهمية المنهج التاريخي في دراسة القانون ( وسوف تنشر في عام ١٦٦٧ ) . في نورمبرغ اتصل لايبنتز بخيميائيين وباتباع من فرقة الوردة - الصليب وبمشعوذين لا أذية لهم عرف كيف يشعوذ عليهم هم أنفسهم . وقد روى فونتنيل الواقعة على النحو التالى الذي لا يخلو من طرافة وشعر: « علم أنه توجد فيها [في نورمبرغ] جمعية سرية يعمل أعضاؤها في الكيمياء ويبحثون عن الحجر الفلسفى . فاستبدت به للحال الرغبة في انتهاز تلك المناسبة ليصير من الخيميائيين ؛ لكن الصعوبة كانت تتمثل في الاطلاع على أسرارهم . فأخذ مجموعة من

كتب الكيمياء ، وجمع اغمض تعابيرها واعصاها على فهمه ، والف منها رسالة مستغلقة على الفهم بالنسبة إليه هو نفسه ، ووجهها إلى مدير الجمعية السرية طالباً قبوله فيها على اساس ما تتضمنه رسالته من ادلة على سعة علمه . ولم يساور احداً الشك في ان كاتب الرسالة ليس واحداً من الاتباع ، او ما شابه ذلك ؛ فاستقبلوه بحفاوة في المختبر ، وطلبوا إليه أن يقبل بمنصب أمين السر . بل إنهم أجروا له معاشاً . وقد أخذ من علمهم كثيراً ، على حين أنهم اعتقدوا أنهم هم الذين يأخذون من علمه ، .

بيد أن لايبنتز تعرف بوجه خاص في تلك المدينة الحرة إلى بوينبورغ ( ١٦٢٢ ـ ١٦٧٢) الذي كان من السهر ساسة المانيا ووزيراً سابقاً ليـوهان فيليب شونبورن رئيس اساقفة ماينتز وأميرها الناخب وقد دعا بوينبورغ صديقه الشاب إلى إنجاز رسالته في المفهج الجديد ونشرها حتى يتمكن من تقديمها شخصياً إلى الأمير الناخب ونجحت الحيلة ، وصار لايبتز مساعداً للقانوني لاسر الذي كان يعمل عندنذ في مشروع لتوحيد القانون الالماني . ونشر لايبنتز مع لاسر ، في عام ١٦٦٨ ، مدونة قانونية اثارت في حينه ضحة . لكن أمير ماينتز الناخب كانت له هموم اخرى غير « رف» » القوانين الجرمانية .

فقد كان لا بد من التدخل لتوجيه انتخاب ملك بولونيا ( ١٦٦٩ ) ولتشجيع انتخاب امير الماني . ومن ثم ، كلف لايبنتز بأن يكتب باللاتينية دليلاً سياسياً مبرهناً عليه لانتخاب ملك البولونيين ، حيث برهن بسلسلة من الاقيسة المتسلسلة ميث برهن بسلسلة من الاقيسة المتسلسلة بالاتان دي نوبورغ ملكا ، لصالح بولونيا بالذات . لكن الديب البولوني ، الذي ضرب صفحاً عن هذا المنطق ، انتخب اميراً بولونياً . وهذا الهوس عينه بالبرهنة هو ما انتخب اميراً بولونياً . وهذا الهوس عينه بالبرهنة هو ما باللاتينية في طبيعة الاعتراف رداً على الملحدين ، وأخرى في عام ١٦٦٩ في الدفاع عن عقيدة اللاهوت بمنطق مخترع جديد ؛ وفي الاولى اثبت ضد الملحدين وجود الله وخلود النفس ، وفي الثانية رد على السوسينيين إنكارهم للثالوث .

بين ١٦٧٠ و ١٦٧١ ، وفيما كان لايبنتز يواصل عمله في توحيد القانون ، ألف ونشر علمه الطبيعي ،

الفرنسى \_ الانكليزي في اميوله (ديكارت ، هويز ، بويل ) ، وكذلك في غرضه : ذلك أن لايبنتز ، بصفته دبلوماسياً حاذقاً ، اعد نسختين ، واحدة متكيفة مع الروح الفرنسي ، على ما يعتقد ، وقد بعث بها إلى اكاديمية العلوم بباريس بعنوان: نظرية الحركة المجردة؛ والثانية أوفق لعقلية سكان الجزيرة البريطانية ، وقد أهداها للجمعية الملكية بلندن بعنوان : نظرية الحركة العينية . وقد وضع لايبنتز في النسخة المجردة المسألة العامة ، مسألة « العلاقة بين السكون والحركة » ؛ وتراءى له أنه واجد لها الحل بالاستعانة بمفهوم الجهد Conatus ( مفهوم « الجهد » هذا أو الانتقال من السكون إلى الحركة هو فى الحقيقة سليل بعيد للطاقة كما قال بها يوحنا النحوى ، وللاندفاع كما قال به يوحنا بوريدان ، وللدفع أو القوة كما قال بهما ليوناردو دافنشي وغليليو). أما النسخة العينية فتمضى من الظاهرات وتنتهى إلى تبسيط لا يستهان به له و دوامات ، ديكارت . وهكذا تكون جهود هوبز قد انتدبت في مهمة إلى باريس، والدوامات الديكارتية قد أرسلت في سفارة إلى لندن: وهذه تجلية من تجليات « فن التركيب ، الدبلوماسي . وفي أثناء ذلك كان لايبنتز يتابع مسيرته كرجل بلاط. فعلى أثر احتلال جيوش لويس الرابع عشر لفلاندر، وتشكيل انكلترا وهولندا والسويد حلف لاهاي الثلاثي ، وقف الأمراء الناخبون لكل من تريير وماينتز وكولونيا مترددين، على الرغم من توجيه الدعوة إليهم إلى دخوله ، وذلك خوفاً من أن يجتاح الفرنسيون مقاطعة اللورين . وبادر لايبنتز يحرر على عجل القسم الأول من مذكرة حول الأمن العام الداخلي والخارجي، يدعو فيها إلى حياد رينانيا ضماناً لمستقبل الوحدة الالمانية ، ويؤلب السويد وبولونيا سلفاً على روسيا، ويدعو الدانمرك إلى غزو أميركا الشمالية ، وهولندا إلى غزو الهند الشرقية . وبعيد ذلك بوقت قليل دخلت قوات لويس الرابع عشر إلى اللورين ، فأكمل لايبنتز عندئذ مذكرته : فلويس يخطىء إذ يتخاصم وجيرانه الأوروبيين ، وثمة فريسة اسمن واثمن تنتظره في إفريقيا ؛ قال : « أعتقد أنه لو وضع ملك فرنسا يده على القسطنطينية والقاهرة ، لأمكن اجتياح الأمبراطورية التركية قاطبة في الوقت نفسه . ولو التمس مثل هذا الطريق إلى الملكية ، لكان في ذلك

مرضاة لله تعالى »، ومن تشرين الثاني ١٦٧٠ إلى آذار ١٦٧٢ ، عمل لايبنتز بالتضافر مع بوينبورغ في باريس ، التي قدم إليها ليعرض خططه على لويس الرابع عشر ، على الإعداد لحملته على مصر ، وقد تمخض مجهوده هذا عن رسالة محكمة المنطق باللاتينية بعنوان مشروع لحملة ملك الفرنسيين على عصر ، وبطريق غير مباشر عن وضع علم ميتافيزيقي جديد ، وكذلك عن اكتشاف الحساب التفاضلي ( بعد إقامة وجيزة في لندن ) .

سيقيم لايبنتزفي باريس اعواماً خمسة . وسيتردد لا على الدبلوماسيين وأفراد الحاشية فحسب ( سيرد احدهم ، وهو بومبون ، على بوينبورغ ، في عام العرب المقدسة ما زالت دارجة دُرجتها منذ عهد العرب المقدسة ما زالت دارجة دُرجتها منذ عهد آرنو الكبير ، والفلاسفة ، مثل مالبرانش ، والعلماء ، مثل كرستيان هويغنس . وسيدفع لايبنتز لكل واحد منهم إتاوته من الحماسة واللباقة : فلآرنو ( الذي سيقابل الأمر بالاستنكار ) سيقدم صلاة « تركيبية » قمينة بان ترضي رب النصارى والمسلمين واليهود معا ؛ ولهويغنس ، الذي سيرشده في مطالعاته الرياضية ، سيقدم حسابه ؛ ولمالبرانش سيقدم ميتافيزيقاه التي ستستعيض عن العلل الظرفية بنظرية سيق التسارق .

ولئن لم يتعد الفاصل اللندني في مطلع عام ١٦٧٣ أسابيع ستة ، فقد كان على قدر من الأهمية : فقيما وراء المانش التقى لايبنتز بعلماء ، وعلى الأخص برياضيين ، ومنهم ورين وبل ، وكذلك العالم أولدنبورغ والكيميائي بويل . وقد أطلع الدبلوماسي بل على كشف رياضي كان يتراءى له أنه حاسم الأهمية ، ولكنه كان أقل جدة مما كان يعتقد ؛ وقد تعزى لايبنتز عن الأمر بتنظيمه ، على خطى كافالييري ، وربما نيوتن ، ثورة في اللامتناهى ...

في اثناء ذلك مات خماته الواحد تلو الآخر: بوينبورغ في كانون الأول ١٦٧٢ ، ويوهان \_ فيليب في شباط ١٦٧٣ ؛ وعرف لايبنتز اياماً صعبة، قبل أن يقبله في خدمته يوهان \_ فريدريش ، دوق برانشفيك . وراح يؤلف، ليعيش ، اهاجي سياسية ، واهتم بتربية ابن بوينبورغ ، ونشر لحساب هويه كتاباً للموسوعي

الروماني مارسيانوس كابيلا . إنه زمن المشاريع . آلة حاسبة ، أفضل من تلك التي صممها بسكال ، فراجير جبرية ، مستوحاة من فراجير ديكارت ، ضاغط هواه ، غواصة ، كل ذلك تتالى تحت الانظار المهتمة أو المتشككة لمشاهير العلماء . اخيراً ، وقي خريف 17٧٥ ـ بعد ايام من اكتشافه . من خلال احد الاشكال التي رسمها بسكال ، مبادىء الحساب التفاضلي والتكاملي ـ عزم لايبنتز على مغادرة باريس فقصد أولا لفدن حيث قابل العالم بالرياضيات كولنز ، ثم لاهاي حيث تعرف إلى يهودي غامض وعنيد ، هو سبينورا الذي كان عاكفاً على تاليف الاخلاق(\*) . وبعد عام من الحل والترحال ، خمد شوقه إلى السفر ، فاستقر في هانوفر ، حيث سيمضي الاربعين سنة الاخيرة من حياته في ظل ثلاثة أمراء مختلفين .

كانت هموم لايبنتز ، حتى حوالي العام ١٦٨٠ ، من طبيعة سياسية ودينية في المقام الأول. ففي عام ١٦٧٧ نشر باللاتينية مشروعا لتنظيم سياسى للامبراطورية الجرمانية اتخذ فيه موقفاً وسطأ بين موقف انصار الأمبراطورية وموقف انصار الاقطاعيات الألمانية . لكنه لم يدع مواهبه كمخترع وكعالم يعلوها الغيار. فشرع عام ١٦٧٩ بتحديث منجم كلوستال ، في إقليم الهاريز ، حيث كان للدوق يوهان ـ فريدريش مصالح. وكان ، قبيل ذلك ، قد شارك ، بصحبة خيميائيين ومشعوذين شتى ، في أبحاث غريبة تأدت إلى اكتشاف براند للفوسفور . اخيراً ، وبين ١٦٧٧ و ١٦٨٠ اخرج لايبنتز إلى النور الأفكار الفلسفية التي كانت تعتمل في رأسه تحت سماء باريس ، وكتب عدداً لا حصر له من المذكرات والحواشي والمسودات التي لن ينشر منها ، مع ذلك ، شيء قبل عام ١٦٩٠ . ومات يوهان ــ فريدريش في ٧ كانون الثاني ١٦٨٠ ، وخلفه اخوه البكر الذي كان الدوق المتوفى قد حرمه ظلماً من حقوقه ، وفي عهد إرنست - اوغست سيحصر لايينتز نفسه في دور قيِّم المكتبة . ولكن بما أن إرنست \_ أوغست كان يحب التاريخ ، فسيصير لايبنتز مؤرخ السلالة الدوقية . وفي تلك الفترة أيضاً سيبدأ لايبنتز بالاهتمام جدياً بمشروع توحيد الكنائس ، وسيتصل لهذا الغرض ببوسويه . ولكن لئن خبا على هذا النحو الوجه الدنيوي للاببنتز في عهد إرنست ـ اوغست . فإن فكره أن يني يتعمق ويتوسع . وسيحرر باللاتينية

عام ١٦٨٢ في التناسب الحق بين الدائرة والمربع ، وعام ١٦٨٤ بالفرنسية المنهج الجديد لتعيين النهايات الكبرى والصغرى(\*)، رهو الكتاب المشهور الذي يعرض لأول مرة أسس الحساب اللانهائي الصغر ورمزيته . وفي العام نفسه الف لايبنتز اول نص له في عرض فلسفته النهائية : تأملات في المعرفة والحقيقة والافكار . ولكن مذهبه لن يأخذ أبعاده الكاملة إلَّا في المقال في الميتافيزيقا(\*) ، الموضوع بالفرنسية شأنه شأن معظم كتابات لايبنتز الفلسفية الهامة ، وكذلك في المواسلات مع آرنو، وعلى الاخص بين ١٦٨٦ و ١٦٨٨ ؛ ففي المقال، وفي الشروح عليه في المراسلات ، يتضاعف الكوجيتو الديكارتي ، وينعكس إلى ما لا نهاية ، وقد هيمنت عليه المونادا المركزية ، أو الله . وقد اسس ايضاً ، بالتعاون مع منكه وبفاوتز ، أول مجلة علمية المانية : اعمال العلماء . بيد أن نشاط لايبنتز يبقى على الأخص « باطنياً » : فمقابل المذكرة الواحدة التي كان يضعها برسم الجمهور ، كانت خمسون مذكرة اخرى تبقى بلا نشر ، وفيها يعالج ويحل « مسائل المماسات ، والمماسات المعكوسة ، وأقيسة الطول ، والتربيعات ، والمحال الهندسية ، والاحتمالات ، والربوع مدى الحياة ، ونقد القوانين الديكارتية في الحركة ، وفي انحفاظ كم الحركة ، والمرونة ، وميكانيكا السوائل ، وحركات الكواكب ، ونظرية الضوء » ، و « فن التركيب » و « الخاصة الكلية » . وقد اهتم لايبنتز ايضاً باتحاد الكنائس ، وإنما بدون نجاح كبير ، وسعى إلى التوفيق ، عن قنوط ، بين اللوثريين وسائر البروتستانتيين ، ولم يقنع أحداً ، وصارع ، وكافح ، وتثبطت عزيمته .

في عام ١٦٨٧ سافر إلى النمسا وابطاليا ، وقد كلف بمهمة التنقيب في المكتبات والمحفوظات عن وثائق تتصل بتاريخ آل برونشفيك ، فتنقل بين اقاليم هسن ورينانيا وفرانكونيا وبافاريا وبوهيميا ، واقام في ميونيخ وفرانكفورت وسولزباخ ، ثم ابتداء من عام ١٦٨٩ في البندقية وفيراري وروما . وكان في كل مكان يزور ويستعلم ويحادث ويناقش ويبرهن ويخترع ويتحمس. وما كان فضوله وحبه للاستطلاع يدعان له من راحة . وفي روما عرض عليه ، بشرط أن يغير دينه ، منصب وأمانة مكتبة الفاتيكان ؛ لكنه رفض المنصب والتكريم

معاً . وعلى الرغم من النجاح الذي تكللت به مهمته في مودينا ، إذ اكتشف من خلال بعض شواهد القبور آصرة القرابة التي كانت تجمع بين آل برونشفيك وآل إسته ، فإن الدوق إرنست \_ اوغست استقبله ، لطول غيابه ، بفتور ، وابى حتى أن يساهم في نفقات مغامرته النسابية . وقبل لايبنتز عندئذ ، وربما التماساً للعفو ، بمهمة جبارة : كتابة تاريخ آل برونشفيك . وكلفه الدوق ايضاً ، وقد رضي عنه ، بمهام ثانوية اخرى ؛ وفي البلاط راى الفيلسوف كيف تحبك المكائد وتقع المآسي في القصور . وأخيراً، كوفئت عبقريته الكلية والسرية بلقب Geheimrath ، اي المستشار السري الوفست الأجل .

لم ير جورج \_ لودنيغ ، الذي خلفه ، في لايبنتز سوى أثر مربك من آثار العهود السابقة . وبقدر ما كان صيت الفيلسوف يذيع ، كانت حظوته لدى العاهل تضعف . ولكن هذا لم يمنع لايبنتز من الاندفاع ، كما لو بعنفوان الشباب ، في العمل : فقد راح ينشر مجلداً إثر مجلد ، ومذكرة تلو مذكرة ، صارفاً كل عنايته الى العمل التاريخي الذي اراده عظيماً ، ولكن بدون أن يهمل مع ذلك الرياضيات والطبيعيات والإلهيات والمنطق والميتافيزيقا . وإلى تلك الفترة تعود ، بين جملة عناوين أخرى ، المؤلفات المهمة التالية : في إصلاح الفلسفة الاولى وفي معنى الجوهر (باللاتينية، ١٦٩٤) ، و المذهب الجديد في الطبيعة وفي اتصال الجواهر(\*) ( بالفرنسية ، ١٦٩٣ ) ، و في الطبيعة بحد ذاتها، أو في القوة المباطنة للأشياء المخلوقة والفاعيلها (باللاتبنية ، ١٦٩٨). وبالإضافة إلى كل ذلك مراسلات لا تقع تحت حصر ومناقشات لا نهاية لها طيرت صبيته إلى أنأى الأمصار وكان التتويج الكبير لكل نشاطه مشروع إنشاء اكاديمية في برلين . وفي هذه المرة كان لايبنتز اكثر سداداً في تصويبه مما في زمن شبابه البعيد والخيالي: فالأكاديمية رات النور حقاً في ١١ تموز ١٧٠٠ . وبعيد ذلك بزمن وجيز كتب لايبنتز بالفرنسية اشمل آثاره قاطبة محاولات جديدة في الفهم البشري(\*) ؛ بيد أن وفأة لوك ، الذي كانت المحاولات موجهة ضده ، ستمنعه من نشرها.

كان ضرب من القدر المحتوم يحدو الأوروبي

الكبير، الذي كانه لايبنتر، إلى التآمر ضد « الهمج » ؛ وفي هذه المسرة جاء دور الصبين التي أراد أن يهدى رعاياها إلى النصرانية . ولكنه عندما فاتح شارل الثاني عشر بالأمر لم يعره أذناً صاغية . فهل من سبيل إلى إثارة اهتمام قاهر بولتافا ، بطرس الأكبر ، بفتح امبراطورية الوسط ؟ وإلا ، فهل من سبيل إلى إقناعه بإنشاء أكاديمية في سان \_ بطرسبورغ ؟ الحق أن لايبنتز سعى إلى ذلك بكل ما أوتى من همة ابتداء من عام ۱۷۱۱ : فهو يريد أولًا إنجاز تمدين أولئك الموسكوفيين الذين كان صدر إليهم ، على اية حال ، أمر أمبراطوري بقص لحاهم ؛ ومن هنا كانت مشاريع ، ومناورات ، وبرامج ، وخطط . لكن الصين بقيت همه الأول ؛ فهو برموزها معجب ؛ وتأويله لها ، بالاعتماد على حسابه الثنائي ، لا يخلو من براعة ؛ وهو يعلم ان ما من شيء قمين بانتزاع الإعجاب والايمان من قلب أمبراطور الصين كذلك النصر المبين الذي يمكن أن تجترحه « الرياضيات المسيحية ، ... فما اكثرها من آمال ، بدءاً بمصر ، وانتهاء بالصين ، ومروراً بمكتبة الفاتيكان وبلاط بطرس الأكبر!

على أن لايبنتز لم يعد موضع حظوة في بلاط هانوفر. فذلك المؤرخ المسحوق تحت اكداس البطاقات، ورجل العمل الفاشل، والموفّق المردودة عليه وساطته ، والمبشر المقيم ، كان طول حياته جوهراً فرداً ، « مونادا » بلا أبواب وبلا نوافذ على العالم الخارجي. فلا غرو أن يكون آخر أثر في حياته، بعد المحاولة في الثيوذيقا(\*) ( ١٧١٠ ) ، التي درس فيها قضية عدالة الله وأعلى بظفر من قدرها ، هو المونادولوجيا(\*) التي رد فيها كل شيء إلى المعرفة والاشتهاء ، ورسم مذهباً متكاملاً مرجعه الدائم هو اللمتناهي . [مارسيال غيرو]

□ • أولئك الذين يحلو لهم الدخول في تفصيل العلوم يزدرون المباحث المجردة ، وأولئك الذين يتبحرون في المبادىء نادراً ما يدخلون في الجزئيات ؛ أما أنا فإنني أقدر الشيئين كليهماء. [لايبنتز]

□ « يؤسفني ان لايبنتز ، الذي كان بلا مراء عبقرياً عظيماً ، كان مشعوذاً بقدر ما ... واضيفوا إلى شعوذته ان افكاره كانت على الدوام تقريباً غامضة ، . [فولتير]
 □ « ربما ما حدث قط لرجل ان قرىء ودُرس ونُظر

فيه وكُتب عنه بقدر لايبنتز ... وما الفه عن العالم ، والله ، والطبيعة ، والنفس ، كان يتضمن اسمى فصاحة » . [ديدرو]

□ « كانت مراسلاته الأدبية واسعة النطاق جداً : وكان يزود العلماء بآراء ، ويحفزهم ، ويصفق لهم ؛ وكان يعز مجد الآخرين بقدر ما يعنز مجده » . [فونتنيل]

□ « يبدو أن الموضوع الرئيسي لجهود لايبنتزكان تليين العنصر الثوري الذي ادخله ديكارت على الفلسفة ... وقد يبدو حكمنا الاجمالي على لايبنتزغير مؤاتٍ له . لكن هذا الحكم لا يمكن أن يمس إطلاقاً هي بالرجل وبروحه الأصيل . ففلسفته لم تكن اطلاقاً هي فلسفته ، بل كانت إلى حد كبير فلسفة عصره ، أي الفلسفة الوحيدة التي كان يمكن لعصره أن يتحملها . ومن المحقق أن عقل لايبنتزكان يرى إلى أبعد مما يقر به . فقد كان محبواً بنظرة سحرية إذا ما استقرت على أي موضوع من الموضوعات جعلته يتفتح كما لو من تلقاء نفسه . ويسعة ذهنه وشموله ، وبخصوبة افكاره ، وبقدرته العظيمة والاريبة على الاختراع أفكاره ، وبقدرته العظيمة والاريبة على الاختراع أخر من الفعالية الإنسانية ) ، سيبقى لايبنتز دواماً علماً من اعلام الأمة الالمانية ، [شلينغ]

□ « إن فلسفة سبينوزا مقراب يضع في متناول العين الاشسياء اللامنظورة للانسان بسبب بعدها ، اما فلسفة لايبنتز فهي مجهر يجعل الاشياء التي لا تقع تحت البصر بسبب صغرها ودقتها منظورة ، . [فيورباخ]

□ « كان نزّاعاً ، مثله مثل جميع كبار المفكرين ، إلى تلك التأملات السامية التي لا يلاقي فيها الكثيرون سوى الفراغ ؛ لكن لايبنتز كان يشعر باستمرار أنه مردود إلى الأرض بحكم فضوله إلى الوقائع وشففه بالتفاصيل . كانت له تصورات كبرى ، لكنه كان يريدها أن تكون مليئة ، مثلما يريد للعيني أن يتأطر في المجرد ، وللواقعي أن يسكن في المثالي ، . [ل . قيفييه]

□ « إن كل مذهب لايبنتز محكوم بلاتناهي العالم وباستحالة تمييز اي موجود من موجوداته واي عنصر من عناصره لا يشارك على طريقته في هذا اللاتناهي » . [إميل برهييه]

□ « لايبنتز من أبدع عقول البشرية ، ولكنه لم يكن كإنسان جديراً جداً بالإعجاب . صحيح أنه كان يتمتع بجميع السجايا الضرورية لمستخدَم ممتاز : فقد كان شغيلاً ، قنوعاً ، صبوراً ، ومستقيماً من الناحية المالية . لكنه كان يفتقر كل الافتقار إلى السجايا الفلسفية الرفيعة التي تلحظ بوضوح لدى سبينوزا ، مثلاً ، . [برتراند راسل]

□ « لايبنتز : شمولي مثل ارسطو ، اغنى من جميع فلاسفة القرن السابع عشر مضموناً واختراعاً ، لا يعرف التعب ، ذكي دوماً ، ولكن الميتافيزيقا التي ابتدعها تفتقر إلى نفحة من الانسانية لتسري في اوصالها كلها ، . [كارل ياسبرز]

## لسنييفسكى ، ستانسلاف

#### Lesniewski, Stanislaw

فيلسوف ومنطيق بولوني ( ١٨٨٦ ـ ١٩٣٩ ). تلميذ يان لوقاسييفتش ، وممثل المدرسة التحليلية المنطقية البولونية المعروفة أيضاً باسم مدرسة وارسو . حاول وضع نظرية عامة في الموضوعات ، هدفها خلق نسق منطقي أصيل يكون بمثابة أساس للرياضيات .

## لفيناس ، عمانوئيل

## Levinas, Emmanuel

فيلسوف فرنسي من أصل ليتواني (١٩٠٩-١٩٩٥). درّس الفلسفة في جامعة فرايبورغ حيث كان يعلِّم إدموند هوسرل ومارتن هايدغر. وقدع في الحرب العالمية الثانية في الأسر، ودرّس بعد ذلك في دار المعلمين اليهودية الشرقية في باريس، ثم في جامعات بواتييه ونانتير والسوربون. يعد لفيناس وريث إدموند هوسرل ومارتن بوير ومتابعهما في آن معاً . عرض جوهر مذهب معلمه في نظرية الحدس في فينومينولوجيا مذهب معلمه في دعرّف بعده الجمهور الفرنسي بأونطولوجيا هايدغر في كتابه اكتشاف الوجود مع هوسرل وهايدغر في كتابه اكتشاف الوجود مع هوسرل وهايدغر ( ١٩٤٩) . اما فلسفته الخاصة في

الرجود فقد عرضها في كتابيه من الوجود إلى الموجود (١٩٤٧) و الزمان والأخر (١٩٤٨) ، وهي تقوم على نظرية في الأخلاق تجربتها الاساسية هي تجربة نظرة الآخرين . وفي مؤلفه الرئيسي الكلية واللامتناهي (١٩٦١) يطبق لفيناس المنهج الهوسرلي في التحليلات القصدية، ويتركز كل مجهوده على أن يثبت أن الميتافيزيقا ، المفهومة على أنها « تجاوز باتجاه الآخر ، ، تسبق الأونطولوجيا باعتبارها علم الوجود . والمفروض بالميتافيزيقا أن تصبح توضيحاً للعلاقة مع الآخر ، بحيث لا تنتهى إلى كلية تاريخية أو إلهية ، وإنما إلى تجربة الـلامتناهي « في وجـه الآخر ، . ومن مآخذ لفيناس على هايدغر إعطاؤه الأولوية للوجود على الموجود ، مما يعنى أن ذاك أكثر جوهرية من هذا ، ومما يعنى بالتالي إناطة العلاقة الأصلية بالآخر بتعيين مجرد ولاشخصى . ومن هنا يتعين أن يسبق علم الأخلاق علم الوجود . لكن الآخر ليس فكرة ، وإنما هو الموجود بامتياز الذي يتم اكتشاف • وجهاً لوجه ، . وقد أصدر لفيناس أيضاً مجموعة من المقالات حول المأثور اليهودي بعنوان الحرية الصعبة (١٩٦٣) ، واتبعها به وإنسانية الانسان الأخر ، (١٩٧٣) ، وفيهما يظهر البُعد التلمودي لنتاجه . وكان آخر ما صدر له : ما وراء الآية (١٩٨٢)، وفيما بيننا (١٩٩١)، والموت والرمن (1997).

# لنس، إيفان

## Lins, Ivan

فيلسوف برازيلي (١٩٠٤ ـ ١٩٧٥). آخر ممثلي التيار الوضعي أرَّخ للثقافة البرازيلية، وله دراسات حول فكر إراسموس ولوب دي فيغا وديكارت من مؤلفاته تاريخ الوضعية في البرازيل (١٩٦٧)

# لوازي ، الفريد فيرمان

## Loisy, Alfred Firmin

فيلسـوف وشارح فـرنسي . ولد في أمبـرييـر ( المارن ) في ۲۸ شباط ۱۸۵۷ ، ومات في سلفون لوباتشيفسكي لوباتشيفسكي

(المارن الأعلى) في احزيران ١٩٤٠ تحدر من السرة من الفلاحين ، وقرر وهو في المرحلة الثانوية ان يصير كاهناً . فدخل عام ١٨٧٤ إلى المدرسة الاكليريكية الكبرى في شالون ـ سور ـ مارن ، وسيم كاهناً سنة ١٨٧٩ ، وعُين خورياً في عدد من الضيع الصغيرة التابعة لأبرشيته . لكن صفاته الفكرية لفتت إليه . انتباه رؤسائه ، فأرسلوه في ايار ١٨٨١ إلى المعهد الكاثوليكي بباريس ليتابع فيه دراسته العليا . وعُين استاذاً محاضراً في هذا المعهد نفسه ابتداء من عام ١٨٨٨ كرسي شرح عام ١٨٨٨ كرسي شرح الكتاب المقدس .

ولكن كما كتب يقول في وقت لاحق في كتابه اشياء ماضية (١٩١٣) ،فإن ما وجد نفسه،ابتداء من عام ١٨٨٥ \_ ١٨٨٦ ، «منقاداً إلى التفكير به بخصوص الكتاب المقدس والمسيح والمعتقدات المسيحية وأصلها كان نفياً للطابع الخارق الطبيعة للدين » . وقد كان موقفه فيما يتعلق بشرح الكتاب المقدس جذريأ للغاية حتى إنه ما عاد يقبل ( ابتداء من عام ١٨٩٣ كما يوضع ) بأي بند من قانون الإيمان خلا واقعة الوجود التاريخي للمسيح . وبعد أن أسس في عام ١٨٩٢ مجلة تعليم الكتاب المقدس ، نشر فيها بعد سنة مقالة عن الوحى والكتاب المقدس اضطر على إثرها إلى ترك كرسيه في المعهد الكاثوليكي . وارغمته رسالة بابوية بعيد ذلك على إيقاف إصدار مجلته. بيد أنه ظل يتابع مشروعه النقدى ، ونشر كتابه الاناجيل الأربعة المتوافقة (١٨٩٦) ، ثم نشر في تشرين الأول ١٩٠٠ في مجلة الاكليروس الفرنسي مقالة عن ديانة بني إسرائيل ، فجاءه عليها تأنيب من رئيس أساقفة باريس والكرسى الرسولي . بيد أن لوازي كان لا يزال يجاهد لإنقاذ انتمائه إلى الكنيسة الكاثوليكية ، كما يدل على ذلك مؤلفه المشهور الانجيل والكنيسة (\*) (١٩٠٣) ، الذي هاجم فيه في آن معا نظريات هارناك المجردة والتأويل الدوغمائي الصارم. لكن السلطة الكنسية تعرفت في هذا الكتاب أثر المذهب الحضوري الذي يقول بأن الانسان يشعر بحضور الله لكنه يعجز عن جعل هذا الحضور موضوع علم واضح . وبالفعل ، سيتجه لوازي أكثر فأكثر نحو هذا المذهب في مؤلفاته التالية . بيد أن كثرة من الأوساط الكاثوليكية ستظل ترى في لوازي رائداً لا يخلو من اندفاع وحتى من

تهبور ، على حين أنه كان هجر تماماً العقيدة الكاثوليكية ، وإن لم يع هو نفسه ذلك تمام الوعي في أول الأمر . ومع اعتلاء بيوس العاشر الورع السدة البابوية وتدشينه لسياسة التقويم المذهبي ، حمي وطيس الكفاح ضد المذهب التحديثي الذي كان لوازي وتيريل أبرز ممثليه في مضمار شرح الكتاب المقدس . وأدرج كتابان جديدان للوازي : حول كتاب صغير وأدرج كتابان جديدان للوازي : حول كتاب صغير الكتب الكتب الكتب المحرمة ، واعتبر خضوع المؤلف الجزئي غير كافي .

المحرمة ، واعتبر خضوع المؤلِّف الجزئي غير كافٍ . من ۱۹۰۰ إلى ۱۹۰٤ علَّم لوازي نقد الكتاب المقدس في مدرسة الدراسات العليا ، ثم اعتزل لبضعة أشهر في مسقط رأسه . ولكن شخصيته المتدفقة حيوية ما لبثت أن أوحت إليه بسلسلة من الكتبِّبات: بعض رسائل حول المسائل الراهنة والأحداث القريبة (١٩٠٨)، تأملات بسيطة في فتوى لامانتابیلی ورسالهٔ باسندی البابویهٔ (۱۹۰۸) استتبعت ، وبخاصة بعد صدور طبعة مزيدة من الأناجيل الأربعة المتوافقة ، قراراً من ديوان الفهرست بإنزال عقوبة الحرم الكبير فيه في ٧ أذار ١٩٠٨ . وبعد انفصاله التام على هذا النحو عن الكنيسة الكاثوليكية ، حصل لوازى على كرسى لتدريس تاريخ الأديان في الكوليج دي فرانس ، فشغله من ١٩٠٩ إلى ١٩٢٦ . وفي هذه المرحلة الأخيرة من حياته نشر جملة من المؤلفات ، نخص منها بالذكر: إنجيل مرقس (١٩١٢) ، الأسرار الوثنية والسر المسيحى(\*) (١٩١٤) ، اعمال الرسل (١٩٢٠) ، رؤيا يوحنا (١٩٢٢) ، إنجيل لوقا (١٩٢٤) ، الأزمة الأخلاقية والتربية الانسانية (١٩٣٧). [ميشيل مور

# لوباتشيفسكي، نيقولاي إيفانوفتش

# Lobatchevski, Nikolaï Ivanovitch Lobachevski, Nikolal Ivanovich

هندسي روسي . ولد في نيني ـ نوفغورود في ١ كانون الأول ١٧٩٢ ، ومات في قازان في ١٢ (٢٤) شباط ١٨٥٦ . أسس الهندسة غير الإقليدية ، التي سماها «الهندسة الخيالية»، وكان من أعظم

الهندسيين في الأزمنة قاطبة . وقد ثبتت بصورة نهائية اسبقية لوباتشيفسكي على المجري يانوي بولاي الدذي توصل بدوره وبصورة مستقلة إلى اكتشاف الهندسة الجديدة في وصبيته التي نشرت عام ١٨٣٢ . فلوباتشيفسكي ألقى أول عرض شفهي له في الموضوع عام ١٨٢٦ ، كما نشر أول نص له عام ١٨٢٩ (حول مبادىء الهندسة ) . تخرج من جامعة قازان عام ١٩١١ ، وفي سن الثالثة والعشرين صار استاذأ وظل لمدة تسعة عشر عاماً عميداً لجامعة قازان . وأصدر في عام ١٨٣٥ كتابه المهم الثاني : المباديء الجديدة للهندسة. وكان آخر تصانيفه الهندسة الكلية (١٨٥٥) الذي ضمّنه تركيباً لمختلف نظرياته التي لم تُفهم إلاً بعد عشر سنوات من وفاته . فعلى حين كان الهندسيون على مدى الفي سنة راسخى الاقتناع بالصحة اللامشروطة لمسلِّمة إقليدس، وعلى حين كانت فلسفة القرن الثامن عشر تؤكد مع كانط ان المسلمات الإقليدية صور ضرورية وثابتة للحدس ، قلب لوباتشيفسكي بجرأة حدود المسالة وانتهى إلى الاستنتاج بأن المسلمة عن المتوازيات ، خلافاً للمسلمات الأخرى ، لا تترجم عن تجربة فعلية على الأجسام الجامدة ، وإنما عن « فرض عسفى » يتعين انتباذه على وجه التحديد لأنه عسفى . واكتشاف لوباتشيفسكي الكبير ، الذي قلب مصائر الهندسة شبه الثابتة منذ عشرين قرناً ، لم يكن مرده إلى حدس رياضي عبقرى فحسب ، بل كذلك إلى إعداد فلسفى وفيزيائي \_ فلكى بالتعارض مع القَبْلية الكانطية وعلى أسس التصورات المادية و « الحسوية » التي استخلصها لوباتشيفسكي من الفلسفة الفرنسية لأواخر القرن الثامن عشر كما من التقاليد العلمية الروسية ( لومونوسوف ) . وقد طبعت الآثار الكاملة للوباتشيفسكي في خمسة مجلدات في موسكو بين

# لوباك، هنري دي

(1918).

#### Lubac, Henri De

لاهوتي وكاردينال فرنسي (١٨٩٦ ـ ١٩٩١). انتمى إلى الرهبانية اليسوعية. تتلمذ على موريس بلوندل وصادقه. ونذر حياته وفكره للبحث والتعليم اللاهوتي، وبخاصة في مجال «المسائل الأخيرة». ومنها مسألة الله التي يستبعدها بعض الفلاسفة المعاصرين من مجال الفلسفة. من مؤلفاته. المناحي الاجتماعية للعقيدة (١٩٢٨)، برودون والمسيحية (١٩٤٥)، لقاء البوذية والغرب (١٩٥٧)، على دروب الله (١٩٥٦)، مفارقات ومفارقات جديدة الملحد (١٩٥٩)، مفارقات ومفارقات جديدة (١٩٥٩)، فكر تيار دي شاردان الديني (١٩٥٩)، المذهب الأوغسطيني واللاهوت الحديث (١٩٥٥)، الإلحاد ومعنى الإنسان (١٩٨٨)، ذرية يواكيم الفلوري الروحية (١٩٨١).

درًس في جامعة موسكو، وتولى منذ عام ١٨٩٩

رئاسة تحرير مجلة مشكلات الفلسفة وعلم النفس. تأثّر في مذهبه الروحي «الدينامي» بأفكار لايبنتز

ولوتز وسولوفييف. رأى في الله علة الجواهر الدينامية التي يتألف منها العالم. ومع ذلك انطوت

فلسفته المثالية على نزعات الأدرية. من مؤلفاته تاريخ الفلسفة القديمة (١٩٠١). المهام الايجابية

للفلسفة (١٩١١)، دروس في تاريخ الفلسفة

# لوباسكو ، ستيفان

## Lupasco, Stéphane

فيلسوف وإبستمولوجي فرنسي (۱۹۰۰ ـ ۱۹۸۸). حاول تأسيس « منطق أعلى » يأخذ في اعتباره كشوف الفيزياء الصغرى ومشابهات الباطنية معاً . من مؤلفاته . التجربة الميكروفيزيائية والفكر الانساني (۱۹٤۱) ، المنطق والتناقض (۱۹۶۷) ، مبدأ التضاد ومنطق الطاقة (۱۹۵۱)، المواد الثلاث

# لوباتين، ليف ميخائيلوفتش

١٩٤٦ و ١٩٥١ .

## Lopatine, Lev Mikhailovitch Lopatin, Lev Mikhailovich

فيلسوف شخصاني روسي (١٨٥٥ ـ ١٩٢٠).

(١٩٦٠)، الطاقة والمادة النفسية (١٩٧٤)، الكون النفسي (١٩٧٩).

## لوبورینی ، سیزار

#### Luporini, Cesare

فيلسوف إيطالي ولد سنة ١٩٠٩ . تأثر بقوة بفكر غرامشي وتحول عن المثالبة الكانطية والوجودية الهايدغرية إلى المادية الجدلية . ولكنه رفض أن يأخذ بالانتروبولوجيا التاريخانية ، واصر على الا يكون للمادية التاريخية من اساس آخر غير المادية الجدلية نفسها . من مؤلفاته : الموقف والحرية في الوجود الإنساني (١٩٤٢)، و المنهجية الفلسفية في فكر 1 . غرامشي (١٩٥٨) ، و مشكلات فلسفية وإبستمولوجية (١٩٦٩) .

#### لوبوس سرفاتوس

# Loup Servat Lopus Servatus

لاهوتي الماني كتب باللاتينية (نحو ٨٠٢ ـ ٨٦٢ م). درس اللاهوت في فولدا على رابانوس ماوروس، وطور في كتاب المسائل الثلاث الدعاوى الاوغوسطينية في حرية الاختيار والجبر الإلهي واستحالة القربان ونقد أيضاً البيلاجيين.

## لوبول ، ايفان كابيتانوفتش

# Louppol, Ivan Kapitanovitch Luppol, Ivan Kapitanovich

فيلسوف ماركسي (١٨٩٦ ـ ١٩٤٣). انتسب إلى الحزب الشيوعي السوفياتي عام ١٩٢٠. عمل في معهد مساركسس - إنجلسز عسام ١٩٢٤. علم فسي جامعة موسكو من ١٩٢٥ إلى ١٩٣١. تولى إدارة معهد الأدب العسالمسي مسن ١٩٣٥ إلى ١٩٤٠ كان من أوائل من أبرز القيمة الفلسفية لفكر لينين ، شارك بفعالية في المساجلة الكبرى التي

شهدتها الفلسفة السوفياتية بين الآليين والجدليين بين 1970 و 1971 . كان من ضحايا عبادة الشخصية ، وقد رد إليه اعتباره بعد وفاته . من مؤلفاته : لينين والفلسفة . مساهمة في مسألة العلاقة بين الفلسفة والثورة ( الطبعة الثالثة ، 1977) .

## لوتمان، ألبير

#### Lautman, Albert

فيلسوف ورياضي فرنسي (١٩٠٨ ـ ١٩٤٤). مات معدوماً. تمحورت مؤلفات حول طبيعة الرياضيات، ومنها: محاولة في وحدة العلوم الرياضية في تطورها الراهن (١٩٢٨)، مباحث جديدة في البنية الجدلية للرياضيات (١٩٣٩)، مشكلة الزمن (١٩٣٩).

# لوتزه ، رودولف هرمان

#### Lotze, Rudolf Hermann

فيلسوف وفسيولوجي الماني (١٨١٧ ـ ١٨٨١ ) . درُّس في جامعتي غوتنغن وبرلين . حاول التوفيق بين نتائج العلوم الوضعية والحتمية وبين الميتافيزيقا . وجدُّد ، بمعنى من المعانى ، مذهب لايبنتز المونادي ضد الكانطية والهيغلية معاً . تبنى في كتاب الميتافيزيقا (١٨٤١) ، مثالية غائية ، عارض فيها نظرية المقولات التي تختص بالممكن وحده ولا تستطيع أن تفسر ظهور أية ظاهرة بالخير الذي هو الماهية الحقيقية للعالم . وفي علم النفس الطبي (١٨٥٢) برهن على روحية النفس بوحدة الأنا. وفي الكون الأصغر (١٨٥٦ ـ ١٨٦٤) اراد أن يحقق في علم الانسان ما حققه عالم الطبيعيات الكسندر فون هومبولت في علم الطبيعة. وقد كان الهدف الذي اليه رمى من خلال المعطيات الوضعية الكثيرة التي حشدها حول الجسم والنفس والانسان والتاريخ ، أن يربط بين نتائج العلم ، التي تبدو وكأنها تتأدى إلى طبيعة بدون إله ، وبين المشالية . وفي مدهب الفلسفة ( ١٨٧٤ -١٨٧٩ ) اخيراً حاول ان يعيد إلى اقسام الفلسفة

توازنها الذي كانت فقدته منذ اكثر من قرن ، وبحث عن منطق خالص ، مستقل تماماً عن علم النفس ، مؤكداً ان مصدر مثل هذا المنطق موجود لدى افلاطون ، لالدى ارسطو الذي اخطأ في فهم نظريته في المتثل إذ تصورها اشياء موجود لها إلاً من حيث الشياء موجود لها إلاً من حيث هي قيم . كذلك شياء أن يعتق الميتافيزيقا من نظرية المعرفة التي كان مفكرو عصيره يميلون إلى اختيزال الفلسفة إليها .

#### لوثر ، مارتن

#### Luther, Martin

مصلح ديني الماني ومؤسس البروتستانتية . ولد في آيسليبن في ١٠ تشرين الثاني ١٤٨٣ ، ومات في هذه المدينة نفسها في ١٨ شباط ١٥٤٦ . كان أبوه عامل منجم ، وأسرته من الفلاحين . رباه والداه بصرامة ما كان يخفف من غلوائها سوى الحب، ثم تلقى تعليماً جيداً في ماغدبورغ وآيزناخ. فنال شهادة البكالوريوس في الآداب من جامعة إرفورت سنة ١٥٠٢ ، ثم شهادة الماجستير في « الفنون الحرة » سنة ١٥٠٥ ودرس أيضاً ابتداء من عام ١٥٠٥ القانون ، حسب رغبة والده الذي كان يبغى توجيه ذلك الابن الموهوب في طريق اليسر والمكارم . لكن بعد أن سار لوثر في هذه الوجهة الجديدة بوقت قليل نذر أن يدخل الدير تحت وقع الرعب الذي انتابه في أثناء عاصفة كاد أن يهلك فيها : وهكذا انتسب في١٧ تموز ١٥٠٥ إلى رهبانية القديس أوغوسطينوس التي كانت من رهبانيات الصدقة . وقد تصرف لوثر على هذا النحو كرجل من العصر الوسيط الكاثوليكي عاش على الدوام في اوساط تقوية سواء في البيت الابوي أو في اثناءً الدراسة . ولم تؤثر فيه لا الفلسفات الهرطوقية أو الشكية ، ولا النزعة الأنسية ، بل كان يعتمل في صدره إيمان عميق براء من كل شك . وعندما دخل الدير طلباً لحياة من الاتصال الحميم بالله وللقداسة ، ما كان يفعل ، مثله مثل الكثيرين ممن تقدموا عليه ، سوى اتباع تعليم كنيسته . وقد تقيد اتم التقيد بالنظام الداخلي لرهبانيته ، وبالتوجيهات التي كانت تعطى إليه في الاعتراف ، وغالى كل المغالاة في التقشف والزهد .

لكنه لم يفز بالسلام . وبعد سيامته كاهناً في نيسان الاحم المحصوله على درجة البكالوريوس في الكتاب المقدس سنة ١٥٠٩ ، عين مدرّساً للاهوت . واتاح له تبحره في فكر القديس اوغوسطينوس ، ثم الكتاب المقدس ، أن يدرك سبب قلق نفسه : فقد علموه أن يولي إعماله الصالحة أهمية أكبر مما ينبغي ، والنعمة الإلهية أهمية أقل مماينبغي، مع أن هذه النعمة هي المصدر الوحيد لغفران الخطايا . وبفرح متنام مستمد من كلام الانجيل المحض ، فطن إلى أن طريق اليأس والقلق الروحي صار بالنسبة إليه مساراً شاقاً ـ وإنما فيه خلاص النفس \_ إلى الله نفسه .

بعد الخيبة التي عادت بها عليه دراسة اللاهوت المدرسى ، جاءت الانطباعات المنفرة التي آب بها من روما بين ١٥١١ و ١٥١٢ . فقد ذهب إلى روما بحثاً عن شهداء وغفرانات سمحة ، فما وجد أمامه سوى روما البابوية الدنيوية لعصر النهضة . وبعيد ذلك بقليل ، وبعد نيله شهادة الدكتوراه في الكتاب المقدس ، حصل في عام ١٥١٢ على كرسى الكتاب المقدس في جامعة فيتنبرغ الناشئة ، التي كان أعطى فيها بعض الدروس في عامي ١٥٠٨ \_ ١٥٠٩ . وقد خلف فيها المدبر العام لرهبانیته ، شتاوبتز ، الذی کان له خیر سند فی صراعاته الروحية . كما ألقى فيها سلسلة من الشروح على المزامير (١٥١٣ ـ ١٥١٥) ، وعلى الرسالة إلى أهل رومية (١٥١٥ \_ ١٥١٦) ، وعلى الرسالة إلى أهل غلاطية (١٥١٦ ـ ١٥١٧) ، وعلى الرسالة الى العبرانيين (١٥١٧ ـ ١٥١٨) . ومن خالال تلك الشروح أرسى لوثر أسس لاهوته ، الذي سماه لاهوت الصليب وتابع فيه خط القديس أوغوسطينوس . وبعد أن أذاعت تلك الشروح صبيته ، ساور مارتن لوثر الأمل في عام ١٥١٧ بتجديد اللاهوت بالتقدم بقضايا مناوئة للمدرسيين ، لكنه لم يلق أي صدى . لذلك كانت مفاجأته كبيرة إزاء الوقع الذي احدثته القضايا الـ ٩٥ على براءات الغفران التي علقها في ٣١ تشرين الأول ١٥١٧ على باب كنيسة قصر فيتنبرغ، بمناسبة افتتاح مناقشة أكاديمية . فقد نكأ بقضاياه جرحاً كان كثير من المعرفين واللاهوتيين قد شكوا منه من قبل . فعن طريق بيع براءات الغفران الصادرة عن روما كانت الإدارة البابوية تسد الحاجات المالية الكبرى التي نشأت عن بناء كاتدرائية القديس بطرس.

وقد أقبل الشعب على شرائها إذ دخل في اعتقاده أنه من الممكن افتداء الخطايا بالمال . وتقاطرت الردود بين إيجاب وسلب على لوثر ، فكانت مناسبة لتوضيح فكرة في تعليقات على القضايا الـ ٩٥ (١٥١٨). وقد أهدى هذا النص ، الذي كان أخضعه لرقابة أسقفه مسبقاً ، إلى البابا لاون العاشر بأمل أن يضع حداً لذلك الشطط . لكن رئيس أساقفة ماينتز أقام عليه في روما دعوى هرطقة . وتدخلت اعتبارات سياسية ( انتخاب شارل الخامس أمبراطوراً في عام ١٥٦٩) لتؤخر إصدار قرار بالحرم إلى عام ١٥٢٠ .

في أثناء ذلك دارت في لايبتزغ مساجلة بين يوهان إيك ومارتن لوثر ، فكانت مناسبة لهذا الأخير ليعي مدى خطورة الشكوك التي تنتابه بصدد مؤسسة البابوية بالذات ، وليجد نفسه منقاداً إلى تصور جديد للكنيسة بحيث تشاد ، حسب تعليم العهد الجديد ، لا على مبدأ التسلسل الهرمي ، بل على اساس مبدأ وحدة المؤمنين . وقد عرض أفكاره الجديدة في رسالته في حرية المسيحي (\*) ( ( ۱۵۲۰) ، ثم في كتابات الاصلاحية ، وبخاصة في خطابه إلى المنجبة المسيحية للأمة الألمانية (\*) ( ( ۱۵۲۰) ، وفي الاسر واسعاً لتعليم كنيسة روما بصدد الاسرار المقدسة : فلوثر ما عاد ، من جهته ، يعترف إلا بالاسرار التي ورد ذكرها بالاسم في العهد الجديد ، أي سر المعمودية وسر القربان .

قسمت هذه الكتابات الأراء في المانيا، لكنها وجدت لها انصاراً كُثراً في الأوساط الشعبية كما في اوساط الانسيين والكهنة والرهبان . فما زادت الكنيسة إلا تصميماً على محاربة لوثر . فبعد الحرم الكنسي ، جاء قرار الإبعاد عن الإمبراطورية الذي نطق به شارل الخامس نفسه . وبما أنه لم يعد في وسع لوثر بعدنذ أن يجازف بالاعتقال ، وربما حتى بالتعذيب ، فقد اختبا في فارتبورخ ، قرب آيزناخ ، تحت حماية الدوق الكبير فريدريك الحكيم ، أمير إقليم الساكس ، الذي أراد فريدريك الحكيم ، أمير إقليم الساكس ، الذي أراد القداس الخاص و النذر الرهبانية (١٥٢١) وترجم العهد الجديد (١٥٢٢) . وقد اسهم بذلك مساهمة جلى في تحقيق الوحدة العقلية للغة الإلمانية وفي زرق

الشعر الألماني بقوى لا ينضب لها معين .

حملت الضلالات التجديدية التي روج لها في فيتنبرغ الغلاة من تلاميذ لوثر هذا الأخير على مبارحة ملجئه ، ضد مشيئة الدوق الكبير . وبعد ان أقر الهدوء من جديد ، قضى السنوات التالية في إرساء أسس الجماعة المؤمنة الجديدة ، التي وضع لها قداساً باللغة وضع في كتابه القداس الإلماني (١٩٥٦) . كما أنه وضع في كتابه في السلطة الزمنية وحدود الطاعة الواجبة لها (١٩٥٣) حجر الزارية في النظرية اللوثرية عن الدولة : الطاعة في المسائل الزمنية ، وإنما العصيان والمقاومة متى ما تدخلت الحكومة المدنية في شؤون الاعتقاد والضمير .

بيد أن لوثر ما لبث في زمن لاحق أن مال إلى التشدد في تعليمه عن السلطة ، ولا سيما في اثناء « حرب الفلاحين » (١٥٢٥) التي كافح فيها بقوة الفلاحين الثائرين . على أنه لا يجوز لنا أن نفسر موقفه بازدراء مزعوم لمطالبهم الاجتماعية ( التي كان يعتبرها ، على العكس ، مبررة في اكثرها ) ، وإنما بكون الفلاحين خاضوا غمار تلك الثورة الدموية باسم المسيح . وقد بدا لوثر ، بمكافحته هذا التحوير السياسي للانجيل ، حليفاً للأمراء ، على الرغم من أنه كان ندد بقوة بنزوعهم إلى الظلم والإجحاف . ومما عزز أيضاً ذلك الانطباع طلبات المساعدة التي وجهها لوثر إلى الأمراء لإعادة تنظيم الكنيسة . ومع أن لوثر لم يفكر أطلاقاً بأن يجعل من الأمراء قادة للكنيسة ، نظير ما آلت إليه الحال في التاريخ اللاحق للوثرية ، فقد بدا أن لوثر انتقل من موقف ثوري إلى موقف محافظ وسلطوي. ولكن هذا ظاهر الأمر ليس إلًّا . أما الحقيقة فهي فقط أن لوثر كان في كل زمان وآن عدواً للثورة العنيفة . بيد أنه لم يشأ قط أن يخلط بين الكنيسة والدولة ، ولا أن يمنح الدولة حقوقاً على اعتقاد المواطنين وضميرهم .

كان على لوثر ، في اثناء سنة حرب الفلاحين نفسها (١٥٢٥) ، أن يرسم في مضمارين آخرين حدود فكره. فقد كان إراسموس ، الذي يعده الكثيرون نصيراً للوثر، ماجمه في المحلولة في حرية الاختيار<sup>(9)</sup> (١٥٢٥) ، فأجابه لوثر في رسالة في عبودية الاختيار<sup>(9)</sup> (١٥٢٥) ؛ وهذا الكتاب ، الغني بالدلالة الروحية ، غالباً ما أسيء فهمه : فلوثر ليس جبرياً ، وليست المسألة « الفلسفية » المتعلقة بحرية الاختيار

هي ما يطرحه ، وإنما المسألة الدينية . فهو يرى في الخطيئة استلاباً للحرية الإنسانية ، وفي النعمة وحدها انعتاقاً لها . وفي ذلك العام نفسه افترق لوثر ، في رسالته الرد على الأنبياء السماويين، عن المتصوفة الروحيين ، من أمثال كاليشتات وتوماس مونذر ، الخ ، ممن كانوا يطلبون الوحى الإلهى لا في الكتاب المقدس ، وإنما في الإشراق الداخلي .

في السنوات التالية أخيراً اندلعت المناظرة الكبرى حول العشاء السرى مع المصلحين البروتستانتيين السويسريين زفينغلى وأوكولامباد وانصارهما من الألمان الجنوبيين. فعلى حين لم يجد هؤلاء في السر إلَّا معنى رمزياً ، أصر لوثر بعاطفة مشبوبة ، وعلى الأخص في رسالته حول العشاء السرى (١٥٢٨) ، على الحضور الواقعي للمسيح. ولم تؤد مساجلة ماربورغ الدينية في عام ١٥٢٩ إلى أي تسوية . وما أمكن التوفيق بين الألمان الجنوبيين والمان فيتنبرغ إلَّا في عام ١٥٣٦ ، بفضل جهود مارتن بوســر بوجه خاص . على حين أن انشقاق سويسرا بقى بلا حل .

على أن مجهود لوثر الرئيسي انصب على متابعة تعاليمه النظامية حول الكتاب المقدس . فحول كرسيه وكرسى ميلانختون اجتمع طلبة قدموا من جميع انحاء أوروبا. واهتمامه بتربية الشبيبة تجلى في ندائه إلى أعضاء المجلس، لأنه يتوجب عليهم إنشاء مدارس مسيحية (١٥٢٤) ، وعلى الأخص في التعليم المسيحي الأصغر (١٥٢٩) ، الذي بقى إلى يومنا هذا الكتاب المدرسي الكلاسيكي للتعليم الانجيلي. وكتب برسم أرباب الأسر والمعلمين في المدارس التعليم المسيحى الأكبر (١٥٢٩) ، الذي ضمنه خلاصة تعليمه . وعمل على تجميل القداس بكتابته اناشيد مقدسة (١٥٢١ \_ ١٥٢٨) ، تولى بنفسه تلحين بعضها ، نخص بالذكر منها : • إنى آتٍ من أعالى السماء » ، و « من قاع شدتي أهتف إليك » ، أو كذلك نشيد الايمان: الله حصننا (١٥٢٩). وهكذا دشن لوثر تقليداً شعرياً دينياً ستأخذ به الكنيسة الإنجيلية على مدى قرون عدة . وأخيراً تابع العمل في ترجمة الكتاب المقدس، وتجلى فنه الأدبى في الأقسام الشعرية من العهد القديم ، وبقى حتى آخر أيام حياته ينقم ذلك العمل الكبير.

من وجهة النظر السياسية، لم يرغب لوثر في قيام تحالف عسكرى من الأمراء ضد الأمبراطور، ولكن عندما هدد الأتراك شارل الخامس طالب لوثر بأن تهب الدول البروتستانتية لمساعدته ، وعندما هاجم البابا الأمبراطور، وقف المصلح إلى جانب هذا الأخير في نص له بالغ الحدة: الرد على بابوية روما (١٥٤٥). كما برر رفضه لـقاء البابا في أحد المجامع في كتاب بعنوان في المجامع وفي الكنيسة (١٥٣٩) ، وهو الوثيقة الأبلغ دلالة على علمه الكنسى .

كان لوثر زوجاً ورب اسرة ملؤه الحنان ؛ وقد تزوج في عام ١٥٢٥ ، لا بداعي العاطفة وإنما ليضرب لأنصاره قدوة . وكان صديقاً وفياً الصدقائه ، وعدواً لدوداً لأعدائه . وكان يجهل الـلامبالاة والحكمـة الدبلوماسية . وكان ميالاً إلى الكآبة وإلى المزاح معا -انظر أحاديث المائدة (١٥٦٦) . وكانت وفاته عام ١٥٤٦ في آيسلبن ، مسقط رأسه . وقليل من الرجال من أحدثوا ما أحدثه من تغيرات في العالم ، وما ذلك لا بالعلم ولا بالقوة العسكرية ، بل بقوة الإيمان وبالجد الذي أعاد به طرح مسألة الله والمبدأ الانجيلي . ولأن الكنيسة أدانته بدون أن تفهمه ، تمخض إصلاح الكنيسة الذي كان يجاهد في سبيله عن انشقاق كبير في المسيحية . وليست الكنائس الجديدة هي وحدها التي انبثقت عن إصلاحه ، بل إن الكنيسة الكاثوليكية نفسها أفادت منه ، وفيما وراء حدود الدين الخالص ، كان له دور كبير في إدخال شطر واسع من العالم إلى عصر جديد فانطلاقاً من حرية الايمان الشخصي التي رفع لواءها بدأت بالنماء والتفتح حضارة قائمة على الشخصية والضمير والحرية . [هاينريخ بورنكام] تقولون ( المخاطبون هم الفلاحون الثائرون ) إنه لا يجوز أن تكون هناك قنانة لأن يسوع المسيح جعلكم جميعاً احراراً . لكن الا تكونون بذلك قد جعلتم من الحرية المسيحية حرية جسدية ؟ إن القرن المسيحي يمثلك الحرية المسيحية » . [لوثر] □ « لقد كسب لوثر لحزبه كثرة من الأمراء ممن وجدوا في سرقة املاك الكنيسة طُعماً مغرباً ، .

[فريدريك الثاني]

 عندما بدأ لوثر يترجم الكتاب المقدس ، عمل ضد تلك الحقيقة التي كانت تسلم بها الكنيسة والتي تقول إنه خير للمرء ألا يقرأ الكتاب المقدس من أن يقرأه

بلغته الأم » . [ليسنغ]

□ « كان لوثر وطنياً كبيراً . وقد عُرَف منذ زمن طويل بأنه مربي الأمة الألمانية ، ومصلح أوروبا المستنيرة كلها ؛ وحتى الشعوب التي لم تعتنق مذهبه الديني قطفت ثمار إصلاحه . فقد هاجم الاستبداد الروحي الذي كان يخنق كل فكر حر وصحيح ، وأعاد إلى الشعوب قاطبة ، كما لو أنه هرقل حقيقي ، الحاجة إلى العقل ، وعلى الاخص في مضمار الاشياء الاكثر صرامة . أي الروحيات » . [هردر]

□ ما صار الالمان شعباً لاول صرة إلا بلوثر ... وإننا لا نكاد نفكر بكل ما ندين به للوثر ولحركة الإصلاح. فعن سبيلها انعتقنا من أغلال الظلامية ، وصرنا قادرين على تطوير ثقافتنا الخاصة وعلى العودة إلى الينابيع وعلى البلوغ إلى المسيحية في نقائها ، . [غوته]

□ « لقد فعل لوثر الكثير في مضمار التربية والثقافة وغيرهما من المضامير ، لكنه كان واقعاً تحت سلطان إلهام كلي القدرة ، قلق الخلاص ، الذي صار بنوع ما حياة حياته وأعطاه تلك المواهب وتلك القوة التي بهرت الأجيال » . [فيخته]

□ ، إنه لمن الأهمية الأزلية أن يكون الشعب ، بالترجمة اللوثرية للكتاب المقدس ، قد حصل على كتاب في متناوله يستطيع أن يجد فيه حكمة أزلية وحساً عظيماً بالحياة ... ولقد قام لوثر بإصلاح كبير في الكنيسة الكاثوليكية نفسها ، . [هيغل]

□ « نرى لوثر يوجه سلاحه دوماً في أتجاهين : ضد البابوية التي تحاول أن تستعيد الارض التي خسرتها ، وضعد الشيع العديدة التي كانت تهاجم ، إلى جانبه ، الكنيسة والدولة معاً ... فكيف كان للوثر أن يرضى بأن يقوم ، في المعسكر المناوىء ، ذلك الخلط بين العنصرين الزمني والروحي الذي طالما استفظعه في البابوية ؟ ... » . [رانكه]

□ « لوثر » الحدث الأيماني الأحدث زمناً » .
 [نيتشه]

القد كان الإصلاح البروتستانتي السل الذي
 ماتت به الحرية الإلمانية ، وكان لوشر هو حفار
 قبرها » . [لودفيغ بورنه]

د تلكم هي النهضة الحقيقية ... نهضة القاب ، .
 [ميشليه]

□ « صحيح أن لوثر كان لاهوتياً لا فيلسوفاً ، ولكن الفلسفة في المانيا ليست منفصلة عن اللاهوت ، حالها في فرنسا » . [جان جوريس]

□ « لقد حدد بنفسه حدود تلك الحرية المسيحية التي اتخذها اساساً للتجديد الديني عندما ميز بين الانسان الروحي ، الحر اتم الحرية ، وبين الانسان الجسدي ، الخاضع للانضباط الاجتماعي . وهكذا يتبدى فكر لوثر في مظهر مزدوج : فهو من جهة أولى فكر مجدد ، بل ثوري ، مباين عميق المباينة للفكر الذي تعلمه الكنيسة الرسمية ، وهو من الجهة الأخرى محافظ بروحه لانه لا يقول بحرية المخلوق الانساني إلا متى صارت « روحية حقاً » أي في دينونة الله لها : أما على الأرض فعلى الانسان أن يخضع للسلطة وللقوانين على الأرض فعلى الانسان أن يخضع للسلطة وللقوانين القائمة » . [رينيه بوندوا]

□ « لقد ولدت الحرية الانسانية يوم تم الفصل بين اشياء قيصر وأشياء الله . والحال أن لوثر تخلى عن هذا الفتح الكبير للمسيحية فهو يعيد إلى قيصر كل ما هو من هذا العالم ، ولكن بدون أن يستثني منه أشياء الله » . [مرسيل بريلو]

لو دانتك ، فليكس

#### Le Dantec, Felix

عالم بيوالوجي وفيلسوف فرنسي ولد في بلوغستل داولاس في ١٦ كانون الثاني ١٨٦٩ ، وتوفي في باريس في ٧ حزيران ١٩١٧ . كان والده طبيباً ، ودرس في ثانوية بريست ، ثم في ثانوية جنسون دي دسايي في باريس ، وانتسب إلى دار المعلمين العليا ، حيث كان أول المقبولين في مسابقة العلمين العليا ، حيث كان أول المقبولين في مسابقة الدخول . اجتذبته العلوم الموضوعية ، فدخل عام ١٨٨٨ إلى معهد باستور كمساعد باحث ، وأخذ عن متشنيكوف وباستور بالذات . خدم لفترة في تونكان ، ثم نال الدكتوراه في العلوم عام ١٨٩١ ، عقب الأبحاث التي أجراها حول الهضم ضمن الخلية عند البرزويات . وكلف في العام عينه بإلقاء محاضرات في جامعة ديجون ، ثم عهد إليه بمهمة تأسيس فرع لمعهد باستور في البرازيل . ولدى عودته إلى فرنسا عين استاذاً محاضراً في ليون (١٨٩٢) ؛ وفي عام ١٨٩٨ اوجد ،

خصيصاً له ، كرسى لعلم الأجنّة في باريس. وبعد صدور كتابه بحث في البيولوجيا (١٩٠٣) ، قاده علم الحياة الجنينية إلى الدفاع عن دعاوى تندرج في نطاق التعميم الفلسفى ؛ وقد عرضها بصورة رئيسية في العملين التاليين : من الإنسان إلى العلم (١٩٠٨) ، و العلم والوجدان . ويقوم مذهب الفلسفي والبيولوجي بأكمله على قانون التمثُّل الوظيفي ، مقياس الحياة ومعيارها . فالحياة ، من منظور هذا المذهب ، تعاقب من وظائف متنوعة . وتتبنى هذه النظرية قانون العادة الذي صباغه لامارك (الوظيفة تخلق العضو)، وتعارض تصور التدمير الوظيفي الذي وضعه كلود برنار . وقد خلص لو دانتك إلى القول بأن الفرد في كليته ، بما فيه وجدانه ، خاضع للتكيف ، وأن حريته وهمية ، إذ أن الظاهرات الموضوعية تتحول ، بفضل جهاز الاعصاب الموردة، إلى ظاهرات ذاتية، والمعرفة الذاتية تغدو بالتالي وظيفة من وظائف العادة.

علاوة على المؤلِّفين اللذين اسلفنا الإشارة إليهما ، كتب لو دانتك عدداً كبيراً جداً من المقالات للمجلات العلمية والمنشورات الموسوعية ، فضلاً عما يقارب من عشرين كتاباً نخص من بينها بالذكر : الحتمية البيولوجية والشخصية الواعية (١٨٩٧)، الذي كان نقطة انطلاق لمباحثه البيولوجية والفلسفية ، و الإنانية ، القاعدة الوحيدة لكل مجتمع (١٩١١) الذي حاول فيه المؤلف تكييف ابحاثه البيولوجية مع علم الاجتماع . وقد ساهم لو دانتك على نحو فمّال في مساجلات عصره ، ودافع ، ضد برغسون والروحانية الفرنسية الجديدة ، عن دعاوى الفلسفة الوضعية في الإلحاد (١٩١١) و العلم والحياة (١٩١٢) .

#### لورو ، بییر

## Leroux, Pierre

فيلسوف وصحافي وسياسي فرنسي ( ۱۷۹۷ ـ المدا . انضم إلى جماعة السان ـ سيمونيين . وكان صديقاً لجورج صائد ، واسس بالتعاون معها المجلة المستقلة (۱۸۶۱) . وترويجاً لافكاره المساواتية انشأ المجلة الاجتماعية (۱۸۶۰) . احتل مقعده في صفوف اليسار المتطرف في المجلس

التشريعي لثورة ١٨٤٨ - ١٨٤٩ ، ودعا إلى أن تكون الجزائر أيضاً - وهي مستعمرة - « أرضاً لتجربة الإشتراكية » . أضطر على أثر انقلاب نابليون الثالث إلى الهجرة إلى انكلترا . وجه نقداً لادعاً إلى المذهب الانتقائي في الفلسفة في كتابه دحض الانتقائية (١٨٣٩) ، ودعا إلى فلسفة تكون « علماً للحياة » ، وعرض مذهبه في التضامن الانساني والاشتراكية المطبوعة بطابع ديني في كتابه : في الإنسانية ، وفي مبدئها ومستقبلها ، وفيه عرض للتعريف الحق للدين (١٨٤٠) . ومن مؤلفاته السياسية : سبع خطب في الوضع الراهن للمجتمع والعقل البشري المبدئ) ، في الإنسانية : حل سلمي لمسالة البروليتاريا (١٨٤٨) ، مشروع دستور ديموقراطي واجتماعي (١٨٤٨) .

## لو روا ، ادوار

#### Le Roy, Edouard

فیلسوف فرنسی . ولد فی باریس فی ۱۸ حزیران ١٨٧٠ ، وتوفى فيها في ١١ تشرين الثاني ١٩٥٤ . حصل على تأهيل فلسفى وعلمي في آن معاً ، وعمل في البداية استاذاً للرياضيات، بالوكالة عن معلمه برغسون في الكوليج دي فرانس عام ١٩١٤ ، ثم شغل هذا الكرسي رسمياً في عام ١٩٢١ . انتخب ، في عام ١٩٤٥ ، عضواً في الأكاديمية الفرنسية . مع العلم والفلسفة ، وهو مجموعة من الدراسات كان نشرها خلال عامي ۱۸۹۹ و ۱۹۰۰ في مجلة الميتافيزيقا والإخلاق ، ساهم في حركة نقد العلم التي ميزت مطلع القرن؛ وقد ذهب إلى أبعد من بوانكاريه، فأنكر كل دلالة اصيلة لا للمسلمات الرياضية فحسب ، بل حتى للقوانين التجريبية ايضاً . وبمثل هذه • النزعة المضادة للعقلانية ، ، والقريبة جداً من مـذهب برغسون ، تطرق للمسألة الدينية (العقيدة والنقد ، ١٩٠٧ ) ؛ فليس المطلوب ، في نظره ، إثبات وجود الله وإنما الشعور بهذا الوجود ؛ وما العقائد إلَّا أشكال للشعور الديني . هذه الدعاوي ، التي بدت في عهدها تجديدية النزعة ( ادرج كتاب لو روا في ثبت الكتب المحرّمة ) ، جرى تخفيفها فيما بعد ( مدخل إلى

دراسة المسالة الدينية ، ١٩٤٤) . وقد وسع لو روا في وقت لاحق حقل تفكيره الفلسفي بأن دمج به المعطيات الجديدة لعلم الإحاشة والانتروب ولوجيا ( الاصول البشرية وتطور العقل ، ١٩٢٨) بروح ببشر بتيّار دي شاردان . [ميشال مور]

□ «إن لوروا لاكثر جذرية في الشكية إزاء العلم من معلمه برغسون الذي كان يقر للعلم بالقدرة على النفاذ إلى ماهية المادة . فالعلم عند لوروا اصطلاحي خالص ؛ وليست النظريات العلمية وحدها ، بل معاينات الوقائع أيضاً تتسم بطابع اصطلاحي صرف . والعالم يخلق نظام الأشياء ، وفي المادة العديمة الشكل للمعطى يرسم وقائع بالفرجار . وما العلم العقلاني إلا لعبة شكلية خالصة بلا دلالة داخلية ، بل خدعة من الفكر للسيطرة على العالم . والشيء نفسه يمكن أن يقال عن المعتقدات الدينية التي ليس لها من معنى قابل لأن يُتعقل . فهي محض صيغ وقواعد عملية للحياة . ولو روا يسلم بوجود الله ، لكنه ينفي أن يكون في المستطاع البرهان عليه » . [إ . م . بوشنسكي]

# لوز ، خوسيه إي كاباليرو دي لا

#### Luz, José Y Caballero De La

فيلسوف كربي ( ۱۸۰۰ ـ ۱۸۲۲). طور الأفكار الفلسفية والانسية لخوسيه كاباليرو وفليكس فاليرا. وعرض قانون ايمانه الفلسفي في كتاب دعاه خلاصات كاراغلو (۱۸۳۰)، وقد بدا فيه واضحاً تأثره بأفكار بيكون ولوك المادية . وله كذلك مساجلات عديدة ، وبخاصة ضد فلسفة فكتور كوزان الانتقائية والروحية . قال بأولوية الطبيعة والملاحظة والتجربة .

# لوستكى، نيقولاي اونوفريفتش

## Losski, Nikolaï Onoufrievitch

فيلسوف مثالي روسي (۱۸۷۰ ـ ۱۹۹۰). استاذ في جامعة بطرسبورغ حتى عام ۱۹۲۷. هاجر إلى تشيكوسلوفاكيا عام ۱۹۲۲ واقام فيها إلى عام ۱۹۶۵. ثم هاجر ثانية إلى الولايات المتحدة حيث

درَّس الفلسفة في الاكاديمية الروحية الروسية في نيويورك. كان لوسكى ممثلاً للمذهب الحدسى. وارتأى أن المهمة الرئيسية للفلسفة بناء «نظرية في العالم من حيث هو كيان واحده. ومعطيات التجربة الدينية في مثل هذا البناء أساسية. والشخص الانساني هو العنصر المركزي في العالم. وكل ما عداه في العالم هو نتيجة لقدرته الخلاقة والحدس، العقلى أو الحسى أو الصوفى، هو السبيل إلى تعقل موضوعات العالم. وماهية هذه الموضوعات هي على الدوام مثالية. وما التاريخ الواقعي إلا وهم وتهيئة لما بعد التاريخ، أي «للحياة المقبلة في مملكة الله». وفي علم الأخلاق انتصر لوسكي لنوع من معيار: أن تكون مع الله أو ضده. وقد أنكر أن تكون المادية الجدلية فلسفة. من مؤلفاته: العالم ككيان (١٩١٧)، مدخل إلى الفلسفة (١٩١٨)، مسائل أساسية في نظرية المعرفة (١٩١٩)، فلسفة برغسون في الحدس (١٩٢٢)، التدليل على المذهب الحدسى (١٩٢٤)، حرية الارادة (١٩٢٧)، المادية الجدلية في الاتحاد السوفياتي (١٩٣٤)، القيمة والوجود (١٩٣٥)، دستويفسكي وتصوراته المسيحية (١٩٥٣)، المثالية الشخصية: دراسة في الكانطية .(1909).

# لو سيانغ ـ شان

## Lou Siang- Chan

(التسمية الفخرية تسو كينغ، ولقبه لو كيو ـ يوان) . فيلسوف صيني . ولد في كينتشي (كيانغ ـ سي) سنة ١١٣٩ . عاش هذا الفيلسوف في عهد سلالة سونغ الجنوبية (١١٢٧ ـ عاش هذا الغيلسوف في عهد سلالة سونغ الجنوبية (١١٢٧ ـ ولا ١٢٧٠) في عصر شهد نشاطاً فلسفياً مكشفاً . ويعزى إليه تبكير في الفكر يبعث على العجب . وقد شغل وظائف عدة ، لكنه كان يلجأ بين الحين والآخر إلى الاعتزال في مسقط راسه لينشر فيه تعليمه . عين سنة ١١٩٠ حاكماً على كينغ \_ مين ، في اقليم هو ـ بي ، فتميز بحكمة إدارته ، وابى فيما بعد أن يشغل وظيفة اعلى . وقد بقيت مساجلته مع الفيلسوف وظيفة اعلى . وقد بقيت مساجلته مع الفيلسوف سي

( ١٦٢٠ \_ ١٦٠٠ ) مشهورة في تاريخ الفكر الصيني . فعلى حين أن تشو تسي كان يقول ، باسم المدرسة العقلانية ، بوجود واقع ما خلف الظاهرات ، كان لوسيانغ \_ شان ، المثالي شأنه شأن معلمه تشينغ هاو ، يقدر ، مع « مدرسة الروح » المناوئة لمدرسة تشينغ يي العقلانية ، أن وجود روحنا هو الواقع الأوحد . وفي القرن الخامس عشر طور وانغ يانغ \_ مينغ الذائع الصيت فكر لو سيانغ \_ شان ، وفسر الحياة والكون في اتجاه حدسي واقل اتصافاً بالطابع الكتبي من تشو هي . وقد جمعت كتابات لو في مجموعة بعنوان سيانغ \_ شان ، كيوان \_ ان \_ كي أي المجموعة الكاملة لسيانغ شان (\*) .

## لوسيف ، الكسى فيدورفتش

## Lossev, Alexéi Fédorovitch Lossev, Aleksei Fedorovich

فيلسوف ماركسى معاصر من روسيا. ولد سنة ١٨٩٣ . حصل على الدكتوراه في الفلسفة عام ١٩٤٣، ودرُّس الفلسفة الكلاسيكية في معهد لينين التربوي بموسكو . حاول في العشرينات من هذا القرن التوفيق بين الافلاطونية المحدثة وجدل هيغل وفينومينولوجيا هوسرل . ثم تحول إلى الماركسية. نقلُ إلى الروسية مؤلفات لأرسطو وافلوطين وسكستوس امبيريقوس وابروقلوس ونيفولاوس الكوزي . وله تحليلات لمحاورتي بارمنيدس(\*) وطيماوس(\*). صدر له عام ١٩٢٧ : الكون القديم والعلم الحديث ، فلسفة الاسم ، جدل الشكل الفني ، الموسيقي كموضوع للمنطق . وفي ١٩٦٣ : تاريخ علم الجمال القديم (الكلاسيكية الأولى). وفي ١٩٦٥، وبالتشارك مع شستاكوف: تاريخ المقولات الجمالية. وفي ١٩٦٩ تاريخ علم الجمال عند الأقدمين (السفسطائيون، سقراط، أفلاطون)، ويقع في ٧١٣ صفحة.

## لو سين ، إرنست

Le Senne, Ernest فيلسوف فرنسي . ولد في إلبوف في ٨ تموز

۱۸۸۲ ، وتوفي في باريس في الأول من تشرين الأول 1908 . كان تلميذاً لهاملان ، وقد اسس مع لوي لافيل سلسلة « فلسفة الروح » الشهيرة. درّس في جامعة السوربون عام 1927 ، وكرّس نفسه للفلسفة الاخلاقية (العائق والقيمة ، 1977 ، رسالة في الأخلاق العامة، 1977)، منوهاً بأهمية الفشل المتغلّب عليه، إذ يرغم الضمير على التأكيد على القيمة ويعقد الصلة بينه وبين المطلق ، « الموطن الكلي للقيم » . وبفضل مؤلفه رسالة في علم الطبائع (1980) عددً لوسين واحداً من الرواد الذين ادخلوا هذا العلم الجديد إلى فرنسا .

□ « إنما ضد تقدم الوعي يقف السادة غبرييل مرسيل ولوسين وآخرون . وضد فينومينولوجيا الأنوار تراهم ينصبون فينومينولوجيا الظلمات » . [جورج بوليتزر]

# لوفيث، كارل

## Löwith, Karl

فيلسوف الماني (١٨٩٧ ـ ١٩٧٣). درُّس الفلسفة في اليابان والولايات المتحدة الاميركية، ومن ١٩٥٢ إلى حين وفاته في هايدلبرغ. خاض في جدال متصل مع التحليل الوجودي الهايدغري، وسعى إلى إثبات أولوية العلاقة مع الغير في تجربة العالم لدى الإنسان. وفلسفة الحوار هذه تدمج وتتجاوز فلسفتَى ا فلهلم فون همبولت ولودفيغ فيورباخ الحواريتين فالأنا والأنت يؤلفان عالما على حدة يترك العالم الخارجي خارجاً عنه. وهذه الرابطة بين الانا والانت انطولوجية وليست ظرفية أو اقترانية عابرة فلا وجود للأنا إلا بالوجود مع الآخر. ولكن العالم، وخلافاً للعقيدة المسيحية في مركزية الإنسان للعالم، ليس عالم الآخر. وبذلك يقترب لوفيث من نيتشه، ويرفض الفكرة المسيحية عن التاريخ بوصفه محلا لخلاص الإنسان. فلا مكان أصلاً لفلسفة في التاريخ، لأن التاريخ ليس له من معنى أخير ونهائي. من مؤلفاته: التاريخ الدنيوي وتاريخ الخلاص (۱۹۰۳)، من هيغل إلى نيتشه (۱۹۰۸).

# لوفيفر، هنري

#### Lefebvre, Henri

فیلسوف فرنسي معاصر (۱۹۰۱\_ ۱۹۹۱)، تخصص في دراسة العالم اليومي للحداثة. انتمى إلى الحرزب الشيوعي الفرنسي عام ١٩٢٨ وانتهي معارضاً وطُرد منه عام ١٩٥٨. دخل في نقاش نقدى مع ألتوسر في كتابه فيما وراء البنيوية (١٩٧١). ثم اهتم بمسألة الدولة فخصص لها كتاباً في أربعة أجزاء تحت عنوان: في الدولة (١٩٧٦ ـ ١٩٧٨). وتابع نقد البنيرية في كتابه: الايديولوجيا البنيوية (١٩٧٥). ولكنه ظل متمسكاً حتى عام ١٩٨٠ في كتابه: الحضور والغياب، بتأويله الشخصى لفكر ماركس، وإن عضده برؤية موسوعية ترفض كل إسار دوغمائي. وإليه يعود الفضل في تطوير مفهوم الاستلاب الذي أحدث انقلاباً في الدراسات الماركسية. وقد ترك عشرات المؤلفات، ومنها: القومية ضد الأمم (١٩٣٧)، المادية الجدلية (۱۹۳۹)، المنطق الصورى الجدلي (۱۹٤٧)، كي نفهم فكر كارل ماركس (١٩٤٨)، المشكلات الراهنة للماركسية(١٩٥٨)، نقد الحياة اليومية (١٩٦٢)، مدخل إلى الحداثة (١٩٦٢)، اللغة والمجتمع (١٩٦٦)، الحبق في المحينة (١٩٦٨)، الحياة اليومية في العالم المعاصر (١٩٦٨)، فكر صار عالماً (۱۹۸۰).

## لوقاسييفتش ، يان

#### Lukasiewicz, Jan

منطيق بولوني (لغوف ١٨٧٨ ـ دبلن ١٩٥٦). تزعم مدرسة وارسو المعروفة بالمدرسة التحليلية البولونية ، وسعى إلى « تجديد المنطق عن طريق توسيع المنطق الأرسطي بكيفية مماثلة لتلك التي وسع بها لوباتشيفسكي الهندسة الاقليدية » . فابتداء من عام ١٩٢٠ ، وفي وقت واحد تقريباً مع إميل ليون بوست ، أكد إمكانية انسقة منطقية متعددة التكافؤ ، وبنى نسقاً ثلاثي القيمة (صادق ، كاذب ، ممكن ) . وعمل لاحقاً مع تارسكي على توضيح مباحثه ، فأبان وعمل لاحقاً مع تارسكي على توضيح مباحثه ، فأبان القواعد التي يمكن ان تتادى إلى بناء انساق قيمها ن

(عدد متناه) ، وأجرى التمييز بين المنطق بصفته بناء للحسابات وما بعد المنطق الذي يتخذ هذه الحسابات نفسها موضوعاً للدراسة . وفي الوقت الذي أبدع فيه لوقاسييفتش رمزية منطقية مباينة لرمزية برترانيد راسل ، احتل مكانه كواحد من مؤسسي تاريخ المنطق الصوري . من مؤلفاته : حول مبدأ التناقض لدى ارسطو ، المنطق الثنائي التكافؤ ، الأسس المنطقية لحساب الاحتمالات .

## لوقراسيوس ، تيتوس كاروس

## Lucrèce, Tite Care Lucretius, Titus Carus

شاعر وفيلسوف لاتيني . ولد نحو عام ٩٩ ( أو ٩٤) ق. م ، ومات نحو عام ٥٥ ( أو ٥٠ ) ق. م. وما نعرفه عن حياة لوقراسيوس لا يعتد به . هل كان ينتمى إلى أسرة لوقراتي الارستقراطية ؟ لا شيء يبيح لنا توكيد ذلك ؛ ومن المحتمل أن يكون ضبم إلى هذه الأسرة بصفة عبد معتق ، كما كان حال العديد من رجال الأدب؛ وكون اسمه ثلاثياً ، تيتوس لوقراسيوس كاروس ، لا يكفى لإثبات نبل أصله ، و كاروس لقب متواتر لدى العبيد والمعتقين . والشيء الثابت أنه عاش في روما ، وإن لم يكن من المحقق أنه ولد فيها ؛ وقد كان شاهدا على الاضطرابات والصراعات الحزبية التي كانت تمزق الجمهورية المحتضرة : ففي الضراعة التى يرفعها إلى فينوس في مستهل قصيدته يسأل الإلهة أن تهب وطنه الذي تعصف به أهوال الحرب السلم والوئام . وفي روما وحدها ، اخيراً ، يمكن ان يكون تسنى له الاطلاع على الفلسفة اليونانية ، كما كان يعلمها ممثلو المدارس الكبرى ، قبل أن يذهب إلى اليونان بالذات لاستكمال تعليمه ، صنيع كل روماني مثقف .

إن شيشرون هو التوحيد ، بين معاصدي لوقراسيوس ، الذي المع إلى شعره . ففي رسالة منه إلى شقية كوانتوس ، أبدى عن إعجابه بقصيدة حكم بأنوا رالنبوغ ، بدون أن تفتقد مع ذلك الفن ، . أما كاتولوس ، الذي كان وثيق الصلة بالحركة الأدبية ، فلم يذكر اسم لوقراسيوس مرة واحدة ، على

الرغم من أنه لا بد أن يكون قرأ له . وباستثناء المديح الذي كاله له شاعر مثل أوفيديوس ، فلا بد لنا من انتظار القرن الرابع الميلادي حتى نحظى بحاشيتين تمكناننا من أن نحدد تقريبياً تاريخ مولد لوقراسيوس ومماته. وقد وردت الحاشية الأولى لدى دوناتيوس في ترجمته لحياة فرجيليوس ، والحاشية الثانية لدى القديس ييرونيموس ، في تكملت الأخبار (\*) أوسابيوس . وييرونيموس هو أول من أشار ، في حاشيته ، إلى أن لوقراسيوس كان مصاباً بالجنون ، وانه مات منتحراً عن اربعة واربعين عاماً . وقد اختلف الدارسون فيما بعد اشد الاختلاف حول جنون لوقراسيوس ، توكيداً ونفياً . على أن متانة بناء قصيدته المطولة في طبيعة الأشبياء (\*) وقوة منطقها وبراعة خطتها لا تسمح لنا بالأخذ بفرضية جنون ناظمها ؛ وهي على كل حال فرضية روج لها خصوم الأبيقورية ، وبخاصة حماة الكنيسة ، ممن طاب لهم أن يقال عن منكر الألوهية وداعية اللذة إنه كان مجنوناً ، وإنه انتحر يأسأ وقنوطاً وتقززاً من نفسه ومذهبه!

مهما يكن من أمر ، فإن ما يهم في لوقراسيوس ليس شخصه ، بل قصيدته التي بواته مكانة رفيعة في الادب وجعلته عديل كبار المفكرين . وليس عنوان القصيدة ولا موضوعها من اختراعه . فالعنوان قبسه عن اليونانيين ، وبخاصة إنباذوقلس الاغريغنتي الذي كان نظم هو الآخر قصيدة مطولة بعنوان في الطبيعة . أما الموضوع فقد أخذه عن أبيقور الذي يقول عنه إنه لا يزيد على أن يشرح مذهبه ، مضيفاً إليه « حلاوة عسل الشعر » ليكون اسهل متناولًا واكثر جاذبية . وبالفعل ، إن قصيدته تمثل اكمل عرض بين ايدينا واكثره تلاحماً للفلسفة الأبيقورية . وأبواب القصيدة الستة تجتمع مثنى مثنى: فالبابان الأولان مخصصان للمبادىء الأساسية : لا شيء يتولد من لا شيء ، ولا شيء يعود إلى العدم ؛ والكون مؤلف من مادة وخلاء ؛ والمادة لا تقبل القسمة إلى ما لا نهاية، بل يقف انقسامها عند حد هو الذرة ؛ وهذه الذرات الأزلية ، المتباينة الأشكال ، التي لا تقع تحت حصر ، هي التي تؤلف ، بتراكيبها الكثيرة ، الأشياء والكائنات . وينتقل لوقراسيوس بعد ذلك ، في البابين الثالث والرابع ، إلى دراسة النفس وعلائقها بالجسم: فهي تتحد به اتحاداً وثيقاً ، وتتبعه في جميع اطوار بوجوده ، وتنمو وتنحط معه ، وتتأثر

بأمراضه ، وفي النهاية تموت وتتبدد في الهواء لحظة انطفاء نَفَس الحياة فيه . أما كيف تعرف هذه النفس العالم الخارجي ، فذلك هو موضوع الباب الرابع ؛ فمن جميع الأجسام تفيض في كل لحظة وآن صور أو أشباه لامنظورة تضرب حواسنا فتكون علة الانطباعات المختلفة التي تنطبع فيها : آية ذلك أن الحواس هي المصدر الوحيد لمعرفتنا ، وشبهادتها موثوقة ؛ لكن قد يتفق أن نسىء تأويلها ؛ وذلك هو مصدر أخطائنا وأوهامنا وأحلامنا . ومن تلك الأشباه التي تفيض عن الكائن المحبوب يتولد فينا أيضاً الشهوة والحب ، مع الانحرافات الناجمة عن جهلنا بالسعادة الحقيقية . وفي هذين البابين يكمن ، إذا جاز القول ، لب القصيدة : فالغرض الأساسي للمذهب تحرير الإنسان من مخاوفه الباطلة ، كما من رغباته الباطلة ، المنبثقة عن أحكامه المسبقة ومعتقداته الباطلة ، وإقناعه بأن ليس في الموت ما يخشاه ، ووضعه في حالة يتهيأ له فيها أن يذوق طعم السعادة كاملة ، وقد انعتق من الانفعال والاضطراب ، وأن « يستطيع النظر إلى كل شيء بنفس ترين عليها السكينة » ( البيت ١٢٠٣) . بيد أن لوقراسيوس ، إذ يصل إلى هذه الذروة ، لا يعتقد أن مهمته قد كملت . فكل مذهب فلسفى لا بد أن يشتمل على طبيعيات ، أي على تفسير للظاهرات الجوية أو الأرضية الخارجية بالنسبة إلى الإنسان، وعلى فلكيات ، وارصاد جوية ، ودراسة لبعض الواقعات الطبيعية الغامضة أو الغربية . وهذا القسم من المذهب هو ما شاخ أكثر من غيره ؛ بيد أن هذا العرض الذي لا يخلو من تقعر ، والذي يبدو لنا في بعض المواضع صبيانياً ، يتضمن أيضاً حدوساً معجبة ، كما في تلك الصفحات التي يعيد فيها لوقراسيوس بناء تاريخ الأرض واصول البشرية ، أو تلك الرؤى التي تشف عن واقعية أخاذة ، كوصف الشاعر لطاعون أثينا الذي قبسه عن ثوقيديدس وبزه

من الممكن أن نتساط لماذا وقدم اختيار لوقراسيوس على أبيقور ، بدلًا من إنباذوقلس أو ديموقريطس مثلاً ، ليستمد منه مادة قصيدته . وهنا نجد أن تفسير أبيقور للعالم كان ينطوي ، بالنسبة إلى الروح الروماني غير الميال كثيراً إلى التأملات الميتافيزيقية ، على ميزتين كبيرتين ، هما الوضوح

لوقراسيوس ٩٦٦

وتماسك المنطق: فقد كان يستند إلى مسلمات تبدو بداهتها لا تقبل النقاش، ويستخدم في براهينه اقيسة صارمة تسكّن نتائجها، المستخلصة وجوباً من مقدماتها، الشكوك وتطمئن الاذهان. وأخيراً فإنه، بابتعاده عن التشدد، وبفضل العفوية التي يعزوها إلى حركة الذرات، يعتق الانسان من جبرية القدر الرواقي، ويدع له الخيار بين تفسيرات شتى لظاهرة واحدة، غير مشترط عليه سوى أن يجد فيها سكينة النفس، أو تلك الطمأنينة التي هي الشرط اللازم للسعادة.

لقد وجد لوقراسيوس مجالاً ، في عرضه للمذهب الأبيقورى ، للتعبير عن نزعتين متباينتين في نفسه : قدراته كمنطيق، ومواهبه كبراء . فعندما يستدل ويعلم، يحرص على إعطاء عرضه نبرة تعليمية، ويتحول شعره إلى نثر منظوم . وعندما يصف أو يروى أو يمثل على برهانه بمثل، تستبد به الحماسة, عند مشهد الأحداث الجارية في لاتناهي المكان والزمان ، ويحلق شعره ويسمو، ويتلون بكل النبرات تبعاً لمسار القصيدة : فهو غنائي عندما يشيد بمآثر معلمه أبيقور ، وملحمى عندما يعرض لأساطير الآلهة والأبطال وصراع الانسان ضد الطبيعة ، وهجائي أو رثائي تبعا لسورات غضبه أو خلجات شفقته . وأكثر ما جذب لوقراسيوس إلى الأبيقورية هو أنها كانت أقل اهتماماً بالطبيعيات منها بالأخلاقيات ، وأن موضوعها الأساسى كان تعليم الانسان فن السعادة، أو ما سماه لوقراسيوس Voluptas التي نخطىء ونعطيها قيمة تحقيرية إذا ترجمناها بد « المتعة ، . فالانسان في نظر أبيقور تعيس ، وتعاسته مزدوجة . فهو يتولد ، في قلب طبيعة لامبالية ، من تركيب من الذرات محكوم بالمصادفة ، ويحيا حياة عسيرة في وسط معاد له في الغالب. « واول صبحة له صبحة الم وتوجع ، إرهاصاً منه بالأدواء التي تخبئها له الحياة » ( البيتان ٢٢٦ \_ ٢٢٧ ) . لكن الإنسان نفسه هو صانع تعاسته ، بباطل اعتقاداته، ويتصوره المغلوط عن السعادة . ولئن أغلظ لوقراسيوس القرانه في المعاملة ، فإنما ليشفيهم من جهلهم وينتشلهم من أوجاعهم ويحررهم من تعاستهم المزدوجة . ولكن كثيراً ما ينوب مناب سخطه شعور بالعجز والمرارة ، وهاتان السمتان من نفسه المعذبة تتكشفان في بناء قصيدته بالذات: فهو يستهلها بتسبيحة جذلي لفينوس ، بهجة الآلهة والبشر ، ووجه

الطبيعة الباسم ، وينهيها بقصة طاعون أثينا ، حيث تراكم تلك الطبيعة عينها الأوجاع والأموات .

إن اشكالًا اخرى كثيرة من الشعر قد شاخت، وصارت ميتولوجيتها أو غنائيتها تبدو بالية أو متكلفة ، لكن قصيدة لوقراسيوس تحافظ دوماً على طابع من الراهنية ، لأنها تضع الانسان أمام مسألة مصيره ، ولانها تعرض عليه حلاً تجريرياً: « سأعطى دروساً كبيرة ، وسأحاول أن أحرر النفس من الأغلال الضيقة للخرافة ، اوقد عاد هذا الموقف على لوقراسيوس بأعداء كُثُر . فالرواقيون ما كانوا يستطيعون القبول بمذهب يضع مثال الإنسان في نشدان اللذة لا الواجب ؛ وهذا المأخذ أضافت إليه النصرانية مطاعن أخرى أشد خطورة : فتصور لوقراسيوس عن الكون تصور مادي خالص ، وهو ينكر خلود النفس ، وبالتالي وجود الثواب والعقاب بعد الموت ، ويحكم على الانسان بألا يكون له من عماد إلا على حياته الأرضية لتأمين سعادتها بمختلف الوسائل، بما فيها الفظة منها. فخنزير قطيع أبيقور ، الذي يتكلم عنه هوراسيوس ، غدا بالنسبة إلى الكثيرين رمز المدرسة . وفي هذا تجاهل لكون أبيقور ، في رسالته إلى مناقايوس ، يعلِّم أن « الفضائل تختلط بطبيعة الحال بالسعادة ، والسعادة لا تقبل انفصالًا عن الفضيلة » . [1 . إرنو]

□ « إن أشعار لوقراسيوس العظيم لن تفنى إلا يوم يفنى العالم نفسه » . [أوفيديوس]

□ • اعلم أن لوقراسيوس شاعر كبير جداً في الوصافه وأخلاقه ؛ لكنه يبدو لي في الفلسفة ، لاقر بذلك ، أدنى بكثير من بواب مدرسة أو قواس أبرشية » . [فولتير]

الدرة بثبات إلى اللغز ولوقراسيوس ، ذلك العقل الباحث عن الجوهر ، يجد نفسه واقعاً بين هذا الواقع ، النادة ، وبين ذلك المستحيل ، الخلاء ، فتتجاذبه بالتناوب هاتان الهاويتان : فهو متدين عندما يتأمل الذرة ، وشكي عندما يعاين الخلاء ؛ ومن هنا كان وجهاه المتساويان في العمق ، سواء اعندما ينفي أم عندما يثبت » . [فكتور هيغو]

□ « لقد رفض لوقراسيوس ، مثله مثل أبيقور ، كل مبدأ للتفسير لا يقع في متناول البداهة ... وطرح منذ ذلك الحين المشكلة الكبرى للأزمنة الحديثة التي

اكتشف فيها العقل إن إعتاق الانسان من القدر يعني تسليم زمامه للمصادفة . ولكن في حين أن العقل يجاهد ليعطيه من جديد قدراً ، تاريخياً هذه المرة ، فإن لوقراسيوس يقنع ، في كراهيته للقدر وللموت ، بهذه الأرض الثملي التي تحيك فيها الذرات نسيج الوجود عرضاً ، ويتبدد فيها الوجود في الـذرات عرضاً ايضاً » . [البير كاهو]

□ « مثال يكاد يكون يتيماً على شعر علمي وفلسفي عظيم » . [غي فو]

□ « إن ما يستحضره لوقراسيوس إلى أذهاننا في الأزمنة الحاضرة ليس الماركسيين الذين رأوا في فلسفته أول ظهور للمادية الجدلية ، بل فلسفة المصادفة والتأمل الحديث في اللامعقول » . [الان ميشيل]

# لوقيانوس الشميشاطي

#### Lucien De Samosate Lucian Of Samosata

كاتب سوري ـ يونانى . ولد فى شميشاط بشمالى سورية نحو ١٢٥ م ، وتوفي في مصر نحو ١٩٢ م . وعلى الرغم من أنه يحمل اسماً لاتينياً نمطياً ، وكتب باليونانية ، فإنه شرقى، ولد ونشأ في جو ريفي ، وكان طول حياته شخصية كوسموبوليتية . كان متواضع الأصل ، وقد أراده ذووه على حرفة من حرف اليد . ولما أظهر براعة في صنع تماثيل صغيرة من الشمع، وضعوه لدى عم له كان متخصيصاً في صنع التماثيل. ولكن بعد مشاحنات كثيرة بينهما ، تركه ، واستحصل من والديه على الإذن بأن يصرف نفسه إلى الدرس. وهذا ما يرويه بنفسه في محاورة المنام أو الديك(\*). ولا ندرى كيف بدأ الدرس وأين ، وكل ما نعلمه أنه أتمه في مدرسة للخطابة والبيان في إيونيا، فإذا به مالكاً لناصية اللغة والثقافة اليونانيتين. وفي الخامسة والعشرين من العمر زاول في انطاكية مهنة المحامي، ولكنه كان متقلب النزوات ، فما استقر له فيها مقام . بل راح يطوف بأنحاء العالم الروماني ويحيا حياة سفسطائي مترحل . وقد عقد جلسات خطابية في آسيا الصغرى واليونان ومقدونيا وايطاليا وغاليا حيث منح

كرسياً للخطابة وأجرى له مرتب مرتفع في إحدى مدن وادى الرون . بيد أن ذلك لم يكن كافياً ليحمله على الاستقرار ، فارتد في أول عهد مرقس \_ أوراليوس عائداً إلى آسيا الصغرى . والثابت أنه كان في أنطاكية يوم قدم إليها فيروس ليخوض منها الحسرب ضد الفرثيين ، وأنه توطن في أثينا ابتداء من عام ١٦٥ . وهناك تخلى ، كما يقول ، عن اكاذيب الخطابة والمصاكم، والف محاورات واهاجيه وقصصه، ونشرها. وإذ اصاب نجاحاً، راح يهزا من معلمي البيان والفلاسفة والمشعوذين ، وجمع حبوله أصحاب الفكر الحر من المدينة . بيد أن تسلية جمهور واحد لا يتغير ما لبثت أن أسأمته ، ولما دنت شيخوخته طفق يسافر من جديد . وأخذ يتنقل من مدينة إلى أخرى ، معتاشاً مما يقرؤه على الناس من كتاباته . ثم أرادت نفسه قدراً من الاستقرار ، فقبل بمنصب عام . وعلى هذا النحو صار موظفاً في مصر كمستشار قضائي لواليها الروماني . وساوره الطموح إلى التقدم في مدارج الإدارة ، ولكن أثره لا يلبث أن يضيع ، ومن المظنون انه مات في آخر عهد الامبراطور كوموديوس.

لقد وصلنا من كتاباته ستة وثمانون نصاً ، تحوم الشبهة حول أصالة نحو ثلاثين منها. والنصوص الأولى منها لا تعدو أن تكون تمارين في الخطابة ، وتخلو من أى قيمة سوى ما تعطينا إياه من فكرة حول موهبته كسفسطائى . ونخص بالذكر منها قاتلُ طاغية و الابن الذي طرده أبوه. وتتفوق عليها في روح الهزل كتاباته التالية : مديح الذبابة ، هيبياس ، و السفسطائي الكاذب . ولكن أصالة شخصيته لم تظهر بكامل ألقها إلا في محاورة المنام أو الديك التي يروى فيها طفولته وخداثته . ثم أعطى بعد ذلك الصور أو اللوحات ، الدفاع عن الصور، الإيمائية، اناخسارسيس، وأهجية بارعة بعنوان :حول طريقة كتابة التاريخ . وفي الأربعين من العمر كتب هرموتيموس(\*) ، وربما كانت من أنضج محاوراته ، وفيها عرَّف فلسفته بأنها رفض الوثوقية الفلسفية والتمسك بأهداب ألحس المشترك وبشكية معتدلة . أما محاورة الاتهام المزدوج أو المحاكم فهي ضرب من مجاهرة بالايمان يعلن فيها قطيعته مع الخطابة . واثارت محاورته التي مجا فيها الفلاسفة الشيع بالمراد العلني<sup>(ه)</sup> فضيحة عالج موضوعها في مصاورة الصبياد أو

المبعوثون(\*) التي أعلن فيها أن الفلسفة بشخصها كلفته بإماطة اللثام عن الأخاديع والأكاذيب كلها . ومنذئذ ما ونى يندد بجميع انواع الغرور والظنون الكاذبة ، وبقسوة الأغنياء وبغيرة الفقراء في محاورات راحت تتوالى تباعاً: محاورة الموتى(\*) ، الوصول إلى العالم السفلي او الطاغية ، مانيبوس او استحضار الموتى ، شارون او التاملات ، رسائل من زحل ، طيمون او عدو المجتمع . كما هاجم ايضاً الميتولوجيا والمعتقدات القديمة والوثنية في محاورة الآلهة ، وحكم الإلهات ، والمحاورات البحرية ، وبروميثيوساو القفقاس ، و زفس مسقطاً في يده . وهجا النصرانية في موت باراغرينوس . وكتب رواية بعنوان الحمار صور فيها رجلًا يمسخ حماراً، ووصف الأخلاق الإباحية لأهل عصره « البورجوازيين » . ولا نذكر من محاورات شيخوخته سوى الدفاع عن الاجراء التي دافع فيها بظرف عن قبوله بأجر على وظيفة عامة . [برنار نويل]

□ « أنا صديق الحقيقة » . [لوقيانوس]

 □ « لعله الوحيد بين كتاب الحقبة الرومانية الذي يذكرنا بعبقرية العصور الكلاسيكية : فهو يجمع بين ارسطوفانس وافلاطون » . [م . كروازيه]

 دلم يكن فيلسوفاً بحصر المعنى ، لأن روحه الفولتيري السابق لأوانه قاده إلى نقد الفلسفة نفسها » . [الإن ميشيل]

## لوقيبوس

## Leucippe Leucippus

فيلسوف يوناني من القرن الخامس ق. م ، لا ندري اكان من ملطية ام من أبديرا ، كما نجهل كل شيء عن حياته ، حتى إن بعضهم نفى وجوده حاملًا عبارة لابيقور على محملها الحرفي : « ما وجد قط لوقيبوس فيلسوف » ، مع أنه من الواضح أنها لا تعدو أن تكون حكماً قاسياً ولاذعاً . وشهادات ارسطو المتكررة تكفي لإبعاد كل شك . وكان لوقيبوس معلم ديموقريطس ، والرئد النابغ للمذهب الذري . وأرجح الظن أنه تبع في شبابه تعاليم المدرسة الايلية ، بل ثمة من يعتقد أنه

أخذ مباشرة عن زينون الإيلي . على أنه لم يقبل من منطيق الإيليين إلا ما كان يمكن أن يتفق مع التجربة ؛ وقد اقتبس أيضاً عناصر من المذهب الفيثاغوري ساعدته على بناء تصوره للذرات وللخلاء وللاتناهي المكان والعوالم . ولم يصلنا من تصانيفه إلا شذرة واحدة ؛ ومذاهب ، في الوثائق القديمة ، لا تتميز عن مذاهب تلميذه ديموقريطس ، مما يحمل على الاعتقاد أنها كانت ، جزئياً على الأقل ، ثمرة تعاون عقلي بين المعلم والتلميذ ، وهذا ما قد يفسر أيضاً أن كتابات الاثنين جرى تداولها ، من البداية ، في مجموعة واحدة . ولهذا السبب عزي إلى ديموقريطس مؤلفان للوقيبوس : الكوسمولوجيا الكبرى ، وكتاب في العقل الذي عالج في أغلب الظن علم النفس ونظرية المعرفة .

# لوك ، جون

#### Locke, John

فيلسوف انكليزي . ولد في رينغتون ، بالقرب من بريستول، في ٢٩ آب ١٦٣٢، وتوفي في قصر اواتس ( في مقاطعة إسكس ) في ٢٨ تشرين الأول ١٧٠٤ . تحدر من أسرة طهرانية من الطبقة الوسطى ، والتحق بجامعة اكسفورد عام ١٦٥٢ ، حيث درس الأداب والفلسفة في باديء الأمر، ثم الطب، وساهم في أعمال بويل وسيدنهام ، ولم ينقطم يوماً عن الاهتمام بحركة عصره العلمية . اصبح ، منذ عام ١٦٦٨عضواً في جمعية لندن الملكية الشهيرة ، ثم صار من اعضاء مجلس إدارتها . دعاه الايرل شفتسبرى ، وكان تعرف إليه في اوكسفورد ، إلى الإقامة في لندن والحقه بشخصه بصفة طبيب ومستشار خاص وسكرتير (١٦٦٧) . وقد أبقاه في هذه الوظائف حتى بعد أن أصبح وزيراً . وهكذا قدّر للوك التمرس بالشؤون السياسية والاقتصادية لبلاده ، وتوسيع حقل تأملاته . وخلال شتاء ١٦٧٠ ـ ١٦٧١ ، وفي أثناء اجتماع مشهود دار فيه النقاش حول مبادىء الأخلاق والدين ، تجلت له ضرورة «البحث الاستباقى عن إمكانيات العقل البشري وأهدافه،. وبتك كانت نقطة انطلاقه في مؤلفه الرئيسي : محاولة في القهم

البشري(\*) ، الذي يُعد من بين أهم المؤلفات في تاريخ الفلسفة . وقد عمل لوك فيه لمدة ثمانية عشر عاماً . في عام ١٦٨١ وجهت إلى اللورد شفتسبري تهمة الخيانة العظمى ، وأدخل السجن : ثم أطلق سراحه وسط هنافات الجماهير ؛ لكنه عاد إلى التآمر من جديد ، واضبطر إلى الهرب إلى هولندا ، حيث وافته المنية عام ١٦٨٣. كان لوك قد عاد في أثناء ذلك إلى أكسفورد، غير أنه طرد من الجامعة بعد أن أحاقت به الشبهات ، فقصد هو الآخر هولندا (حوالي ايلول ١٦٨٣) حيث عاش متخفياً لأن الحكومة الانكليزية كانت طالبت بطرده . وقد منح العفو في وقت لاحق ، بفضل تدخل اللورد بمبروك ( أهداه لوك كتابه محاولة في الفهم البشري ) ، لكنه قابل هذا العفو بالرفض لأنه ، كما قال ، لم يشعر أساساً بأنه قد أذنب . ويبدو بحكم المؤكد أنه ساهم على نحو فعال ني الإعداد للحملة التي قادها وليم اورانج عام ١٦٨٨ والتي انتهت بالاطاحة بجيمس الثاني لصالح وليم الثالث ، والتي بدأ معها عصر جديد من الحرية السياسية في انكلترا . عاد لوك إلى بلاده في شباط ١٦٨٩ واستأنف من جديد أعماله. وكان يشكو من وهن في صحته ؛ ولئن عاش أطول مما توقع فإنما بفضل الاحتياطات الصارمة التي اتخذها . وسعياً وراء العيش في مناح اكثر رحمة من مناخ انكلترا ، أقام لبضع سنوات في فرنسا . وقد سجل في مذكراته ملاحظات مثيرة للاهتمام حول عادات الأقطار التي زارها والتيارات الفكرية فيها ؛ ملاحظات بثها أيضاً في الرسائل العديدة التي وجهها إلى اشخاص ينتمون إلى قوميات وثقافات متنوعة. وقد تميز على الدوام بالتسامح والتحفظ، غير أنه كان يجيد الجدال والسجال عندما كان يضطر إلى الدفاع عن نفسه ضد التهجمات التي كانت أعماله تجلبها عليه من كل حدب وصوب . وكان خصومه ينتمون بوجه خاص إلى المذهب السكولائي في الدين والسياسة . والواقع أن الافكار التي وردت في مؤلفاته كافة تُعد ثورية بالمقارنة مع الأفكار التقليدية السائدة آنذاك . وقد تميزت كتاباته بغزارتها ؛ وما كان له في الواقع أن ينجز مثل هذا المقدار من العمل ،، في ظل الظروف القاسية التي عاشها ، لولا سيطرته التامة على نفسه ، واتزانه وصفاؤه . وقد أصدر عدة طبعات من كتابه محاولة في

الفهم البشري ، وخاض بصدده غمار مساجلة طويلة

ومثيرة للاهتمام مع الأسقف الانغليكاني ستيلنغفليت . ومن بين تصانيفه المهمة الأخرى نخص بالذكر : في الحكم وحول الحكم المدني(\*)، الصادرين في عام واحد (۱۲۹۰) و رسائل حول التسامح (۹)، وهي اربع ، والأولى منها هي أعظمها أهمية ؛ ودراسة حول مسألة النقود : بعض اعتبارات حول انخفاض الفائدة ورفع قيمة النقود (١٦٩٢) ، وقد أعقبها ببعض أفكار حول التربية (\*) ، واخيرا المسيحية العاقلة (\*) (١٦٩٥) . أضفى لوك على علم التربية طابعاً من الليبرالية ، كما كان فعل بالنسبة إلى السياسة . ومع أنه تكلم عن تربية « الجنتلمان » الانكليزي ، فإن تصوره للتربية يصلح لأن يكون قاعدة لتنشئة كل كائن بشرى. أما موقفه من المسألة الدينية ، فليس الحكم عليه بالأمر السهل . فمما لا ريب فيه أنه كان يعتبر نفسه مسيحياً صالحاً ، كما يشهد على ذلك كتابه ، الذي صدر بعيد وفاته ، حواشى وهوامش على رسالة القديس بولس إلى أهالي غلاطية (١٧٠٥)، والذي كرّس له سنوات حياته الأخيرة ؛ لكن نزعته العقلانية ساعدت على تقدم التأليه الطبيعي ، كما أن تجربيته أفضت ، في فرنسا على الوجه الأخص ، إلى « إشراقية » القرن

 □ « لوك هرقل الميتافيزيقا . وقد وضع حدود العقل البشري » . [فولقير]

الثامن عشر . وقد وافته المنية في قصر أواتس ، في

ضواحي لندن ، حيث كان في ضيافة السير ف.ماشام

الذي كانت زوجته ، ابنة كودوورث ، لا تقل روحانية عن

والدها . وقد وقف الزوجان إلى جانب لوك في ساعات

النزع الأخير، وساعداه على اجتياز تلك التجربة

العظمى بأن قرآ عليه بعضاً من المزامير . [ارماندو

كارليني]

□ ، خلق لوك الميتافيزيقا مثلما خلق نيوتن الفيزيقا ». [دالمبير]

□ « لوك أول من سعى إلى فهم عمليات العقل البشري ، معتمداً على الطبيعة مباشرة ، بدون أن ينقاد إلى آراء تستند إلى المذاهب اكثر منها إلى الوقائع ؛ لهذا السبب تبدو فلسفته ، بالمقارنة مع فلسفتي ديكارت ومالبرانش ، أشبه بالتاريخ بالمقارنة مع الأعمال الروائية ، . [ديدرو]

 □ « احتقار لوك هو بداية الحكمة ... ولسوف يأتي يوم يوضع فيه لوك بالاجماع في عداد الكتاب الذين

أُلحقوا افدح الأذى ببني الانسان » . [جوزيف دي ميستر]

" " لننس الاحترام الذي ندين به لاسم كانط، ولننظر فقط في النتيجة فمن المحقق أنه يتعذر علينا ان نعاين ما يتبقى لكانط من فضل بالمقارنة مع الفضل الباقي للوك وكوندياك . لقد كتب لوك محاولة في الفهم البشري ، وكتب كانط نقد العقل الخالص : ولا ريب أن المؤلّف الأخير اكثر منهجية من الأول ، لكنه مثله عسير الهضم ، بل غير مفهوم فيمنا يتصل بلب المسألة . وبحسب لوك ، فإن جميع التصورات البشرية ، بل مفاهيمنا جميعاً ، بما فيها المفاهيم العلمية ، تنبع من التجربة . وصحيح أن كانط يسلم بوجود بعض المفاهيم مستقلة عن التجربة ، ولكن بما فيها لا تجعلنا اكثر استقلالاً عن التجربة ، وتكل مها فإنها لا تجعلنا اكثر استقلالاً عن التجربة ، وتلك هي النتيجة عينها التي انتهى إليها لوك » . [شلينغ]

ا « إلى جانب الدحض السلبي للاهوت والميتافيزيقا العائدين إلى القرن السابع عشر ، كان لا بد من مذهب مضاد للميتافيزيقا إيجابي . وكانت الحاجة ماسة إلى كتاب يمذهب الممارسة الحية للعصر ويعطيها الساساً نظرياً . وقد جاء كتاب لوك : محاولة في الفهم البشري في حينه من وراء المانش. فاستقبل بحماسة وكأنه ضيف طال انتظاره » . [ماركس]

□ ، لقد كان لوك معلم هلفسيوس ، مثّلما كان معلم هولباخ وديدرو وفولتير ، . [بليخانوف]

ا ، انه أول من عرض الفلسفة الليبرالية على نحو مفهوم ؛ أنه أكثر الفلاسفة المحدثين نفوذاً ، إن لم يكن اكثرهم عمقاً » . [برقراند راسل]

 □ • إن الاستقلال البروتستانتي والثوري لعقل لوك يعطينا مذاقاً اولياً عن داروين وحتى عن نيتشه • .
 [سانتايانا]

لوكاش ، جورج

## Lukacs, Goerges Lukacs, Gyorgy

فيلسوف وناقد أدبي مجري ، ولد في بودابست في ١٩٧١ . دَرَس أولًا

فى تلك المدينة وأنشأ فيها ، وهو لا يزال طالباً ، « المسرح الحر المجرى الأول » ، وحصل على شهادة الدكتوراه في الآداب سنة ١٩٠٩ ، ثم تابع دراسته في هايدلبرغ حيث تعرف عام ١٩١٣ إلى عالم الاجتماع ماكس فيبر ووقع لبعض الوقت تحت تأثيره. ولما رجع إلى المجر عام ١٩١٧ ، انتمى إلى الحزب الشيوعي عام ١٩١٨ ، وشغل منصب مفوض الشعب لشؤون الثقافة الشعبية في حكومة بيلا كون الثورية . وبعد سقوط هذه الحكومة هاجر إلى فبينا ، حيث عاش إلى عام ١٩٢٩ ، ثم إلى برلين وموسكو حيث عاش من ١٩٣٢ إلى ١٩٤٤ كمعاون في اكاديمية العلوم السوفياتية . وفي عام ١٩٤٥ عاد إلى بودابست وعُين استاذأ في جامعتها وانتخب لعضوية البرلمان المجرى . وقد وجهت إليه انتقادات حادة عام ١٩٤٩ بسبب مواقفه الايديولوجية « التحريفية » ، وشن عليه تلمیده القدیم جوزیف ریفای ، الذی صار وزیراً للثقافة ، هجوماً بالغ القسوة بتهمة « الكوسموبوليتية » و « سوء تقدير الواقعية الاشتراكية » . فاضطر إلى توجيه نقد ذاتى علني إلى نفسه وامتنع عن كل نشاط عام . ومع الانتفاضة المجرية لعام ١٩٥٦ لمع نجمه من جديد كعضو قيادي في نادي بيتوئيف ، وتولى وزارة التربية القومية في حكومة إيمرى ناجى الثورية ، والتجأ معه إلى سفارة يوغوسلافيا ، ومنها نفى إلى رومانيا مع صانعي الانتفاضة الرئيسيين . وعلى حين أن إيمري ناجي حوكم ونفذ فيه حكم الاعدام ، أَذِن لجورج لوكساش بعد بضعة أشهر بالعودة إلى بودابست ، ولكنه أبى هذه المرة أن ينقد نفسه ذاتياً ، ووقف نفسه على نشاطه العلمي إلى يوم وفاته .

يعد جورج لوكاش إجمالاً مؤسس علم الجمال الماركسي . وقد طبق نظرياته في دراسة كبار الكتاب الروائيين من أمثال بلزاك وستندال وديكنز وزولا وغوته وتوماس مان وتولستوي . نشر أول دراساته ، وكان لا يزال في طور هيغلي ، عام ١٩١٠ بعنوان النفس والاشكال . وفي ١٩١٥ كتب نظرية الرواية(٥) ، ويبدو فيها واضحاً تسلط فكرة الموت عليه ، إذ رأى في والماوراء المخرج الوحيد من شرط الإنسان الماساوي على أنه أرهص منذ ذلك الحين أيضاً بإمكان موقف على أنه أرهص منذ ذلك الحين أيضاً بإمكان موقف إيجابي إزاء الواقع . وهو اتجاه سيتعزز مع اعتناقه الماركسية وإصداره لمؤلفه الكبير الاول التلريخ

والوعى الطبقى (\*) (١٩٢٣) . وهذا الكتاب ، الذي أدانته الأممية الثالثة (الشيوعية) والاشتراكية ـ الديموقراطية على حد سواء، يتألف من مجموعة من المقالات حول الجدل الماركسي ، وفيه يناقض لوكاش الدعاوى الرسمية لكلا التيارين . ففي نظره أن ثمة تطابقاً أو وحدة هوية تامة بين وعى البروليتاريا الذي يصل إلى أعلى مستوياته في الحزب وبين المعرفة الحقة بالواقع ، هذه المعرفة التي لا تتميز عن الممارسة الثورية . وعلى هذا النحو فتع منظورات سياسية ( مغلوطة بالتأكيد في سياق عام ١٩٢٣ ) لثورة عالمية وشبيكة وبروليتارية خالصة . وقد أجرى لوكاش على نفسه بصدد هذا الموضوع نقداً ذاتياً أول عام ١٩٢٥ . وطوال الفترة الموسكوفية (١٩٣٣ ـ ١٩٤٤) نشر مجموعة من المقالات في النقد الأدبى والإيديولوجي صدرت فيما بعد في كتب مستقلة (كتبابات من موسكو ، الأدب والفلسفة والماركسية ، مشكلات تطور الواقعية ، الخ ) . وفي عام ١٩٤٧ أصدر مؤلفه الكبير الرواية التاريخية ، ثم بلزاك وستندال وزولا (١٩٤٩ ) و تدمير العقل (\*) (١٩٥٤) ، و خصوصية علم الجمال (٥) ( ١٩٦٥) . وكان من آخر ما كتبه دفاع عن سولجنستين باعتباره « لا وريثاً فقط لخير اتجاهات الواقعية الاشتراكية في بداياتها فحسب ، بل وريثاً كذلك لللاب العظيم، ادب تواستوى ودوستويفسكى » .

□ « إن ملكوت مقولة الكلية هو حامل المبدأ الثوري
 في العلوم » . [جورج لوكاش]

□ « في علم الجمال كما في كل مضمار آخر ، كان لوكاش في القرن العشرين المفكر الأول الذي وضع من جديد في مركز الفكر الفلسفي مقولة الكلية التي لا نغالي أبدأ مهما أكدنا على طابعها العالمي وخصوبتها العلمية ». [لوسيان غولدمان]

□ « لقد دافع عن المثال الجمالي للجدانوفية خيراً
 من أي ترجمان آخر للواقعية الاشتراكية » . [إسحق دويتشر]

□ « كان لوكاش يشن حرباً على جبهتين : ضد
 الانحطاط الغربي من جهة ، وضد التبسيط السوفياتي
 المفرط من جهة أخرى » . [جورج لختهايم]

□ • لا تستطيع البورجوازية في نظر لوكاش أن

تتعقل التاريخ لأن وضعها الطبقي الخاص يمنعها من الخروج من إشكالية الذات والموضوع ». [هيلين فيدرين]

□ « إن ما كان يقنط لوكاش هو ثبات واستقرار المجتمع الراسمالي الذي كان يمقته والذي ما كان من الممكن أن تتحقق فيه القيم الجمالية ـ الفلسفية المثالية والمطلقة التي كان يتعلق بها .. ورؤية لوكاش المأساوية لا تتأتى من توقع أزمة للنظام القائم ، بل هي بالأحرى نتيجة لشعور تمردي عاجز في مواجهة التطور المظفر للراسمالية » . [ميكل لووي]

□ « لقد كان لوكاش مأخوذاً بواقعية القرن التاسع عشر ، سواء أكانت هي الواقعية الروسية ام الواقعية البروسية ، ولا مناص من الإقرار بأنه كان على جهل بجميع الآثار المهمة حقاً في عصره " إج . م . بالمييه]
□ « إن كتاب لوكاش الشاب ، التاريخ والوعي الطبقي ، هـ و صيحة التمرد العالية للمناضلين الماركسيين ضد الاشتراكية ـ الديموقراطية الألمانية ونزعتها الاقتصادية ذات الاساس الأخلاقي » . [اندريه توسل]

□ " ينطوي كتاب التاريخ والوعي الطبقي ، على الرغم مما يمثله من إنجاز للنظرية الماركسية ، على عيب منهجي مهم: وحدة الهوية التامة التي يصادر لوكاش على وجودها بين الذات والموضوع ، مما يجعل الكتاب مثقلاً بعقابيل الهيغلية » . [ك . ناير]

# لوکونت دي نوي ، بيير

## Lecomte Du Noüy, Pierre

عالم بالفيزياء البيولوجية وفيلسوف فرنسي. ولد في ٢٠ كانون الأول ١٨٨٣ في باريس ، وتوفي في الأول من أيلول ١٩٤٧ في نيويورك. درس في البداية العلوم السياسية والحقوق واللغات في باريس، ثم اهتم لفترة بالمسرح ( من ١٩٠٨ إلى ١٩١٠ ) ، قبل أن يعزم على تكريس نفسه للعلوم ولفلسفة العلوم ، تحت تأثير صديقيه بيير وماري كوري إلى حد كبير . في عام ١٩٢٠ ، كلفه «معهد روكفلر للابحاث الطبية» ببرنامج أبحاث ، فكانت بداية حياته المهنية « الأميركية » . الإحاث سبق له ، في إبان الحرب العالمية الأولى ، أن

اكتشف القانون الكمي الذي يعبّر عن معدل شفاء الجروح . كان عمله، كما يبدو ، يقف عند حدود الفيزياء والرياضيات والبيولوجيا . وفي سنوات ما بعد الحرب ، تابع لوكونت دي نوي ابحاثه حول المناعة وتوازن المحاليل الغروانية ، وابتكر في الوقت عينه عدداً من الأدوات في حقل البيوفيزياء . وقد اقترن هذا النشاط العلمي المرموق بتأمل فلسفي وأخلاقي . ففي عام ١٩٣٦ صدر له الزمن والحياة . وفي عام ١٩٣٦ كتاب غير منجز بعنوان الانسان ومصيره (٥) . وقد عبر لوكونت دي نوي في مستقبل الفكر (١٩٤١) عن لوكونت دي نوي في مستقبل الفكر (١٩٤١) عن يقينه بوجود قوى روحية يعجز العلم ، على الرغم من يقينه بوجود قوى روحية يعجز العلم ، على الرغم من عن النزعة الوضعية لمعظم العلماء الفرنسيين من أبناء

#### لوكييه ، جول

#### Lequier, Jules.

فیلسوف فرنسی . ولد عام ۱۸۱۶ فی کوانتان من أسرة كاثوليكية ورعة ، وتوفى في بلران في ١١ شباط ١٨٦٢ . درس في معهد سان ـ بريو الاكليركي ، ثم في معهد ستانسلاس في باريس قبل أن يدخل إلى معهد البوليتكنيك عام ١٨٣٤ ، حيث تعرّف إلى رينوفييه الذي سيصبير صديقه وتلميذه . استقال من المعهد ، بسبب نزوة عابرة ، وانتقل إلى مقاطعة بروتانيا حيث عاش لفترة في حال من العزلة التامة ، ومرّ ، تحت تأثير لامنيه الفكرى ، بأزمة دينية مؤلمة : فقد تخلى عن إقامة الشعائر الكاثوليكية ، وقام بمحاولة أولية لتصور مسيحية رومانسية واجتماعية ، وإنما اكثر اعتدالًا من مسيحية لامنيه في أقوال مؤمن(\*). وعندما عاد إلى باريس في عام ١٨٤٣ والتقى رينوفييه من جديد ، كانت ازمته الروحية قد انتهت : فعاد مرة ثانية إلى إيمان طفولته . وبعد بضعة اعوام ، خاض لوكييه معركة انتخابية كمرشح كاثوليكي وجمهوري ؛ لكنه هزم في الانتخابات ، فانزوى في بلران ، في عزلة موحشة ومضنية . وانهارت اعصابه ومرّ ، عام ١٨٥١ ، بنوبة جنون ، وبدأ مذَّاك يعيش حياة بؤس وتشرَّد ، رافعاً

دعاوى غريبة عجيبة ، معانياً من هاجس الاضطهاد . وفي ١١ شباط ١٨٦٢ ، وبعد أن رفضت الأنسة دستريل التي كان يحبها منذ عشر سنوات بدون أن تبادله عاطفته ، عرض الزواج منها ، ودَع جيرانه ونزل إلى البحر . ولم يـؤب من هذه السباحة الأخيرة التي اعتبرت ضرباً من الانتحار .

عاش لوكييه طول حياته ممزقاً بين الرغبة في الايمان ، النازعة إلى الحرية ، وروح عصره العلمية التي كانت ترغم المفكرين على التسليم بالحتمية. ومن الممكن تلخيص نتاجه برمته ، وقد بقى أصلاً على شكل شذرات \_ البحث عن حقيقة أولى (١٨٦٥) \_ بأنه محاولة لإرساء الحرية على اسس عقلانية : فالحرية ، في نظر لوكييه ، تبقى موضوع نوع من الـرهان البسكالي . فقيمتها لا تُثْبَت ببرهان عقلي ، وإنما بالحياة عينها . فالحرية تعتق الوجود ، وتعطينا اليقين الشخصى، وهي بالتالي «شرط المعرفة » . هذا الفيلسوف التعيس ، المتعطش للمجد والشهرة ، والذي ظل مجهولًا من قبل معاصريه ، هو في الواقع ملهم جميع فلسفات الحرية والايمان ، التي ظهرت في نهاية القرن التاسع عشر كردة فعل على المادية الرائجة ، والتي طورها سكريتان على الصعيد الأخلاقي ، وبوترو على صعيد المعرفة، ولا سيما رينوفييه الذي حافظ على ولائه لمن كان يسميه معلمه .

# **لو**ل ، رامون

## Lulle, Raimond Lull, Ramon Lulio, Raimundo

لاهوتي وكاتب متصوف قتلوني . ولد في بالما (جزيرة مايورقة ) في ١٢ كانون الثاني ١٢٣٥ م ، ومات في بوجية ( الجزائر ) في ٢٩ حزيران ١٣١٥ . تحدر من اسرة نبيلة وغنية ، وعمل وصيفاً ثم قهرماناً لملك مايوركا ، وتزوج في عام ١٢٥٦ من بلانكا لميكاني ، وعاش حياة شديدة الانحلال إلى حين توبته المباغتة في تموز ١٢٦٥ ، يوم قرر أن يقف حياته وعقله على هدي « الكفار » إلى الدين المسيحي . واخذته إثر هذا القرار حال من الوجد المسرف ، مما اثار قلق

زوجته واسرته ، فعينوا في عام ١٢٧٥ مشرفاً لإدارة أملاكه . لكن رامون لول لم يعد له من هم مذاك فصاعداً غير أن يتعلم العربية ويتقنها على أكمل وجه ؛ وكرس لذلك تسع سنوات من عمره ، ثم عكف على تحرير تصانيفه في المنافحة عن أصول العقيدة المسيحية، ومنها الفن الأكبر والأصغر(\*) (قبل ١٢٧٧ ، وأغلب الظن نحوعام ١٢٧٠)، وهورسالة في الفلسفة تخذوحذو توما الأكويني في الخلاصة في الرد على الأمم(\*)، و كتاب التأمل(\*) (١٢٧٢) الذي وضعه بالعربية ، ثم بالقتلونية ، وأتممه فيما بعد بكتابه فن التامل (١٢٨٣) . وإلى تلك الفترة نفسها يعود تاريخ واحد من أهم أعمال لول الأدبية : خطة سيدتنا مريم . وكان لول يحلم ، في خطته لتنصير المسلمين ، بافتتاح معاهد لإعداد المبشرين في جميع الديار المسيحية ؛ وقد حصل بالفعل من سيده القديم ، ملك مايورقة ، على مساعدة لتأسيس دير فرنسيسكاني في ميرامار، حيث علم العربية والفلسفة زهاء عشر من السنين . رغب رامون لول بعد ذلك في توسيع دائرة عمله ، فجاب أوروبا طولًا وعرضاً يلقى محاضرات دعائية . لكن الناس كانوا يحسبونه في غالب الأحيان ، ومن شدة حماسته ووجده، مجنوناً . وفي ١٢٨٥ ـ ١٢٨٦ أقام في روما ، حيث كتب روايت الطوباوية بالانكويرا<sup>(\*)</sup> (١٢٨٥) التي ضمَّنها مزموراً عظيماً بعنوان : كتاب الصديق والحبيب<sup>(•)</sup> ، والموسوعة التي جعل عنوانها فليكس أو روائع العالم(\*) (١٢٨٦)، وبعد أن أقام في باريس (١٢٨٧ ـ ١٢٨٩) وفي مونبلييه (١٢٨٩) ، قصد لول جنوى ومنها ركب البحر إلى تونس. وفي عزلته وسط المدينة العربية أفلح في التبشير خلسة بالنصرانية لمدة عام كامل قبل ن يُلقى عليه القبض ويطرد . ونزل في نابولي في كانون الثاني ١٢٩٣ ، واستأنف للحال جولاته التبشيرية وكتاباته في المنافحة عن الدين المسيحي ، ولكن بدون أن يتمكن من إقناع الكرسى الرسولي بضرورة افتتاح مدارس للمرسلين والمبشرين . والف شجرة العلم (\*) سنة ١٢٩٥ في اثناء مقام ثان له في روما . اما شجرة الفلسفة والحب (\*) فقد الفه في ارجح التقدير في باريس سنة ١٢٩٨ ، بالإضافة إلى إعلان في صورة محاورة<sup>(\*)</sup> ، وهو عبارة عن شرح لمئتين وتسبع عشرة

قضية كان أسقف باريس قد أدان بها ، قبل عشرين

عاماً ، رشدية سيجر البرابنتي .

بعد أن قام بين ١٣٠٠ و ١٣٠٢ برحلة إلى قبرص (حيث استقبلت خططه في افتتاح مدارس لإعداد المبشرين بمثل ما استقبلت به في سائر ارجاء أوروبا من إعراض ) ، قام لول بمسعى جديد وغير مجدٍ بدوره لدى الأوساط الجامعية في فرنسا وإيطاليا ، ولدى البابا كليمنضوس الخامس نفسه . ولما أدرك في نهاية المطاف أن كل طلب منه للمساعدة سيُقابل بالرفض ، حاول القيام بمفرده بمغامرة ثانية . ففي عام ١٣٠٥ نزل في ميناء بوجية ، على الساحل الجزائري ، وشرع يبشر فيها بالإنجيل ؛ وسرعان ما القي القبض عليه وزج به في السجن، لكن سراحه اطلق بعد ستة اشهر وأعيد إلى أوروبا . هل أكسبته هذه المغامرة حظوة ؟ إن الشيء الثابت على أية حال أن المحاضرات التي أعطاها رامون لول في باريس ، سنة ١٣١٠ ، بعد إطلاق سراحه ، قوبلت هذه المرة باهتمام حقيقى ؛ وبعد عام واحد وجد المبشر الذي لا يعرف الكلل ، وقد بلغ من العمر ثمانين حولاً ، مشاريعه تُتبنى من قبل الكنيسة . وما كانت قدرته العقلية قد أصابها على كل حال وهن : ففي اثناء مقامه في باريس سنة ١٣١٠ الف ايضاً رسالته في النمط الطبيعي للفهم ، وكتابه في تبسيط الفلسفة المدرسية بعنوان المبادىء الاثنا عشر للفلسفة (\*). وقام بعدئذ ، وإنما بدعم من الهرم الكنسى هذه المرة ، بحملة جديدة للدعاية التبشيرية ، وطاف بمايورقة ومونبلييه وباريس ومسينا ، وأخيراً ركب البحر من جديد في عام ١٣١٤ إلى إفريقيا الشمالية . لكن ما أن حط في بوجيه ، حتى هاجمه السكان ، ومات ضحية جراحه .

لا يقبل فكر رامون لول انفصالاً عن مشروعه التنصيري: وأصالة فلسفته تكمن في المقام الأول ، بالمقارنة مع فلسفات عصره ، في توجهها إلى اناس ينكرون الوحي المسيحي . ومن ثم فإن مجهود رامون لول النظري ، الاخصب بكثير من نتائجه العملية ، قوامه الرجوع إلى مبادىء أولى قابلة لأن تفرض نفسها على كل عقل ، أمسيحياً كان أم لا ، وعلى القيام بعدئذ باستنباط لجميع الحقائق الجزئية من خلال حركة تفسير أو تركيب لتلك المبادىء عينها . لكن ذاك الذي كرمه العصر الوسيط بصفته « الفقيه الملهم » لم يكن عقلانياً خالصاً ؛ فقد شغف بالخيمياء ، ولخص جميع عقلانياً خالصاً ؛ فقد شغف بالخيمياء ، ولخص جميع

معتقدات عصره في هذا الخصوص في وصية الفن الكيميائي الكلي(\*) التي طبعت في كولونيا لأول مرة عام ١٥٦٦ . ومن الواضح أن هذا الجانب من فكر رامون لول هو ما يفسر الاعتراضات الحادة التي قوبل بها من طرف التوماويين من الرهبانية الدومينيكانية . بل إن هؤلاء حصلوا في عام ١٣٧٦ على إدانة بابوية لمؤلفاته ، لكن تلاميذ لول ( بل مريديه ) سرعان ما الإدانة في نهاية الأمر سنة ١٤١٧ من قبل البابا مارتينوس الخامس . [ميشيل مور]

## لومونوسوف، ميخائيل فاسيلييفتش

# Lomonossov, Mikhaïi Vassillévitch Lomonosov, Mikhaïi Vasilevich

كاتب وعالم روسى . ولد في أغلب التقدير عام ١٧١١ في قرية دونيسوفكا ، ومات في سان بطرسبورغ فى ٤ ( ١٥ ) نيسان ١٧٦٥ . كان ابناً لصياد فقير ، فأمضى طفولت على قارب أبيه بين البحر الأبيض والمحيط المتجمد الشمالي . ثم قدم إلى موسكو للدراسة في اكاديمية سان بطرسبورغ للعلوم (۱۷۳۱) . وفي عام ۱۷۳۱ كان واحداً من مجموعة من العلماء الشبان أرسلت إلى المانيا لاستكمال تأهيلها العلمي. وكان منفتحاً على جميع أشكال الثقافة ، وصاحب ذهن موسوعي ، ودرس في جامعة ماربورغ الفلسفة والكيمياء والفيزياء والعدانة ، وتعرف بوجه خاص إلى العالم والفيلسوف كرستيان فولف. واطلع على أعمال ديكارت الذي كان يقول عنه إن البشرية تدين له بفضل تشجيع العلماء على التمرد على ارسطو . ولما رجع إلى روسيا عام ١٧٤١ عين مساعداً للكيمياء في اكاديمية العلوم ، وتلك كانت بداية شهرته كعالم وشاعر وفيلسوف حتى امكن لبوشكين أن يقول عنه إنه بحد ذاته « جامعة روسية » بملء معنى الكلمة . وقد أثبت ، كعالم طبيعيات وكيمياء ، أنه ند لنيوتن ولافوازييه . فنظريته في الألوان عارضت بقوة نظرية نيوتن التي كانت سائدة آنئذ ، وأكدت مبادىء لن يتم التحقق من صحتها إلا بعد ستين سنة . وفي مجال الكيمياء كان أول من صاغ قانون انحفاظ المادة من خلال

تجارب مزامنة لتجارب لافوازييه ، بل سابقة عليها . أما بصفته فيلسوفاً ، فندين له برسالة بالفرنسية في واجبات الصحافيين في عرضهم للمؤلفات التي ترمى إلى الحفاظ على حرية التفلسف . كما لعب دوراً من الطراز الأول في انتشال اللغة الروسية من سديميتها وفى وضع قواعدها الأساسية وفى دمجها ملغة الطبقة المثقفة . وقد طبق نظريته في الأساليب الثلاثة لا في قصائده فحسب ، بل كذلك في تصانيفه العلمية : في أصل النور (١٧٥٦) ، في نفع الكيمياء (١٧٥١) ، في الظاهرات الجوية الناجمة عن القوة الكهربائية (١٧٥٣) . وفضله ، كمؤسس لجامعة موسكو (١٧٥٥) ، لا يماري فيه في تأهيل نخبة العلماء الروس الذين واصلوا من بعده تطوير العلوم الطبيعية . وفي مجال الدراسات الاجتماعية نادى لومونوسوف بالتنوير ، وندد بجهل القساوسة الروس باعتباره واحداً من اسباب انتشار الجهل بين الشعب . وفي المجال الفلسفى الصرف ، عارض فلسفة لايبنتز ومذهب ديكارت في الأفكار الفطرية ، واعتبر أن مصدر المعرفة هو أثر العالم الخارجي في الحواس ، ومال إلى الأخذ بمذهب التأليه الطبيعي . ويمكن القول إنه من أعماله خرجت روسيا الجديدة ، على الرغم من أن كثرة من نظرياته لم يفهمها معاصروه المباشرون .

# لونجينوس ، قاسيوس

## Longin, Cassius Longinus, Cassius

فيلسوف ومدرًس بيان سوري كتب باليونانية (نحو ٢١٣ ـ ٢٧٣ م). كان وزيراً لرنبوبيا، ملكة تدمر، فأعدمه الامبراطور اورليانس لتشجيعه زنوبيا على التخلص من الوصاية الرومانية. كان أفلاطونيا محدثاً، وتلميذاً لامونيوس ساكاس في الاسكندرية، وعلم الخطابة في أثينا وسورية. لم تبق لنا من تأليفه إلاً شذرات. تعزى إليه خطا رسالة في الجليل(\*)

# لويس الغرناطي

#### Luis De Granada

الاهوتي ومتصوف اسباني . ولد في غرناطة سنة

١٥٠٤ ، وتوفي في لشبونة في ٣١ كانون الأول المهرد . معرَّف الملكة كاترينا في لشبونة ، والرئيس الاقليمي لرهبانيات الدومينيكانيين . تخرج استاذاً في اللاهوت عام ١٥٦٢ ، وألف مرشد الخطاة ، و المدخل إلى رمز الايمان . وبلغ عدد مؤلفاته ٢٢ مجلداً .

## لويس، كلارانس ايرفنغ

#### Lewis, Clarence Irving

فيلسوف ومنطيق أميركي (١٨٨٣ ـ ١٩٦٤) درًس في جامعتي كاليفورنيا وهارفارد، وتمحورت أبحاثه حول المنطق وفلسفة المعرفة وعلم الأخلاق. وفي المنطق كان رائداً للنظرية الجهوية الحديثة. وفي الفلسفة حاول التوفيق بين التجربية وبين نظرية موضوعية النزعة في المعرفة والابستمولوجيا. من مؤلفاته: مبحث في المنطق الرمزي (١٩١٨)، العقل ونظام العالم (١٩٢٩)، أساس الحقوق وطبيعتها (١٩٥٥).

# لويس اللاوني

#### Luis De Leon

لاهوتي اسباني ( ١٥٢٧ \_ ١٥٩١ ) . تحدر من أسرة نبيلة ، ودرس في سلمنقة ، وانتسب إلى الرهبان الأوغوسطينيين . ودرس الفنون واللاهوت في جامعة سلمنقة ، ثم نال شهادة الاستاذية من جامعة طليطلة . درَّس في جامعة دوراندو ، لكن صراحته الفجة جلبت عليه عداوة خصوم كثيرين في الوسط الجامعي الذي كانت تسممه الخلافات بين الجماعات الرهبانية . وكان من الد خصومه الدومينيكانيون الذين كانت لهم الغالبية في الأوساط الفكرية في سلمنقة . وقد عزوا إليه و تجديدات ، لا مبرر لها في كتابه في الإيمان رامانواة في ترجمتها اللاتينية ، ووشوا به لدى ديوان التفتيش ، فالقي القبض عليه ، وزج به في سجون التفتيش ، ولكنه دافع عن نفسه بصلابة في اثناء محاكمته ،

فأطلق سراحه بعد اعتقال دام أربعة أعوام ونصف عام بشرط الا ببوح بشيء مما جرى له في اثناء اعتقاله . ولما عاد إلى سلمنقة أقيم له احتفال كبير في جامعتها. لكن الصراعات بين الجماعات الرهبانية لم تتوقف ، فأمسك عنه كرسيه الأصلى ، وعهد إليه بكرسى الكتاب المقدس . وافتتح درسه الأول بعبارة صارت مشهورة : «كنا نقول بالأمس ...»، فخيب بذلك آمال الجمهور الذين كان يتوقع مساجلة . وفي وقت لاحق فاز في مسابقة بكرسى الفلسفة الأخلاقية، ثم بكرسي التوراة. ووشى به خصومه من جديد لدى ديوان التفتيش ، ولكنه هذه المرة لم يعتقل ، بل اكتفى الكاردينال كويروغا ، رئيس أساقفة طليطلة وكبير قضاة التفتيش ، بتوجيه لوم إليه . وفي ١٥٨٠ نشر الأخ لويس اللاوني تفسير نشيد الأنشاد ، وفي ١٥٨٣ اسماء المسيح ، و الزوجة المثلى ، وقام بمراجعة آثار تيريزا الافيلاوية بغية نشرها . وصدرت له بعد وفاته اشعسار بالقشطالية . [داماسو الونزو]

# لويس ، جورج هنري

## Lewes, George Henry

فيلسوف انكليزي ( ۱۸۱۷ ـ ۱۸۷۸ ) . روَّج في انكلترا لفلسفة اوغست كونت الوضعية ، وانتصر للتطورية ، وحاول أن يحل مسألة العلاقات بين الجسم والوعي، إذ رأى فيهما مظهرين لواقع واحد (مشكلات الحياة والفكر ، ۱۸۷۶ ـ ۱۸۷۹ ) . من مؤلفاته الأخرى : فلسفة العلوم عند اوغست كونت الأخرى ) ، فيزيولوجيا الحياة العادية (۱۸۵۹ ـ ۱۸۲۰ ـ في جزئين ) ، ارسطو (۱۸۲۶) .

# ليار ، لوي

#### Llard, Louis

فيلسوف فرنسي (١٨٤٦ ـ ١٩١٧). اهتم بإعادة تنظيم التعليم العالي والجامعي ، وساهم في تجديد الفلسفة النقدية عن طريق نقد المنذهب الطبيعي الـوضعي . من مؤلفاته : المضاطقة الانكلين

#### المعاصرون(١٨٧٨) و العلم الوضعي والميتافيزيقا (١٨٧٩).

#### ليبس ، تيودور

#### Lipps, Theodor.

كاتب وفيلسوف المانى . ولد في ٢٨ تموز ١٨٥١ في فالهالبن ، وتوفي في ١٧ تشرين الأول ١٩١٤ في ميونيخ . ينتمى إلى التيار الفلسفى الذى مثّله برنتانو والمعروف باسم المذهب السيكولوجي . نشأ في جو ثقافى متأرجح بين الوضعية العلمية والمثالية الرومانسية ، وعانى من تأثير هذا التأرجع في أثناء دراسته في جامعات توبنغن واوتريخت وبون : درس اللاهوت والفلسفة ، ثم العلوم الطبيعيـة ، واخيراً الفلسفة الحديثة . في عام ١٨٧٧ ، أصبح استاذاً للفلسفة في بون ، ثم في كروكاف . استدعته جامعة ميونيخ ، فأسس المعهد السيكولوجي ، الذي تحول إلى مركز لأبحاث مثيرة وخصبة ، وأشرف على إدارة هذا المعهد . وقد شمل نشاطه الفلسفي حقلي النظرية وعلم الجمال ، وتمثّل في مجموعة واسعة من المؤلفات . ومن بين تصانيفه النظرية ، التي تشهد على تطوره من المذهب السيكولوجي الى الميتافيزيقا ، نخص بالذكر : مبادىء المنطق (١٨٩٣) ، دليل علم النفس (۱۹۰۳) ، الفلسفة والواقع (۱۹۰۸) ، وأخيراً أبحاث سيكولوجية (١٩١٢).

انطلاقاً من فكرة أن التجربة الداخلية هي أساس كل علم الروح ، يميل ليبس إلى تصور السيكولوجيا على أنها و العلم الفلسفي " الذي يرتبطبه المنطق والأخلاق وعلم الجمال ونظرية المعرفة . وأكثر مؤلفاته نموذجية هي التي تعالج موضوعات جمالية : مناقشة حول المأساة (١٨٩٨) ، الهزل والظرف (١٨٩٨) ؛ وقد تضمن هذان الكتابان تحليلات سيكولوجية الفكاهة والمأساة . أما كتابه علم الجمال (في جزئين ٢٩٠٠ ـ ١٩٠١) ، فقد صاغ نظرية الـ Einfühlung ، الغسير المشاهدة الجمالية . والواقع أن كل علم الجمال الألماني في مطلع القرن العشرين استمد توجهه وتطوره من هذه النظرية .

## ليبسيوس ، إيوستوس

## Lipse, Juste Lips, Joest Lipsius, Justus

فيلولوجي فلمنكي . ولد في اوفريش ، قريباً من بروكسل ، في ١٨ تشرين الأول ١٥٤٧ ، ومات في لوفان في ٢٣ نيسان ١٦٠٦ . كان واحداً من أواخر كبار الأنسيين ، ومع كاسوبون وسكاليجر أعظم علامة في عصره . درس أولًا لدى اليسوعيين في كولونيا ، ثم استكمل تأهيله الفلسفي والأدبى في لوفان . وفي عام ١٥٦٩ صدر باللاتينية مؤلفه الفلسفى الأول مقتطفات متنوعة، الكتاب الرابع. وتبع الكاردينال غرانفل إلى روما ، حيث تسنى له أن يتصل بأنبه أعلام الثقافة الايطالية ، وأن يتبحر في تلك الدراسات الكلاسيكية التي سيصير فيها معلماً . ثم نلتقيه بعد ذلك في المانيا ، حيث علّم في جامعة إيينا اللوثرية من ١٥٧٢. إلى ١٥٧٥ . وتأتى بعد ذلك فترة من الترحال المتصل ، انتهت باستقراره في هولندا ، حيث شغل من ١٥٧٩ إلى ١٥٩١ كرسي الآداب اللاتينية في الجامعة الكالفنية في لايدن . وتلك كانت أخصب سنى حياته ، إذ نشر في اثنائها عدداً من اهم النصوص اللاتينية (تاقيطس، قيصر، فاليريوس مكسيموس)، ودراسات ، ومؤلفات أصلية .

على الرغم من أن إيوستوس ليبسيوس كان أديباً أكثر منه فيلسوفاً ، فقد مارس ، ببعض كتاباته ، تأثيراً كبيراً على فكر معاصريه ، وعلى سبيل المثال بكتابه علم الحكومة أو المذهب المدني ، الكتاب السادس (١٥٨٩) الذي يتجلى فيه تأثير تاقيطس ، وعلى الأخص بكتابه المحدخل إلى الفلسفة الرواقية (١٦٠٤) الذي سلط فيه الأضواء من جديد على القضايا الرئيسية للأخلاق الرواقية . وقد تأثير ليبسيوس ، سواء أفي لايدن أم في إبينا ، بالأوساط البروتستانتية وانتمى ، خارجياً على الأقل ، إلى مذهبها . ولكنه عاد فتصالح مع الكنيسة سنة ١٩٥١ ، وارتحل في السنة التالية إلى الأقطار الكاثوليكية ، ووتلى منصباً تعليمياً في لوفان ، حيث واصل دراساته ومنشوراته إلى يوم وفاته . وقد حظي في عالم الآداب

باعتبار يضاهي تقريباً ذاك الذي كان احاط بشخص إراسموس قبل ثلاثة ارباع القرن. وقد راسل اعظم الأنسيين في عصره ، بدءاً بفولفيو اورسيني وانتهاء بالفتى كويفودو الذي أرهص بعبقريته .

#### ليبمان ، أوتو

#### Liebmann, Otto

فيلسوف الماني (۱۸۶۰ ـ ۱۹۱۲) . كان من اوائل من دعوا إلى العودة إلى فلسفة كانط النقدية مشدداً على نزعتها النسبية بتأويله إياها تأويلاً سيكولوجياً وبقوله بلاادرية تامة تجاه الشيء في ذاته . من مؤلفاته : كانط وورثته (۱۸۲۰) ، تحليل الواقع (۱۸۷۲) ، افكار ووقائع (۱۸۸۲ ـ ۱۸۸۹) .

#### لیت ، تیودور

#### Litt, Theodor

فيلسوف الماني . ولد في دوسلدورف في ٢٧ كانون الأول ١٩٦٠ ، وتوفي في بون في ١٦ تموز ١٩٦٢ . كان استاذاً جامعياً في بون (١٩١٩) ، ثم في لايبتزيغ (١٩٢٠) ، ثم في بون مجدداً (١٩٤٧) . استمر في النهج الذي حدده ديلثي وسعى إلى الحد من التأثير المتعاظم للمناهج العلموية في الفلسفة ، إنقاذاً وللمذهب الانساني » . مؤلفاته الرئيسية هي : الفود والمجتمع (١٩٢١)، والرسالة الثقافية للجامعة الإلمانية (١٩٥٧) ، ونظرية التربية وفلسفة القيم (١٩٥٧) و الإنسان والعالم (١٩٥٧) .

# لي تا تشاو

#### Li Ta- Tchao

فيلسوف صيني (١٨٨٨ – ١٩٢٧) . أول من اعتنق في الصين الفلسفة الماركسية بدافع من نزعته القومية . اجتذبته الميتافيزيقا مبكّراً وحاول في مقالاته الأولى التي تحمل عنوان الشباب و الآن أن يوفق بين

النظرية التقليدية في الين واليانغ ، وكذلك النظرية البوذية في التولد والهدم ، وبين نظرية تطورية بالمعنى البرغسوني للكلمة . والوجود عنده تيار متواصل تقسمه النسبية إلى عدد لامتناه من الظاهرات والأشياء . وإذا كان الأنا السطحي للإنسان عارضاً وزائلًا ، فإن اناه العميق يندمج بواقع الصيرورة الكونية بالذات . وهذا التصور الدينامي للحياة اتاح للي تا تشاو أن يستعيض عن التشاؤم البوذي باعتقاد متفائل في تقدم لامحدود ، وأن يتحول في وقت لاحق (١٩١٩) نحو المادية الجدلية باعتبارها ايديولوجيا قادرة على إحداث ثورة اقتصادية واجتماعية تعيد إلى الصين شخصيتها الحضارية . وقد نفذ فيه حكم الاعدام في بكين في نيسان ١٩٢٧ بعد اسبوعين من الهجوم المسلح الذي شنه شيانغ كاي شيك على ماركسيي شانفهاي .

# ليتريه ، إميل مكسميليان بول

#### Littré, Émile Maximilien Paul

طبيب وفيلسوف ولغوي وسياسي فرنسي ، ولد وتوفى في باريس ( الأول من شباط ١٨٠١ ـ ٢ حزيران ١٨٨١ ) . نشأ في أسرة متضعة الحال ، وتميز بنضوج عقلى مبكر وبحب جامح للدراسة . عقب تخرجه من معهد لوی ـ لو ـ غران ( ۱۸۱۷ ) ، دخل إلى كلية الطب. وبعد أن أصبح معاون طبيب في المستشفيات (١٨٢٤) اضطرته وفاة والده إلى العدول عن تقديم شهادة الدكتوراه في الطب ، بدون أن ينقطع عن الاهتمام بالعلم الطبي . ففي عام ١٨٢٨ أسس مع اندرال وآخرين صحيفة الطب الاسبوعية . وشارك في أحداث ثورة ١٨٣٠ ، وانضم في العام التالي إلى اسرة تحرير صحيفة لو ناسيونال فكان ، طوال عشرين عاماً ، من كتابها البارزين . وعلى الرغم من تحمسه الشديد للمثل الأعلى الجمهوري ، فإنه لم يدع السياسة تشغله عن أعماله كبحاثة وعالم . ففي عام ١٨٢٧ ، اسس صحيفة طبية جديدة اسماها التجرية . بعد ذلك بدأ ينشر ترجمته الرائعة لأعمال القراط الكاملة ( عشرة أجزاء ، ١٨٢٩ ، ١٨٦١ ) ، مسخراً لهذا المشروع الكبير حصافة ذهنه وجَلَده في العمل . وفي عام ١٨٣٩ ، عين عضواً في اكاديمية

النقوش . وبعد وفاة فوربيل (١٨٤٤) اختير من قبل هذه المؤسسة الثقافية للمشاركة في اعمال اللجنة المكلفة بانجاز التاريخ الادبي لفرنسا . وعندئذ استهل أبحاث القيمة حول اللغة الفرنسية ، تلك الابحاث التي ساعدته فيها معرفته الضليعة باليونانية والسنسكريتية والعربية وغيرها من اللغات .

كان عام ١٨٤٤ حاسماً بالنسبة إلى ليتريه: فقد تعرف إلى أوغست كونت ، وأصبح من أشد تلامذته تحمساً لمذهبه ، كما يشهد على ذلك الكتاب الذي أصدره عام ٥ ١٨٤ : تحليل عقلاني لدروس اوغست كونت في الفلسفة الوضعية . ولم ينفصل عن كونت إلَّا عندما رأى الفيلسوف الكبير يغرق في الصوفية . فقد رفض في الواقع ان يتبع استاذه في ما أسماه بانحرافاته المذهبية . وغداة ثورة ١٨٤٨ ، أصبح عضواً في مجلس بلدية باريس . وفي عام ١٨٥٠ ، أصدر ترجمة لكتاب بلينيوس التاريخ الطبيعي(\*): وفي عام ١٨٥٩، اصدر أقوال في الفلسفة الوضعية، وفي ١٨٦٢ ، تاريخ اللغة الفرنسية . وكان شرع ، منذ عام ١٨٥٤ ، ينشر مقالًا اسبوعياً مطولًا في صحيفة العلماء . وفي عام ١٨٦٢ رشح نفست لعضوية الاكاديمية الفرنسية ، لكنه منى بالفشل بسبب مقالة هجائية كدبها ضده الأسقف دوبنلو، مطران مدينة اورليان ، الذي نعت مذاهب ليتريه باللا أخلاقية . ولم يكترث ليتريه لهذا الفشل ، وباشر بنشر عمله الرئيسي : قاموس اللغة الفرنسية . ولم ينته من هذا القاموس إلّا بعد عشرة أعوام ( من ١٨٦٣ ـ إلى ١٨٧٢ ) . وفي عام ١٨٦٣ أيضاً صدر كتابه اوغست كونت والفلسفة الوضعية ولم يمنعه عمله المنهك في القاموس من أن يؤسس مع ويروبوف ، عام ١٨٦٧ ، مجلة الفلسفة الوضعية . وفي هذه المجلة ، على وجه التحديد ، نشر دراسته في الأصول العضوية للاخلاق التي اثارت فضيحة وجعلت منه هدف حملات شعواء (١٨٧٠) . وقبيل محاصرة باريس من قبل البروسيين، وافق، نـزولًا عند إلحاح أصدقائه ، على الذهاب إلى بوردو لشغل كرسى التاريخ في معهد البوليتكنيك ، ولدى عودته إلى باريس عام ١٨٧١ ، انتخب نائباً في الجمعية الوطنية حيث ايد باستمرار سياسة ادولف تييس ، زعيم المعارضة الجمهورية .

في كانون الأول من العام عينه ، قبل عضواً في الأكاديمية الفرنسية خلفاً لغيومان . وقد بلغ من استياء خصمه اللدود ، الاسقف دوبنلو ، من هذه الترقية أنه بادر إلى تقديم استقالته من عضوية الاكاديمية المذكورة . وليتربه ، الذي أصبح في عام ١٨٧٥ عضواً في مجلس الشيوخ لمدى الحياة ، لم يتقاعد عن العمل ، بل ظل يكد بلا ملل أو كلل : تشهد على ذلك أعماله التالية : شذرات من الفلسفة على ذلك أعماله التالية : شذرات من الفلسفة الوضعية والسوسيولوجيا المعاصرة (١٨٧٦) ، ترجمة ، جحيم ، دانتي إلى لغة الأوي (١٨٧٩) ، دراسات ولقطات متممة لـ ، تاريخ اللغة المؤنسية ، (١٨٨٠) .

كان إميل ليتريه ، دون ادنى ريب ، واحداً من اكثر فرنسيي عصره ثقافة واطلاعاً . وفي ميدان الفلسفة ، كما كتب بوشو يقول: «كان ، على غرار تين ، تلميذاً لاوغست كونت ، ولكنه كان تلميذاً مستقلاً ، لأنه رفض ان يتبع استاذه في الجانب السياسي والصوفي لمذهبه . وقد اصبح ، من جراء ذلك ، رائد الوضعية الخالصة والبسيطة ، او بالاحرى ، المؤمن بالوضعية الخالصة . وبتطويره مذهب اوغست كونت ، استهل ليتريه عصر العلموية ، ولئن رأينا انه من الضروري الإلحاح على النقطة الأخيرة ، فلان هناك نزعة إلى اعتبار ليتريه فقيهاً لغوياً ، من الطراز الأول تتلخص كل امجاده في وضعه قاموس اللغة الفرنسية . [رولان

□ " رجل علم ومنهج ، رجل مقارنة وعقل وعزيمة وصرامة : أكل من خبز الأقوياء وشرب من عصارة المذاهب » . [سانت بوف]

□ « عاش ليتريه مع بشرية عصره واحس بما احست به ، فشاطرها آمالها ، واخطاءها ايضاً إن شننا ، ولم يتراجع امام تحمل اي مسؤولية » . [إرنست رينان]

□ « لقد بقي ليتريه طيلة حياته وفياً للأفكار التي كانت تنبض فيه وراء متاريس ١٨٣٠ . ومنهجه الفيلولوجي ، الذي قضى زمناً طويلاً في إنضاجه ، ما كان له أن يتوافق إلا مع نزعة عقلانية لا تشوبها شائبة . وعلى الرغم مما زعم بعضهم، بل على الرغم من شهادة كاهن تردد على بيته في السنوات الأخيرة من

حياته ، ليس صحيحاً قول من قال إنه أنكر في النهاية فلسفته المنقطعة الصلة بكل دين ، . [جاكلين مارشان

#### ليسيفتش ، فلاديمير فكتوروفتش

## Lessévitch, Vladimir Victorovitch Lesevich, Vladimir Viktorovich

فيلسوف ومهندس عسكري روسي (١٨٣٧ ـ ١٩٠٥) . نفي بسبب نشاطه السياسي إلى سيبريا . دعاه لينين أول أنصار النقدية التجربية الروسية . كان في البداية من مؤيدي كونت وليتريه ، وكتب محاولة في تطور فكرة التقدم ( ١٨٦٨) . ثم تحول بعد ذلك إلى النقدية الجديدة الالمانية كما مثلها افيناريوس ، ورأى فيها نموذجاً للفلسفة الوضعية والعلمية . فأنكر أن تكون الفلسفة رؤية كلية للعالم ، وأعلن أن مهمتها هي توحيد التصورات والمفاهيم التى تنتجها العلوم المتخصصة . مؤلفاته الرئيسية : فحص نقدي للمبادىء الأساسية للفلسفة الوضعية (١٨٧٦) رسائل حبول الفلسفة العلمية ( ۱۸۷۸ ) ، منا القلسقة العلمية ؟ ( ١٨٩٠ ) .

# ليڤي، برنار - هنري

## Lévy, Bernard - Henri

فيلسوف فرنسى معاصر ولد في الجزائر عام ١٩٤٦. عرف الشهرة المبكرة مع كتابه: الهمجية ذات الوجه الإنساني (١٩٧٧)، وفيه أخضع للمساءلة الايديولوجيات التوتاليتارية، مطبقاً منهجية ميشيل فوكو في «الحفر الاركيولوجي». تناول في مؤلفاته اللاحقة مسائل السلطة والشر، وأكد على فكرة المقاومة الأخلاقية التي يمكن أن تجد مرتكزها في التصور التوراتي عن الله كإله ذي وصايا. وعاد في أخر كتبه: الطهارة الخطرة (١٩٩٥) ينقد الايديولوجيات الأصولية. من مؤلفاته الأخرى: وصية الله (١٩٧٩)، الايديولوجيا الفرنسية (١٩٨١)، مسائل مبدئية (١٩٨٢)، مديح المثقفين (١٩٨٧)، مغامرات الحربة (١٩٩١).

# ليڤي - برول، لوسيان

#### Lévy- Bruhl, Lucien

فیلسوف فرنسي ، ولد في ۱۰ نیسان ۱۸۵۷ في باريس ، وفيها توفي في ١٣ آذار ١٩٣٩ . بعد أن اتم دراسته الثانوية في معهد شارلمان ، دخل دار المعلمين العليا . وفي عام ١٨٧٩ ، حصل على شهادة التبريزفي الفلسفة ، وكانت مرتبته الأولى . وقد اهتم ليفى .. برول ، في المقام الأول ، بالمسائل المتعلقة بالأخلاق والتاريخ والفلسفة . وعلى الرغم من تأثره الشديد بإميل دوركهايم،سلك في دراساته السوسيولـوجية طريقاً خاصة به . نشر في عام ١٨٨٤ اطروحتي . دكتوراه : الأولى حول فكرة المسؤولية ، والثانية حول فكرة الله عند سنيكا ؛ وفي عام ١٨٩٠ ، ترجه نحو فلسفة لايبنتز وكرّس له ، بعد حرب ١٩١٤، سلسلة من المحاضرات في دار المعلمين العليا . وقد اجتذبه الفكر الألماني ، كما يشهد على ذلك اثنان من مؤلفاته : المانيا منذ لايبنتز (۱۸۹۰) و فلسفة جاكوبي (۱۸۹٤) . وكان شاغله، على غرار روه وغوستاف بيلو، فصل الأخلاق عن الميتافيزيقا ، بردها إلى تجربة خليقة بإعطاء قواعد موضوعية للسلوك . وقد تجاوز معاصريه في هذا المضمار ، إذ لم يتردد لحظة في الأخلاق وعلم الأعراف(\*) (١٩٠٣) ، في الجزم بوجود وقائع اخلاقية خاضعة لقوانين مطلقة ، شبيهة تمامأ بتلك التي تتحكم بالظاهرات الفينزيائية والبيولوجية ؛ لهذا السبب ، لم ينظر إلى الأخلاق على أنها علم معياري ، هدفه تفريد المقتضيات التي يخضع لها البشر كافة ، بل كان ينظر إليها باعتبارها فن سلوك ، و فناً عملياً ، عقلياً ، ، تابعاً لفرع من فروع السوسيولوجيا: علم الأعراف. ونظراً إلى تباين هذه الأعراف بتباين العصور والمناطق ، فقد خلص ليفي -برول إلى رأى لخصه في عبارته الشهيرة التي أثارت وقتئذ ضبجة كبرى: «ليس ثمة أخلاق نظرية ، بل يستحيل وجود أخلاق نظرية ، وسرعان ما انقاد ليفي \_ برول إلى التوقف عند مسألة أخرى ، مسألة الجذور الاجتماعية للعقل . ففي سلسلة من الدراسات المتينة ، كان إميل دوركهايم الح على الصفة الاجتماعية للإنسان: فالإنسان حيوان عاقل لأنه يعيش في مجتمع، لأنه يصنع مفاهيم، مفاهيم عامة من حيث

أنها جماعية ، لأنه يتعين عليه ، بحكم اضطراره إلى إيصال أفكاره إلى غيره من البشر ، أن يحلل فكره وأن يعمل على تفكيكه. وفي خط دركهايم تساءل ليقى ـ برول بدوره: أليست بنية الجماعة هي التي تعيِّن بنية الفكر؟ فعلى حين أن عقلية الإنسان المتحضر يناظرها التلاحم المنطقي لذهن حساس بكل تناقض وخاضع لمبدأ السبب الكافي ( حلِّل لايبنتز المفهوم عينه ) ، تتطابق عقلية الانسان البدائي مع ذهن يقبل اللامعقول ويكتشف بين الكائنات والأشياء مشاركات غامضة . هذا التمييز ، الذي عرضه في كتابه الوظائف العقلية في المجتمعات الدنيا ، الذي صدرت طبعته الأولى عام ١٩١٠، برره ودعمه بمجموعة كبيرة من الوقائع انتقيت بدقة وفسرت بكثير من الذكاء والارهاف ؛ ثم عمد إلى توضيحه في عدد من الأعمال الأخرى ، نخص من بينها بالذكر : العقلية البدائية(\*) (١٩٢٢) والميثولوجيا البدائية (\*) (١٩٢٥) وقد درس ليفي ـ برول في هذه الأعمال الخرافات والأساطير؛ وربطها بمفهوم «المشاركة » ، وحلل جميع جوانب هذا المفهوم . بيد أنه لم يرض تماماً عن تفسيره لعدد من التجارب كان يتزايد باطراد ؛ فحرصه على الموضوعية ، الذي كان تجلى منذ عام ١٩٠٠ في الكتاب الذي أفصيح فيه عن إعجابه برائد المدرسة الوضعية ( فلسفة اوغوست كونت ) ، دفع به إلى إخضاع مفهوم « المشاركة » بالذات لتحليل ونقد صارمين . وفي الدفاتر ( وهو كتاب صدر بعد وفاته ، في عام ١٩٤٩ ) لم يبدُ مهتماً بإقامة ، تعارض بين شكلي العقلية بقدر ما بدا مهتماً بالبحث عن نقاط الاتصال وأوجه التشابه بينهما . وعقب وفاة تيودول ريبو ، تولى من بعده إدارة المجلة الفلسفية الرفيعة الشأن ، واستمر في هذا العمل حتى وفاته . وقد مارس ليفي - برول ، الاستاذ في جامعة السوربون ، ومدير دار المعلمين العليا ، تأثيراً عميقاً للغاية على الشبيبة الفرنسية . [جول شيه - روي]

□ «لقد انتقد ليفي ـ برول على استخدامه كلمة «ما قبل المنطق » لتوصيف عقلية البدائيين . وبالفعل ، تبدو هذه الكلمة وكأنها تشير إلى قطيعة واضحة وزمنية بين نمطين من الفكر : نمط الأوروبي المتحضر والمثقف في القرن العشرين ونمط البدائي الذي يقال لنا إنه لا يزال في مرحلة سابقة على ذلك المنطق .

والحال أنه ليس من الصعب في الواقع أن نجد لدى البدائيين أمثلة كثيرة على سلوك عقلاني ، ولو في مضمار تقنياتهم الاداتية التي غالباً ما تتميز بتطور مرموق ... ثم إن « المنطق الانفعالي » لا يوجد فقط لدى البدائيين ، بل كذلك لدى البشر قاطبة ، بل إنه هو الغالب لدى الاطفال ولدى بعض المرضى العقليين وحتى لدى الراشدين المتحضرين بقدر ما يكونون أقل ثقافة من غيرهم ؛ بل نلقى حتى لدى الأوروبي المثقف في القرن العشرين نصيباً من سلوك عاطفي وصوفي ، أي لاعقلاني ، آخذاً بالتلاشي التدريجي أمام مسيرة الفكر العلمي ، ولكنه قابل دوماً لأن يعاود ظهوره في حالات الازمة الفردية والجماعية » . [لوي تريغاو]

#### ليقون

#### Lycon

فيلسوف يوناني مشائي ، توفي نحو ٢٢٤ ق . م . الزعيم الثالث للمدرسة المشائية المعروفة باسم اللقيون ، إذ قادها من ٢٦٨ ق . م إلى نحو ٢٢٤ ق . م .

# لي نغاو

## Li Ngao

فيلسوف صيني ، توفي نحو ٨٤٤ م . من ممثلي الكونفوشية المحدثة . عرف الحكمة بأنها حال من السكون النشيط تتيح للإنسان أن يتحد بالكون . يبدو تأثره بالبوذية واضحاً في كتابه فو سينغ شو (اي محاولة للعودة إلى الطبيعة) .

# لينغ سو مينغ

## Leang Sou- Ming Leang Su- Ming

فيلسوف صيني . ولد سنة ١٨٩٣.دعا إلى إحياء الكونفوشية في مواجهة غزو الأفكار الوضعية والمادية الحديثة وإلى تجديد المثالية الـذاتية والصـدسية

للكونفوشيين المحدثين لو سيانغ شان ووانغ يانغ مينغ . ارتد منذ عام ١٩٢٠ عن البوذية إلى الكونفوشية المحدثة ، واهتم بالدراسة المقارنة للحضارات الغربية والهندية والصينية . ارتأى ، خلافاً لما تذهب إليه المادية التاريخية ، أن الفروق بين الثقافات لا تعود إلى شروط مادية ، وإنما إلى تصورات فلسفية للحياة وللعالم . رأى في المثال الكونفوشي عن الوسد! الصحيح توازناً أمثل وصحياً بين مجهود الغربيين المسرف لاشباع الرغبات وبين مجهود الهنود الذي لا يقل عنه إسراقاً لكبحها .

#### لينياك ، جوزيف لولارج

111

#### Lignac, Joseph Lelarge

حبر وفيلسوف فرنسي ( ۱۷۱۰ ـ ۱۷۲۲). أوراتوري من خصوم فلسفة الأنوار ، ومن المدافعين عن المذهب الروحي . رد على هلفسيوس في فحص جاد وهازل للمقالات في الروح (۱۷۰۹) . وعرض في عناصر الميتافيزيقا مستمدةً من التجربة (۱۷۵۳) وفي شهادة الحس الصميمي (۱۷۲۰) تصوراً للنفس عارض فيه اللوكية والمالبرانشية معاً .

# لينين، فلاديمير ايلتش

#### Lénine, Vladimir llytch Lenin, Vlaldimir llych

سياسي ومنظر ثوري روسي (١٨٧٠ ـ ١٩٣٤). مؤسس البلشفية وفيلسوفها الأبرز. خلف ميراثأ مكتوباً في عشرات الآلاف من الصفحات. ولم يول اهتماماً للفلسفة النظرية إلا بشكل عابر، وبقدر ما كان يستوجب ذلك النضال العملي. أشهر ما كتبه في الفلسفة المادية والنقدية التجربية (١٩٠٧)، وهو موجّه ضد الفلسفة الوضعية كما قال بها ألكسندر بوغدانوف، نقلاً عن اطروحات ارنست ماخ. وقد عارض فيه لينين مختلف النظريات العلمية الساعية إلى معرفة مقاربة للبنية الفيزيائية الداخلية للمادة بما افترض أنه التصور المادي الجدلي للمادة في نظره واقع موضوعي، مستقل عن الذات.

وهي كل الواقع، وفيما وراءها لا وجود لاي شيء. وانطلاقاً من هذا التصور «الواقعي» للمادة، صاغ لينين «نظرية الانعكاس» بوصفها نظرية ماركسية ناجزة في المعرفة ومطابقة لأحدث كشوف العلم. وبمقتضى هذه النظرية، فإن تصوراتنا ومفاهيمنا الواقع. وقد أناخت نظرية الانعكاس هذه بثقل باهظ على المصائر اللاحقة للفلسفة الماركسية. ولكن الدفاتر الفلسفية (١٩١٤ - ١٩١٦)، التي تركها لينين غير منشورة، والتي ضمّنها حصيلة قراءاته وملاحظاته على نصوص هيغل، تشف عن تطور وملاحظاته على نصوص هيغل، تشف عن تطور غيرياته، ولا في ظل الترسيم الستاليني للفلسفة في حياته، ولا في ظل الترسيم الستاليني للفلسفة المادة الجدلية.

# ليوتار ، جان فرانسوا

#### Lyotard, Jean- François

مفكر فرنسى ، ولد عام ١٩٢٤ ، مدرّس للفلسفة في جامعة فنسين . يعد مع جيل دولوز من أبرز ممثلي ما يسمى أحياناً ب و فلسفة الرغبة ، . شارك ردحاً من الزمن في نشاط مجموعة « اشتراكية أم همجية ، التي أسسها كورنيليوس كاستوريادس. وقد افترق ، مثله مثل هذا الأخير ، تدريجياً عن الماركسية . أصدر في ١٩٧١ء الخطاب ، المجاز، ، وقد أبرز فيه دور الرغبة التي تعمل ، في نظره ، في الكلام وفي الإدراك . وهو يحدد الرغبة ، كما عند فرويد ، بأنها نقص . فالغياب جوهري لها ، وإنجازها توهمي على الدوام . وفي الأثر الفنى ، سواء أكان رسماً أم شعراً ، تترجم عملية الرغبة عن نفسها بالهدم ، كما في لوحات بيكاسو أو الشعر السريالي . بل إن ماهية الشعر الحق ، في نظر اليوتار ، هي أن يفكك نظام الخطاب . وفي حَيدان بدءاً من ماركس وفرويد (١٩٧٣) يفترق ليوبتار عن التحليل النفسي ، مثلما كان افترق عن الماركسية ، لكنه يظل يمتح من معينه مادة تأملاته . وبعد أن كان حاول ، في الخطاب ، المجاز ، تأسيس ، جمالية ليبيدوية ، ، سيحاول في عام ١٩٧٤ تأسيس اقتصاد ليبيدوي . وريما كان هذا المؤلِّف أهم بيان لـ و مدرسة الرغبة ، .

فهو يلغى دفعة واحدة كل واقع لا يكون دفقاً خالصاً للرغبة . فالجسم عبارة عن شريط أو فيلم ليبيدوي تتخلله شدُّات Intensités ، ولا يمكن فيه تمييز الداخل من الخارج . وضد المحللين النفسيين ، وعلى الأخص جاك لاكان ، يؤكد ليوتار أنه لا وجود لفاصل ما بين الغريزة والرغبة . وفي تصور ليوتار أن التصور والعلامة وتمييز الهذا من الذاك والمفهوم والنفى والزمن تأتى كلها مع خفوت الشدات . والرغبة الحنينية والتمنى يبدآن مع انخفاض الاقتصاد الليبيدوى . بل إن الفكر نفسه عبارة عن ليبيدو. ويديهي أن موقفاً كهذا يمكن أن يدفع من قبل « أصحاب المفهوم ، على أنه لاعقلاني ، هذا إن لم يلوحوا ب « فزاعة الفاشية » . رليوتار ، إذ يرد سلفاً على مثل هذه التهم ، يرصد حركة التفجر والتمزق التي تميز المجتمعات المعاصرة، وانحطاط قيم الحقيقة والوحدة والغائية فيها ، ويدعو إلى د سياسة أقليات ، تتأدى إلى نضالات محددة ، غير متمركزة ، ولا منظور لها سوى تسريع الانحطاط وتطوير قوة الضعفاء تمهيداً لثورة بلا برنامج ولا منهاج ولا راس . وتوفى ليوتار عام ١٩٩٨.

## ليوباردي، جياكومو

#### Leopardi, Giacomo

شاعر وفيلسوف ايطالي (١٧٩٨ ـ ١٨٣٧). اخذ كفيلسوف بالمذهب الحسي، وقال بضرب من متعية متشائمة على اعتبار أن «الحياة والشقاء لا يقبلان انفصالاً»، رغم أن المطلب الأول للبشر كافة هو السعادة. تبرك في الفلسفة محاورة فيريقي ومحاورة أفلاطون وفرفوريوس. وكان سباقاً إلى تطوير مفهوم «العبث» الذي سيعرف فجره مع الفلسفة الوجودية في منتصف القرن العشرين.

# ليونتييف ، كونستانتان نيقولائيفتش

#### Léontiev, Constantin Nikolaévitch Leontev, Konstantin Nikolaevich

فيلسوف وناقد روسي . ولد في ٢٥ كانون الثاني

١٨٣١ في كودينوفو، ومات في ٢٤ تشرين الثاني ١٨٩١ في دير أوبتينا قرب موسكو . درس الطب في كلية موسكو، وأظهر موهبة ادبية مبكرة عندما كتب ملهاة بعنوان زواج الحب ورواية بعنوان مصنع بولافين . عندما اندلعت حرب القرم تطوع في الجيش كطبيب . ثم استقر في سان بطرسبورغ ليكرس نفسه للادب، وتزوج ، وكتب رواية أخرى بعنوان تحت ظلال الزيزفون . كان من أحرار التفكير ، ومشبعاً بالأراء الارستقراطية، وعلى الرغم من أنه كان على صلة بنشاط دعاة الجامعة السلافية ، فإنه ما كان يحب الشعب ، وكان يؤثر بيزنطة على التقاليد الروسية . واتجه ابتداء من عام ١٨٣٠ إلى السلك القنصلي حيث عمل في كريت وسالونيكي وأدرنة ، الخ . وإلى تلك الفترة تعود اقاصيصه الشرقية التي كان من أهم مجموعاتها عن حياة النصارى في تركيا (١٨٧٦) ، ورائعته اوذيسة بوليخرونيادس . وفي عام ١٨٦٨ جُنَّت زوجته ، وارتحل إلى سالونيكي حيث ماتت أمه ، وسقط هو نفسه فريسة مرض خطير ، ثم أصيب بالكوليرا . وقد رأى في جميع هذه المصائب عقاباً إلهياً ، فاختلى في جبل آثوس واراد أن يترهب ، لكن هذا القرار كان سابقاً لأوانه . ودراسته التي أصدرها عام ١٨٧٥ بعنوان البيزنطية والسلافية تعبر عن إيمانه بمبدأ مفارق تجسده بيزنطة ، وتظهر بذلك مدى اختلاف موقفه عن موقف السلافيين وعن موقف دوستویفسکی ، ومدی قربه من موقف تشادائیف وسولوفييف . وقد اتصل بهذا الأخير عام ١٨٧٨ ، واتخذه معلماً له ومرشداً ، على الرغم من أن انضواء سولوفييف تحت لواء مثال من التقدم والديموقراطية ما كان ليقع من نفس تلميذه موقعاً حسناً. وابتداء من عام ١٨٨٠ انضم ليونتييف إلى لجنة الرقابة القيصرية ، وبقى فيها إلى عام ١٨٨٧ . ومعاناته المزمنة من المرض لم تخفف من غلواء عدائه للمذاهب الجديدة حتى إنه عمل مع كاتكوف وبوبيدونوسيف على إنشاء رابطة تدعو إلى قيام حكم ثيوقراطي . وإذ فقد مذّاك فصاعداً كل رجاء في مصائر روسيا اعتزل في أوبتينا ، بعيداً عن الورى وعالمهم ، وارتدى سراً في ٢٣ آب ١٨٩١ ثوب الرهبان باسم كليمنضوس . وبعد بضعة أشهر مات في الدير الذي التجأ إليه . وقد جمعت خير

مقالات ليونتييف في مجلدين صدرا بين ١٨٨٥ و ١٨٨٦ بعنران الشرق وروسيا والسلافية .

□ • قبل زمن طويل من شبنغلر فطن ليونتيف إلى
 التحول المحتوم للحضارة إلى مدنية ، . [ن . بوديائيف]

□ « كان ليونتييف ، في ازدرائه للأخلاق الخالصة وفي عبادته لتوكيد القوة والجمال ، رائداً لبعض افكار نيتشه ، وفي هذا مفارقة بالنسبة إلى كتابات خطتها ريشة راهب » . [فلاديمير سولوفييف]

#### ليو ـ نغان

#### Lieou- Ngan Liu- Ngan

( لقبه : هوي نان تسو ) ، فيلسوف صيني. أمير هوى \_ نان ، تاريخ ميلاده مجهول ، وكان موته في العام ١٢٢ ق . م . كان ابن أخ للامبراطور وو تي ، وعاش في فترة انكماش اقتصادي ، لأن حملات ووتي العسكرية المتواصلة ، إذا كانت أسهمت في تنمية قوة السلالة المالكة ، فقد انهكت اقتصادياً الامبراطورية التي. كان مآلها إلى انحطاط وشيك . وكانت في الوقت نفسه فترة إحياء وتنظيم لفكر كونفوشيوس بهدف تدارك عواقب انقراض الكلاسيكيين . وليو ـ نغان ، الذي كان نهماً إلى الثقافة ، كان رائد تلك المباحث في مضمار الخيمياء التي كانت بمثابة جسر انتقالي بين الطاوية الخالصة للاو تسو وتشوانغ تسو وبين المعتقدات الأقل رهافة التي تمخضت عنها في زمن لاحق اعمال السحرة . وكان ليو \_ نغان في مسلكه طاوياً خالصاً . وإذ تورط في مؤامرة كانت تهدف إلى خلع الأمبراطور لصالحه ، لم يجد مناصاً من الانتحار ليتفادى عذاباً مهيناً . ونجد في مؤلفه الفلسفي الكبير هوى نان تسو ، اي كتاب المعلم هوي نان<sup>(٠)</sup> ، عرضاً رفيم التسامي وبالغ النقاء من حيث الاسلوب للطاوية الواحدية في المقام الأول ، ولسائر المدارس التي كانت رائجة عصرئذ في المقام الثاني . وكان ليو -

نغان انتقائياً اكثر منه مجدداً، وقد برع في جميع فروع المعرفة كما كان يفهمها عصره ، وهذا ما يضفي على كتابه قيمة تاريخية كبرى .

# ليونقوس البيزنطي

#### Léonce De Byzance Leoncus Of Byzantium

فيلسوف بيزنطي ( نحو ٧٥٠ ـ ٥٤٢ م ) . دافع عن نظرية الكنيسة القويمة المعتقد ( الأورثوذكسية ) في الثالوث ضد الهرطقات النسطورية والأوطيخية . تميز فنه الجدلي بالدقة المنطقية . قال إن عجز الهراطقة عن فهم طبيعة المسيح يعود إلى استخدامهم غير الدقيق للمفردات الأساسية . ولذلك ينبغي بادىء ذي بدء إعطاء الألفاظ معانيها المحددة . كان موقفه في كتابه الذي يحمل باللاتينية عنوان الكتاب الثالث في الرد على نسطور وأوطيخا اسمياً صريحاً . وقد اكد أن العقل يستطيع أن يعرف فقط ما يمكن أن يُعرف ، أي الحقيقة في خطوطها الكبرى . أما ما لا يقع تحت إدراك وما يند عن الوصف فلا سبيل إلى معرفته إلاً بإشراق داخلي .

## لي يو \_ کيو

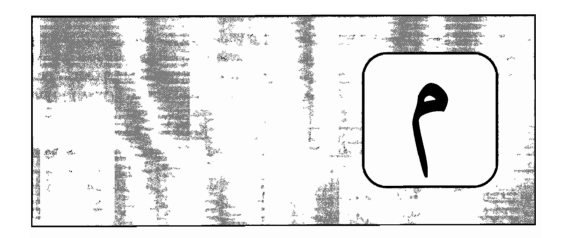
#### Lie Yu- Keou

#### LI Yu- Ku

( ويعرف اكثر باسم لي تسو ) . ويعزى إلى كاتب بهذا الاسم ، من رعايا مملكة شينغ ، يقال إنه عاش بين القرنين الخامس والرابع ق . م ، كتاب في ثمانية اجزاء من المأثور الطاوي بعنوان لي تسو ، أي كتاب المعلم لي (\*) . ويؤكد تشوانغ تشيو ، الذي يذكره تكراراً ، انه كان في مستطاعه أن « يمتطي صهوة الربح ... » . لكن المؤرخ الكبير سسو ـ ما تسيين ( نحو ١٣٦ ـ ٥٨ ق . م ) لا يأتي بذكر اسمه اطلاقاً ؛ ومن ثم فإن نقاد سلالة سونغ ( ١٣٠ ـ ١٢٨ ) اثاروا شكوكاً حول

ابوة الكتاب . فهل كان ، كما زعموا ، شخصاً مجازياً المترعه تشوانغ تشيو للتمثيل على مذهبه الصوفي الحلولي ؟ أم كان فعلاً ، كما عده أدباء سلالة هان ( ٢٠٢ ق . م - ٢٢٠ ب م) ، فيلسوفاً طاوياً من القرن

الرابع ق . م؟ مهما يكن من أمر ، فإن كتابه قُبل في الفهرست الكبير لمكتبة كيين لونغ ( ١٧٣٦ ـ ١٧٩٦ ) . وقد أعاد مؤخراً العلماء الغربيون في الثقافة الصينية طرح مسألة الأبوة تلك على بساط النقاش .



# مابلي ، غبرييل بونّو دي

#### Mably, Gabriel Bonnot De

فیلسوف فرنسی ، ولد فی غرونوبل فی ۱۶ آذار ۱۷۰۹ ، وتوفى في باريس في ٢٣ نيسان ١٧٨٥ . كان شقيق كوندياك . أتم المرحلة الأولى من دراسته في معهد الآباء اليسوعيين في ليون ، ثم دخل مدرسة سان ـ سولبيس الاكليركية في باريس ؛ لكنه لم يصبح كاهناً ، بل هجر الحياة الكهنوتية بعد ان اصبح شماساً انجيلياً . استطاع أن يبرِّز في صالون مدام دي تنسان بفضل ذكائه ؛ وعندما دخل الكاردينال دى تنسان الوزارة الفرنسية أصبح موظفاً في مكتبه . وهو الذي كتب ، عام ١٧٤٣ ، نص مشروع المعاهدة الذي حمله فولتير الى فردريك الثاني ، وهو الذي كلُّف ، بعد ثلاثة أعوام ، بالإعداد لمفاوضات معاهدة بريدا . وقد اضبطر الكاردينال ، بصفته رئيس أساقفة ليون ، الى فسخ زواج مختلط كان عقد بين رجل كاثوليكي وامراة بروتستانتية مفاحتج مابلي على هذه الخطوة باسم التسامح الديني وانفصل فجأة عن ولي نعمته . وخلال السنوات الاربعين التي بقيت له من حياته ، عاش بعيداً عن الشؤون العامة وحياة المجتمع ، وكرّس نفسه كلياً للدراسة والعمل الفكري . وهو يبدو ، من حيث طباعه أولًا ، مختلفاً تمام الأختلاف عن بقية « الفلاسفة » ؛ ثم إنه ما كان يشاركهم اطلاقاً تفاؤلهم ، ولا يؤمن بأنه يسير على رأس تقدم « الأنوار» . لقد عاش مابلي

وحيداً لأنه كره عصره ولأنه استنكر انحطاط الاخلاق فيه . وكرهه للبشر هو الذي اوحى له بافكار ثورية ، إذ لم يكن في صميعه محرضاً او ثورياً ؛ فقد كان يائساً من المستقبل يأسه من الحاضر ، كما يشهد على ذلك كتاباه مقايسة بين الرومان والفرنسيين من حيث الكم ( ١٧٤٠) حول الرومان ( ١٧٥١) .

إن المنحى التجريدي الذي سار فيه باستمرار فكره السياسي ينهض شاهدا حيا على دعوى تين الشهيرة حول الاتصالية بين ، الروح الكلاسيكي ، وايديولوجيا ١٧٨٩ . فمابلي ، الذي أسقط على تاريخ الملكية برمته البغض الشديد الذي أوحى به إليه عهد الملك لويس الخامس عشر \_ انظر ملاحظات حول تاريخ فرنسا ( ١٧٦٥) - كان من بين الذين الهموا مباشرة المشرِّعين الثوريين : فعداؤه للسلطة الملكية حدا به الى الاعراب عن رغبته في ان يسحب من هذه السلطة حق التصرف بالجيش وأموال الدولة ، وفي أن يسند هذا الحق الى جمعية تمثيلية واحدة ؛ جمعية لا تنتخب على اساس حق الاقتراع العام وانما من قبل دافعي الضرائب من بين المواطنين : فبفعل مفارقة عجيبة يتحمل مابلي ، المفكر الراديكالي ، مسؤولية أبوة نظام حصير الحق الانتخابي بدافعي الضرائب ، ذلك النظام الذي تحول إلى رمز لأنصاف التدابير الليبرالية التي اعتمدتها البورجوازية في مطلع القرن التاسع عشر \_ انظر في حقوق المواطن وواجباته (۵ (۸ ۱۷ و رسالة في التشريع

( ۱۷۷۲) ، ومن بين أعمال مابلي الأخرى : القانون الأوروبي العام القائم على اساس المعاهدات ، من الأوروبي العام القائم على اساس المعاهدات ، من سلام وسثفاليا إلى أيامنا هذه ( ١٧٦٤) و في فكرة التاريخ ( ١٧٧٨) ، وهو كتاب تعليمي سياسي كتب برسم أمير شاب من أسرة بوربون أصبح عام ١٧٦٥ دوق بارما ، و في كيفية كتابة التاريخ ( ١٧٨٣) ، وفيه تهجم بعنف على مؤرخي عصره ، وعلى الأخص غيبون وهيوم وفولتير [جاك باتري] .

□ «كان القس مابلي ينتمي، بحكم آرائه السياسية، الى الجناح اليساري من منظري القرن الثامن عشر البورجوازيين .... لكننا نكون من المخطئين إذا اعتبرنا مابلي اشتراكياً متماسك المنطق بالمعنى الذي نستخدم به هذه الكلمة في كلامنا عن طوباويي القرن الثامن عشر من امثال ميلييه ومورلي . فبرنامج إصلاحاته المساواتية عبارة عن يوطوبيا بورجوازية صغيرة نموذجية ، تنطوي على عدد لا بأس به من القسمات الرجعية ، [ف . فولغين]

الماتريدي ، أبو منصور محمد السمرقندي

#### Måtoridi, Abû Mansûr Muhammad Samarkandi Al-

من اثمة علماء الكلام ، ولد وتوفي في سمرقند ٣٣٣هـ / ٩٤٤م . ابرز مدافع ، الى جانب الأشعري ، عن عقائد السنية . انتقد المعتزلة والفرق الأخرى كالقرامطة . وكان في الفروع حنفياً اصولياً . من مؤلفاته التوحيد ، ومآخذ الشرائع ، وشرح الفقه الأكبر . وقد كثر تلاميذه ، وكانت لهم مواقف انتقادية من الأشعرية بسبب نزعتها المحافظة ووقوفها في منتصف الطريق في مضمار التجديد وإحياء العقيدة السنية الخالصة .

#### ما تسـو

#### Ma Tsou Ma Tsu

فيلسوف صيني ( ٧٠٩ ـ ٧٨٨م). من الجيل الثاني من تلاميذ هوى ننغ . ثبت الاتجاهات اللاعقلانية

لمدرسة اليقظة البوذية في جنوب الصين . كان يعمل على « إيقاظ » تلاميذه بالصدمة النفسية ويقول لهم : لا تفهموا ولا تبحثوا ، فلو فعلتم لكنتم كمن يبحث عن ثور وهو يمتطيه .

# ماخ ، ارنست

#### Mach, Ernst

عالم طبيعيات وفيلسوف نمساوي . ولد في تورا (مورافيا ) في ١٨ شباط ١٨٣٨ ، وتوفى في هار ( بالقرب من ميونيخ ، في بافاريا ) في ٩ شباط ١٩١٦ . دُرَس الطبيعيات والرياضيات في فيينا ، ودرُّس الرياضيات في غراتز ( ١٨٦٤ ـ ١٨٦٧ ) ثم اسند اليه كرسى الطبيعيات في جامعة براغ حيث علم من ١٨٦٧ الى ١٨٩٥ . وفي براغ نشر مؤلفاته الأولى التي استحق عليها - مع ر . افيناريوس - لقب مبدع نظرية فلسفية جديدة هي النقدية التجربية . وإلى تلك المرحلة يعود كتاباه: الانجاهات السائدة في الطبيعيات ( ١٨٨١ ، وقد تعاون على وضعه مع آخرين ) و مباحث في تحليل الاحساسات (١٨٨٦) ، وهو دراسة تمهيدية لعمله الكبير: الميكانيكا في تطورها التاريخي والنقدي . وفي الصراع الدائربين الطبقة الالمانية السائدة والعنصر التشيكي ، انحاز ماخ انحيازاً فاضحاً الى الجانب الألماني ، ذاهباً الى حد معارضة إدخال اللغة التشيكية الى المناهبج التعليمية في جامعة براغ ، في فثرة ترؤسه لهذه الجامعة ( ١٨٧٩ ـ ١٨٨٠) . وشهرته كعالم ، وموقفه الايجابي من الحكم في فيينا ، أديا إلى تعيينه في عام ١٨٩٥ استاذاً بكرسى في مادة الفلسفة العلمية في جامعة فيينا ؛ وعندما ترك التعليم في عام ١٩٠١ ، عينه امبراطور النمسا عضواً في مجلس الأعيان . وقد تراس إرنست ماخ في فيينا مدرسة علمية عرفت ازدهاراً فاق الذي كانت عرفته مدرسته في براغ .

وفي فيينا أيضاً نشر سلسلة من الأعمال التبسيطية ، نخص من بينها بالذكر المعرفة والخطأ ( ١٩٠٥) ، أو ذات المدلول العلمي العظيم ، وبخاصة منها مبادىء علم الحرارة ( ١٨٩٦) ورائعته الفلسفية تحليل الاحساسات ( ١٩٠٢) . ويدين ماخ بقدر من

717

شهرته للنقد الذي وجهه اليه لينين في كتابه المادية والنقدية التجربية<sup>(9)</sup>. وقد اثرت فلسفته في تكوين الوضعية الجديدة، وفي ما سماه لينين التحريف الماخي للماركسية ممثلاً بالماخيين الروس بازاروف وبوغدانوف وبوشكيفتش.

الله المست الإحساسات «رموز الأشياء » ، بل «الشيء» على العكس رمز ذهني إلى انظومة مستقرة نسبياً من الاحساسات . وليست الأشياء (الأجسام) ، بل الألوان والأصوات والضغوط والأمكنة والأزمنة (وهي ما نسميه في العادة الاحساسات) هي العناصر الحقيقية للعالم » . [إرنست ماخ]

□ " يمكن لصاحب مذهب الأنانة ، أي المثالي الذاتي ، أن يرى ، مثله مثل صاحب المذهب المادي ، في الاحساسات مصدر معارفنا . ولا ريب في أن المبدأ الأول لنظرية المعرفة هو أن الاحساسات هي المصدر الوحيد لمعارفنا لكن إذ يسلم ماخ بهذا المبدأ الأول ، يعثم على المبدأ المهم الثاني . مبدأ الدواقع الموضوعي ، المعطى للانسان في إحساساته أو المكون لمصدر الاحساسات الانسانية . فبدءاً من الاحساسات يمكن للمرء أن يتجه نحو المذهب الذاتي الذي يتأدى الى الأنانة ، أو أن يتجه نحو المذهب الموضوعي الذي يتأدى إلى المادية » . [لينين]

المعرفية مع مقتضيات علوم الطبيعة ، مثالاً يدل على المعرفية مع مقتضيات علوم الطبيعة ، مثالاً يدل على ان هذه العلوم يمكن أن تكون مثالاً يثبت أن هذه العلوم يمكن أن تكون الانانة نقطة انطلاقها ، ولكن بدون أن تتوقف عندها » . [هانز كلاينبيتر]

□ " لقد سعى مثاليو الماضي ، من افلاطون الى بركلي ، الى " إعدام " مفهوم المادة . وقد شن اتباع ماخ حمـلة صليبية حقيقية لإبادته وإن عدداً كبيراً من ممثلي الفلسفة المثالية والتيار التحريفي يقتفون الآن آثارهم . وهدف هذه الانتقادات الكثيرة لمفهوم المادة هو تقويض التصور الاساسي للمادية ، وطرد المادة من الفلسفة والعـلم ، وشق الطريق بالتالي للمثـالية واللاادرية » . [ف.افاناسييف]

الله منهوم الفعالية من الفيزياء ، هو إلغاء الميتافيزياء ، هو إلغاء الميتافيزيقا جذرياً .. وقد شقت فلسفة ماخ في العلوم

الطريق امام مدرسة فيينا التي تباهت بأنها برهنت على ان الميتافيزيقا ليست كاذبة فحسب ، بل عديمة المعنى ايضاً ء . [هاري باروز اكتن]

## مارتن ، توما هنري

#### Martin, Thomas Henri

فيلسوف فرنسي ( ١٨١٣ ـ ١٨٨٤ ) . من متابعي المذهب الروحي . تركزت مباحثه على المؤالفة بين تاريخ الفلسفة وتاريخ العلوم في العصور القديمة . وقد ترك شرحاً مهماً لمحاورة طيماوس(٩) لأفلاطون .

#### مارتن ، روجیه

#### Martin, Roger

فيلسوف ومنطيق فرنسني ، ولد سنة ١٩٢٠ . من مؤلفاته : المنطق المعاصر والتقعيد ( ١٩٦٤) .

#### مارتينتى ، بييرو

#### Martinetti, Piero

فيلسوف ايطالي ( ١٩٧٢ - ١٩٤٣). وضع فلسفته ضمن منظور ديني ، وكتب العقل والايمان ( ١٩٣٤) ، مؤكداً من جهة اولى على ضرورة تجاوز الميتولوجيات الدينية الى معرفة عقلية وفلسفية ، ومن جهة ثانية على أن المعرفة الفلسفية والعلمية تقودنا خطوة خطوة الى تلك الوحدة العليا التي ترد العالم الفينوميني والعالم التاريخي الى مجرد ظاهر.

## مارتيني ، جاكوب

## Martini, Jakob

فيلسوف الماني لوثري كتب باللاتينية ( ١٥٧٠ - ١٦٤٩ ) . درّس في فيتنبرغ . طور دراسة اللاهوت الطبيعي وعلم الملائكة في إطار الميتافيزيقا . من مؤلفاته تمارين ميتافيزيقية ( ١٦٠٤) .

# مارتینی ، کورنیلیوس

#### Martini, Cornelius

فيلسوف لوشري من انفرس كتب باللاتينية ( ١٥٦٨ - ١٦٢١ ) . درُّس الفلسفة في هلمشتد ، وكانت من اكبر مراكز اللوثرية ، ويعد في المانيا مؤسس ميتافيزيقا مستقلة بذاتها . طبعت دروسه بين ١٥٩٧ و ١٩٩٩ بدون إذن منه تحت عنوان شرح الميتافيزيقا ( ١٦٠٠) . وفي دروسه الاحقة ( ١٦٠٠) استبعد الله والعقل من موضوعات الميتافيزيقا .

#### مارستون ، روجر

#### Marston, Roger

فيلسوف ولاهوتي انكليزي كتب باللاتينية . توفي سنة ١٣٠٣م . فرنسيسكاني علَّم في اوكسفورد وكامبردج . كان نصيراً متحمساً للإشراق الاوغرسطيني ، وخصماً لدوداً للمذهب التوماوي في المعرفة . له تأويلات لأرسطو والفارابي وابن سينا .

#### مارکس ، کارل

#### Marx, Karl

فيلسوف واقتصادي الماني . ولد في تحريير ، المدينة الرينانية القديمة ، في ٥ آيار ١٨١٨ ، في الساعة الثانية صباحاً ، ومات في لندن في ١٤ آذار ١٨٨٢ . كان في عداد اسلافه لأبيه وامه عدد كبير من الحاخاميين ، لكن أباه خرج على تقاليد الأسحرة واحترف المحاماة . وقد اتفقت بداية ممارسة الأستاذ ماركس للمحاماة مع توطد النظام النابوليوني في رينانيا ، فبدا أنه متكيف تماماً مع الواقع المستجد ، وعرف مكتبه ازدهاراً . وما كاد يتزوج ، في عام وعرف مكتبه ازدهاراً . وما كاد يتزوج ، في عام تغيير دينه ليتمكن من ممارسة مهنته . أما زوجته فبقيت يهودية . ولم تعتنق السيدة ماركس الديانة البروتستانتية مع أولادها السبعة إلا في عام ١٨٢٥ ،

وبعد وفاة والديها .وهكذا صار كارل ماركس ، المولود يهودياً ، مسيحياً في عامه السابع .

كان ولداً ورشاً واستبدادياً . وفي عامه الثاني عشر دخل الى جمنازيون تريير . وفي السابعة عشرة وقع في الغرام . فقد تولع بصديقة لأخته الكبرى ، جيني دي وستقالن ، ابنة رجل ليبرالي من الأعيان ، شغل منصب نائب للعمدة في العهد النابوليوني ، ثم عمل في يسر مدهش في خدمة ملك بروسيا . وكانت الأنسة دي وستفالن شقراء وجميلة ، وكانت تكبر عاشقها بأربع سنوات ؛ ولكن هذا الأخير كان يبدو ، بضخامة جثته وقوة عنفوانه وسمرة لونه وحدة نظره ، اكبر سناً من عمره . وسرعان ما ارتسمت في الأفق علائم قصة . فقد ترك كارل محبوبته الى بون ليدرس الحقوق ( ١٨٣٥ ) . وهناك عاش حياة مرحة . وقاسم زملاءه مباهج الحياة ، وعاقر معهم الخمرة ، وشاركهم في مشاحناتهم وغير ذلك مما كان يتلهى به طلبة ذلك العصس . ولا نملك معلومات عن مدى التقدم الذي حققه في تلك السنة الأولى ، لكن كل شيء يحمل على الاعتقاد بأنه لم يكن مرموقاً . ولما قدم الى تريير لقضاء العطلة الصيفية ، عقد خطوبته سراً على الآنسة دي وسنتفالن . وبدلًا من أن يعود ، عند أنتهاء العطلة ، الى والحانة المرحة ، في بون ، وجد نفسه مضطراً الى التوجه الى « إصلاحية » برلين . فهكذا قرر الأستاذ ماركس ، الذي قدّر أن الجو المتزمت لجامعة العاصمة البروسية أوفق لدراسة ابنه . وقد أبدى هذا الأخير على أية حال إرادة طيبة . فقد تسجل لدى تسعة اساتذة ، في تسعة صفوف مختلفة . لكنه لم يتبعها كلها بانتظام . وفي أثناء ذلك اكتشف أن له دعوة شعرية . وكانت ثمرة هذا الاكتشاف ثلاثة دفاتر من الأشعار قدمها الى خطيبته هدية في عيد الميلاد . وقد فطن أيضاً الى أن الفلسفة تجتذبه أكثر من أصول التشريع والمحاكمات ، والتهب حماسة لهيغل . بيد أن ذلك لم يمنعه من أن يترجم (المتعته الشخصية ) تاقيطس واوفيديوس ، وأن يدرس (في كتب القواعد) الانكليزية والايطالية، وأن يشرع بكتابة « دراما قدرية ، في خط شيلر ، و « رواية هازلة ، في خط هوفمان ، ورسالة كبرى في الميتافيـزيقا وفلسفة القانون. وهذا بدون أن نعد، بطبيعة الحال، القصائد من كل نوع ولون: الملحمية ، والغنائية ، والهجائية ،

الخ .ما بدأ شيئاً إلا وتركه ،ولم ينه شيئاً.افي ذلك ما يدعو الى العجب؟ ولكن ماركس كان في العشرين من العمر ليس إلا . وكانت طاقته الحيوية تطفح من كل جانب . لكن كان لا يزال عليه أن يهتدي إلى طريقه الذي بدأ في ذلك الحين وكأنه رجم بالغيب . وفي ١٠ أيار ١٨٣٨ قضى أبوه ، فصار اختيار المهنة حراً . وقرر ماركس بحزم أن يختار التعليم . ووعده أحد أساتذته البرلينيين ، برونو باور ، وكان ارتبط به بصلة صداقة ، أن يتدبر له محلاً للتدريس كأستاذ خصوصى في جامعة بون حال انتهائه من تقديم اطروحته فيها . وعكف ماركس يعمل بهمة ونشاط، وتخرج دكتوراً في الفلسفة في ١٥ نيسان ١٨٤١ . وكان موضوع اطروحته: الفرق في فلسفة الطبيعة بين ديموقريطس وأبيقور ولكن شبهات الحكومة سرعان ما حامت حول برونو باور ، فسحبت منه كرسيه في جامعة بون ، وتبخر المشروع الذي كان هدهده ماركس .

في تلك الفترة عزم بعض الشبان البورجوازيين والليبراليين في رينانيا على أن يصدروا من مدينة كولونيا صحيفة ذات اتجاه معارض . وعرضت رئاسة تحريرها على باور . وقبل ماركس بأن يكون مساعده ، وعلى هذا النحو انغمر في عالم الصحافة . وبدأت الصحيفة الرينانية [راينيش زايتونغ] بالصدور في ١ كانون الثاني ١٨٤٢ . وبدأ ماركس مهنته كصحافي في أيار من العام نفسه بسلسلة من المقالات حول أعمال اللاندتاغ ، الدبيت الريناني ، الذي كانت دورته اختتمت لتوها . وفي تشرين الأول حل محل باور في رئاسة تحرير الصحيفة . وصدر أول مقال حرره بصفته رئيساً للتحرير في عدد ١٦ تشرين الأول ، وكان عبارة عن رد على الصحيفة المنافسة ، الجريدة الأوغسبسرغية ، التي كانت اتهمت الصحيفة الريفانية بنشر مقالات تروج للمذهب الشيوعي . وجاء رد كارل ماركس معبراً عن ارتباكه إزاء مسألة كان لا يزال على جهل ببواطنها. كتب يقول : « نحن مقتنعون بأن الخطر الحقيقي لا يكمن في محاولات وضع الشيوعية موضع التطبيق، بل في إنشاء المذهب الشيوعي بالذات ، . وأضاف قوله إنه يزمع أن يدرس تك المسألة الخطيرة .

في آذار ١٨٤٣ صدر قرار بمنع الصحيقة

الرينانية . وكان ماركس قد اختصم مع أمه التي أبت أن تعيد اليه حصته من الميراث الأبوى . وكان يتهيأ للزواج من الأنسة دي وستفالن التي كان أبوها قد توفي في العام السابق. وها هوذا قد أمسى بلا مال وبلا عمل! وجاء اقتراح الناشر فيغاند بأن يتولى بالمشاركة رئاسة تحرير مجلة فرنسية ـ المانية ستصدر في باريس في أوانه ، وأتاح له أن يخرج من الوضع الصعب الذي كان يواجهه . وتم الزواج في ١٢ حزيران ١٨٤٣ . وفي ١١ تشرين الأول استقر المقام بماركس فى شقة متواضعة فى ٣٨ شارع فانو . وعند رحيله أبلغ سلطات بلاده أنه يتنازل عن الجنسية البروسية . في الأوساط الاشتراكية والديموقراطية الفرنسية اصطدم ماركس بلامبالاة متحرسة متشككة . ولم يشأ أحد أن يكتب في مجلته . كما أنه ما كان يتفاهم مع زميله في رئاسة التحرير ارنولد روغه ، الهيغلي اليساري الذي كان التقاه في حلقة برونو باور . ولكن أمكن مع ذلك إصدار العدد الأول في نهاية شباط ١٨٤٤ ، كيفما اتفق إن جاز القول . بيد أنه لم يكن له عددٌ تال ، إذ أن ممول المجلة توقف عن تمويل مشروع خاسر سلفاً ( فقد صادرت الشرطة البروسية ثلاثمئة واربع عشرة نسخة من المجلة كان من المقرر إدخالها الى المانيا). وفي ذلك العدد الأول والأخير من الحوليات الفرنسية - الالمانية ( وقد رُقُم ب ١ - ٢ تبریراً لتأخر صدوره لدی المکتتبین ) نشر مارکس مقالين . مساهمة في نقد فلسفة هيغل في القانون(`` وحول المسالة اليهودية . وقد تضمن الأول بوجه خاص تعاریف مارکسیة ، سیقیض لها ان تصبیر كلاسيكية ، للدين (« الدين انَّة المضطهدين ، نفس عالم بلا نفس ، أمل وضع بشري بلا أمل : إنه أفيون الشعب ، ) وللبروليتاريا ( ، فئة اجتماعية ذات أهمية كلية لانها ترزح تحت نير آلام كلية ، ولا تصبو إلى عدالة خاصة لأنها ضحية ظلم عام... طبقة من المجتمع لا يسعها تحرير نفسها إلا بتحريرها الطبقات الأخرى ، ) . وهذه التعاريف تكفى للتحقق من مدى التطور الذي انجزه فكر ماركس في فسحة عام واحد! بعد احتجاب المجلة وجد ماركس نفسه بلا مورد رزق إطلاقاً . وقد دفع له زميله ، الذي استرد نفقاته ، رصيد اتعابه بنسخ من المجلة ، تاركاً له امر تصريفها . واكتتب اصدقاء من كولونيا وارسلوا له الف

تالير ( ۲۸ نيسان ۱۸٤٤ ) . وإذ وجد ماركس نفسه على هذا النحوفي منجى ، ولو مؤقتاً ، من الحاجة ، عاش في باريس حياة منزوية ، يزجى وقته في المطالعة وينسخ أو يلخص الفقرات التي كانت تستوقف انتباهه . ونجد في الدفاتر التسعة التي وصلتنا ( ولا يبدو أن ثمة غيرها بالنسبة الى تلك الفترة من حياته ) مقتطفات من ليست وريكاردو وساى وآدم سميث وبواغيوبير . ومن خلال مذكرات لوفاسور دي لا سارت شررً الثورة الفرنسية . ولا يبلوح أن مؤلفات روبسبيير ، التي كان لابوزاي نشرها في عام ١٨٤٠ ، استرعت انتباهه ، ولا كذلك أعمال سان ـ جوست ( المنشورة عام ١٨٤٣ ) . لكنه قرأ بتأن اسرار باريس<sup>(\*)</sup> ليوجين سو. وصار هاينه، الذي كان موجوداً آنئذ في باريس ، صديقاً كبيراً له . وفي تموز تعرف الي برودون الذي كان مستخدموه اللونيون بعثوا به الى باريس وقد ثمَّن ماركس تثميناً عالياً مذكرته ما الملكية ؟ الـتي وجد انها ، تعادل في الأهمية بالنسبة الى الاقتصاد السياسي مذكرة سييس ما الطبقة الثالثة؟ (\*) بالنسبة الى السياسة الحديثة». ودارت بينه وبين برودون أحاديث طويلة وسيقول كارل ماركس فيما بعد : « في مناقشات كانت تطول الليل بتمامه كنت احقنه بالهيغلية » . ولكنها لم تتمخض عن شيء . وفي الفترة نفسها تقريباً كان يعيش في باريس باكونين الصاخب . وبطبيعة الحال ذهب لرؤية ماركس ، وأعجب بعمله وقدرته الجدلية ، لكنه راح بباعد ما بين زياراته وقد ضايقه أن يواجه مخاطباً يبزه ويتفوق عليه . وشرح يقول فيما بعد : « مزاجانا لم يتوافقا ، . وفي أيلول ، قدم شاب طويل ، أشقر ، خجول وأنيق في آن معاً ، يطرق باب ماركس . وسمى لـه نفسه : فريدريس انجلز . وكان مقال صغير له قد ظهر في الحوليات الفرنسية - الالمانية . ومن هذا اللقاء ولدت صداقة جعلت اسميهما غير قابلين للافتراق في ذاكرة البشر.

في مطلع عام ١٨٤٥ ، وبناء على طلب من الحكومة البروسية ، طرد ماركس من باريس . فقصد بروكسل . وللحال أمده انجلز بمعونة مالية ، وقدم للقائه في ايار التالي ، وقاما معاً في تموز ـ آب برحلة الى انكلترا التاحت لماركس أن يكون انطباعاً أول عن الحياة الاقتصادية الانكليزية ، وأن يتصل بجميعة العمال

الالمان في لندن . فقد كانت رابطة العادلين ، التي اسسها المهاجرون الألمان الى باريس ، قد تشتت بعد ضربة ۱۲ ايار ۱۸۲۹ . وفي شباط ۱۸٤۰ اسس بعض من أعضائها ، ممن التجؤوا الى لندن ، جمعية العمال الألمان لتتابع ، في صورة مشروعة ، النشاط السرى لرابطة العادلين . ولما عاد ماركس وانجلز الى بروكسل (٢٠ آب ١٨٤٥) عكفا يكتبان معا رسالة في الفلسفة : الايديولوجيا الالمانية(٩) ، اقتضت منهما عاماً كاملًا ، ولكنها لم تحظ بناشر ( لم تنشر إلا في عام ١٩٣٢ ) . وفي ربيع ١٨٤٦ ، وبنتيجة مباحثاته مع قادة جمعية العمال الألمان بلندن ، كرس ماركس نفسه لمهمة جديدة كل الجدة بالنسبة اليه: الدعاية التحريضية ، فشرع ينظم لجان مراسلة بغرض تطوير صلات تلك الجمعية بالمنظمات العمالية المتفرقة في مختلف اقطار البر الأوروبي . ولما أعلم برودون بالأمر ، أجاب ماركس بقوله: « بعد أن قوضنا الوثوقيات كافة قبلياً ، حذار من أن نسعى بدورنا الى مذهبة الشعب » ( رسالة ۱۷ أيار ۱۸٤٦ ) . لكنه حال صدور كتابه فلسفة البؤس(\*) بعث الى ماركس بنسخة منه مع كلمة جاء فيها : « أنتظر سوط نقدك » ( ٢٠ كانون الأول ١٨٤٦ ) ، وللحال عكف ماركس على العمل . وفي ١٥ حزيران ١٨٤٧ ، كان « السوط ، جاهزاً وكان عنوانه بؤس الفلسفة (\*) .

في حزيران ١٨٤٧ عقدت رابطة العادلين مؤتمرها في لندن . وحضره انجلز ، بينما بقي ماركس في بروكسل. وقرر المؤتمر إعادة تنظيم الرابطة بصورة جذرية . ولسوف يوضع نها نظام داخلي جديد . وكان شعار الرابطة : « جميع البشر إخوة ، . وما كان يعجب ماركس الذي كان يقول: « ثمة كثرة من البشر ممن لا احرص على أن أكون أخاً لهم ، وبناء على طلبه اقترح انجليز هذا الشيعار: «يا عمال جميم الأقطار اتحدوا ، . فتم تبنيه . وفي المؤتمر التالي ، الذي انعقد في تشرين الثاني من العام نفسه ، في لندن ايضاً ، جرى تغيير اسم الرابطة : فاسمها سيصبح مذاك فصاعداً « رابطة الشيوعيين ، . وفي تلك المرة كان ماركس حاضراً . وأوكلت اليه ، والى انجلز معه ، مهمة صياغة بيان يكون بمثابة برنامج ثوري جديد للرابطة . واقترح انجلز ضرباً من تعليم ثوري على طريقة كتب التعليم الديني في خمس وعشرين نقطة. ولم تنل هذه الصيغة رضى ماركس . فحرد في ستة اسابيع نص إنجيل البروليتاريا العالمية : بيان الحزب الشيوعي(\*) .

في ٣ آذار ١٨٤٨ طرد ماركس من بلجيكا . وقبل ليلة واحدة كان تلقى رسالة من فلوكون تدعوه الى القدوم ليعيش بين الجمهاوريين الفارنسييان . ولم يطل ماركس إقامته في باريس . فقد كان يتعجل الانتقال الى المانيا حيث كان اشتعل هناك ايضاً الحريق الثوري . وقصد كولونيا حيث تولى رئاسة تحرير الصحيفة الرينانية الجديدة التي بدات بالصدور في ١ حزيران ١٨٤٨ . وبعد سحق الانتفاضة النمساوية (١ تشرين الثاني ١٨٤٨)، انتصرت الثورة المضادة وبدون صعوبة في بروسيا . وعاند ماركس في التمسك بحبال الرجاء والشجاعة . ووضع كل أمله في انتفاضة ثورية جديدة للشعب الفرنسي ، يعقبها اندلاع حرب عالمية . كتب في عدد ١ كانون الثاني من صحيفته: «ذلك هو البرنامج لعام ١٨٤٩ ، . وتوقفت الصحيفة عن الصدور في ١٨ أيار ، ابعد أن تلقى ماركس أمراً بمغادرة بروسيا . وقفل راجعاً الى باريس ، ولكن السياسة الفرنسية طردته منها بعد زهاء شهرين . وبما أنه كان من المتعذر عليه أن يرجع الى بلجيكا ، ويعلم أنه غير مرغوب فيه في سويسرا ، نقد وقع اختياره على انكلترا . وفي ٢٤ آب ١٨٤٩ وصل الى لندن ، وذهب انجلز للإقامة في مانشستر . وبدأ دليل المنفى الذي لا يذوق فيه المرء طعم النوم ، . وعمل ماركس في الصحافة الغذائية المتدنية الاجور للغاية واللامنتظمة للغاية أيضا في دفع تعويضات العاملين فيها . وكان في مقدوره أن يجد في يسر ، بوساطة انجلز ، عملاً مكتبياً ثابتاً يتيح له أن يوازن ميزانيته العائلية . ولكنه لم يشأ ذلك ، مقدراً أنه بحاجة الى كل حريته لينجز العمل الذي عقد العزم على الشروع به . وفي الواقع ، كان كدحه اليومي الهزيل الإيراد يحتكره الى حد أنه ما كان يستطيع أن يكرس لذلك العمل سوى ساعات الليل المأخوذة من حساب نومه . وقد عاش ماركس ، وهو يعاني من سوء السكن وسوء التغذية ومن وطأة الديون (حدث له حتى ان اقترض بعض الشلنات من عمال بسطاء ) ، ويحيا كل يوم بيومه تحت رحمة القصاب أو بائع الخضار ، عاش يومئذ في حضيض البؤس ، ولم يتحسن وضعه المادي

قليلاً إلا في عام ١٨٦٣ ، بعد وفاة أمه واسترداده حصته من الميراث . لكن همومه المالية لم تختف تماماً إلا في عام ١٨٦٨ ، بفضل النفقة السنوية ، البالغ مقدارها ثلاثمئة وخمسين جنيهاً ، التي بات انجلز مقتدراً على تأمينها له .

بدءاً من عام ١٨٦٣ اكب ماركس على العمل بهمة ونشاط في الراسمال<sup>(0)</sup> الذي كان يتناوم منذ عدة سنوات . وفي ٢٩ أيار كتب الى أنجلز يقول : « لو تسنى لي الآن أن أنزوي في خلوة ، لسار الأمر بسرعة ، بيد أن مشروع الانزواء هذا بهدف التفرغ للكتابة لم يخرج الى النور حقاً . وفي ٢٦ تموز ١٨٦٥ (أي بعد زهاء سنتين ) أعلن ماركس أنه لا يزال أمامه فصول ثلاثة يكتبها ( من المجلد الأول بطبيعة الحال ) ، وفي ٧ تموز من العام التالي أنبا أنجلز أنه يأمل « أن ينتهي منه في نهاية آب ي . ولكن في ٧٧ آذار يأمل « أن ينتهي منه في نهاية آب ي . ولكن في ٧٧ آذار للسفر ليحمل مخطوطه الى ناشره في هامبورغ . وصدر الكتاب في أيلول التالي ، وقد طبع منه ألف نسخة ولم الكتاب في أيلول التالي ، وقد طبع منه ألف نسخة ولم الخلف دوياً يذكر يومنذ .

في تلك الفترة أيضاً عاد كارل ماركس الى استئناف غشاطه الثوري . ففي ٢٢ تموز ١٨٦٣ ، وفي أثناء تظاهرة تأييداً للانتفاضة البولونية ، تم اتخاذ قرار بضرورة إنشاء رابطة عمالية دولية، وانتخبت لجنة مكلفة بالأعمال التمهيدية . وتطاول أمد هذه الأعمال سنة كاملة . ولم يساهم فيها ماركس . ولما دعى الى حضور الاجتماع الافتتاحي كممثل للعمال الالمان، حضره ليتكلم بلغته الخاصة ، « كشخص أخرس على المنصة، لكنه انتخب عضواً في اللجنة المكلفة بوضع برنامج الرابطة الجديدة ونظامها الداخلي . وحال مرضه بينه وبين حضور الجلسات الأولى للجنة التي كان يهيمن عليها آنئذ ماتِزيني . وحضر ماركس لأول مرة في ١٨ تشرين الأول ١٨٦٤ ، وتمكن من استصدار قرار بتعديل المشروع الفرنسي \_ الايطالي الذي كان يرعاه ماتزيني للنظام الداخلي ، وقبل بأن يتولج هذا العمل بنفسه . وكانت النتيجة مشروعاً جديداً حرره وقدمه ماركس بالانكليزية بعنوان: الخطاب والنظام الداخلي المؤقت لرابطة الشغيلة الأممية . وكان اطلق قبل سبعة عشر عاماً البيان الشبيوعي . فالأمال التي علقت على ثورة ١٨٤٨ خابت . وخسرجت

الراسمالية من الامتحان معززة . وعلى الطبقة العاملة أن تواجه الوضع المستجد وتتحمل مسؤوليتها. فاغتناء الأغنياء المتزايد سيقابله افتقار الفقراء المتزايد . وكل تقدم للراسمالية لا يمكن إلا أن يوسع الهوة بين الطبقات ويزيد التطاحنات الاجتماعية استفحالًا . وانعتاق الطبقة العاملة هو الهدف الكبير الذي ينبغي أن تكون كل حركة سياسية وسيلة له . وأن · يكون البلوغ اليه ممكناً في حدود قطر واحد . والمطلوب بالتالي تعميق حس التضامن لدى العمال على صعيد العالم بأسره . وقد جرى إقرار مشروع ماركس هذا بالاجماع . وصار ماركس مذاك فصاعداً زعيماً للأممية . لكن كان عليه أن يكافح ضد خصوم كثيرين أبوا الانصبياع لسلطته . وعلى رأس هؤلاء كان ماتزيني الذي ما كان يستطيع أن يغفر له نسفه لمشروعه . وقد نعته ماركس بأنه دساس . وكتب الى انجلز يقول : « سأجعل باكونين يزرع الغاما مضادة تحت قدمى السيد ماتزيني ، . لكنه سرعان ما اضطر الى و زرع الغام مضادة ، تحت قدمى السيد باكونين نفسته . ثم جاء بعد ذلك دور أولئك « الحميس البرودونيين ، الذين سدد اليهم « الضربة القاضية » في مؤتمر الأممية ببروكسل عام ١٨٦٨ . وعاماً بعد عام راحت حدة الخلافات تشتد في داخل الأممية ، وأدى الخطاب حول الحرب الأهلية في فرنسا ، الذي حمل ماركس المجلس العام على تبنيه غداة الأسبوع الدامي (قمع العامية ) الى استقالة الزعماء التريديونيونيين من الأممية . وفي ١٨ حزيران ١٨٧١ كتب ماركس الى صديقه كوغلمان ( وهو طبيب نسائى من هانوفر ) : و لى الشرف أن أكون في الوقت الراهن الرجل الأكثر عرضة للافتراء وللتهديد في لندن ، وفي مؤتمر السنة التالية ، الذي عقد في لاهاي ، ألقى ماركس عصا الاستسلام طالباً نقل المجلس العام الى نيويورك . وكان ذلك معناه عملياً نهاية الأممية . وأعلن مؤتمر فيلادلفيا ، عام ١٨٧٦ ، عن تصفيتها نهائياً . وبعد حل الأممية امتنع ماركس عن كل نشاط سياسي ، لكنه بقى على اتمال ، بالتراسل ، بالقادة الرئيسيين للحركات العمالية في أوروبا . وتدهورت صحته ابتداء من عام ١٨٧٣ . وماتت زوجته في ٢ كانون الأول ١٨٨١ . وظل هو على قيد الحياة الى ٤ آذار ١٨٨٣ .

يُعد الراسمال بالإجمال كتاباً ثقيلاً وعسير الهضم .

وهو لا يزيد في ذلك ولا يقل عن رسالة لنيوتن أوللقديس توما الأكويني . فقد كتبه اقتصادي برسم اقتصاديين ، ويصعب النفاذ الى لبه على من ليس لهم إلمام بهذا العلم . وهذا أمر عديم الأهمية ، على أي حال . فلو أنه ما أفاد إلا في تغذية دماغ واحد ، وتحديداً دماغ لينين ، لكان أتى أكله في حدود الدور الذي رسمه له مؤلفه . ولا يعود الى ماركس الفضل في اكتشاف وجود الطبقات أو صراعها ، لكنه هوالذي كان أول من قال بأن صراع الطبقات يؤدي الى دكتاتورية البروليتاريا ، أي المضطهدين ، وقد صارت طبقة سائدة ، أن تضطهد المضطهدين السابقين ، وأن دكتاتورية البروليتاريا لا بد أن تتادى ، في نهاية المطاف ، الى قيام مجتمع بلا

يبقى أن نشير الى أهم مؤلفات ماركس التي لم يبرد فيما تقدم ذكرها: نقد فلسفة هيغل في الحولة ( ١٨٤٤) ، الاسبرة المقدسية أو نقد النقد(\*) ( ١٨٤٥، بالتعاون مع انجلز) ، العمل الماجور والراسمال ( ١٨٤٨) ، مسلسلاً في الاعداد ١ و ٢ و ٣ ، آذار ١٨٥٠، من الصحيفة الرينانية الجديدة) ، ١٨ ببرومير، انقلاب لوي بونابرت ( ١٨٥٠، نيويورك) ، نقد الإقتصاد السياسي(\*) ( ١٨٦٠) ، السيد فوغت ( ١٨٦٠) ، السيد فوغت ( ١٨٦٠) ، المنيد والمربح ( ١٨٦٠) ، نقد البرنامج الاشتراكي الديموقراطي ( ١٨٥٠) . ومعهد ماركس انجلز بموسكو هو الذي نشر أعمال ماركس الكاملة ، بالاضافة الى أعمال انجلز . [جيرار والتر]

□ « كما أن داروين اكتشف قانون تطور الطبيعة العضوية ، كذلك اكتشف ماركس قانون تطور التاريخ الانساني » . [فريدريش إنجلز]

□ « يشكو ماركس من العيب الذي يشكو منه جميع العلماء المحترفين: إنه متمذهب. فهو يؤمن مطلق الايمان بنظرياته ، ومن عالي نظرياته يزدري الناس طراً ... وقد بلغ به الأمر الى حد اعتبار نفسه بمنتهى الجدية بابا الاشتراكية ، . [باكونين]

□ « ماركس هو الدودة الوحيدة للاشتراكية » . [

[برودون]

774

□ « لقد كان ماركس متيقناً ، الى اعلى درجة ، من ان الثورة الاجتماعية التي يتكلم عنها ستمثل تحولاً يتعذر الرجوع عنه ، ومن انها ستكون بمثابة حد فاصل مطلق بين عهدين من التاريخ ... وإن لفي ذلك شيئاً مرعباً حقاً ؛ لكني اعتقد انه من الجوهري الإبقاء على طابع الاشتراكية هذا ظاهراً جداً للعيان ، اذا كنا نريد ان تحافظ على كل قيمتها التربوية . فلا بد أن يقتنع الاشتراكيون بأن العمل الذي ينذرون أنفسهم له عمل خطير ، مهيب ، جليل » . [جورج سوريل]

□ القد تراءى لهيغل أنه يؤول الكون تأويلاً نهائياً ؛ ويعتقد ماركس بدوره أنه ينظمه تنظيماً نهائياً ، وكلاهما يجهل جدليته ؛ فهما يبغيان أن يحلا سكوناً كلي الغبطة محل تلك المتوالية اللامتناهية من التحولات التي يمثل كل تحول منها شذرة من السعادة ، . [موريس باريس]

□ « الماركسية هي الوريث الطبيعي لخير ما أبدعته البشرية في القرن التاسع عشر في الفلسفة الألمانية وفي الاقتصاد السياسي الانجليزي وفي الاشتراكية الفرنسية » . [لينين]

□ « لقد جذبتنا الماركسية اليها ، حولت بالتناوب افكارنا كلها ، طردت من اذهاننا مقولات الاستدلال البورجوازي ، لكنها ما استطاعت ان تروي تماماً ظمأنا الى فهم العالم ، لأنه ما كان لديها ، في القطاع النوعي الذي وجدنا انفسنا فيه ، شيء تقوله ، وما كان في وسعها ان تعلمنا شيئاً ، لأنها كانت قد توقفت ... » . [جان بول سارتر]

□ « لئن لم يترك ماركس منطقاً ، فقد ترك على كل
 حال منطق الراسمال » . [لوي التوسير]

□ « لم يكن ، صاركس متعصباً ولا انتهازياً ، بل هو يمثل خير ما في المأثور الفربي : الايمان بالعقل وبتقدم الانسان » . [إرنست بلوخ]

# ماركوزه ، هربرت

#### Marcuse, Herbert

ولد في برلين سنة ١٨٩٨ ، ومات سنة ١٩٧٩ . شهد ، وهو في العشرين من العمر ، الانتفاضة السبارتاكية التي أعقبت انهيار المانيا في الحرب

العالمية الأولى.غادر سنة ١٩٢٠برلين الى فرايبورغ - إم - فرايسغو حيث كان يدرًس هايدغر. هناك الم دراسته الفلسفية ، ونشر سنة ١٩٣٢ اطروحة عن هيغل . وسرعان ما اضطره صعود النازية الى الهجرة ، الى سويسرا وباريس أولاً ، ثم إلى الولايات المتحدة الاميركية حيث علم في جامعات شتى الى حين وفاته لا يقبل فكر ماركوزه انفصالاً عن تاريخ معهد الابحاث الاجتماعية الذي انشىء في فرانكفورت سنة موركهايمر مديراً له . واكثر ما يظهر ارتباط ماركوزه بمدرسة فرانكفورت ، وبالتقاليد الفلسفية الألمانية بين ١٩٣٢ و ١٩٣٨ والتي صدرت لاحقاً في بالالمانية بين ١٩٣٢ و ١٩٣٨ والتي صدرت لاحقاً في كتاب مستقل بعنوان الثقافة والمجتمع ، وفي دراسات في السلطة والاسرة التي كتبها بالتعاون مع

ادورنو . ثم اصدر بالانكليزية على التوالى : العقل

والثورة: هيغل وصعود النظرية الاجتماعية (لندن ١٩٤١)، إيروس والحضارة: فحص فلسفى

عن مذهب فرويد (بوسطن ١٩٥٥)، الماركسية

السوفياتية ، تحليل نقدي(\*) ( نيويورك ۱۹۰۸ ) ،

واخيرا الكتاب الذي أذاع شهرته في العالم: الإنسان

ذو البعد الواحد(\*) ( بوسطن ١٩٦٤ ) . وكان آخر

نص أصدره قبل وفاته : البعد الجمالي ، نحو نقد

الجمالية الماركسية(\*) . القد غدا فكر ماركوزه ، منذ صدور الإنسان ذو البعد الواحد، واقعة اجتماعية. فحركات التمرد الطالبية ، التي انداحت موجتها بين عامى ١٩٦٧ ١٩٦٨ ، ضخّمت من اهمية فكره وتأثيره حتى بات يُعدّ أبأ لكل مناقضة تريد نفسها جذرية واحتجاجية على « التواطؤ الموضوعي » بين الراسمالية المتطورة والماركسية المؤسِّسة ، وعلى رشوة البروليتاريا بمستوى الحياة المرتفع ، وعلى البؤس الجنسي في زمن بات فيه كل شيء مباحاً . بيد أن الصلة ليست واضحة الى هذا الحد بين فكر ينطلق من ماركس وفرويد معاً ، وغايته تأويل الطابع القمعى المستبطن للمجتمع الصناعي الحديث ، وبين حركة تمردية عملية تنطلق أساساً من الماركسية الصارمة . والواقع أن فكر ماركوزه نقد « ماركسى \_ فرويدى ، للمجتمع لا يقبل لا الماركسية ولا التحليل النفسى بقدر ما أن هذين

المذهبين قد جرى تحويلهما الى إيديولوجيتين تخدمان تنظيماً قمعياً واندماجياً للمجتمع . وفي الوقت الذي يأخذ فيه ماركوزه عن فرويد مفاهيم الأنا والهذا والأنا الأعلى والكبت والإعلاء ومبدا اللذة ومبدا الواقع وغريزة الموت ، وفي الوقت الذي يأخذ فيه عن ماركس مفاهيم الاستفلال والاستلاب والتتجير ، ماركس مفاهيم الاستفلال والاستلاب والتتجير ، يرفض ويحارب في آن معاً « تحريفية » الماركسية يرفض ويحارب في آن معاً « تحريفية » الماركسية السوفياتية التي تجرد البروليتاريا من طاقتها الثورية الافتراضية ، و « تحريفية » التحليل النفسي الاميركي التي تستخدم فرويد لتدميج بالمجتمع القمعي ـ عن طريق ربط مبدا اللذة بمبدا الواقع ـ كل القوى التي كان يمكن أن تكون معارضة لهذا المجتمع .

□ « لقد حللت في هذا الكتاب [الانسان ذو البعد الواحد] بعض اتجاهات الراسمالية الاميركية التي تتأدى الى مجتمع مغلق ـ مغلق لانه يعيد الى الصواب ويدمج جميع أبعاد الـوجود ، الضاص والعام » . [هربوت ماركوزه]

□ • إن لـوغـوس الجـدل ، في المـاركسيـة السوفياتية ، لم يعد لوغوسَ تحـردٍ » . [هربسرت ماركوزه]

□ « ماركس ، هايدغر ، فرويد : جميعهم دروب تتأدى الى هربرت ماركوزه . ولا ريب في أن إحدى السمات الابعث على الدهشة لعبقريته الصاخبة هي أنه توصل ، إن لم يكن الى التوفيق بينهما ، فعلى الأقل الى التوحيد بينهم في تصور واحد عن الانسان الحديث والتقنية العالمية ، . [جان ميشيل بالمييه]

الله المنافر الجدلي المسلمة تقدمية ونقدية متأثرة بعمق بالمأثور الجدلي الوكد إمكانية حرية ومعرفة كلية في متناول البشر قاطبة وتستلزمان إلغاء الاضطهاد والاستغلال ومفهوم النخبة بالذات لكن ماركوزه اخلافاً لواحدية ماركس (ولوكاش) التي تجمع في تصور واحد العلاقة التاريخية بين تحقيق التصر وشروطه المسبقة التاريخية بين تحقيق التصلة بالثنوية الهايدغرية ففكره يتضمن تعارضاً جذرياً وغير جدلي إلا ضمن اضيق الحدود بين الاضطهاد والحرية ابين الموجود والمثال البين ما هو كائن وما ينبغي أن يكون البن التجربي والعقلاني الين المعطى والطوياوي وهذه الثنائية تتادى احياناً بماركوزه المالكورة والمثال الحياناً بماركوزه المالكورة المعارض ويقاد المنائية تتادى احياناً بماركوزه المعلى

على الرغم من روحه النقدي والديموقراطي والتقدمي ، الى التوكيد على فكرة الدكتاتورية التربوية للحكماء بصفتها بنية انتقالية ومؤقتة ، [لوسيان غولدمان]

ا ملقد اختارت نظريته النقدية القطيعة بدل الاتصالية ، السلبية بدل الايجابية . وهي تعارض احادية البعد وكأنها المطلق الثاني ، [ف . ف . هاوغ]

التي يمكن أن يتم بها وصف وتنظير وسائل تجاوز التي يمكن أن يتم بها وصف وتنظير وسائل تجاوز المرحلة الراهنة ، يختار ماركوزه العودة الى الفلسفة . وخلافاً لماركس ، يأتي وضفه للمجتمع في ظاهراته الخارجية وحدها . وهذا يتجسد في مفردات من أشباه « الحرية » و « الرفض الكبير » . و « الحاجة » و « النفي » . وبحكم انعدام نظرية في البنى الاقتصادية ، يبقى نقده نقداً مثالياً في جوهره » . [برفار اولغارت]

ه ماركوزه ، تنويري ضد الأنوار ، . [جان - ماري بونوا ]

□ « ليس ماركوزه الايديولوجي الأول أو الأوحد الذي الليسارويين . ونظريته ليست أصيلة ألى الحد الذي زعمه أنصاره والدعاية البورجوازية . فتكوين ايديولوجيا اليسار الجديد ، وبخاصة في المراحل الأول من تطور هذه الحركة ، يرتبط ارتباطاً وثيقاً باسم عالم الاجتماع الاميركي رايت ميلز » .[] . بطلوف]

## ماركوفتش، ميخائيلو

#### Markovič, Mihailo

ايديولوجي وفيلسوف يوغسلافي معاصر (١٩٢٣ - ). ولد ودرَس في بلغراد، ثم في لندن. شغل منصب مدير معهد الفلسفة في جامعة بلغراد وعميد كلية الآداب فيها. ولكنه أقيل من مناصبه لاسباب سياسية، إذ ما كان يتبع الخط الرسمي للحزب رغم اعتناقه للماركسية. وقد درَّس ايضا بصفة مؤقتة في جامعات ألمانيا والولايات المتحدة الأميركية. وهو فيلسوف ذو توجه سيوسيولوجي أراد أن يعطي الاشتراكية بنية ديموقراطية. وفي الغلسفة أراد مد جسر بين العلوم الطبيعية والعلوم

الاجتماعية من خلال تجاوز الحتمية الآلية والسببية الميكانيكية. كتب بالصربية - الكرواتية، كما بالالمانية والانكليزية. من مؤلفاته: مراجعة الماركسية في الاتحاد السوفياتي (١٩٥٧)، المنطق (١٩٥٧)، جدل الشكلية في المنطق المعاصر (١٩٥٨)، جدل الممارسة (١٩٦٨)، الإنسية الماركسية والجدل (١٩٦٨)، ماركس المعاصر (١٩٧٤).

#### مارهاینکه ، فیلیب کونراد

#### Marheineke, Philipp Konrad

لاهوتي وقس بروتستانتي الماني . ولد في هلدشايم في ١ أيار ١٧٨٠ ، ومات في برلين في ٣١ أيار ١٨٤٦ . دُرَس اللاهوت في جامعة غوتنفن ، وعُين مدرساً له في إرلانغن سنة ١٨٠٥ ، وهي الفترة التي بدأ فيها نشاطه المكثف كواعظ . وبعد ذلك بعامين تقريباً شغل كرسي اللاهوت في جامعة هايدلبرغ ، حيث ارتبط بآرنيم وبرنتانو وغوريس . وفي عام ١٨١١ سمي في كرسي اللاهوت في جامعة برلين ، حيث كان يدرُّس زميله وخصمه شلايرماخر . وقد وقع مارهاينكه ، اول الأمر ، تحت تأثير شلينغ وتأثير هيفل معاً ؛ لكنه إذ احس في نهاية الأمر بضرورة التوفيق بين اللاهوت وبين العقلانية المثالية المظفرة ، اقترب من النزعة المنطقية الكلية لهيغل ، وذهب الى أن العقيدة المسيحية تعرض لنا الحقائق عينها التي تقدمها ، في شكل تصورات ، نظرية هيغل . وإنما إثباتاً لهذه الدعوى الاساسية نشر، في عام ١٨١٩، في برلين اسس العقيدة المسيحية منظوراً اليها كعلم .

في عام ١٨٣٠ عُين مارهاينكه واعظاً في كنيسة الثالوث ؛ وبعد ذلك بعام واحد صار عضواً في المجلس الأعلى للكنيسة البروتستانتية . وقد بذل ، كاستاذ جامعي وككاتب، نشاطاً لا يعرف الكلل في الميدانين كليهما . ومن ١٨٣١ الى ١٨٣٤ نشر تاريخ الاصلاح الإلماني ، وفي عام ١٨٣٢ طبع الخطاب الذي كان القاه في العام السابق على قبر هيغل ، وفيه جدّد إعجابه بمعلمه . ثم عمل ، بين ١٨٣١ ١٨٤٥ ، مع شولتزه وآخرين ، على نشر مؤلفات هيغل في تسعة عشر مجلداً . وندين ايضاً لمارهاينكه بدراسة حول الرموز

المسيحية ( ۱۸۱۰ ـ ۱۸۱۳ ) ما أمكن أن يصدر منها سوى القسم الأول في ثلاثة مجلدات .

#### ماريتان ، جاك

#### Maritain, Jacques

كاتب وفيلسوف فرنسي ، ولد في باريس في ١٨٨٨ ، وتوفى في ٢٨ نيسان ١٩٧٣ في تولوز . كان سليل اسرة سياسية بارزة . والواقع ان والدته كانت ابنة جول فافر ، احد مؤسسى الجمهورية الثالثة . اتم دراسته العليا في باريس ، في كلية الآداب والعلوم حيث حصل على إجازة في العلوم وأخرى في العلوم الطبيعية ، توجه بعد ذلك نحو الفلسفة ، وتابع محاضرات برغسون باهتمام وانتظام . وأعد شهادة التبريز في هذا الفرع من فروع المعرفة، ونالها عام ١٩٠٥ . وكان في العام السابق قد تزوج من رايسا أومانوف ، وهي يهودية روسية ؛ وقد اضطلعت رايسا بدور هام وإيجابي في حياته وفي تطوره الروحي: فهي التي عرُّفته ، عام ١٩٠٨ ، بأعمال القديس تـوما الأكويني . وجاك ماريتان ، الذي نشأ في أجواء بروتستانتية ، ودلل في شبابه على لاادرية مثيرة للقلق ، تعرف مع زوجته وشقيقتها فيرا ، الى المجادل الكاثوليكي الشهير ليون بلوا: و رجل في مقتبل العمر وزوجته الصبية تقدما منا على حين غرة ، وعبرا عن تطلعهما الى القيام باعمال مفيدة ، وعن رغبتهما في أن يصبحا صديقين لنا ، ، هذا ما كتبه ليون بلوا في يومياته في ۲۰ حزيران ۱۹۰۵ . وقد استطاع بلوا ، بفضل إيمانه العارم والصارم في آن معاً ، أن يجتذب الزوجين ماريتان وفيرا ، الباحثين عن معلم روحى ؛ وقد قبل الثلاثة معاً سر المعمودية في ١١ حزيران ١٩٠٦ ، وهو تاريخ حاسم في حياة جاك ماريتان ، إذ انه حدد مستقبله كفيلسوف كاثوليكي . وقد ظل ماريتان ، حتى وفاته ، مخلصاً باستمرار للمأشور الكاثوليكي الذي اكتشفه من خلال مطالعته ، عام ١٩٠٨، اعمال القديس توما الاكويني . وقد لمس ماريتان بين المسيحية والفلسفة صلة ، أو بالأحرى تواطؤاً ما كان اشتبه به بعد ؛ ولم ينفك بعد ذلك يشرحه ويطوره في تعليمه ومؤلفاته .

تولى تدريس الفلسفة في معاهد دينية ، في معهد ستانيسلاس من ۱۹۱۲ الى ۱۹۱۶ ومن ۱۹۱۰ الى ١٩١٦ ، وفي المعهد الكاثوليكي عام ١٩١٤، وفي مدرسة فرساي الاكليركية من ١٩١٦ الى ١٩١٧ . وفي وقت لاحق ، مارس التعليم في تورونتو في كندا ( ۱۹۳۳ ) ، وفي جامعة برنستون الشهيرة في الولايات المتحدة ( من ١٩٤١ الى ١٩٤٢ ومن ١٩٤٨ الى ١٩٦٠ ) ، كما انه مرّ بجامعة كولومبيا بين ١٩٤١ و ١٩٤٤ . وقد أصدر آنداك حدود الشعير(\*) ( ١٩٢٦ ) ، التمييز بهدف التوحيد او درجات المعرفة (١٩٣٢). وكنان مستاره التروحي والميتافيزيقي والفلسفي قد وجد ، في الفترة عينها ، تركيبه في أعمال تكشف عناوينها وحدها عما تأثر به وعما رمضه: الفن والسكسولائية (١٩٢٠)، و المذهب الانساني المتكامل (٥) (١٩٣٦). وعلى غرار معلمه وعرابه ليون بلوا ، رأى جاك ماريتان في القديس توما الاكويني رسول العصور الحديثة ؛ بيد انه بدا متحفظاً للغاية بالمقابل فيما يتعلق بالتأثيرات التي تخضع لها الكاثوليكية . وقد كتب حينذاك مؤلفه : ثلاثة مصلحین : لوثر ودیکارت وروسو (۱۹۲۵) . ونی عام ١٩٤٥ كتب المسيحية والديمقراطية ، ولم يتنكر في هذا الكتاب للمأثور الكاثوليكي وانما دعا الى إدراجه في نوع من الوجودية المسيحية . وما يسميه ب مبادىء سياسة انسانية النزعة (١٩٤٥) ، ينطبق بطبيعة الحال على عقل الانسان المبدع ، ولهذا السبب كتب ماريتان عام ١٩٥٥ محاولة عنوانها: الحدس الخلاق في الفن والشعر، وهو حدس ليس له أن ينعتق من الله . وقد عين هذا الفيلسوف المسيحى ، الذي ما كان يساوم على المذهب ، والذي مارس جذباً قویاً علی اکثر من کاتب کاثولیکی ، ولا سیما علی الأديب فرانسوا مورياك ، عين سفيراً لفرنسا لدى الكرسى \_ الرسولي من ١٩٤٥ الى ١٩٤٨ . لكنه اتخذ موقفاً متحفظاً من مجمع الفاتيكان الثاني ، على الرغم من صداقته مع البابا بولس السادس الذي نقل اعماله الى الايطالية . وفي عام ١٩٦٦ ، أصدر كتاب فلاح الغارون الذي عبر فيه عن استيائه من التحولات الفجائية التي طرأت على طقوس الكنيسة . وقد جاء

كتابه الأخير ، كنيسة الكلمة المتجسد (١٩٧١) ،

يؤكد تصميمه على عدم التخلي عن المأثور ، الاساسي في نظره لضمان بقاء الكنيسة والمسيحية بوجه عام . وقد اعطى المثال على وفائه للكنيسة الكاثوليكية وتجرده عن العالم الدنيوي بأن اختلى ، حتى وفاته ، في دير الآباء اليسوعيين في تولوز وعاش فيه تحت اسم الأخ شارل اليسوعي . [جوئيل شميث]

 □ « إنه من أولئك الذين يعرفون أنهم مدانون سلفاً ومستبعدون من الحقيقة ، وأنه لا مكافأة لهم إلا في الإيمان » . [ جورج بوليتزر]

□ د لقد رفع جاك ماريتان صوته احتجاجاً على عبادة معينة للأفكار الانسانية ، وادعى أنه يستطيع ، بمعونة الفلسفة التوماوية ، كما فعل كروتشه بمعونة هيغل ، أن يوفق بين المعرفة والحياة . وقد عارض العقل ، الذي أعلن العصر إفلاسه ، بعقل آخر لا يمكن تصوره إلا في عالم مباين . فلئن أضحت الحقائق ، كما يقول شسترتون ، مجنونة ، فلأن العقل الذي تنبثق عنه ما عاد يضع نفسه في سياق الايمان ، وبات بالتالي يدور في فراغ » . [ر . م . البيريس]

## ماريشال ، جوزيف

#### Maréchal, Joseph

يسوعي وفيلسوف بلجيكي (١٨٧٨ ـ ١٩٤٤). توماوي محدث . حاول في مؤلفاته أن يقوم بـ « نقد متعال » من موقع توماوي « لتجاوز اللاادرية الكانطية انطلاقاً من مبادئها بالذات » . من مؤلفاته : نقطة انطلاق الميتافيزيقا . دروس في التطور التاريخي والنظري لمشكلة المعرفة ، وهو في خمسة مجلدات ، الممها إطلاقاً المجلد الأخير : التوماوية امام الفلسفة النقدية ( ١٩٢٦) ، وقد طور فيه نظرية في الحكم فسر فيها البداهة الموضوعية بدءاً من تحليل لغائية العقل .

# مارينوس

#### Marinus

فيلسوف كتب باليونانية من القرن الخامس او

السادس ب . م . من المدرسة الأفلاطونية المحدثة . تلميذ أبروقلوس وخليفته وكاتب سيرته ( حياة ابروقلوس ) .

#### ماریه ، هنری

#### Maret, Henri

فيلسوف ولاهوتي فرنسي ( ١٨٠٥ ـ ١٨٨٨ ) . كان كاثوليكياً وذا اتجاه انغليكاني معتدل . عارض بقوة الحطولية ،وراى فيها هرطقة العصر الكبرى والثمرة المباشرة للعقالانية . وبالمقابل رأى في فكرة اللامتناهي والكمال علامة الله في الانسان . من مؤلفاته : محاولة في صدهب وحدة الوجود (١٨٤٠) ، الثيوذيقا المسيحية ( ١٨٤٤) ، الفلسفة والدين ( ١٨٥٠) .

#### ماريون ، هنري

#### Marion, Henri

فيلسوف وجامعي فرنسي ( ١٨٤٦ ـ ١٨٩٦). عُرف بوجه خاص بنزعته التحرية ، وبالدور الذي لعبه في داخل الجامعة الفرنسية في النصف الثاني من القرن التاسع عشر . وقد نشر دراسة مشهورة عن لوك بعنوان ج . لوك ، حياته وفكره ( ١٨٧٨) . وله فضلا عن ذلك دراسات في الأخلاق وعلم النفس وعلم التربية ، ومنها : دروس في علم النفس مطبقاً على التربية ( ١٨٨١) ، دروس في الإخلاق ( ١٨٨٨) ، حركة الإفكار التربوية في فرنسا بدءاً من ١٨٧٠) ، ( ١٨٨٨) ، التربية في الجامعة ( ١٨٩٢) ، علم سيكولوجيا المراة ، وقد نشر بعد وفانه ( ١٩٨٨) .

#### ماسولو، أرتورو

#### Massolo, Arturo

فيلسوف ومؤرخ ايطالي للفلسفة (١٩٠٩ ـ ١٩٦٦). تأثر في البداية بمذهب جنتيله الفعلي، وحاول إعادة بناء نقدي للفلسفة المثالية الالمانية

باعلامها كانط وفيخته وشيلينغ وهيغل. تمحورت مباحثه النظرية حول نقد مسلمات المثالية، ولاسيما مبدأ الطابع المطلق واللازمني للفكر، بهدف التأكيد على قيمة الوجود الإنساني في تناهيه ويوميته. وقد تطور فكره لاحقاً نحو الماركسية من منظور المولوجي وجودي، معترفاً باستحالة حل مشكلة الإنسان ككائن متناه عن أي طريق أخر غير العمل السياسي الثوري، وبعيداً عن أية ضمانة ميتافيزيقية. من مؤلفاته: تاريخ الميتافيزيقا (١٩٤٤)، مدخل الى التحليل الكانطي (١٩٤٦)، فيخته والفلسفة الريخ الفلسفة كمشكلة (١٩٤٧).

## ماشوفك، ميلان

#### Machovec, Milan

فیلسوف تشیکی معاصر (۱۹۲۵ ـ ). کان عضواً في اكاديمية العلوم التشيكوسلوفاكية قبل أن يُفصل في عام ١٩٧٠ من جميع وظائفه الجامعية لأسباب سياسية \_ أيديولوجية. انطلق في تفكيره الأول من إمكانية الالتقاء بين الاشتراكية والمأثور المسيحى. وتناول في كتبه الأولى تاريخ الهراطقة فى بوهيميا. وكذلك تاريخ الفكر الأوغسطيني والتوماوي المحدث واللاهوت الجدلي. وحاول في الوقت نفسه فتح فكر هيغل وماركس باتجاه حواري. وذهب إلى أن الهوية الإنسانية، في حاجتها إلى معنى شامل، لا يلبيها لا المعطى الدينى ولا نقيضه الإلحادي. وقد حاول تقديم تأويل جديد لشخصية المسيح بوصفه تزمناً مثالياً في العالم. من مؤلفاته: الماركسية والبلاهوت الجدلي (١٩٦٥)، معنى الحياة الإنسانية (١٩٧١)، المسيح بسرسم الملحدين (١٩٧٢).

# ماك كيون، ريتشارد

## McKeon, Richard

فيلسوف أميركي معاصر (١٩٠٠ ـ ). ترأس

الجمعية الأميركية للميتافيزيقا والمعهد الدولي للفلسفة ذهب إلى أن فلسفة الثقافة ينبغي أن تكون مرنة بما فيه الكفاية كيما تتتبع دينامية التغير الدائم. وأكد على وحدة هـوية الفلسفة عبر تطـورها وتجاوزها المستمر لمذاهبها. وكان واحداً من اعظم المتضلعين بفكر أرسطو والسكولائية. وقد حاز الكتابان اللذان وضعهما عن أرسطو شهرة عالمية. وقد أعمل النظر مطولاً في فكرة التسامح بوصفها طريقاً إلى السلام في العالم. من مؤلفاته: فلسفة سبينوزا: وحدة الفكر (١٩٢٨)، أعمال أرسطو الإساسية (١٩٤١)، مدخل إلى أرسطو (١٩٤٧).

## ماك ليود، أندريس

#### Mac Leod, Andries

فيلسوف أميركي متحدر من أسرة فلمنكية وطيدة السمعة الثقافية (١٩٧١ ـ ١٩٧٧). تمحور كل تفكيره حول تبرير العلم. تاثر بمدرسة أبسالا الاسكندنافية التي كان من أعلامها هاغبرستروم وفالن اواوكسانسييرنا. ولكنه ميّز نفسه بموقف شخصي انطلاقاً من نزعته الاسمية بالمعارضة مع واقعية الآخرين، ومن قوله بثنائية المادة والروح، وتبنيه لنظرية في السببية قريبة من تلك التي قال بها هيوم وقد كتب بالهولندية والفرنسية، كما بالإنكليزية والسكندنافية. من مؤلفاته مدخل إلى الهندسة غير الاسكندنافية. من مؤلفاته مدخل إلى الهندسة غير الإقليدية (١٩٢٢)، حول مسائل شتى في دراسة مفهوم الواقع (١٩٢٧)، الروح والطبيعة (١٩٣٩)، الوقع ومحتواه (١٩٦٠)، الواقع والنفي (١٩٧٢)، الواقع

# ماكول ، هيو

#### MacColl, Hugh

منطيق بريطاني ( ١٨٣٥ - ١٩٠٩) . اقام المنطق على الحساب الأولي للقضايا ، فأسهم بذلك في إرساء اسس المنطق الرياضي الحديث ، وقعّد المنطق ذا

الجهات الست ( الصادق ، الكاذب ، اللازم ، الجائز ، الممكن ، المستحيل ) . من مؤلفاته : الاستدلال الرمزي ( ۱۸۸۰) ، و المنطق الرمزي وتطبيقاته ( ۱۹۰۱) .

## مالفتسيس، خريستوس

#### Malevitsis, Christos

اقتصادي وفيلسوف يوناني معاصر (١٩٢٧ - ). تخصص في دراسة فلسفات الوجود كييركغارد، كافكا، هايدغر، ياسبرز، برديائيف، غبرييل مرسيل، سارتر، إلخ.. اتجه تفكيره الشخصي نحو الإضاءات التي يمكن للسر الديني أن يسلطها على سر الوجود. من مؤلفاته: البُعد الداخلي على ماساة التاريخ (١٩٧٤)، فلسفة هايدغر (١٩٧٤)، المدينة والعزلة (١٩٧٥)

#### مالك بن أنس

#### Mâlik Ibn Anas

أبو عبد الله مالك بن انس الأصبحي . من الأئمة الأعلام ، ولد ومات في المدينة ( ٩٣هـ / ٢١٢م ـ ١٩٤هـ / ٢٠٩٥ ) . مؤسس المذهب المالكي ، أحد المذاهب الفقهية الأربعة الكبرى في الاسلام . له الموطأ ، وهو أساس المذهب وأقدم كتب الفقه . قال أتباعه بالاجتهاد . من مؤلفاته الأخرى : الرد على المقدرية ، المدونة الكبرى ، الرسالة الى الرشيد .

# مامرتينوس ، كلاوديوس

# Mamert Claudien Mamertinus Claudius

لاهرتي وشاعر الماني كتب باللاتينية . توفي نحو سنة ٢٧٣ . اسقف كنيسة فيينا . له كتاب في قوام النفس ، ودعاواه فيه متاثرة بدعاوى اوغوسطينوس والافلاطونيين المحدثين .

## ماندفیل ، برنار دی

#### Mandeville, Bernard De

فيلسوف وكاتب هولندي الأصل هاجر إلى انكلترا بعد أن تخرج طبيباً من جامعة لايدن ( ١٦٧٠ ـ ١٧٣٣). نقد تفاؤلية أنطوني شفتسبري، وكتب بالانكليزية حكاية النحل ( ١٧٠٥ ـ ١٧١٤) التي دافع فيها عن مذهب يقول إن سلوك الافراد الاناني هو في التحليل عامل ازدهار المجتمع . ومن هنا كان العنوان الفرعي لكتابه : رذائل خاصة ، فضائل عامة . وفي الرد على نظريته هذه وعلى جميع « المفكرين وفي الرد على نظريته هذه وعلى جميع « المفكرين الصغار » الذين « يحطون الطبيعة الانسانية إلى المستوى الادنى والأضيق للحياة الحيوانية ، وبصورة أعم على جميع أحرار التفكير»، كتب بركلي كتابه المشهور : السيفرون أو الفيلسوف الصغير (\*) .

#### مانسل ، هنري لونغفيل

#### Mansel, Henry Longueville

فيلسوف انكليزي ( ١٨٢٠ ـ ١٨٧١). تلميذ وليم ماملتون . درَّس في اوكسفورد ، وصار في آخر حياته عميداً بجامعة القديس بولس . نشر اولاً مقدمات منطقية ( ١٨٥١) ، ثم وظف في حدود الفكر الديني ( ١٨٥٨) اللاادرية الهاملتونية لصالح الدين ، مؤكداً انه ليس من حق العقلانيين أن يعارضوا العقائد الدينية ، لأن التناقضات التي يقع فيها العقل البشري عندما يحاول البلوغ الى اللامشروط تثبت أن الشيء يمكن أن يكون واقعياً بدون أن يكنن مفهوماً ، ومن قبيل ذلك عقيدة الثالوث . وفي كتابه فلسفة المشروط نظرية ( ١٨٦٦) أخيراً أعطى جواباً نقدياً عن نظرية ستيوارت مل في التداعي .

#### ماني

#### Mani Mani Chaeus

مؤسس الديانة المانوية ( ٢١٦ ـ ٢٧٧م ) . بشر

بمذهبه ابتداء من ٢٤٠م وصولًا الى بالوشستان ، ثم في الامبراطورية الساسانية في عهد شاهبور الأول ، لكنه اصطدم برجال الدين المزدكيين ، فأعدم في عهد بهرام الأول . ويصوره المأثور رساماً وخطاطاً ومخترعاً للكتابة المانوية ومؤلفاً لعدد من الكتب المقدسة التي ما وصلنا منها إلا شذرات ، ومنها الرسائل ، و الفصول ، و كتاب المزامير والصلوات . والمانوية مذهب مثنوي جذرى أخذ على سعة من الميتولوجيات المزدكية والغنوصية واليهودية والمسيحية . وهي تقول إن العالم الحالي محل لتواجه مبدئين: فقبسات النور تسعى الي الانعتاق من نير الظلام والمادة ، وإن الله ، تذكرة منه للنفوس بأصولها وبمصيرها الوضاء، بعث اليها بالأنبياء وخاتمهم ماني . وهذا التصور يترتب عليه الاعتقاد بالجبر الإلهى واصطفاء الأخيار واخلاق تقشفية ( الصيام ، النباتية ، العفة ) . وعلى الرغم من الاضطهادات المتوالية انتشر مد المانوية في الصين وايطاليا وافريقيا الشمالية ، حتى إن القديس أوغوسطينوس نفسه كان مانوياً قبل أن يعتنق المسيحية . وقد بقيت المانوية على قيد الحياة الي القرن الرابع عشر الميلادي . وقد ظهرت في أوروبا ابتداء من القرن الحادي عشر الميلادي شيع ثنوية وصفت بأنها ، مانوية ، بدون أن تكون صلتها بالمانوية الأصلية واضحة .

## الماوردي، أبو الحسن علي

## Mâwardî, Abûl-Hassan 'Alî

فقيه وقاض شافعي. ولد في البصرة سنة ١٩٦٤هـ / ٩٧٤م، وعاش في بغداد أكثر عمره، وفيها تتوفيي سنة ٥٠٤م. عاصر الخليفتين القادر والقائم، وانتصر لمشروعيتهما الدينية ضد تسلط آل بويه، ولقب باقضى القضاة. يعد من أبرز ممثلي الفلسفة السياسية في الإسلام. ولكنه في تشريعه للخلافة كان أقرب إلى المثالية منه إلى الواقعية. اشتهر بكتابه الأحكام السلطانية. وله أيضا في علم السياسة الإسلامي: قوانين الوزارة في وسياسة الملك وتسهيل النظر وتعجيل الظفر. ومن كتبه الأخرى: أدب الدنيا والدين، وكتاب الإقناع

وهو خلاصة في الفقه الشافعي، والحاوي في الفروع (٢٠ مجلداً). وله في علم الكلام: أعلام النبوة، بالإضافة إلى تفسير للقرآن.

## ماينونغ ، الكسيوس

#### Meinong, Alexius

فيلسوف وعالم نفس نمساوي ( ۱۸۵۳ ـ ۱۹۲۰) . من تلامذة فرانتز برنتانو . أسس أول مختبر لعلم النفس في النمسا . وضع نظرية اصبيلة في موضوع المعرفة حاولت أن تتجاوز التعارض بين الواقعية والمثالية . ذهب في كتابه : حول القوام الأعلى للموضوع ( ۱۸۹۹) الى أن كل موضوع ( ولو كان مربعاً مستديراً مثلاً ) يصلح لأن يكون موضوعاً لمعرفة ا علمية ، حتى ولو لم يكن له وجود ، او حتى لو لم يكن ممكناً: وهكذا فإن «نظرية الموضوع» تتصور الموضوع حراً من الوجود في عموميته الأعم ، وبصورة مستقلة عن كونه يدرك أو لا يدرك من قبلنا أو عن كونه ينطوى أو لا ينطوى على قيمة بالاضافة الينا . وهذه النزعة الافلاطونية التي تتصور القضايا والاعداد والموضوعات الخيالية والتناقضات ذات وجود مستقل عن الذهن البشري كان لها تأثير في فلسفة برتراند راسل وادموند راسل في طورهما الأول .

ونخص بالذكر من مؤلفات ماينونغ الأخرى: مباحثات في نظرية وسيكولوجيا للموضوع ( ١٩٠٤) و حول مكان نظرية الموضوع في مذهب العلوم ( ١٩٠٧).

# ماي وين ـ تينغ

## Mei Wen- Ting

فيلسوف وفلكي صيني ( ١٦٦٣ ـ ١٧٢١ ) اشتهر بآرائه التحررية وبدعوته الى تبني الأفكار الغربية .

# متاغّرت، جون إيليس

#### Metaggart, John Ellis

فيلسوف مثالي هيغلي إنكليزي (١٨٦٦ ـ ١٩٢٥). كرّس جهده لدراسة فكر هيغل الذي كان يكنّ له

إعجاباً عميقاً، فكتب ثلاثة مؤلفات في شرح مذهبه، وهي: دراسات في الجدل الهيغي (١٨٩٦)، دراسات في الجدل الهيغية (١٨٩٦)، شرح على منطق هيغل (١٩١٠) ولكن «شرحه، جاء نقداً اكثر منه تفسيراً. كما طور متاغرت مذهباً فلسفياً شخصياً في كتابه: طبيعة الوجود (١٩٢١).

# متى الاكواسبارتي

## Matthieu D'Acquasparta Matthew Of Acquasparta

لاهوتي ايطالي كتب باللاتينية ، ولد نحو ١٢٤٠ م في اكواسه ارتا في اومبريا بايطاليا، ودرَس في باريس، وعلم فيها ، وانتخب سنة ١٢٨٧ معلماً عاماً للرهبانية الفرنسيسكانية ، ثم سيم كاردينالا ، وكانت وفاته في روما سنة ١٢٠٧ . اقتفى في مذهبه مذهب بونافنتورا ومذهب اوغوسطينوس الذي وجد أنه مهدد من قبل المشائية التي شهر لواءها « بعض المتفلسفين » . قال ضد توما الأكويني بتعدد الصور . له نظرية في المعرفة قال بموجبها إن الحس ليس سالباً ، وعرضها في مسائل في المعرفة ، وقد بدا فيها واضحاً تاثره سينا .

# متی بن یونس

#### Mattâ ibn Yûnis

المعروف بأبي بشر المنطقي أو بابن يونان . فيلسوف وطبيب عربي نسطوري . ولد في دير قُنًا في سورية فلقب بالقنائي ، وتوفي في بغداد سنة ٢٢٨ هـ/ ٩٤٠ م . قرأ عليه الفارابي ويحيى بن عدي . نقل عن اليونانية كتاب الشعر(\*) ( بويطيقا ) لأرسطو ، وعن السريانية كتاب البرهان لاسحق بن حنين ، وشرح كتاب إيساغوجي(\*) لفورفوريوس .

## مترودورس الخيوسي

#### Métrodore De Chio Metrodorus Of Chios

فيلسوف يوناني شكى من مطلع القرن الرابع

ق. م. كان تلميذاً مباشراً لديموقريطس، ويعد في الحقيقة المؤسس الفعلي للمدرسة الشكية لانه كان يقول « إننا لا نعرف أننا .
 لا نعرف شيئاً » . وله نقد للمعرفة الحسية ، وقد تأثر به كثيراً أنكسارخوس.

# مترودورس الاستراتونيكي

#### Métrodore De Stratonice Metrodorus Of Stratonicus

فيلسوف يوناني من القرن الثاني ق . م . كان في البداية تلميذاً لابيقور ، ثم صار تلميذاً لقرنيادس في الاكاديمية الجديدة .

## مترودورس اللمبساقي

#### Métrodore De Lampsaque Metrodorus Of Lampsacus

فيلسوف يوناني ابيقوري (نصو ٢٣١ - ٢٢٧ق.م). وهو غير الفيلسوف المعروف بالاسم نفسه والذي عاش في القرن الخامس ق.م وكان تلميذا لانكساغوراس. وقد كان مترودورس من اوفى تلاميذ ابيقور، ومنذ أن التقاه لم يفارقه قط إلا لفترة ستة اشهر. ويذكر له ديوجانس اللايرتي اثني عشر مؤلفاً، اغلبها ذو طابع جدالي، واحدها موجه ضد اخيه طيموقراطس الذي كان من اتباع مدرسة ابيقور قبل أن ينقلب عليها ويفتري على مؤسسها. وقد تنوج مترودورس من ليونتيون، وهي بائعة لذة كانت من اتباع المدرسة. وقد توفي مترودورس قبل معلمه ابيقور بسبعة اعوام، فأمر له هذا باحتفال سنوي، وأجرى لابنته معاشاً يقيها الضبع.

# محمد بن عبد الوهاب

#### Muhammad Ibn 'Abdiiwahhâb

مصلح ديني ومؤسس الوهابية الداعية الى تحرير الإسلام من الشوائب الطارئة عليه . ولد في قرية

العينية بنجد سنة ١١١٥ هـ/ ١٧٠٢ م، وتوفي سنة ١٢٠٦ هـ / ١٧٩٢ م. درس في المدينة ، واقام مدة في البصرة وبغداد ، وتأثر بالحنبلية كما تتمثل في كتابات ابن تيمية وابن قيم الجوزية ، ونشط في الدعوة الى العودة بالإسلام الى صفائه الاصلي . ترك تأثيراً واسعاً في شبه الجزيرة العربية ترجعت اصداؤه في السودان والشمال الافريقي والهند . من مؤلفاته : كتاب التوحيد فيما يجب من حق الله على العبيد ، و تفسير الفاتحة ، و كتاب الكبائر ، و كشف الشبهات .

# محيي الدين العجمي الاصفهاني

# Mohyiddîn Al - 'Ajami Al - Isfahâni

فيلسوف عربي من القرن الثالث عشر الميلادي ، لا يعرف عن حياته شيء ، وهناك خلاف حول ما إذا كان نسطورياً أو يعقوبياً . له مؤلفات في اللاهوت ، وفي التوحيد والتثليث ، ومنها رسالة في العقل والعاقل والمعقول ورسالة اشرف الحديث في شرفي التوحيد والتثليث .

## مَذْفا

#### Madhva

فيلسوف هندوسي ( ١٩٩٩ ـ ١٢٧٨ م ) . واصل فلسفة رامانُجا . مؤكداً ان كتب الفيدا المقدسة هي السبيل الوحيد الى معرفة البرهمان . وقد غالى في تقديس هذه الكتب حتى جعلها فوق الله نفسه . ذهب مذهباً اثنينياً في تأويله لتعاليم الفيدانة! .

## مذفا شياريا

## Madhva Charya

فيلسـوف هنـدي هنـدوسي (نحـو ۱۲۹۷ ـ ۱۳۸۱ م) . من السلالة الفكرية لشنكـرا شاريـا . شغل منصب وزير في عهد ملكين من ملوك امبراطورية

الفيجاياناغار ، وضع مصنفات عديدة في الفلسفة ، وسيرة حياة شنكرا شاريا ، وشروحاً دينية على كتابات معلمه .

#### مرسيل ، غبرييل

#### Marcel, Gabriel

فيلسوف وكاتب مسرحي فرنسي ولد وتوفي في باريس: ٧ كانون الأول ١٨٨٩ \_ ٨ تشرين الأول ١٩٧٣ . كان ابناً لدبلوماسي شغل منصب مدير الفنون الجميلة في عهد الجمهورية الثالثة ، وقد لازمه طول حياته اعجاب شديد بالرسم وشغف عظيم بالموسيقى . حصل على شهادة التبريز في الفلسفة وهو لا يزال في الواحدة والعشرين ، وعلّم في معاهد فندوم وسنس وكوندورسيه في باريس من عام ١٩١١ الى عام ١٩٢٢ ، دخل مهنة الأدب بصفة قارىء في دارى غراسيه و بلون للنشر. وقد أشرف في الدار الأخيرة على إصدار السلسلة المعروفة باسم مفو كبروازيه ، (نيران من جوانب متعددة) التي نشرت أعمال عدد من الكتاب الأجانب البارزين . وقد تابع دراسته الفلسفية في الوقت عينه ، مبدياً عن اهتمام خاص بمسألة الموت ، ولا سيما أنه كان فقد أمه وهو لا يزال في الرابعة. ثم كلُّف، في أبان حرب ١٩١٤ ـ ١٩١٨، بالبحث عن المفقودين . تأثر بالجدلية الهيغلية وبروحانية برغسون وعقلانية برانشفيك ، وانتهى الى اعتناق المسيحية في عام ١٩٢٩ ، والى صياغة ما سمى ، بشىء من التعجيل ، به التوجيودية المسيحية ، . وقد سيطر عليه هاجس الطابع العارض والزائل لكل حرية ، وراوده يقين بأن الأخوة بين البشر كافة هي وحدها الخليقة بإنقاذ العالم: وهي فكرة سقراطية تماماً عبر عنها في سلسلة من الأعمال المتنوعة طغى عليها الطابع الميتافيزيقي ، ومنها : يوميات ميتافيزيقيـــةِ<sup>(+)</sup> ( ١٩٢٨ ) ، الوجــود والمُلك<sup>(+)</sup> (١٩٣٥)، سير التوجيود (١٩٥١)، الانسيان المرتحل(\*) (١٩٤٥) ، من الرفض الي الدعاء(\*) (١٩٤٠) ، المسرح الديني (١٩٥٩ ) ، الحضور والخلود على الأرض (١٩٦٥)، محاولة في الفلسفة الصينية ( ١٩٦٧ ) . عمل غبرييل مرسيل

ناقداً مسرحياً في مجلة نوفيل ليتيرير ، وكتب عدداً من المسرحيات تمحورت حول صعوبة الاتصال بين البشر ، بل حول استحالته رجل الله(\*) ( ١٩٢٩ ) ، درب الذروة ( ١٩٣٦ ) ، روما لم تعد في روما (١٩٥١) . وقد دلل غبرييل مرسيل غير مرة ، من خلال كتاباته ، على أنه يعرف كيف يتخذ المواقف بصدد خيارات عصره العظمى ، وأثبت أن نزعته التشاؤمية الفاعلة ، التي طالما انتقد عليها ، لم تكن يوماً ذريعة للتنصل من المسؤولية . فعلى الانسبان في نظره أن يسعى الى الاهتداء الى ما أسماه ب ، الحكمة المأساوية ، [جوئيل شعيت]

□ « يمكن تحديد جهدي كله بأنه نزوع إلى إنتاج ـ إني أنفر من استخدام هذه الكلمة المادية ! ـ تيارات تعاود بها الحياة الانبعاث في بعض مناطق الروح التي آلت الى خمول وباتت عرضة للتحلل » . [غبرييل مرسيل]

□ « لقد استطاع غبرييل مرسيل ، بدون أن يخفف البتة من المأساوية المسيحية للوجود ، أن يطور أونطولوجيات اليأس». [عمانوئيل مونييه]

□ • لدى غبرييل مرسيل تحديداً تطالعنا موضوعات التصفية الضرورية للكوجيتو ولكل فلسفة الأنوار ونفي العقلانية الحديثة . [جورج بوليتزر]

□ «بخلاف وجودية سارتر، نجد أن الموضوعة الرئيسية في تأمل غبرييل مرسيل ليست الحرية ، بل المشاركة . فالاتصال مع الغير ، في أكمل أشكاله وأكثرها عيانية ، أي الحب ، هو الذي يفتح لنا الطريق الى الشكل الأعلى من المعرفة ، تلك التي تحدد نفسها لا بدالة الملك، بل بدالة الوجود ، [روجيه غارودي] □ «أن الأنا عند مرسيل على صلة ماهوية بالأنت،

وبما يسميه الانت المطلق ، اي الله » . [جان فال]

« في الفلسفة ، كما في المجالات الأخرى ، لا يدوم سوى الأصيل ، ولهذا كفل غبرييل مرسيل لنفسه ان يكون له دواماً قراء . ففي نتاجه يكلم الانسان مباشرة الانسان ؛ ولن يعدم هذا النتاج القراء يوماً ، لان صاحبه لن يتوقف ابدأ عن تكوين اصدقاء جدد » .

[ إتبين جلسون]

🗆 د مع غبرييل مرسيل تعود الفلسفة على نحو

نموذجي الى مصدر اشتقاقها . وهي لصيقة بالحياة ولا تقبل انفصالًا عن الانسان الذي يتأمل الى حد أنها تتبدى كمسار . وقد رفض مرسيل دواماً وبعناد أن يعطيها شكلًا مذهبياً ، وكان العنوان الوحيد الذي ارتضى به لتسمية بحثه هو السقراطية المحدثة أو

السقراطية المسيحية » . [كزافييه تييت]

#### مرسيليوس الانغاني

#### Marsile D'Inghen Marsilius Of Inghen

لاهوتي كتب باللاتينية ، توفي سنة ١٣٩٦ م . درس على يوحنا بوريدان في باريس حيث تخرج استاذاً في الفنون وعلم ابتداء من ١٣٦٢ ، وتولى مرتين عمادة جامعة باريس قبل أن يصير عميداً لجامعة هايدلبرغ الناشئة سنة ١٣٨٦ . له رسائل في المنطق اخذ فيها بالمذهب الحدي . وله كذلك شرح على ما بعد الطبيعة (٩) لأرسطو وعلى الاحكمام (٩) لبطرس اللومباردي . عارض الواقعية ، ولكنه لم يأخذ بالشكية التي لقنه إياها يوحنا بوريدان . وقد ميز بين البرهان الرياضي ، العادم الكفاءة في إثبات وجود الله ، وبين الديل الميتافيزيقي المؤهل لذلك .

# مرسيليوس البادوفي

#### Marsile De Padoue Marsilius Of Padua

لاهوتي ومنظر سياسي ايطالي كتب بالفرنسية ( نحو ١٢٧٥ ـ ١٣٤٢ م ) . درَّس في جامعتي باريس وبادوفا ، وكان معاوناً سياسياً ليوحنا الجندوني ، ولكن رشديته لم تتجاوز ضرورة الفصل النظري بين مضمار الايمان والعقل ومضمار السياسة ، وبالتالي الفصل بين الكنيسة والدولة . الف بالمشاركة مع يوحنا الجندوني الدفاع عن السلم (١٣٢٤) ، وهو اكمل مثال في نوعه على الرشدية السياسية . فقد انطلق من التمييز التقليدي بين غايتي الانسان ، ليميز نمطين من الحياة : الحياة الزمنية التي يسوسها الأمراء وفق تعاليم الفلاسفة ، والحياة الأبدية التي يسدد الكهنة خطى الانسان اليها بمعونة الكتب الموحى بها .

# مرسين ، الأب ماران

#### Mersenne, Le Père Marin Mersenne, Father Marin

فیلسوف وریاضی فرنسی . ولد فی سولتییر فی ۸ أيلول ١٥٨٨ ، وتوفى في باريس في الأول من أيلول ١٦٤٨ . كان من منشأ متواضع ، وقد أتم المراحل الأولى من دراسته في مانس، لدى الأباء الأوراتوريين ، ثم انتقل الى معهد الفليش الشهير للأباء اليسوعيين . وقد بقى فيه لغاية عام ١٦١٠ على الأرجع ، وتعرف فيه الى ديكارت ، فربطته به آصرة صداقة متينة صمدت أمام محنة الزمن . في عام ١٦١١ ، تخلى عن المستقبل الباهر وعن الثروة اللذين وعدته بهما ثقافته ومواهبه ، والتحق برهبانية الفرنسيسكانيين ؛ ثم قصد بلدة مو ، حيث امضى فترة الترهب ، وبعدئذ توجه الى باريس لدراسة اللاهوت والعبرية . أوفده رؤساؤه بعد ذلك الى نفير لتعليم الفلسفة ، فظل يؤدى هذه المهمة حتى عام ١٦٢٠ ، حيث عاد الى باريس مجدداً واقام في دير انونسياد. جمعت مؤلفاته الأولى بين اللاهوت والمجادلة ؛ وقد تهجم فيها بعنف وحدة على كل ما هو حائد أو خارج عن الخط الديني القويم ، مدللًا على تعصب يبعث على الاستغراب ولا سيما أنه أبدى، في وقت لاحق، عن حسن استعداد لتقبل جميع افكار العلم الجديد . من بين أعماله الأولى نخص بالذكر: مسائل شهيرة جداً في سفر التكوين (١٦٢٢) ؛ كفر التاليهيين الطبيعيين الملاحدة والزنادقة وقد عُكس ورُد عليهم ( ١٦٢٤ ) : حقيقة العلوم ضد الشكيين والبيرونيين(\*) ( ١٦٢٥ ) . وقد دافع عن ديكارت ، الذي اضطر الى أن ينفى نفسه بنفسه الى هولندا ، بحمية وإخلاص استحق عليهما لقب « سفير السيد ديكارت في باريس»؛ والواقع أنه كان في الصداقة ، كما فى الايمان ، لا يترك للمساومة من مكان . وقد كرّس القسم الثاني من حياته للعلوم بـوجه خـاص: الرياضيات ، الطبيعيات ، الفلكيات . وقد طوّر ، قبل نيوتن ، نظرية المقراب الانعكاسى ، وأجرى تجارب شخصية حول مقاومة الأجسام الصلبة ، وتصريف السوائل ، واهتزاز الأجسام .

ذاع صيت مرسين في أوروبا في القرن السابع

عشر ؛ لكنه لم يدن بشهرته لاكتشافاته الشخصية بقدر ما دان بها لدور الوسيط الذي اضطلع به مع كبار علماء عصره الذين اتصلوا فيما بينهم عن طريقه . وكان الناس يأتونه من كل حدب وصوب طلباً لمشورته لما ذاع من أمر ثقافته وطيبته ؛ ولم يكن يجيد إسداء النصح فحسب، بل ايضاً طرح الأسئلة الخليقة بتسليط الأضواء على الحلول الممكنة . وقد قام بعدد من الرحلات الى ايطاليا تمكن من خلالها من الاتصال بعلماء شبه الجزيرة وفقهائها . وقد ترجم عام ١٦٤٤ الميكانيكيات (\*) لغليليو ، وأرفقها بشروح وتعليقات ، ونقل في عام ١٦٤٥ نبأ كشوف توريشلًى حول الفراغ. ولم يخلِّد اسمه إلا في ذاكرة قراء ديكارت ، الذي تراسل وإياه بانتظام ، وكان اسم مرسينٌ قد ظل لفترة طويلة مرتبطاً بالدراسة المعنونة : التناغم الكلى ، المتضمن نظرية الموسيقي وممارستها(\*) ( ١٦٣٦ ) ؛ وقد طبق فيها المبادىء العامة للميكانيكا على الموسيقي ، وكثيراً ما سرقت معلومات هذا الكتاب في القرن التالي . ونقل مرسين الى اللاتينية عدداً من المؤلفات اليونانية في الهندسة والرياضيات. ومن أعماله التي لا يزال يأتي بعضهم بذكرها : مسائل غريبة او تسالى العلماء (١٦٣٤)، ومسائل لاهوتية وطبيعية واخلاقية ورياضية ، و التناغم ، الكتاب الثاني عشر .

□ « نحن ندین له علی کل حال بفضل إتاحة الفرصة
 امام عدة کشوف بدیعة ما کانت لتری النور لولا أنه
 حض العلماء علیها » . [بسکال]

 □ « لم يكن الآب مرسين ديكارتياً الى الحد الذي يعتقده . فهذا الآب كان موزعاً بين روبرفال وفرما وغاسندي وديكارت وهوبز » . [لايبنتز]

# مرقس اوراليوس ، انطونينوس

## Marc Aurèle, Antonin Marcus Aurelius, Antoninos

امبراطور وفيلسوف روماني من عشيرة آنيا الاسبانية ، كتب باليونانية . ولد في روما في ٢٦ نيسان ١٢١ م ، ومات في فيينا في ١٧ آذار ١٨٠ . كان طفلًا ساحراً بصراحته الساذجة ، فوقع موقع الرضى في

عينى الأمبراطور أوريانوس ، الذي تلاعب باسم أبيه ، آنيوس فيروس ، فدعاه و فيريسيموس ، اي و الناطق بالحق ، ، وتبناه وأوصى وريثه انطونينوس بأن يفعل مثله . وعلى هذا النحو عاش مرقس أوراليوس وترعرع في القصر الأمبراطوري، وتعلم في أثناء الأعوام الثلاثة والعشرين من عهد انطونينوس ، وهي من أسعد سني روما ، فن الحكم . بيد أن الأعوام التسعة عشر التي مارس مرقس أوراليوس في أثنائها الحكم كانت من أفجع سنى الأمبراطورية بسبب تهديدات البرابرة، والثورات ، والأمراض الوبائية ، والأزمات من كل شكل ولون . والحق أن التاريخ أوكل الى ذلك العقل الشغوف بالسلم والتأمل مهام مادية جسيسة وثقيلة ، فتعكر لها صفو حياته . وقد قابل مرقس أوراليوس سلسلة الحروب والأفات المتصلة التي أرهقت الأمبراطورية بسكينة القوة الخلقية وبحيوية الإحساس بالواجب. وقد مرت أيام أضبطر فيها سبيد العالم ذاك الى أن يبيع في المزاد كنوز الأمبراطورية كيما يجهز جيشاً جديداً ، قوامه عبيد وفارون ومصارعون ، ليخوض به غمار معارك كللت بالظفر.

إنه لمن مفارقات الأمور أن يكون أمبراطور روماني تعلم سرمثل تلك القوة من التعليم المكتوب لعبد فريجى معتق هو إبقتاتوس ، وأن يكون أحب الحرية بقدر ما أحبها ذلك الرقيق المنكود ، حتى إنه كان قيصراً يتقزز من « التقيصر » ( وهو مصطلح نحته مرقس أوراليوس نفسه عن كره منه لمضمونه ) . آية ذلك أن ذلك الرجل الذي كان يحكم شطراً واسعاً من العالم ، ولا يعرف ساعة من الهدوء في خيمته العسكرية المتنقلة ، احتفظ ، على الرغم من كل شيء ، بعادة اكتسبها في شبابه ، وهي أن يكتب ليلاً . وقد استخدم اللغة اليونانية في مراسلاته (قبل ارتقائه عبرش الأمبراطورية ) مع صديقه ومعلمه مرقس كورناليوس فرونستون ، وعالج في رسائله موضوعات للدرس ، وقضايا تتعلق بالأسلوب ، وتكلم عن رقة صحته التي زاد في وهنها تقشفه المسرف. بيد أنه، كأمبراطور، كتب باليونانية مخاطبأ نفسه وواضعأ ذاته أمام ضميره . وقد كتب مرقس أوراليوس الخواطر ( الي ذاته(\*)) في كارنونتا ، وربما لينسى جلبة اليوم السابق الذي أمضاه في القتال . أكان رواقي المذهب ؟ بلى ، بكل تأكيد ، وإن لم يكن كتابه رسالة في الفلسفة

الرواقية ، لانه لا يتضمن لا عقيدة إبقتاتوس الكلية الصرامة ، ولا استاذية سنيكا ونبرته النظرية ، بل كان يتميز بشيء خاص بمرقس اوراليوس ، اي بالكيفية الانسانية ، الحميمة والمؤثرة ، التي حوَّل بها المذهب الى فحص دائم للضمير .

تبنى مرقس أوراليوس ، في صلاته بالمسيحيين ، الموقف القانوني الذي كان أخذ به تراجيانوس : الامتناع عن ملاحقتهم ، وانما معاقبتهم عند الوشاية بهم وفي حال رفضهم أداء شعائر العبادة لدين الاسلاف . وليس اضطهاده لهم ، وإنما حكمه البالغ القسوة عليهم هو الذي يُعتد به . أما المدافعون عنهم ، فعلى الرغم من إبائه الاستماع إليهم ، فإنهم لم يدرجوا قط الأمبراطور الحكيم في عداد المضطهدين . [فنشنزو شيلنتو]

□ « كان خير عاهل عرفه الرومان ، وكان عهده دهياً » . [قزم تييمون]

□ « يشعر الانسان في ذاته بمتعة خفية عند الحديث عن ذلك الأمبراطور ؛ ولا يملك المرء أن يقرأ حياته بدون أن ينتابه تحنان خفى » . [ديدرو]

□ • إن الموضوعة المحورية في تأمله هي أرتباط الفرد بالكون ؛ فهذا الارتباط هو الشيء الوحيد الذي يعطي الحياة معنى ، هي المتقلبة العارضة بحد ذاتها » . [إميل برهييه]

□ « ليس هدف مرقس أوراليوس تطوير مذهب فلسفي متساوق ، بل تطبيق هذا المذهب في كل لحظة من لحظات حياته الواعية ... ومن المحقق أن فلسفته تأثرت بهواجسه ، ولكن يمكن لنا القول أيضاً إنه ما أخذ بتلك إلا ليتغلب على هذه ... ومن هنا أراد فكره أن يجمع جوهر المأثور اليوناني والمأثور الروماني في آن من آناء الازمة : الرواقية والحرية والفضيلة » . [الان ميشيل]

#### مرقيون

#### Marcion

غنوصي مسيحي ، مؤسس شيعة المرقيونيين . ولد على الأرجع نحو عام ١٠٠ م في سينوب في آسيا

الصغري ، ومات على الأرجح ايضاً عام ١٦٥ . على أن الشيعة التى أعطاها اسمه وصبار رئيسها كانت أقدم منه ، وكان اتباعها منتشرين في إيطاليا ومصر وفلسطين وشبه الجزيرة العربية وسورية وقبرص وفارس. وقد انتبذ مرقبون العهد القديم ولم يحتفظ من العهد الجديد إلا بإنجيل لوقا وبعشر رسائل لبولس الرسول . فكان بذلك أول ناقد ديني . وله إنجيل مفقود ، إذ أبيدت أكثر كتابات مرقيون حال ظهورها أو حُرِّفت . وآراؤه انما نعرفها من خلال ردود خصومه .. وهم كُثُر \_ عليه . وقد ميز مرقيون بين إله خير ، مجهول ، غريب عن العالم ، وبين يهوه اليهود ، وهو فاطر من منزلة أدنى . فالله الخيِّر قدم بنفسه الى الأرض أو بعث أبنه ليحرر البشر من سيطرة الفاطر الغاشمة . ويما أن المادة فاسدة ، فإنه ما حدث تجسد قط ؛ فجسم الكائن السماوي الذي زار الأرض لم يكن إلا ظاهراً أو شبحاً .

كان المرقيونيون زهاداً متشددين ويستنكفون عن العلاقات الجنسية التي تديم ملكوت الفاطر الشرير . وكانت لهم كنيسة منظمة ، وقد اندثر اثرهم عند التحاقهم بالحركة المانوية . [جورج اوري]

## مركيس، نيكوس

## Markis, Nikos

فيلسوف يوناني معاصر (۱۹۴۷ - ). جمع بين الفلسفة واللاهوت، وحاول أن يكشف عن الأسس الميتافيزيقية للتصوف انطلاقاً من المأثور الإغريقي. وهو يرى أن كل ميتافيزيقا حقة هي تطور رجولي وأصيل لروح الطفولة. من مؤلفاته: عن الحنين إلى الواقع (۱۹۷۰)، الأسس الميتافيزيقية للتصوف (۱۹۷۷)، انفجار الماهية (۱۹۸۲)، ميتافيزيقا روح الطفولة (۱۹۸۲).

## مزراحي، روبير

#### Misrahi, Robert

فيلسوف فرنسى معاصر متحدر من أسرة يهودية

# مَعْبَد الجُهَني

#### Ma'bad Ai - Johani

ولد في البصرة وعاش في المدينة . توفي سنة ٨٠ هـ/ ٦٦٩ م . أول من اشتهر عنه القول بأن العبد مخير . نشأت حوله جماعة عرفت بالقدرية .

# معصوم على شاه

#### Ma'sûm 'Alî - Shah

متصوف ولد في شيراز وتوفي سنة ١٣٤٤ هـ /١٩٢٥ م. وهو غير معصوم علي شاه (ت ١٩٢٠ هـ /١٧٧٦ م). محيي الطريقة النعمتلاهية في شيراز. له بالفارسية موسوعة كبرى عامة في التصوف بعنوان طرائق الحقائق.

# مكروبيوس ، امبروزيـوس اوراليـوس ثيودوسيوس

# Macrobe, Ambrosius Aurelius Theodosius Macrobius, Ambrosius Aurelius Theodosius

كاتب وفيلسوف لاتيني . « ولد تحت سماء أخرى » ، وربما كان أصله من جزر بحر إيجه ، أوحتى إفريقيا ، وعاش في روما حيث صار عضواً في مجلس الشيوخ ، بين القرنين الرابع والخامس للميلاد ، أي أيان تلك الحقبة المضطربة ، الشاقة ، التي أخذت فيها الحضارة القديمة بالانطفاء رويداً رويداً مخلية مكانها لنصرانية نابضة بالحيوية . كان شخصية قلقة ، لا يعرف له وجهة محددة ، مثله مثل جميع أعلام ذلك العصر ، ملتفتاً بجماح نفسه نحو الماضي ولا هم له غير إقناع الذات بديمومة الحضارة الرومانية .

كان ينتمي الى نخبة المجتمع ، وصديقاً لآل سيماخوس ولآل نيقوماخوس ، وموظفاً عالي المقام في الأميراطورية ، وشغل عدة مناصب فخرية في روما وفي تركية (١٩٢٦ - ). التقى سارتر عام ١٩٤٢، ونشر في مجلته الأزمنة الحديثة مقالات عديدة، ومنها عدة مقالات عن إسرائيل. وقد تخصص في فكر سبينوزا، كما في المسألة اليهودية عموماً. من مئولفاته: الشرط التأملي للإنسان اليهودي مؤلفاته: الشرط التأملي للإنسان اليهودي (١٩٦٨)، سبينوزا (١٩٦٨)، الرغبة والنظر العقلي في فلسفة سبينوزا (١٩٧٧)، النور، البداية، الحرية (١٩٦٩)، رسالة السعادة (١٩٨١)، الوجود والديموقراطية (١٩٩٥).

#### مسوح، فكتور

#### Massuh, Victor

فيلسوف ارجنتيني معاصر من التيان الفينومينولوجي (١٩١٤ - ) تتلمن على فرنشسكو روميرو واهتم بوجه خاص بفلسفة الدين والتاريخ رأى في الحرية المغامرة الإنسانية الحقيقية الوحيدة التي تضعنا في قبالة الإنسان بما مو كذلك. وميز في الإنسان بين المأساوي والجدلي. أكد أن نفي الله هو شرط لقاء جديد مع الإلهي الذي في الإنسان من مؤلفاته: أميركا كعقل وكهوى في الإنسان من مؤلفاته (١٩٥٧)، معنى التاريخ وغايته (١٩٦٧)، الطقس والمقدس (١٩٦٧)،

# مظفّر على شياه

#### Mozaffar 'Alî Shâh

متصوف من الطريقة النعمتلاهية الشيرازية ، توفي سنة ١٢١٥ هـ/ ١٨٠٠ م في كرمنشاه . من مؤلفاته : مجمع البحار ، وفيه يتلاقى تأثير ابن عربي والآثار الشيعية ذات المنزع الغنوصي ، و الكبريت الأحمر ، ويبحث في الحجر الفلسفي ، وبحر الاسرار ، وهو في اسرار الصوفية .

الخارج ، وربما عمل والياً على إسبانيا ( ٢٩٩) وحاكماً الافريقيا (٤١٠). ولـم يصلنا من مصنفه الأول ، في الفروق والصلات بين الفعل اليوناني والفعل اللاتيني ، ذي الطابع التعليمي ، سوى بعض شدرات ، مع إهداء الى سيماخوس . ولكن مكروبيوس ، قبل أن يكون من النحاة ، كان يشعر بأنه فيلسوف ورجل سياسة وعالم آثار ، وقد ضمَّن شروحه على منام اسقيبيون لشيشرون آراءه الفلسفية ، المستوحاة من مبادىء الأفلاطونية المحدثة المعاصرة له ، وناقش فيها بحرارة طبيعة النفس والله والكون والكواكب. وهو من فتح الطريق لتلك التأويلات المجازية ، الصوفية والتنجيمية ، التي ستروج على اوسع نطاق في العصر الوسيط. وقد عرض فيها بوجه خاص اقتناعه بأن العالم أزلى ، وبأن كل ما هومحتوى في العالم عرضة مع ذلك للهدم جزئياً ثم للتولد من جديد بفعل انقلابات متصلة . وربما من هنا جاءت الفكرة القائلة إن مكروبيوس كان نصرانياً . والواقع أنه حاضر بكليته ، بمثاله الوثنى ، وبصوت روما الفكري والسياسي ، في كتابه الأساسي الزحليات(\*) .

#### مكسيموس الصوري

## Maxime De Tyr Maximus Of Tyre

فيلسوف افلاطوني محدث كتب باليونانية . ولد في مدينة صورعلى الساحل السوري نحو العام ١٧٥ق . م. ترعرع على دراسة الشعر الهوميري والفلسفة القديمة ، وعلى الأخص فلسفة افلاطون ، وعاش من اول شبابه حياة خطيب متجول ، مثل لوقيانوس وديونيسيوس . فما يكاد يصل الى مدينة حتى يعرض امام الجمهور الحجة انتي يزمع أن يطورها في الأيام التالية . وقد عاش بلا ادنى ريب في أثينا حيث التقى المؤرخ اليوناني آريانوس ( ربما في ١٤٧ - ١٤٨ ، وهو العام الذي عين فيه آريانوس واليا ) . وقد ذاع صيته في عام ١٥٢ ، بالتكافل مع آريانوس وابولونيوس الخلقيدوني . وبعيد ذلك بوقت وجيز ، قصد مكسيموس روما ، حيث عاش في ظل ولاية كومودوس ، ولكننا لا يغلم إن كان عاش فيه ظل ولاية كومودوس ، ولكننا لا نظم إن كان عاش فيها على نحو متواصل . وخلافأ

لديونيسيوس ولوقيانوس ، كانت ثروته تتيح له أن يعيش بدون أن يعطي دروساً . وما كان يتقاضي مالاً على محاضراته ، وكان في وسع الشبيبة الرومانية أن تشارك بحرية في شروحه (\*) . وقد وصلنا من هذه الشروح خمسة وثلاثون شرحاً .

#### مكسيموس المعترف

#### Maxime Le Confesseur Maximus The Confessor

( أو مكسيموس الضريسوبولي ) . ولد في القسطنطينية من أسرة من الأشراف سنة ٥٨٠ م ، ومات في لازيكا ( كولخيدا ) في ١٣ آب ١٦٢ م . كان من أبرز وجوه التاريخ الكنسي البيزنطي ، وأول لاهوتي في عصره ، وألد خصم ، مع بطريرك القدس صوفرونيوس ، للمونوتيلية أو أصحاب المشيئة الواحدة ، حتى إنه مهر بدمه عقيدته الإيمانية: ومن هنا لُقَب بالمعترف ، أي المقر بعقيدته .

بعد انه عمل لحين من الزمن كاتماً لسر الأمبراطور هراقليوس ، اعتزل وهو في الخمسين من العمر في دير خريسوبوليس ، قرب القسطنطينية ، ولم يلبث أن صار رئيساً له . وعندما ظهرت البدعة المونوتيلية وهي شكل مقنِّم من بدعة وحدة طبيعة المسيح التي كان يؤيدها الأمبراطور والبطريرك ساويروس ، أخذ على عاتقه الدفاع عن العقيدة القويمة للكنيسة الغربية ضد سياسة الأمبراطورية المؤيدة للكنيسة الشرقية ، ولم يحجم عن زيارة روما ليطلب من البابا مارتينوس الأول إدانة الهراطقة. ولما وصل مكسيموس، برفقة بيروس، بطريرك القسطنطينية، الى روما، دعا الى عقد مجمع كنسى ( ١٦٤٩ ) أدان أصحاب المشيئة الواحدة ، وكذلك المرسومين اللذين أصدرهما لصالحهم هراقليوس الثاني وكونستانسيوس الثاني ( ٦٤٢ ـ ٦٨٨). ولكن فيما راح مكسيموس يبدي أشد الحزم في الدفاع عن القرارات التي اتخذها مجمع خلقيدونية ( ٤٥١ ) ، انضم بيروس ، عند مروره بمدينة رافينا ، الى معسكر أصحاب المشيئة الواحدة . وعندئذ أمر كونستانسيوس باعتقال البابا ومكسيموس. واقتيد هذا الأخير الى القسطنطينية (٦٥٣) ، وبعد محاكمة طويلة

نفي الى بيزية في تراقيا ، حيث دخل في مساجلة مع اسقف القيصرية . وعلى الأثر أبعد الى لازيكا ، عند تخوم الأمبراطورية . ولم يغادر مكسيموس هذا المنفى إلا ليدان أمام أحد السينودات. ثم أمر الأمبراطور بقطع لسانه ويده اليمنى ، ثم بعرضه لهزء الجمهور في مختلف أحياء القسطنطينية . وأعيد بعد ذلك الى لازيكا حيث لفظ الروح . وتجله الكنيستان الأورثوذكسية والكاثوليكية معاً بوصفه قديساً .

ترك مكسيموس عدداً كبير من الكراريس اللاهوتية والحجاجية (\*) ، وفيها كافح البدعة المونوليتية ، ومصاورة في المنافحة عن اصول العقيدة بين اورثوذكسي ومانوي ، وعدة تصانيف في الشرح المجازي والصوفي بخصوص تأويل بعض الفقرات الشائكة من العهدين القديم والجديد . وتتمتع الاعمال النسكية (\*) بأهمية كبيرة من وجهة النظر الصوفية والنسكية ، وبخاصة منها الملاحظات التكميلية على كتابات محاكي ديونيسيوس الاربوباجي . وقد كان لتلك التأملات، التي تمثل محاولة للتوفيق بين المذاهب الافلاطونية المحدثة والتعليم الكنسي ، اثر مرموق في لاهوت الكنيسة الشرقية . اما علم الإسرار (\*) اخيراً فهو عبارة عن تأويل رمزي وصوفي للطقوس .

# مِلّ ، جون ستيوارت

#### Mill, John Stuart

فيلسوف وعالم اقتصاد انكليزي . ولد في لندن في ٢٠ ايار ١٨٧٣ ، وتوفي في آفينيون في ٨ ايار ١٨٧٣ . اشرف والده جيمس مِلَ على تربيته ؛ وقد دلل على تفوق في دراسته وعلى قدرة فائقة على الاستيعاب بحيث تمكن ، وهو لا يزال في الثامنة ، من مطالعة أعمال عدد من المؤلفين الكلاسيكيين اللاتينيين واليونانيين ، ومن امتلاك ثقافة تاريخية واسعة ، ومن الإشراف على تعليم أشقائه الذين هم دونه سناً . في عام ١٨٢٠ قصد فرنسا ، ونزل عند آل صموئيل بنتام ، شقيق الفيلسوف جيريمي ، وانشغل بدراسات علمية ؛ لكن لدى عودته الى لندن ، شرع بدراسة القانون . وفي عام ١٨٢٠ ، التحق بالمقر المركزي لشركة الهند ، وهو لا حيث كان والده يشغل منصباً رفيعاً ، ثم شارك ، وهو لا حيث كان والده يشغل منصباً رفيعاً ، ثم شارك ، وهو لا

يزال صغير السن ، في اعمال المدرسة التي كانت تحلقت حول بنتام . وقد عهد إليه هذا الأخير بمراجعة مخطوطة كتابه رسالة في الشهادة امام القضاء قبل ان يدفع به الى المطبعة ؛ وقد صدر هذا الكتاب عام ١٨٢٧ ، مع هوامش وفصول مضافة من قبل ملّ . وعندما انتجت تأثيرات الحركة الثورية الفرنسية لعام ١٨٣٠ تياراً سياسياً ليبرالي النزعة في بريطانيا ، ساهم ملّ مساهمة فعالة في المساجلة التي سبقت قانون الاصلاح؛ كما ظل ، على مدى بضعة اعوام ، يكتب في صحف تتسم بطابع ليبرالي جذري . ومن عام ١٨٣٠ الى عام ١٨٤٠ ، أشرف على ادارة مجلة لندن ووستمنستر، لسان حال الحزب الراديكالي ، بالتعاون مع صديقه مولسوورث في البداية ، ثم بمفرده . وقد تميز مل بوفرة عطائه ، وبانكبابه الدائب على العمل والتأليف .

عمله الفلسفي المهم الأول كان مذهب المنطق(\*) ، الذي صدر في لندن عام ١٨٤٣ ؛ وقد اعقبته اعمال أخرى ، منها في النفعية(\*) ( ١٨٦٣ ) ، و فلسفة وليم هاملتون (١٨٦٥)، واوغست كونت والوضعية ( ١٨٦٥ ) وفيه جدد المذهب التجربي على أساس السيكولوجيا التداعيّة المقتبسة عن هيوم ؛ وفي الأخلاق ، عدّل نفعية بنتام ليكيّفها مع القانون والسياسة . وقد اهتم ، علاوة على ذلك . بتطبيق مبادىء فلسفته في اعمال شتى اخرى تشهد على سعة تفكيره ، وقوته وليبراليته ، ولكن ايضاً على منهجيته المسرفة : محاولات حول بعض مسائل الاقتصاد السياسي غير المحلولة بعد ( ١٨٤٤ ) و مبادىء الاقتصاد السياسي(\*) ( ١٨٤٨ ) ، وفيهما عرض لمبادىء الاقتصاد السياسي ، منظوراً إليه بوجه خاص من خلال تطبيقاته على قضايا العصر السياسية والاجتماعية الكبرى . اما محاولته في تأثير الحكم ، المتضمَّنة في مؤلفه الآنف الذكر فقد استقبلت باهتمام كبير ، وقد عاود الفيلسوف طرح افكارها ، مع توسيعها وتطويرها ، في كتابه الحرية ( ١٨٥٩ ) ، المفعم بالنزعة الليبرالية ، وفي تأملات حول الحكم التمثيلي(\*) ( ۱۸۲۱ ) . وفي عام ۱۸۵۱ تزوج من هارييت هاردي ( السيدة تايلور ) ، وفي عام ١٨٥٦ عين على راس مكتب مراسلات شركة الهند ، الذي كان والده قد تولى ادارته في الماضي ؛ وبعد أن حلَّت شركة

الهند عام ١٨٥٨ ، عاش مل ، بصورة شبه دائمة ، في داره في سان ـ فيران ، بالقرب من آفينيون ، مكرًسا نفسه واوقاته لدراساته وتصانيفه. لكنه شارك آخر الامر في سياسة بلاده ، وانتخب عام ١٨٦٥ عضواً في مجلس العموم ؛ وقد فشل في إعادة انتخابه عام في الانتخاب ، وهي مسألة كان قد طرحها في كتابه في الانتخاب ، وهي مسألة كان قد طرحها في كتابه عبودية النساء ، الذي كتبه عام ١٦٦١ واصدره عام من الحصول على هذا الحق السياسي هدفها من الحصول على هذا الحق السياسي هدفها ( ١٨٦٧ ) . ويرتدي كتابه سيرتي الذاتية ( ١٨٦٧ ) هو الآخر أهمية كبرى من حيث المعلومات التاريخية التي يوفرها عن العصر الذي عايشه ستيوارت مل .

□ « لقد برع في تحديد الفكرة ، في توضيح المبدأ ، في الكشف عنه في كوكبة من الاحوال المختلفة ، في الدحض ، في التمييز ، وفي المحاجّة. انه يتمتع بدقة الفقيه القانوني وصبره وفطنته ومنهجيته » . [هيبوليت تين]

□ « كان ستيوارت مل الترجمان الرئيسي في القرن التاسع عشر لما يسمى بالمنطق الاستقرائي . ومناهجه الاربعة المشهورة في البحث التجريبي لا تعدو أن تكون في الواقع صبيغة محوَّرة لجداول فرنسيس بيكون في الحضور والغياب والدرجات » . [هاري باروز اكتن] د إن كتاب عبودية النساء هو بمثابة إعلان عقلاني وبليغ عن الوضع الفعلي للمراة في التاريخ ، وبمثابة هجوم على الاستعباد القانوني الذي هي من ضحاياه ، وعلى الاخلاق الاكراهية التي ترغمها على الخضوع للرجل ... وعلى الرغم من عبقريته الخارةة للمألوف لم يلق مل نجاة لدى القراء الذكور : فقد وصفته الصحافة بأنه مجنون ولاأخلاقي ، وفي الغالب الاثنان معاً » . [كيت ميليت]

# مل ، جیمس

#### Mill, James

فيلسوف ومؤرخ واقتصادي انكليزي ( ۱۷۷۳ ـ ۱۸۳۳ ) . والد جون ستيوارت ملّ . كان من تلامذة بنتام في الاخلاق والاقتصاد السياسي ( مبادىء

الاقتصاد السياسي ، ۱۸۲۲) ومن تلامذة هيوم في فلسفة المعرفة (تحليل فلاهرات الذهن البشري ، ۱۸۲۹) .

## ملفيل ، يوري قسطنطينوفتش

## Melvii, Youri Konstantinovitch Melvii, Yuri Konstantinovich

فيلسوف روسي معاصر دكتور في العلوم الاقتصادية استاذ في جامعة موسكو رئيس قسم الفلسفة الاجنبية المعاصرة من مؤلفاته : تشارلز بيـرس والـدرائعيـة : في مصادر الفلسفـة البورجوازيـة الاميركيـة في القرن العشرين (١٩٦٨) ، التيارات الاساسية للفلسفة البورجوازية المعاصرة (١٩٦٨).

## مليسوس الساموسي

#### Mélissos De Samos Melissus Of Samos

فيلسوف يوناني من المدرسة الأيلية من القرن الخامس ق . م . تتلمذ على بارمنيدس ، ولم تصلنا إلا شذرات من مؤلفه في الوجود . الح بقوة على عدم كفاية المعرفة الحسية . وقد حدد ارسطو الفروق بين فلسفته وفلسفة معلمه بارمنيدس بقوله : « يبدو أن بارمنيدس يتعقل الواحد بحسب التصور ، بينما يتعقله مليسوس بحسب المادة » .

## مناداموس

#### Ménédème Menedemus

فيلسوف يوناني توفي سنة ٢٧٨ق .م . كان تلميذاً لاستلبون الميغاري ، وحضر قبلند دروس افلاطون . خلف فيدون على مدرسته في إيليا ، ثم نقلها الى مسقط راسه إريتريا ، فصارت تعرف بها . لم يكتب شيئاً ، وقد انطفأت مدرسته بوفاته .

## مندلسون ، موسى

#### Mendelssohn, Moses

فيلسوف الماني . ولد في ديسو في ٦ ايلول ١٧٢٩ ، ومات في برلين في الكانون الثاني ١٧٨٦ . تحدر من أسرة يهودية فقيرة ؛ وتحت إشراف الحاخام المحلى ، د . فرانكل ، بدأ في وقت مبكر بدراسة التوراة والنصوص اليهودية الرئيسية، وكذلك \* الشراح ، وعلى الأخص ابن ميمون . دلل على ذكاء مبكر، وقرض الشعر بالعبرية وهو في العاشرة من العمر ، لكن هذا التوتر الفكرى المفرط تأدى به في وقت مبكر أيضاً الى مرض عصبى خطير عانى منه على امتداد حياته ، وأورثه حساسية مفرطة كانت قابلة في كثرة من الأحيان للتحول الى اكتئاب حقيقي . وفي اتشرين الأول ١٧٤٣ ، التحق بفرانكل في برلين ، وبغضل مساعدته \_ المادية أيضاً \_ أمكن له أن ينمى ثقافته الشخصية بدراسته الفرنسية والألمانية والانكليزية واللاتينية والرياضيات ؛ وفي تلك الفترة قرأ كتابات لوك ، فتركت فيه اثراً لا ينكر . وفي عام ١٧٥٠ عمل مؤدباً لدى ي . برنار ، المالك الغنى لمعمل لغزل الحرير ، واشتغل في معمله سنة ١٧٥٤ ليصبير فيما بعد مديره . وإذ تحرر على هذا النحو من الهموم المادية ، بات في مكنته أن يتفرغ أكثر للدراسة ، فتبحر بوجه خاص في فلسفة فولف ولايبنتز وسبينوزا وشفتسبري . وفي عام ١٧٥٤ اتصل بلسينغ ونيقولاي . وبدأ بالمساهمة في الكتابة إلى عدد من أهم مجلات ذلك العصر، وبخاصة المكتبة الالمانية

في عداد مؤلفاته الأولى نذكر المحاورات الفلسفية الأربع ( ١٧٥٥) التي تحامي ، بأسلوب يضارع الأربع ( ١٧٥٥) التي تحامي ، بأسلوب يضارع تهجمات فولتير في كانديد (٥)، وتشرح علاقاته بسبينوزا . وفي ذلك العام نفسه صدرت رسائل في الإحساسات ، وقد عالج فيها مسائل جمالية ، وسيكولوجية . وفي عام ١٧٦٧ تزوج مندلسون من ابنة تاجر ثري من هامبورغ ، فأنجب منها ثمانية اولاد . وكرس نفسه لتربية الستة الذين بقوا منهم على قيد الحياة ( ومنهم دوروثيا ، رفيقة حياة فريدريش فون شليغل مستقبلا ) .

النجاح الذي احرزه عام ١٧٦٣ ، بمناسبة المسابقة التي نظمتها اكاديمية برلين حول موضوع و البداهة في الرياضيات و ، زاد في شهرته التي طارت الى الخارج ايضاً نتيجة للترجمات المتعددة لمؤلفاته ، وبخاصة فيدون او خلود النفس في شلات محاورات(\*) فيدون التي كرسها ، مثلها مثل المحاورة الافلاطونية التي تحمل الاسم نفسه ، لمشكلة الخلود .

بین ۱۷۲۹ و ۱۷۷۰ وجد مندلسون نفسه متورطاً ، بنتيجة مداخلة من جانب لافاتر ، في مساجلة محرجة حول قيمة النصرانية ، شارك فيها لاهوتيون وفلاسفة آخرون من ذلك الزمان . وبعد أن أقام مندلسون لفترة من الزمن ( ۱۷۷۰) في برونشفيك حيث عانى من إنهاك نفسى خطير ، قصد درسدن ( ١٧٧٦) وكونيغسبرغ ( ۱۷۷۷) حیث زار کانط وهامان . وفی عام ۱۷۷۸ نشر ترجمة لأسفار موسى الخمسة كان لها أهميتها الكبرى فيما يتصل بجرمنة أبناء دينه . وقوبل كتابه القدس ( ۱۷۸۳) ، الذي عالج فيه مسألة العلاقات بين الكنيسة والدولة ومسألة التسامج الديني ، بالترحاب في الأوساط « المستنيرة » ، وإن أثار أيضاً انتقادات بالغة العنف،وبخاصة من جانب هامان في الجلجلة وشبيليميني ( ١٧٨٤) . وفي عام ١٧٨٥ صدرت الساعات الصباحية أو دروس في وجود ألله، وهي سلسلة من سبعة عشر درساً تتضمن خلاصة الفكر الميتافيزيقي والديني واللاهوتي للفيلسوف . وقد تعكر مجرى السنوات الأخيرة من حياته من جراء المساجلة التي أثارها جاكوبي حول سبينوزية لسينغ : فقد اضطر مندلسون الى ايقاف العمل في الكتاب الذي كان يهيئه على شرف صديقه الراحل ، وقد حيره وأضله عن وجهته ما كشفه خصمه ، الشاب والمتمرس ، من حقائق عن فكر لسينغ ؛ وحاول أن يدحضه في كتابه الى اصدقاء لسينغ ، الذي ما أتيح له حتى أن يراه مطبوعاً ، لأن الداء هاجمه وهو يحمل المخطوط الى الناشر ، وتوفى بعد بضعة ايام . ولنذكر لمندلسون ايضاً رسائسل في الأدب الصديث ( ١٧٥٩ -١٧٦٥). [فاليري فيرا]

□ • لو كان على ربة الفلسفة أن تختار لغة لاختارت لغته » .[كانط]

□ « إن نزاهته وروحه الفلسفية أذنتا لي أن أتوقع

أن يصبير سبينوزا ثانياً ، لا تنقصه سوى أخطاء الأول ليصير عديله ، .[لسينغ]

□ دلقد لقبه الالمان بأفلاطون العصري ... ». [ريكوتي دي ميرابو]

□ « لدى مندلسون بدأ معنى الجمال يتميز عن معنى الكمال ، وتلك هي بداية المذهب الذاتي الجمالي . وقد رد الحس الجمالي الى ملكة خاصة ، هي ملكــة اللــذة والألـم ، المغايــرة لملكــة الفـهم والارادة » . [جيورجيو تونلي]

# مَنْدَنا مشرا

#### Mandana Misra

فيلسوف هندوسي من القرن التاسع الميلادي . وقف عند مفترق تيارات مختلفة ، فبات صعباً تصنيفه ، بدون أن يعنى ذلك سقوطه في نزعة تلفيقية . يقال إنه كان من تلاميذ كُمارلا بهاتا ، ثم أقنعه شَنْكَرا بمذهبه ولكنه كان في الواقع شديد الحرص على استقلاله ، ولا نجد في عداد مؤلفاته الكثيرة شرحاً واحداً . وقد اختلف مع شنكرا حول طرائق الوصول الى المطلق: فعلى حين قال شنكرا بضرورة « العزوف » ، ذهب مندنا مسرا الى ضرورة بقاء المرء « سيداً لبيته » ، فیؤدی مثله مثل کل براهمانی صالح واجباته الطقوسية . ولكنه اختلف أيضاً مع كمارلا: فغاية الطقوس عنده ليست الوصول الى كسب ارضى او بعث سماوى ، بل تطهير للنفس تمهيداً للتأمل في البراهمان ( المطلق اللاشخصى ) باعتباره طريق الخلاص . وبالإجمال بيقى مذهب مندنا مسرا ، على استقلاليته ، مذهباً فيدانتياً .

## مندونسا، إدواردو

#### Mendonça, Eduardo

فيسوف توماوي محدث برازيلي (١٩٢٥ ـ ١٩٧٧). تأثر بالوجودية المسيحية كما تأولها غبرييل مرسيل. وأولى اهتماماً لمشكلات الوعي والذاتية. وأخضع المفكرين المعاصرين لتحليل نقدي. من مؤلفاته: مبدأ الهوية والفكر الواقعي (١٩٤٩)،

القيمة الأنطولوجية للمبادىء الأولى (١٩٥٣)، عالم الفلسفة الأمين (١٩٥٥)، فلسفة الأخطاء (١٩٧٥)، السقراطية المسيحية وأصول الميتافيزيقا الحديثة (١٩٧٥).

# منشيوس

#### Menclus

انظر: [مونع كو]

#### منيبوس

## Ménippe Menippus

فيلسوف يوناني كلبي من القرن الرابع والقرن الثالث ق . م . أصله من قدارة ( أم قيس اليوم ) بسورية . وكان أيضاً شاعراً ومن أتباع المدرسة الكلبية ، وكان في الأصل رقيقاً معتقاً . وقد مزج الشعر بالنثر ، وبرع في نوع من الهجاء نسب اليه ( الهجاء المنيبوسي ) .

# منيغولد اللاوتنباخي

## Manégold De Lautenbach Manegold Of Lautenbach

لاهوتي الماني كتب بالالمانية ، توفي نحو ١٩٢٣م . كتب رسالة ضد فولفهام الكولوني ليبين فيها أن مذهب مكروبوس لا يتفق والمسيحية . قال إن علم الفلك لا ضرورة له للحياة الأبدية ، وإن الإيمان لا يحتمل الخضوع لقواعد الجدل ، وإنه في غنى بالتالي عن فلسفة أفلاطون ومنطق أرسطو .

# موبد شاه

#### Mûbad Shâh

واحد من عدة مؤلفين ينسب إليهم كتاب دبستان المذاهب ، اى مدرسة العلوم الدينية ، وهو كتاب

بالفارسية يحمل آثار « الفلسفة المشرقية » ويبحث في ديانات الفرس والهندوس في القرن السابع عشر . وفي ختامه درس عن الفلاسفة المشائين وأتباع الافلاطونية . المحدثة .

## موبرتوي ، بيير لوي مورو دي

#### Maupertuis, Pierre Louis Moreau De

رياضى وفيلسوف وعالم طبيعيات فرنسى . ولد في سان مالو في ٢٨ أيلول ١٦٩٨ ، وتوفى في بال في ٢٧ تموز ١٧٥٩ . دُرَسَ الهندسة واحرز فيها تقدماً سريعاً ، فقبل وهو لما يجاوز الخامسة والعشرين في عضوية أكاديمية العلوم . أكثر من الترحال للاتصال بعلماء عصره . ونشر في ١٧٣١ الإحصاء الحسابي ، وفي ١٧٣٢ شروح على القسم الثاني عشرمن الكتاب الأول من مياديء نيوتن. وفي ١٧٣٧ سافر الى القطب الشمالي مع بعثة لقياس إحدى درجات خط التنصيف الأرضى . وفي ١٧٤٠ عينه الملك فريدريك رئيساً لاكاديمية برلين . ولكنه لم يذهب اليها الا عام ١٧٤٠ . وكان نشر في ١٧٤٤ مذكرة حول اقتصاد الجهد ، قرر فيها أن هذا المبدأ هو أساس الميكانيكا كلها . وفي ١٧٥١ زاره عضو اجنبي في اكاديمية برلين ، هو استاذ الفلسفة في لاهاى صمويل كونيغ ، ليريه رسالتين من لايبنتز تدحضان سلفاً ذلك المبدأ، وليطلب اليه أن يعرض رأيه الخاص في المسالة ، وكان راياً سلبياً . وكان موبرتوى شديد الحساسية ومسرف الكبرياء . ولم يستخلص من المسألة كلها ، إذا ما صدقنا فولتير ، سوى ان كونيغ يدعي لنفسه ابوة المبدأ الذي كان موبرتوي يتخيل أنه هو مكتشفه . وبادر يحض زملاءه في الأكاديمية التي يرئسها على إدانة المتمرد ، بل إنه كتب الى أميرة آل أورانج ، التي كان كونيغ قيماً على مكتبتها، يرجوها ان تأمره بلزوم الصمت . ولكن الخصومة بين الأكاديميين لم تتوقف عند هذا الحد ، فقد كان لكونيغ حليف ، هو فولتير ، الذى بادر يدافع عنه وعن نفسه ، بعد الاتهامات التي بدأت تطاله بصفته مستشاراً للملك فريدريك ، وكتب حكاية فلسفية بعنوان ميكروميغاس، ثم خطبة

الدكتور اكاكيا ، طبيب البابا ، التي سخر فيها سخرية مرة من موبرتوي . ومنع فريدريك نشر الأهجية ، الموجهة ضد رئيس اكاديميته . ولكن فولتير نجح في الالتفاف على الأمر الملكي ، فظهرت الخطبة مطبوعة . فاغتاظ فريدريك اشد الفيظ واختصم مع مستشاره المستقل اكثر مما ينبغي برايه .

نشر موبرتوي آثاراً عديدة ينبغي ان نخص منها بالذكر: فينوس الفيزيقية ( ١٧٤٥) و محاولة في الكوسمولوجيا<sup>(٥)</sup> ( ١٧٥١) ، ومحاولة في الكلاخلاقية: مذهب الطبيعة (١٧٥١) . وفي ١٧٥٦ غادر موبرتوي برلين لان طقسها ما كان يوافق صحته الموهنة ، وعاد الى فرنسا ، ومنها إلى بال حيث توفي . ولم يكن بكل تأكيد عبقرياً ، ولكنه يحتل ، خلافاً لما نهب اليه فولتير في مبالغاته ، مكانة لا غبار عليها في عداد فلاسفة القرن الثامن عشر بصفته شكياً وتاليهياً طبيعياً . وقد لعب بالإضافة الى ذلك دوراً عملياً في المانيا ، إذ أخذ على عاتقه الترويج فيها للنيوتنية ومكافحة الفلسفة اللايبنتزية ـ الفولفية التي كان يصفها بأنها « همجية» .

#### مو ـ تسو

#### Mô-Tseu

(اي المعلم مو، ويعرف ايضاً بمو ـ تي، ويسمى باللاتينية ميسيوس). فيلسوف صيني كبير، مؤسس المدرسة الفلسفية والعلمية الشالثة بعدد الطاوية والكونفوشية . ولا يُعرف على وجه التحديد زمان ولادته وموته ومكانهما، لكن من المرجح انه عاش بين ٥٠٠ و ٤٠٠ ق. م. وربما كان، بين سائر المفكرين الصينيين، اسماهم وجها وشخصية : فقد كان رسول محبة ، محامياً عن الحق، وقد أحيط اسمه، تحت تأثير وانما في الأونة الأخيرة فحسب أعيد اكتشاف مذهبه الذي ينم عن عبقرية تضاهي عبقرية كونفوشيوس، ويتفوق على مذاهب جميع معاصريه من حيث الأصالة والقوة الجدلية . ويشبه مذهبه من بعض النواحي مذهب المسيح (الاعتقاد بإله شخصي وعقيدة الحب منهد الكلي) . ومو ـ تسو منطيق مرموق أيضاً . كما يشهد الكلي) . ومو ـ تسو منطيق مرموق أيضاً . كما يشهد

على ذلك كتابه المعروف باسم مو كينغ ، أي كتاب المعلم الفقهي (\*) ، وهو أقدم مصنف في المنطق باللغة الصينية .

كان عصره ، الممتد من موت كونفوشيوس الي مولد مونغ كو ( منشيوس ) ، يرزح تحت وطأة الفساد والحروب والآفات والكوارث من كل نوع ولون . وكان الجناة والمسيئون يُعاقبون بوشمهم بالحبر الأسود ، ويطلق عليهم اسم « ماي » . وكان الموشومون يصبيرون حثالة المجتمع . وقيد شاء الفيلسوف ، احتجاجاً منه على البذخ الذي كان يعيش فيه المثقفون من اتباع كونفوشيوس، أن يشاطر الموشومين الازدراء الذي كانوا يحاطون به وأن يعيش مثلهم ، ومن هنا سمى « ماي تسو » أي « معلم الموشومين » ، وقد اطلق عليه اعداؤه هذا اللقب بسائق السخرية. وإذا صحت النادرة ، فإن الفيلسوف لم يغضب لهذه التسمية ، وإن جرحته ، فبادر يتبناها له ولمؤلفاته . على أن الضوء لم يسلط بعد بما فيه الكفاية على شخصية هذا الرجل الذي كانت عبقريته هي الشفقة . فهل حاربه ، مثلاً ، مونغ کو ( ای منشیوس ) وسیون كوانغ لأنه اعترض على الإفراط في تكاليف الأضرحة وعلى الإكثار من الاحتفالات الدينية ، أم لأنه عارض نزعة قدرية عمياء تستبعد أي تدخل للعناية الإلهية ؟ وكان مو \_ تسو مهندساً ممتازاً ، وضليعاً على الأخص في فن التحصينات . وكان كفاءته تمتد أيضاً الى الاقتصاد العام والخاص .

انجاداً للمعوزين ، اسس الفيلسوف اخوية فروسية تضم مئة وثمانين عضواً من الشجعان النزهاء المتأهبين لنجدة كل من يفزع اليهم في أي مكان . بيد أن الأخوية انحطت بعد وفاته الى عصابة من المرتزقة ، ثم من قطاع الطرق .

لم يكتب مو ـ تسو ، لكنه علم بالقول وبالقدوة . وقد عاشت مدرسته ، المؤلفة من سفسطائيين ، الى يوم مجيء سلالة هان ، ثم اختفت مع صعود مد الكونفوشية . وكان خيرة ممثليها هو شو وكونغ سوزلونغ . وقد دون التلاميذ اقوال المعلم في كتاب يحمل اسمه: موتسو اي كتاب المعلم مو<sup>(0)</sup>. وقد وضع نصه ، بعد زهاء الفي سنة من النسيان ، قيد التداول من جديد عام ۱۷۸۲ ، بمبادرة من أحد حكام

الأقاليم ، العلامة بي يوان ( ١٧٢٠ - ١٧٩٠ ) . وبعد ذلك بقرن واحد شرحه العالم الكبير سون - يي - يافغ ( ١٨٤٨ - ١٩٠٨ ) في كتاب مشهور يعرف باسم : تفاسير لمقاطع من مو - تسو ؛ وقد نشر الشرح عام ١٨٩٢ . وترجم نص مذهب مو - تسو الى الألمانية بقلم فوركه ، والى الإنكليزية بقلم يي باو - ماي . [ بنديتو فيديل]

آ و إذا لم تختف مذاهبه ، فإن مذاهب كونغ - تسو [ كونفوشيوس] لن يسعها الانتشار » . [مونغ - تسو]

 أ د كان مو \_ تسو خير رجل في العالم . وما نشد البلوغ اليه كان بطبيعة الحال غير قابل للتحقيق » .[تشوانغ \_ تسي]

للتحقيق » [تشوانغ - تسي]

«إن أول مفكر بلغ الى الشهرة بعد كونفوشيوس ، المعلم مو ، كان أيضاً خصمه الأول . فالفكر الأخلاقي والسياسي لهذا الفيلسوف المتزمت يتعارض تعارضاً جذرياً ، بتشاؤمه واستبداديته والطابع المغرض للدوافع التي يتذرع بها ، مع فكر كونفوشيوس . فهذا الأخير ما كان يعلق من أهمية إلا على طلب الانسان الشخصي للكمال ، ولا يرى رأياً حسناً في أولئك الذين يريدون فرض النظام بالاكراه . أما المعلم مو فقد شاء أن يتجاهل الجمال، وأن يدين باسم الاقتصاد لا الترف فحسب ، بل كذلك الفن وحتى الموسيقى التي كان كونفوشيوس يعدها ضرورية لتطور الحكمة . بل لقد غالى الى حد ضرورية لتطور الحكمة . بل لقد غالى الى حد التضحية على مذبع الخير العام بكرامة الانسان الذي اختـزله الــ حــالــة الإداة » .[نيكول اختـريه - نيقولا] .

# موتوري نوريناغا

## Motoori Norinaga

فيلسوف ياباني (١٧٣٠ - ١٨٠١). من ممثلي حركة «التعلم القومي» في عهد ييدو، الاسم السابق للعاصمة طوكيو، وهي حركة كانت تهدف إلى دراسة فكر ووجدان الكلاسيكيين اليابانيين، من شعراء وروائيين واساطيريين، بمعزل عن توجهات الكونفوشية والبوذية المستوردتين من البر الأسيوي، وقد صرف اهتمامه في وقت لاحق إلى تطوير

#### مور ، جورج ادوارد

#### Moore, George Edward

فيلسوف انكليزي ( ١٨٧٣ \_ ١٩٥٨) . بدا مثالياً ، شم شاطر برتراند راسل مذهبه المضاد للذاتية ، وتأثر بفلسفة الالماني فرانتز برنتانو، واتجه نحو مذهب تجربي وتعددي ، واعتمد منهجاً في الفحص والعزل يدرس كل مشكلة على حدة بمنأى عن أي تصور شامل ، وكان له تأثير كبير ، ربما فاق في العمق تأثير راسل ، على تطور الفلسفة الانكلو \_ ساكسونية ، في النصف الثاني من القرن العشرين ودفعها في اتجاه تحليلي وضعي منطقي .

عارض مور في كتاب مبادىء الأخلاق (١٩٠٢) ذاتية المثاليين في تحديدهم لمفهوم القيمة ، ودافع عن الطابع الموضوعي للخير والشر. وميز في مقال شهير له بعنوان دحض المثالية ( ۱۹۰۳) بين مضمون الوعى وموضوع الوعى . وأولى اهتماماً كبيراً للعالم اليومى ، واكد في مقال له بعنوان دفاع عن الحس المشترك ( ١٩٢٥) ، اعيد نشره في اوراق فلسفية ( ١٩٥٩) ، أن الاعتقادات المستوحاة من الحس المشترك أولى بالتصديق من التقريرات الميتافيزيقية ، وان الحياة اليومية تحتوى من اليقينيات ما لا قبل به للتصورات الميتافيزيقية كعلم مور ، مثلاً ، بأنه ولد ، وأنه كان عند ميلاده اصغر مما كان عليه في نموه ، وأن الأرض موجودة منذ طويل الآماد ، وأنه يعرف أشخاصاً آخرين غير نفسه . وقد نحا شبيه هذا المنحى أيضاً في سلسلة المحاضرات التي القاها في عامي ١٩١٠ ـ ١٩١١ وأعاد نشرها عام ١٩٥٣ بعنوان بعض المشكلات الرئيسية في الفلسفة ، مؤكداً ضد الميتافيزيقا والميتافيزيقيين (برادلي ، بركلي ) أن الأشبياء المادية موجودة في الزمان والمكان ، وأن عجلات القطار مثلاً تبقى موجودة حتى ولوالم نرها أثناء مرور القطار، وأن احتمال الخطأ بالتالي أكبر في الانشاءات الفلسفية منه في اقتناعات الحس المشترك . فالفيلسوف الذي يزعم أن الزمان لا وجود له يستغرق مع ذلك زماناً معيناً ليصوغ هذه الفكرة ، وهو بذلك عليم . وفي مقال بعنوان دليل وجود عالم خارجي ( ۱۹۳۹ ) ، اعيد نشره في اوراق فلسفية ، الشنتوية، مؤكداً على «حساسية الأشياء» التي هي المفهوم المركزي في نظريته الشعرية والأدبية. ومن وجهة نظر فلسفية انتهى نوريناغا إلى القول بأن الآلهة هي التي تعمل الأشياء طراً حسنها وسيئها، إذ أن الآلهة نفسها تنقسم في رأيه إلى الهة خيرة والهة شريرة. وبما أنها مسؤولة عن كل ما في العالم، حتى عن شروره، فعلى الإنسان أن يعطيها كل شيء، حتى نفسه وانفعالاته. فالقبول بالانفعالات هو طاعة للآلهة وتنعم بنوع من سلم وهناء ديني. وقد ألح نوريناغا على كون الإنسان ينشد بطبيعته السعادة، ولكن العالم يسير في غير اتجاه مشيئته. والألم يقربنا، ولا يبعدنا عن الآلهة. والأساطير، بصيغتها الشنتوية القديمة، هي طريق الإنسان إلى معرفة الآلهة. ولهذا أمضى نوريناغا نصف حياته في ترجمة أسطورة «كوجيكى» المكتوبة بالمعجم القديم. وقد نشرت مؤلفات نوريناغا في عشرين مجلداً، وضمَّت أشعاره ونظريته فى الرواية وسيرته الذاتية ومذهبه فى الشنتوية ونظريته السياسية.

## مور ، بول إلمر

#### More, Paul Elmer

كاتب وفيلسوف أميركي شمالي ( ١٨٦٤ ـ ١٩٣٧ ) . تخرج استاذاً في الفنون من جامعتي واشتطن وهارفارد ، ودرُّس ، وعمل في الصحافة . بدأ نشاطه الأدبى بوضع ترجمة حياة بنيامين فرانكلين، وأصدر ابتداء من ١٩٠٤ سلسلة طويلة من النصوص الأدبية والفلسفية بعنوان: محاولات شلبورن، ثم محاولات شلبورن الجديدة ( ١٩٢٨ \_ ١٩٣٦) . وفي آن واحد مع إرفينغ بابيت ، المدرس في هارفارد ، اشتهر مور كمؤسس لمذهب أنسى جديد يرمى الى إحياء مثال المأثور الكلاسيكي في الثقافة الاميركية الحديثة . ولكن الحركة لم يقيض لها طول البقاء . وبين ١٩١٧ و ١٩٢٧ أصدر مور سلسلة في خمسة مجلدات بعنوان افلاطون والافلاطونية ضمنها تركيبا جديدأ وعميقاً للفلسفة اليونانية وللفكر المسيحى في محاولة منه لصد موجة المذاهب المادية والطبيعية التي انداحت في أميركا .

يقول مور إنه لا حاجة بنا ، كيما نثبت وجود العالم الخارجي ، الى اكثر من أن نحرك يدنا في الهواء ونقول . « هذه يد ، إذن هناك على الأقلل شيء خارجي» .

على أن مور لا يقنع بطبيعة الحال ببديهات الحس المشترك هذه ، بل يتصدى لتحليل نظرية الإدراك بالذات ، كما في مقاله بعض أحكام حول الإدراك ( ١٨١٨ ـ ١٨١٩) الذي أعيد نشره في دراسات فلسفية ( ١٩٢٢) . فالخلاف الحقيقي في الفلسفة لا يدور في رأيه حول ما هو موجود فعلا في العالم ، بل حول ما نقوله في ما هو موجود في العالم . وأن يكن من الخلف الشك في وجود الزمان والمكان ، فإنه لا غناء بالمقابل عن تحليل مفهومي الزمان والمكان ، فإنه لا غناء لاستحال الإجماع أو حتى الاتفاق ببن الناس بصدد جواب واحد . وقد كرس مور كثيراً من جهوده لتحليل إدراك الموضوعات الخارجية أو ما سماه « معطيات الحواس» . وقد تولى من بعده تطوير نظريته الواقعية في الإدراك هنري برايس .

# مور ، هنري

## More, Henry

كاتب انكليزي ، ولد في غرانتهام في عام ١٦١٤ ، وتوفى في كامبردج في الأول من تشرين الثاني ١٦٨٧ . تحدر من أسرة كالفنية ، بيد أنه لم يعتنق ، شخصياً ، المذهب الكالفني. درس في مدرسة إيتون ثم التحق بكرايستس كوليج بكامبردج (١٦٣١)؛وبعد أن تخرج من الكلية الأخيرة برتبة ، استاذ في الفنون ، في عام ١٦٣٩ ، عُين استاذاً مساعداً ، وامضى فيه حياته كلها. تأثر فكره بالافلاطونية المحدثة على وجه الخصوص ، وشدد على جوانبها الصوفية والثيوصوفية . وجمع من حوله عدداً من الطلبة الشباب ، ومن بينهم من أصبحت فيما بعد الليدي كونواى التي دعته بعد ذلك الى الاقامة لفترات طويلة في دارتها الفضمة والهادئة في راغلاي ، في مقاطعة وارويكشاير .وفي تلك الدار المريحة تمكن مور من وضع العديد من مؤلفاته . وبفضل حماسة الليدي كونواي تمولت راغلاي ، علاوة على ذلك ، الى مركز

للفكر الصوفي . وقد تميز عطاء مور بغزارته ، نظماً ونثراً على حد سواء . ويعتبر كتابه الوجيز في علم الإخلاق<sup>(\*)</sup> ( ١٦٦٧) من بين الوثائق المميزة لافلاطونية كامبردج الجديدة . ونخص بالذكر من بين اعماله الثانوية عرضه الشعري الطويل للافلاطونية المسيحية حياة النفس ، و القصائد الفلسفية ( ١٦٦٨) ، و محاورات إلهية ( ١٦٦٨) و الوجيز في الميتافيزيقا (١٦٦٨) .

□ « لقد كان هنري مور من أهم فلاسفة مجموعة أفلاطونيي كامبردج الذين حاولوا أن يعطوا الاعتقاد بالله وبخلود النفس أساساً عقلانياً . وقد ذهب مور ، في مراسلاته مع ديكارت ، ألى أن الله كلي الحضور ، وأنه يشغل المكان كله ، وأنه بالتالي ممتد . وبما أن الله روح ، فإن الامتداد لا يمكن بالتالي أن يكون مأهية المادة ... ولكن مور كان مشغولاً بدحض هوبز أكثر منه بتحديد خلافاته مع ديكارت . وقد أثبت في كتابيه : الترياق ضد الإلحاد ( ١٦٥٣) و خلود النفس ( ١٦٥٩) ، أن هوبز لم يعط أسباب ماديته ، بل أكتفى بإعلانها » . [هاري باروز أكتن]

# موران، إدغار

# Morin, Edgar

فيلسوف وعالم اجتماع فرنسي معاصر متحدر من أسرة يهودية يونانية (١٩٢١ \_ ). اكتشف عالم السياسة من خلال مناشير الاقليات اليسارية. ثم انتمى إلى الحزب الشيوعي الفرنسي وإلى حركة المقاومة ضد النازي. ولكنه ابتعد رويداً رويداً عن المركسية الأورثونكسية طرداً مع تحلل علاقات الترابط العضوي التي كانت قامت عقب الحرب العالمية الثانية بين الستالينية والانتلجنسيا اليسارية. وفصل من الحزب عام ١٩٥١، دون أن يمنعه ذلك من متابعة نشاطه الملتزم ضمن منظمات شتى مثل «لجنة المثقفين من أجل السلم» و«لجنة المثقفين ضد حرب الجزائر» ولمع اسمه عام ١٩٥١ عندما نشر الإنسان والمبوت الدي كان ثمرة لقاء الماركسية والفينومينولوجيا. ثم شغفه الفن السابع، فكتب السينما أو الإنسان الخيالي (١٩٥٦). النجوم

(۱۹۰۷)، وفي عام ۱۹۰۹ كتب النقد الذاتي الذي حلل وقيم فيه تجربته في النضال داخل صفوف الحزب الشيوعي. وبالإضافة إلى كتاباته ذات المحتوى السوسيولوجي، اخضع موران العلم الحديث لمساءلة منهجية جامعة، فاصدر تحت عنوان «المنهج» أربعة مجلدات متتالية: طبيعة الطبيعة الطبيعة (۱۹۷۷)، حياة الحياة (۱۹۸۰)، معرفة المعرفة

# مورتي

#### Morelly

فيلسوف فرنسى توفى في النصف الثاني من القرن الثامن عشر . بقى كل ما يتعلق بحياته مجهولًا تماماً ، الى حد ان اشهر مؤلفاته على الاطلاق: قانون الطبيعة او روح شرائعها الحقيقي في كل زمن مهمل او مجهول(\*) ( ٥٧٥٥) عزي لفترة طويلة الى ديدرو ، وأدرج ضمن الأعمال الكاملة للموسوعي الشهير عند صدورها في امستردام عام ١٧٧٣ . هذا الكتاب، الذي أوحت مطالعته لبابوف بنظريته حول السعادة الكلية ، هو من اول النصوص الخليقة بأن تدرج في ملف الشيوعية الحديثة ، ومورلًى هو ، علاوة على ذلك ، مؤلف: محاولة في الذهن البشري ( ١٧٤٥) ، و محاولة في القلب البشري ( ١٧٤٥) ، و فيزياء الجمال او السلطة الطبيعية لسحره (١٧٤٨) الأمير، مباهج القلب او دراسة في صفات الملك العظيم ونظام الحكم الحكيم ( ١٧٥١) ؛ وله أخيراً قصيدة من أربعة عشر نشيداً: غرق الجزر العائمة ،، او الباسيلياذة ( ۱۷٦٣) عاود فيها طرح الأفكار التي كان عرضها في قانون الطبيعة وانما في صورة شبه

ت « لم يكن موركي كفيلسوف ومفكر سياسي من اصحاب الأراء المبتكرة والفذة ، فالاطروحات الاساسية لفلسفت مقتبسة من لوك » .[ف . فولغين]

# مورنر ، توماس

### Murner, Thomas لاهوتي الزاسي ( نحو ١٤٧٥ ـ ١٥٣٧ ) . انتسب

الى رهبانية الفرنسيسكانيين عام ١٤٩٠، وكان علامة كبيراً. بيد أنه لم يكن أنسياً ، كما يدل على ذلك كتابه جرمانيا الجيدة الموجه ضد كتاب الانسي ومفلينغ جرمانيا . كان موضوع الجنون البشري ( الخطيئة ) هو محور معظم كتاباته ( مؤامرة المجانين ، ١٥١٢ ؛ طائفة اللثام ، ١٥١٢ ؛ مرج الظرفاء ١٥١٥) . كان خصماً لدوداً لدعاوى لوثر ، فكتب المجنون الكبير لوثر .

# موروتشنيك ، صامويل بوريسوفتش

# Morotchnik, Samouli Borisovich Morochnik, Samuli Borisovich

فيلسوف ماركسي معاصر من طاجيقستان. رئيس كسرسي الفلسفية في اكاديمية العلوم الطاجيقستانية . صدر له عام ١٩٥٧ في ستاليناباد : المادية الجدلية : حول الممكن والواقعي .

# موریس ، تشارلز و .

## Morris, Charles W.

فيلسوف وعالم دلالي أميركي. (١٩٧٩-١٩٧١) من ممثلي الوضعية المحدثة في الولايات المتحدة . طور آراء تشارلـز س . بيرس ، وصاغ المفاهيم الاساسية لعلم جديد هو السميوطيقا أو علم الدلالات . أشرف مع رودولف كارناب وأوتـو نـوراث على الموسوعة العالمية للعلم الموحد . من مؤلفاته : الوضعية المنطقية والذرائعية والتجربية العلمية (١٩٣٧) ، أسـس نظرية العلامات (١٩٢٨) ، انواع القيم العلامات واللغة والسلوك (١٩٤٦) ، انواع القيم الانسانية (١٩٥٦) .

# موريلوس، جورج

# Mourélos, Georges

فيلسـوف يونـاني معاصر (١٩١٢ ـ ). نال شهادة الدكتوراه في الفلسفة من جامعة باريس

# موزونيوس روفوس ، قايوس

#### Musonius Rufus, Calus

فيلسوف روماني من المدرسة الرواقية ( ٢٥ ـ ٨٨ ) . معلم إبقتاتوس . اصطنع طرائق الكلبيين في العيش واستخدم تعابيرهم . دعا الى حب الانسان والمجتمع ، والى الحرية الحقة ، والى ازدراء الخيور الكاذبة . ازور عنه الأمراء ، وعرف المنفى وحتى الاشغال الشاقة . علم ولم يكتب . والى لوقيانوس الشميشاطي يعود الفضل في حفظما وصلنا من آرائه .

### موسكالنكو ، فيدور

#### Moskalenko, Fedor

فيلسوف ومنطيق ماركسي من أوكرانيا. ولدسنة ١٩٠١. انتسب إلى الحزب الشيوعي السوفياتي عام ١٩٢٧. يعلم منذ عام ١٩٣٧ ، وصار في عام ١٩٦٣ استاذاً مستشاراً لجامعة كييف . كتب بالاوكرانية والروسية . وله دراسات عن راديتسيف وبليخانوف . ومن مؤلفاته في المنطق : نظرية الاستناجات الاستقرائية في تاريخ المنطق الروسي ( ١٩٥٥) .

# موليتور ، فرانتز جوزيف

# Molitor, Franz Joseph

فيلسوف الماني . ولد في ٨ حزيران ١٧٧٩ في اوبيرورسل، وتوفي في فرانكفورت في ٢٣ آذار ١٨٦٠. درس الحقوق في جامعات ماينتـز واشافنبـورغ وماربورغ ، ثم ترك هذا الفرع ليدرس الفلسفة ، وعلى الأخص فلسفة التاريخ ؛ ولئن لم يكن واحداً من مبدعي هذا الفرع من المعرفة البشرية ، فقد كان بلا ادنى ريب من اكثر الكتاب الذين اسهموا فيه اصالة وابتكاراً ! كان تلميذاً لشلينغ ولغوريس ، وصديقاً لبرنتانـو ، ومثالياً راسخ الاقتناع ، وقد حارب النزعة المناهضة لليهود في التعليم .

رأى أن الفلسفة انفتاح على تعدد الطرق إلى معرفة رأى أن الفلسفة انفتاح على تعدد الطرق إلى معرفة الوجود اكثر منها بحثاً عن الحقيقة بالمعنى العلمي الدقيق للكلمة. وبالإحالة إلى أبستمولوجيا باشلار، أجرى حواراً بين التجربة والعقل، وأكد على عدم قابلية التجربة الجمالية للإرجاع إلى عامل واحد يتيم وبالإضافة إلى التعدد الهرمي للعوامل، ثمة تعدد هرمي مماثل في القيم. من مؤلفاته الاستنتاج والاستقراء (١٩٧٠)، تحولات الرمن (١٩٧٠)، وللفلسفة (١٩٧٠)، دروس في الأنط ولوجيا ونظرية المعرفة (١٩٨٤).

## موريليه ، اندريه

#### Morellet, André

كاتب وفيلسوف واقتصادي فرنسي (ليون ١٧٢٧ ـ باريس ١٨١٩). شارك في تحرير الموسوعة (٥) (مواد تتصل بالدين). هاجم بجراة عهد الارهاب، ونشر خلائط من الأدب والفلسفة في القرن الثامن عشر (١٨١٨)، وهي مجموعة كتابات سابقة له. نشرت مذكراته بعد وفاته.

# مورييل، دومنغو

# Muriel, Domingo

فيلسوف يسوعي أرجنتيني (١٧١٨ - ١٧٩٥). 
درَّس في جامعة قرطبة في الأرجنتين. من ممثلي السكولائية الإسبانية الثانية. اهتم بمشكلات علم الأخلاق والحقوق الطبيعية، وبالكلاسيكيين الإغريق واللاتين، وبتراث أباء الكنيسة. وبصفته مسيحياً، فقد طرح على نفسه أسئلة مبكرة حول الحق الطبيعي للهنود الأصليين في أميركا اللاتينية، واعترض على تصورات الأب لاس كاساس، وأنكر بالتالي أن يكون مجتمع الهنود البدائيين فردوسياً، لاستحالة تاريخية كما للجهل بفكرة ألله. وقد حامى بضراوة عن اليسوعيين ضداً على الصورة السلبية التي رسمتها عنهم الموسوعة الفرنسية.

انقاد موليتور ، بغعل علاقاته الوثيقة بالأوساط المثقافية اليهودية في فرانكفورت، الى الاهتمام بالفلسفة العبرية التقليدية ، ولا سيما بالقبالة . وقد وجد موليتور ، وهو الكاثوليكي المؤمن ، في المأثور القبالي وسيلة للبلوغ الى مصادر الفلسفة الصوفية المسيحية ؛ وتلك كانت نقطة انطلاقه في تحرير اهم كتبه إطلاقاً : فلسفة التاريخ او المأثور(\*) . وقد تطلب منه هذا السفر الضخم جهداً جباراً ومديداً . فلئن اقتضاه جزؤه الأول ، الذي صدر في فرانكفورت عام ١٨٢٧ ، اربعة عشر عاماً من الدراسات التمهيدية ، فإن جزئيه الثاني والثالث لم يصدرا إلا في عامي ١٨٣٤ و ١٨٣٩ في مونستر التي اعتزل فيها موليتور منذ بلوغه الخمسين .

□ «ان كان هذا الرجل يعمل بمثل ما يكتب به من
 ذكاء ، فإنه لفاعل خيراً كبيراً لا محالة ، [غوته]

# موليشوت ، جاكوبوس

### Moleschott, Jacobus

فيلسوف وفسيولوجي هولندي ( ١٨٢٢ ـ ١٨٩٣). تغلب على فلسفته النزعة المادية الآلية ( جَريان الحياة ، ١٨٥٢). أصاب شهرة عندما جعل من الكيميساء الأساس الكلي للتفسيس السيكولوجي والفلسفي ، لأن الانسان في رأيه يتبع لما ياكله ويهضمه . فبدون فوسفور ، لا فكر .

# مولينا ، لويس دي

### Molina, Luis De

لاهوتي وفيلسوف إسباني . ولد عام ١٥٣٥ في كوينكا بقشتالة الجديدة ، وتوفي في مدريد في ١٤ تشرين الأول ١٦٠٠ . بعد أن اتم مراحل تعليمه الأولى في كوينكا ، التحق بجامعة سلمنقة ثم بجامعة القالة . وكانت اولى الجامعتين قد استفادت من الاصلاح الذي اجراه فرانشيسكو دي فيتوريا فأمست تضاهي جامعة باريس ؛ اما الثانية ، التي أسست في أواخر القرن الخامس عشر من قبل الكاردينال كزمنيس، فكانت

رهن التحول الى واحد من مراكز الأنسية المسيحية ونهضة اللاهوت والفلسفة السكولائية . وفي عام ١٥٤٦ كان افتتح في القالة اول معهد للآباء اليسوعيين في اسبانيا . وقد اتصل مولينا بآباء المعهد ، وحصل في ١٠ آب ١٥٥٣ على إذن بالدخول الى رهبانيتهم . وفي عام ١٥٦٢ ، أتم دراساته اللاهوتية في جامعة ايفورا ، في البرتغال ؛ وكانت جامعة ايفورا ، الحديثة العهد ، قد وضعت تحت إشراف الآباء اليسوعيين . وبعد ان درّس الفلسفة في كويمبرا لمدة اربعة أعوام ، استدعى من قبل ولى عهد البرتغال الذي طلب إليه ان يعلم اللاهوت في ايفورا . وقد علم في هذه الجامعة لمدة عشرين عاماً ، فلاقى نجاحاً منقطع النظير ، إذ عرف كيف يوقظ الاهتمام ، بل الحماسة ، في صفوف تلامذته بأسلوبه الحى والبليغ في الكلام ، وبشغفه بالحقيقة . ولم يعترف يوماً بالهزيمة أمام أصعب المشكلات وأعسرها حلاً ، وعرف دوماً كيف يحافظ على وقاره وصفائه على الرغم من الضبجة التي أثارها مذهبه

وضع مؤلفات ثلاثة : شرحاً للجرء الأول من الخلاصة اللاهوتية(\*) للقديس تسوما الاكويني ، ورسالة في العدالة والقانون تقع في ستة أجزاء، وأخيرأ الكتاب الذي اذاع شهرته التوفيق بين حرية الاختيار وهبات النعمة ، وسبق العلم الإلهى والعناية الإلهية والقضاء الإلهي (\*) ، وقد طبع للمرة الأولى في ليشبونة عام ١٥٨٨ ، ثم أعيد طبعه بشكله النهائي في آنفرس عام ١٥٩٥. وقد أثار في هذا الكتاب واحدة من اشهر المساجلات التي عرفتها الكنيسة الكاثوليكية. فإذ ساور مولينا الانطباع بأن تعاليم الآباء الدومينيكانيين ، وعلى راسهم الأب بانبيز ، حول النعمة فوق الطبيعية والجبر الإلهي تقود الى إلغاء الحرية البشرية ، وهي دعوى كان يقول بها لوثر والبروتستانتيون ، اقترح تفسيراً نهائياً لنصوص الكتاب المقدس وآباء الكنيسة ، وفي مقدمتهم توما الاكويني ، تفسيراً يمكن بالاستناد إليه القول بوجود حرية مطلقة مع الاعتراف بضرورة النعمة لخلاص كل فرد . ان الطريقة التي اعتمدها مولينا للتوفيق بين الحرية والنعمة ، بين سبق العلم الالهي والافعال البشرية ، اختلفت كلياً عن طريقة بانبيز الذي لجا الى جبر طبيعي مادي . وقد أخذت المناقشات منحي

خطيراً . ونزولاً عند رغبة الملك فيليب الثاني ، وافق الكرسي الرسولي على أن يصار الى النظر في هذه القضية في روما . وقد تم تشكيل لجان خاصة لهذا الغرض ، وأطلق على المساجلة اسم «De Auxiliis ما دونما أي « في المعونة » واستمرت ثلاثة عشرة عاماً دونما انقطاع . وقد خلصت اللجان الى الإقرار بأن راي الدومينيكانيين يختلف عن راي البروتستانتيين ، وأن موقف اليسوعيين يختلف عن موقف البيلاجيين . حصل ذلك عام ١٦٦١ . أما مولينا ، الذي أثار هذه المساجلة ، فلم يشارك فيها إلا في مراحلها الأولى . ففي عام ١٦٠٠ كلف بتعليم اللاهوت في معهد مدريد الامبراطوري . وتوفي بعد ستة اشهر عن عمر يناهز الخامسة والستين .[كارلو جياكون]

# مولينوس ، ميغل دي

#### Molinos, Miguel De

لاهوتي إسباني . ولد في مونييزا ، بالقرب من سرقسطة ، في ٢٩ حزيران ١٦٢٨ ، وتنوفى في السجن ، في روما ، في ٢٨ كانون الأول ١٦٩٦ . نشأ عند الآباء اليسوعيين ، وسيم كاهناً ، واستفاد من دخل متواضع في كنيسة القديس اندراوس في بلنسية . في عام ١٦٦٥ ، أوفدته مملكة بلنسية الى روما لرعاية تطويب فرنشيسكو جيرونيمو سيمون الموقر ، وقد مكث في روما بعد تأدية مهمته . وتمكن بسرعة من ممارسة نفوذ بارز في الأوساط الرومانية ، وفي البلاط البابوي ، وعلى الباب إينوشنسيوس الحادي عشر بالذات . وقد تعاظم شأنه بعد صدور رسالة مقتضبة حول المناولة اليومية ( ١٦٧٥ ) ، وعلى الوجه الأخص بعد صدور المرشد الروحي(\*) ( ١٦٧٥ ) ، الذي وضع المباديء الاساسية للتقوية ، مبادىء تقول بتفوق صلاة الخشوع على صلاة التأمل ، وباللافعالية الروحية سبيلًا الى انتماء النفس انتماء مطلقاً الى الله . وقد قدر لمولينوس ، الذي حلّ ضيفاً على البابا في الفاتيكان ، أن يرى أحد تلامذته الأوائل ، بيير ماتيو بتروشى ، اسقف جيزى ، يرقى الى رتبة كاردينال . وقد تعرض لانتقادات شديدة ، ولا سيما من قبل اليسوعيين ، بيد أن انتصاره بدا قاطعاً يوم صدر قرار بحظر كتابين

مناهضين للتقوية. مع ذلك القى القبض على مولينوس في ١٨ تموز ١٦٨٥ ، وسيق الى سجون ديـوان التفتيش . وقد اتضح من عدد من الرسائل والشهادات أن الناسك الجدَّاب لم يكتف بأن يعلم في السر أن حركات الجسد تغدو غير مسؤولة عند من يعيش حياة سكينة ولافعالية لانها لا تعدو كونها انتقاماً عقيماً يقدم عليه الشيطان ، وأن الانسان الواقع في التجربة لزام عليه ، في مطلق الأحوال ، « أن يبقى في عدمه » وألا يحاول مقاومة إبليس ، نقول : اتضع أن الناسك مولينوس لم يكتف بتعليم ذلك ، بل عمد الى تطبيق هذه التعاليم الموافقة لهوى النفس شخصياً . ولم يلق القبض عليه نتيجة تدخل اليسوعيين فحسب ، وانما أيضأ بفعل الضغوط التي مارسها لويس الرابع عشر والذي كان الكاردينال دستريه ، صديق مولينوس سابقاً ، ناطقاً باسمه . وقد انتهت الدعوى التي رفعت ضد مولينوس في صيف ١٦٨٧ ، وصدر بحق اللاهوتي حكم بالسجن المؤبد وبوجوب جحده علناً وعلى رؤوس الأشهاد القضايا الثماني والستين التي أدانتها البراءة البابوية Caelestis Pastor الصادرة عن إينوشنسيوس الحادي عشر . وقد توفى مولينوس فى السجن بعد تسعة أعوام بعد « أن ندم على خطاياه » .

# مومجيان ، خاتشيك نيشانوفتش

# Momdjian, Khatchik Nichanovich Momdjian, Khachik Nishannovich

فيلسوف ماركسي من أرمينيا. ولد سنة ١٩٠٩ انتمى إلى الحزب الشيوعي السوفياتي عام ١٩٤٤ حصل على الدكتوراه في العلوم الفلسفية عام ١٩٥١ . استاذ كرسي الفلسفة الماركسية ـ اللينينية لأكاديمية العلوم الاجتماعية التابعة للجنة المركزية ، ومدرس في جامعة موسكو منذ عام ١٩٥٤ . من مؤلفاته ثورة اوكتوبر وإفلاس التصورات المثالية للتطور الاجتماعي ، الشيوعية والنصرانية (١٩٥٨) ، فلسفة الجاحد ، والمقصود روجيه غارودي (١٩٧٢) .

مونتاغ

# مونتاغ، ريتشارد

### Montague, Richard

منطيق أميركي لقي مصرعه في سن الأربعين في منزليه بلبوس أنجلبوس (١٩٢١ ـ ١٩٧١) كرَّس منزليه بلبوس أنجلبوس (١٩٣١ ـ ١٩٧١) كرَّس المرحلة الأولى من حياته الفكرية الباهرة للبحث في المنطق الخالص ونظرية المجامعة كاليفورنيا على أطروحته: مساهمة في الأسبس الأكسيوماتية لنظرية المجاميع (١٩٥٧). وكان تلميذاً لتارسكي وقد اتجه، في الطور الثاني من حياته الفكرية القصيرة، إلى تجاوز نظرية المجاميع وإلى القول بقدرة الفلسفة على التوسع المستمر باكتشاف لغة جديدة داخل كل لغة. من مؤلفاته الضرورة المنطقية والضرورة الفيزيائية (١٩٦١)، ذرائعيات (١٩٦٨). كما جُمعت مقالاته في كتاب صدر بعد وفاته تحت عنوان الفلسفة الشكلية (١٩٧٤)

# مونتانيي ، ميشيل ايكويم دي

## Montaigne, Michel Eyquem De

ولد في قصر دي مونتانيي في البيريغور في ٢٨ شباط ۱۵۳۳ ، ومات في بوردو في ۱۳ أيلول ۱۵۹۲ . كان جده مصدِّراً غنياً للخمور وللأسماك المملحة ، ففاز بلقب دي مونتانيي النبيل . أما أبوه فقد شارك في حروب إيطاليا ، وكتب يوميات عن رحلته (وقد ضاعت ) ، وتزوج من أنطوانيت دى لوب ، السليلة الغنية ليهود من البرتغال أو طليطلة من آل لوبيز . وبعد ولادة ابنه ميشيل ، رزق ثلاثة أبناء وثلاث بنات ، وصار عمدة لبوردو ، وجمُّل قصره قبل أن يتوفى عام ١٥٦٨ . ووضع مونتانیی لدی مرضع قرویة ، ثم عهد به ، وهو فى الثانية من العمر ، الى مؤدب المانى كان يسمى نفسه هورستانوس ، ولا يعرف الفرنسية ، ولكنه ربي الطفل على اللاتينية . ثم تعلم بعد ذلك الفرنسية باعتبارها لغة أجنبية ، وفي سن السادسة أدخل الى معهد غويين ، المشهور عهدئذ بأساتذته ، حيث الم بشيء من اليونانية . ثم تبع دروس الفلسفة في كلية الفنون . وبسبب الاضطرابات في بوردو ذهب لدراسة

الحقوق في تولوز حيث كان له اقارب من طرف أمه . في عام ١٥٥٧ عين مونتانيي مستشاراً في محكمة بوردو العليا . وهناك تعرف الى اتيين دي لا بويسي ، وارتبطبه بآصرة صداقة متينة . وقرا ترجمة سيرحياة المشاهيو<sup>(\*)</sup> لبلوتارخوس. وفي عام ١٥٦٥ تزوج من فرانسواز دي لا شاسانيي ، وهي ابنة زميل له حملت الله مهراً مقداره سبعة آلاف ليرة تورية . وجاءت وفاة والده في عام ١٥٦٨ لتجعل منه مالكاً وسيداً لقصر دي مونتانيي ، وإن تكن احزنته كثيراً . وترجم ونشر في عام ١٥٦٨ ، بناء على طلب أبيه الراحل ، الذي كان على حد تعبيره «خير اب»، الملاهوت الطبيعي لرامون سيبيودا . وفي العام التالي قدم الى باريس لينشر فيها ترجمة لاشعار دي لا بويسي .

في عام ١٥٧٠ رزق ابنه الأول ، ومن بعده خمسة اولاد سيموتون جميعهم وهم صغار باستثناء بنت ـ ليونور ـ ستتزوج من فرانسوا دى لا تور. وفي عام ١٥٧١ اتخذ مونتانيي قراره بالاعتزال ، وهو في الثامنة والثلاثين ، سأما من عبودية الوظيفة العامة ، وطمعاً في أن يعيش بقية أيامه بصحبة « الفقهاء » . بيد أنه ما كان في مستطاع مونتانيي أن يهرب من مسؤولياته وأن يستنكف عن التسفار . ففي عام ١٥٧٢ اندلعت الحرب الأهلية على أثر مذبحة سان - برتليمي ، واضطر مونتانيي الى الالتحاق بالدوق دى مونبانسييه، قائد الجيش الكاثوليكي ، وقام له مقام الرسول لدى برلمان بوردو . وفي ذلك العام ايضاً بدا بكتابة المقالات(\*) ، التي خصص الجزء الأول منها للشؤون العسكرية والسياسية بوجه خاص . وعندما قرأ في عام ٥٧٥ التعاليم البيرونية(\*) للشكي اليوناني سكستوس أمبيريقوس، سك ميدالية خاصة به ونقش عليها الشعار البيروني: «أعلق حكمي». وانتقل الى بلاط هنرى دى نافار حيث الف القسم الأكبر من الجزء الثاني من المقالات . ثم بعد أن قرأ مؤلفات قيصر وبوران ، ومن جديد سنيكا وبلوتارخوس ، حرر الفصول ٢٦ الى ٣١ من الجزء الأول ، والفصول ١٠ و ١٧ و ٣٧ من الجزء الثاني و « التنبيه للقارىء » . وصدرت الطبعة الأولى من المقالات في بوردو في مجلدين ، وكان مونتانيي بدأ يعاني من جملة من الأمراض ( حصاة في المثانة ، داء النقطة ، داء المفاصل ) لن تفارقه الى آخر حياته .

قام مونتانيي للحال بعد ذلك برحلة طويلة كانت الغاية منها الاستجمام واسترداد عافيته . فقصد ، في ما قصد ، باريس وبال وبادن (حيث منتجعات المياه) وميونيخ وإنسبروك وفيرونا وبادوفا والبندقية وفلورنسا ، وأخيراً روما حيث أقام سنة أشهر ، واستحصل على لقب « مواطن روماني » ، وقابل البابا غريغوريوس الثالث عشر . ثم رجع الى بوردو ليشغل فيها لمدة عامين منصب عمدتها .

في أثناء ذلك كان نفوذ مونتانيي ككاتب يتعاظم ؛ فبيير شارون اعلن في عام ١٥٨٦ أنه تلميذه ، وبعد عامين جاء دور الأنسة دى غورناى . وفى تلك الفترة عكف على تأليف الجزء الثالث من المقالات . وعندما قصد باريس ، بمناسبة صدور الطبعة الرابعة لكتابه ، هاجمه في الطريق انصار مقنِّعون للرابطة الكاثوليكية التي كان يتزعمها الدوق دي غيز، وسلبوه ما يحمل، ثم عادوا فردوا اليه ثيابه وماله وأورراقه . وأظهرت له الأنسة دي غورناي في باريس كل « التقدير الذي تكنه لشخصه وكتبه » ، ثم أمضى بضعة أسابيع من الصيف في قصر أسرة « ابنته بالتصاهر » في غورناي في مقاطعة بيكارديا.وكان رافق من قبل هنرى الثالث في خلوته في شارتر وروان بعد « يوم المتاريس » . ولذلك ، ولدى عودته الى باريس ، امر الدوق دى غيز باعتقاله ثم بإطلاق سراحه للحال . ثم آب الى قصره في البيريغور ، وعكف على قراءة المؤلفين القدامي من أمثال هيرودوتس وتيتوس ليفيوس وتاقيطس وأرسطو (الأخلاق النيقوماخية(\*)) والقديس أوغوسطينوس ( مدينة الله(\*)) وشيشرون وديوجانس اللايرتي . وجاءت الإضافات على المقالات لتجعل منها كتاب اعترافات كشفت المؤلف أكثر فأكثر أمام ذاته . وفي عام ١٥٩٠ كتب مونتانيي الى الملك هنري الرابع رسالة مهمة تسلط الضوء على أفكاره السياسية . وفي ١٣ اللول ١٥٩٢ توفي مونتانيي عن ٥٩ حولًا فيما كان يحضر قداساً اقيم له . ودفن في كنيسة فويان في بوردو . وقدرت تركته بستين الف ليرة من الأراضى وبمثلاثين الف ليرة من القروض . وفي عام ١٥٩٥ صدرت طبعة نهائية للمقالات اشرفت عليها الأنسة دي غورناي بعد أن نقلت بخط يدها النسخة التي كان مونتانيي دون عليها حواشي وإضافات .

إن الحكم الذي أصدر على مونتانيي يتنوع بطبيعة الحال تبعاً للأجيال والطبائع . وكان لا مناص من أن يكون بالإجماع في صالحه ، لأنه كان في مستطاع كل واحد أن يجد في المقالات صفحات توافق آراءه. وعلى هذا النحو أمكن اعتبار مونتانيي مؤمناً أو ملحداً ، عقلانياً أو شكياً ، رواقياً أو أبيقورياً ، محافظاً أو ثورياً . بيد أنه ليس من المتعذر ، على الرغم من فيض الأفكار وتضاربها ، تمييز الخط الشخصى للمؤلف : فقد كان شكياً ، وإن لم يكن بالضرورة ملحداً . وعلى كل حال ، فقد كان يعيش في عصر كانت أجواؤه الدينية تحتُّم أن تكون الأذهان كلها مشبعة بالعقائد المسيحية، مثلما ستشبع في القرن الثامن عشر بالدين « الطبيعي » ، وفي القرن التاسع عشر بفكرة التقدم . والحق أن مونتانيي تبع في ذلك اشكال القدامي الذين أوصنوا بأن يتبنى المرء معتقدات العصر الذي يحيا فيه وعاداته . [جان غرونييه]

□ « مونتانيي يعرف جيداً ما يقوله ، لكنه لا يعرف دوماً ما سيقوله » . [غويز دي بلزاك]

□ • يا له من مشروع أحمق أن يريد المرء تصوير نفسه ! » [بسكال]

□ « أفكاره مغلوطة ، ولكنها جميلة » . [مالبرانش]

□ « إنه صديقي القديم ؛ لكن من شدة ما هو قديم اراه جديداً » . [مدام دي سفينيي]

□ « لدى أكثر المؤلفين أرى الانسان الذي يكتب ، أما مونتانيي فأرى فيه الانسان الذي يفكر » . [مونتسكيو]

□ « ما الطفه من مشروع أن يكون خطر لمونتانيي أن يصور نفسه بسذاجة كما فعل ! فرى إنما صور الطبيعة الانسانية » . [فولتير]

□ « شيء واحد ما أبرز بالقدر الكافي من الوضوح وهو أن مونتانيي ليس مذهباً من الفلسفة ، ولا حتى في المقام الأول شكياً أو بيرونياً ؛ كلا، أنما مونتانيي هو بكل بساطة الطبيعة ... الطبيعة بتمامها بلا تزويق » . [سانت بوف]

□ « بالاسم وبالمعمودية ، هـو مسيحي ؛ لكن

المسيحية لا تلعب أي دور في حياته الداخلية ... ومونتانيي ليس أكثر مسيحية من فولتير ، وهو أقل مسيحية بكثير من أندريه جيد ، . [أندريه موروا]

مونتسکيو ، شارل ـ لوي دي سوکوندا ، بارون دي لا بريد ودي

### Montesquieu, Charles - Louis De Secondat, Baron De La Brède Et De

كاتب أخلاقي ومفكر وفيلسوف فرنسي . ولد في ١٨ كانون الثاني ١٦٨٩ ، في قصر دي لا بريد ، قرب بوردو ، ومات في ١٠ شباط ١٧٥٥ في باريس . تحدر من أسرة من قضاة مدينة بوردو . وعند معموديته ، جُعل شحاذ متسول عرابه ، كيما يتذكر طول حياته أن الفقراء إخوته . ثم أنشىء بين الفلاحين ، في ضيعة لا بريد ، فحفظ لهجتهم وعاداتهم : وإن يكون أبداً ، حتى في عز مجده ، باريسياً أو من أهل البلاط . من ١٧٠٠ الى ١٧٠٥ درس على الآباء الأوراثوريين ، في معهد جويي ، حيث كان تعليم التاريخ يتبوا مكانة الصدارة ، وهو أمر نادر في ذلك العصر . وتشهد مؤلفاته اللاحقة على أن مثل هذه الافضلية قد أتت تمارها . ودرس القانون في بوردو ، حيث تخرج محامياً عام ۱۷۰۸ . وأمضى بعد ذلك أربعة أعوام في باريس حيث حرر رسالة ، ضاعت اليوم ، حول هلاك الوثنيين الأبدى . وفيها أكد أن فلاسفة العصر القديم من يونان ورومان لم يستأهلوا الجحيم . ورجع الى بوردو عام ١٧١٣ ، ليحضر موت أبيه . وفي ٢٤ شباط ١٧١٤ عين مستشاراً في محكمة بوردو العليا . وفي عام ١٧١٥ تزوج أو زُوج بالأحرى من جان دي لارتيغ ، الكالفنية الراسخة الايمان ، التي جامته ببائنة مقدارها مئة الف ليرة . وفي عام ١٧١٦ دخل أكاديمية بوردو الحديثة التكوين . وتوفى عمه ، الذي أخذ عنه منذ عام ١٧٠٨ اسم دى مونتسكيو ، فورث عنه منصبه كرئيس بقبعة للقضاة في المحكمة العليا . ولم يكن القاضى الجديد يجاوز السابعة والعشرين من العمر . وقبل أيام من تسلمه منصبه ، قرأ في الأكاديمية المحلية رسالة جريئة حول سياسة الرومان في موضوع الدين. وقد

رأى في الدين حيلة بارعة بأيدي الاقوياء لفرض هيمنتهم على الفقراء . وقضى مونتسكيو وقته بين بوردو وباريس . ولا يبدو أنه أولى اهتماماً في ذلك الطور من حياته للتاريخ أوللعلوم الانسانية . بل درس ، على العكس من ذلك ، وبالافضلية ، العلوم الفيزيائية والطبيعية . وقد كاشف زملاءه بأفكاره حول السكر والحمى المقلعة والارواح الحيوانية ، وحول علة الصدى . مذكرة حول الصدى ( ١٧١٨ ) . وحول الكلوية . مذكرة حول الأصداف ، وحول نفع الغدد الكلوية . مذكرة حول امراض الغدد الكلوية مذكرة حول علم شفافية الاجسام أو ثقالتها مذكرة حول شفافية الإجسام أو ثقالتها مذكرة حول شفافية الإجسام أو ثقالتها منتيجة مشاهداته وتجاربه على الدبق وطحلب السنديان ، وعلى حشرات شتى ، وعلى الضفادع والبط . وكان يحلو له العمل بالمجهر .

بيد أن هذه الضروب من حب الاستطلاع لم تعمر طويلًا . فالإنسان وخصائص هذا الحيوان الأغرب هي التي ستستأثر عما قريب باهتمام مونتسكيو . ففي عام ١٧٢١ ظهرت ، بدون اسم المؤلف ، الرسائل الفارسية (•) . وهي قصة مفاجآت عدد من الشرقيين المتخيلين المقيمين في فرنسا . ويتظاهر مونتسكيو فيها بأنه يرى بعينين ساذجتين الى المجتمع الذي يحيا بين ظهرانيه . وهذا القلب للمنظور يخلق علم الاجتماع . فمونتسكيو ، باختراعه الفرس الذين قدموا الى باريس وفجئوا برؤية ما راوه ، انما يدعو الباريسيين كافة الى أن يروا مدينتهم وحياتهم الخاصة كما كانوا سيرون أصفهان وحياة أهل فارس . وعندئذ سيأخذهم العجب لا من الآخرين ، بل من انفسهم ، لا من العمائم بل من القبعات المثلثة القرون ، لا من كون الرجل له عدة زوجات شرعيات ، بل من كونه ليس له سوى زوجة واحدة ، لا من عادة خلع النعال عند الدخول الى المساجد بل من عادة كشف الراس عند اجتياز أعتاب الكنائس ، لا من كون الناس يعيشون في بيوت واطئة بل من كونهم يعيشون في بيوت متعددة الطبقات لأن مساحة الشوارع اضبق من أن تتسع لكثرتهم . وشجع نجاح الكتاب الباهر والفوري مونتسكيو على ان يقيم جل وقته في باريس حيث عاش حياة مجتمعية من ١٧٢١ الى ١٧٢٥ ، وهذا بدون أن يتوقف عن الاهتمام عن كثب بإدارة أراضيه وباستثمار كرمه . وقد وضع

مذكرة حول زهرة الكرمة ، وقام باستقصاء حول الاساليب التقنية التي يطبقها جيرانه في كرومهم .

واهتم في الوقت نفسه بشؤون السياسة والمغامرات الفرامية والأخلاق وعلوم الأعراف والعادات ، وود لو كان في مقدوره أن يتحقق على وجه اليقين اين تختبيء العظمة الحقيقية للانسان. ومن هنا كانت رسائل كنزينوقراطس الى فيريس، ومذكرة حول الواجبات ، ومحاورة سيلا واوقراطس التي تلاما في نادي انترسول سنة ١٧٢٤ . على انه درس ايضاً علل البرق والرعد ، وتغيرات الإبرة الممغنطة وقد حرر بوجه خاص في تلك الفترة اعتبارات حول ثروات اسبانيا ، وهي عبارة عن رسالة مقتضبة تضمنت الأصول البعيدة لمؤلفه الكبير روح القوانين(\*). وقد فحص فيها كيف تسبب ذهب العالم الجديد في خراب بلد ضمن لنفسه احتكاره . وانتخب مونتسكيو في الأكاديمية الفرنسية ، لكن الملك رفض الموافقة على تعيينه بحجة أنه لا يقطن في باريس . بيد أن مونتسكيو أفلح في التغلب على المعارضة الملكية ، واستقبله ماليه في المجمع الشهير في ٢٤ كانون الثاني ١٧٢٤ داعياً إياه ، تبريراً لانتخابه ، الى ان يكتب مؤلفات اقل إغراضاً يكون في مستطاعه أن يجهر بأبوته لها .

فى عام ١٧٢٦ باع منصبه فى محكمة بوردو، وتفرغ للتسفار . وبالفعل ، ارتحل في عام ١٧٢٨ الى فيينا ، ومنها الى غراتز والبندقية وبادوفا وفيرونا وميلانو وتورينو وجنوى وفلورنسا وروما ونابولي (حيث حضر « أعجوبة » سان جانفييه وحللها بذكاء ) ، شم طاف بميونيخ وأوغسبورغ وهايدلبرغ (حيث انتشى برؤية أكبر برميل في العالم) وفرانكفورت وكولونيا وهانوفر . ووصل في نهاية المطاف الى لاهاى ، ومنها اصطحبه اللورد شسترفياد الى انكلترا حيث أقام الى عام ١٧٣٢ . وهناك دخل المحفل الماسوني ، ورصد جيداً الأعراف السياسية والبرلمانية . وفي أثناء تلك الأسفار كان يقابل كل الناس، ويلاحظ كل الأشياء ويستعلم عن كل عجيب غريب، وينزور المعامل والورشات والموانيء والممالح والمتاحف . ولم يهمل شبيئاً ، لا طقوس البلاطات ولا أنظمة البالوعات . واهتم بحياة الكرادلة والمومسات على حد سواء . وكتب عن طرائق الاستخراج في مناجم المانيا ، وعن تقشف سكان روما . وعلى هذا النحو كوِّن مونتسكيو لنفسه

مخزوناً واسعاً من المعارف العينية كانت تغذيه ، فضلاً عن ذلك ، مطالعاته . وقد صنف كل المادة الأولية . التي جمعها في الدفاتر التي تحمل اسم خواطري (\*).

في عام ١٧٣٤ صدرت له اعتبارات حول اسباب عظمة الرومان وانحطاطهم (\*) ، وهي ثانية الدراسات ذات الموضوع الواحد التي مهدت لروح القوائين . ويجدر بنا أن نضيف النها كتيبين: تاملات في المُلكية الكلية ، ومحاولة في العلل التي قد تصيب الأذهان والطبائع ، وكلاهما تهيب مونتسكيو من نشره . وعكف بعد ذلك على تحرير روح القوانين . وكان صدوره في تشرين الثاني ١٧٤٨ ، ، لا تاريخ وبلا اسم مؤلف . وبعد ذلك بعام واحد ، وبالتحديد في كانون الثاني ١٧٥٠ ، كان عدد طبعات الكتاب قد بلغ اثنتين وعشرين. وقد اقتضى هذا الاستقصاء الهائل مؤلفه عشرين عاماً من العمل . وفحواه البرهان على أن القوانين التي تنظم أمر المجتمعات ليست اعتسافية أو غير قابلة للتغيير . فليست هي من اختراع النزوة . لكن ليس هناك كذلك من مبدأ ميتافيزيقي يثبُّتها الى الأبد، فتبقى هي هي مهما اختلفت الأزمنة والأمكنة . فالقوانين تعبر عن علاقات الأشياء ، وتتبع للمناخ ولمساحة البلد ولطرق المواصلات ولطبيعة الحكم. وهذا الأخير يستند الى مبدأ يضمن له سلامة العافية وفعالية الاشتغال . وعلى هذا النحو يرتكز الاستبداد على الخوف ، والمُلكية على الشرف ، رالجمهورية على الروح المدنى ، وهو ما يسميه مونتسكيو بالفضيلة . وعندما يفسد المبدأ ، يتهاوي نظام الحكم . ويدعو الكتاب بوجه خاص الى فصل السلطات الثلاث: التنفيذية والتشريعية والقضائية . وقد صاغ مونتسكيو نظرية الفصل هذه ، التي بدت له الضمانة الوحيدة للحريات السياسية ، على ضوء ما لاحظه من اشتغال تجربي للمؤسسات الانكليزية عام ١٧٣٠ .

عرف روح القوانين نجاحاً هائلاً فريدريك الثاني جعل منه كتاب وسادته ، وإن صرح باختلافه مع كاتبه حول عدة نقاط ؛ وكاترين الثانية وجدت في المذهب اسباباً لتعزيز اوتوقراطيتها ؛ والانكليز اكتشفوا فيه مزايا المؤسسات الليبرالية التي تسوس شؤونهم ؛ ومارا كال له المديح في رسالة عام ١٧٨٠ ؛ وجفرسون قراه والقلم بيده . كل واحد وجد طلبته في تحليلات

مونتفيور، ألان كلود

#### Montefiore, Alan Claude

فيلسوف إنكليزي معاصر (١٩٢٦ ـ ). أستاذ في جامعة أوكسفورد وعميد معهد فروبل التربوي. كرَّس مباحثه لفلسفة التربية وللتحليل النقدي للفلسفة المعاصرة. من مؤلفاته. مدخل حديث إلى الفلسفة التربوية (١٩٥٨)، الفلسفة التحليلية البريطانية (١٩٦١)، الفلسفة والعلاقات الشخصية البريطانية (١٩٨١)، الفلسفة الفرنسية اليوم (١٩٨٣)

موندل ، كليمنت وليم

#### Mundle, Clement William

فيلسوف انكليزي ولد سنة ١٩١٦. من نفذ الفلسفة التحليل لم تعدُ الفلسفة التحليلية . قال إن مساهمة التحليل لم تعدُ الهدم ، ولم تفلح قط في الإتيان بشيء إيجابي . من مؤلفاته : فقد للفلسفة اللغوية ( ١٩٧١) .

موندولفو ، رودولفو

### Mondolfo, Rodolfo

فيلسوف ومؤرخ ايطالي للفلسفة (١٩٧٦-١٩٧٧) رائد مبكر للماركسية الايطالية . اشتهر بكتابه على خطى ماركس الذي يمكن أن يعد محاولة لتأويل الماركسية من منظور اشتراكي ديموقراطي . عارض التصور السوريلي للثورة ، وأكد أن انعكاس الممارسة ، وتعيينا الممارسة الثورية ، ينطوي على آن نقدي وآن عملي ، أي على تطابق دقيق بين نضج الطبقة الثورية ونضع الشروط المادية .

مونزر ، توماس

Münzer, Thomas Müntzer, Thomas Muncerus, Thomas

مصلح ديني الماني ( نحو ١٤٨٩ ـ ١٥٢٥ ) ، من

صاحية وغير متحيزة ، اضاءت له شروط عمل مختلف الانظمة السياسية ونتائجها . ورد مونتسكيو في عام ١٧٥٠ ، في الدفاع عن روح القوانين ، على هجمات اليسوعيين والجانسينيين . وعلى الرغم من جهوده ومجاملات واحتجاجاته ، ادين الكتاب من قبل السوربون ، ثم ادرج في فهرست الكتب المحرمة في كانون الأول ١٧٥١ .

في العام نفسه انتخب مونتسكيو بالهتاف لعضوية اكاديمية نانسي واعترافاً منه بالجميل ، كتب محاورة ليزيماخوس التي ربما كانت تتضمن كلمة فلسفته الأخيرة . وبرسم الموسوعة(\*) ، حرر المحاولة في الذوق . وبالمقابل ، رد بلباقة طلب دالمبير اليه بأن يكتب مادتي الديموقراطية و الاستبداد . وعشي بصره كثيراً . ولكنه ما توقف عن التنقل والتسفار . وكانت وفاته في باريس في ١٠ شباط ١٧٥٥ . [روجيه كايوا]

□ « عبقرية مذكرة وسريعة » . [فولتير]

□ « فضائله شرُفت الطبيعة البشرية ، وكتاباته شرُفت التشريع » . [لورد شسترفيلد]

□ « لقد احترم مونتسكيو دواماً الآراء التي تؤمنًا سلامة المجتمع ، ولم يهاجم قط إلا الأحكام المسبقة الضارة . لكنه كيما يطهر الأرض منها ، لم يتخذ قط نبرة المصلح الوثوقية » . [مارا]

□ ، يبقى مونتسكيو المعلم الأثير للعقول المتبصرة التي تحبذ ، مثله ، الاعتدال بالاضافة الى التقدم ، وتحب الصالح العام وتمقت كل ظلم ، ولو كان جزئياً ، وتستفظع الفوضى ، وتعشق الحرية ، [بتي دي جولفيل]

□ « نظرية مونتسكيو هي نظرية المساومة ، نظرية الحل الوسط في المقام الأول . فقد كان مونتسكيو يرغب في توطيد الحريات البورجوازية لا عن طريق سحق الطبقة السائدة في المجتمع الاقطاعي ، وإنما عن طريق تفاهم يلحق اقل ضرر بمصالحها. إن نظريته تحمل علائم نفور أي ارستقراطي من احتمال حرمانه من امتيازات طبقته . لكن على الرغم من روح المساومة هذه ، فإن نظرية مونتسكيو عبرت عن مرحلة محددة من تطور العقلية السياسية للبرجوازية الفرنسية » . [ف . فولفين]

دعاة تجديد المعمودية و « الشيوعية الانجيلية » . انتسب الى رهبانية الاوغوسطينيين ، وَدَرَس التصوف الوسيطى ، وتلقى تأهيلاً أنسياً . التقى في عام ١٩١٩ لوثر ؛ لكنه على الرغم من انتصاره لأفكار حركة الإصلاح البروتستانتي ، افترق عنه على الصعيدين الديني والسياسي معاً . فالبروتستانتية كانت في نظره ثورة اقتصادية وأجتماعية لإصلاح اوضاع الفلاحين وفقراء المدن اكثر مما هي إصلاح للكنيسة وتعاليمها . وقد قرن معارضة الكاثوليكية بمعارضة الإقطاع ، ومثَّل بالتالي الجناح العامي الفلاحي في حركة الإصلاح البروتستانتي . تشكلت فلسفته تحت تأثير الهرطقات الشعبية في العصر الوسيط، وأخذت بمبدأ وحدة الوجود . دعا الفلاحين الى إقامة « مملكة الرب على الأرض » لسد الثغرة بين الوجودين السماوي والأرضى . واستولى على مقاليد السلطة في مولهاوس ، فلما فشل التمرد ، نفذ فيه حكم الإعدام عام ١٥٢٥ .

# مونستربرغ ، هيغو

# Münsterberg, Hugo

فيلسوف الماني ( ١٨٦٣ ـ ١٩٦٦) . ممثل مدرسة بادن الكانطية المحدثة . عرض في فلسفة القيم ( ١٩٠٨) فلسفة لا تحل إلا على نحو اعتسافي مسألة مبدأ تعيين القيم . وهو أيضاً مؤسس علم النفس التقني ( اسس علم النفس التقني ( اسس علم النفس التقني ، ١٩١٤) .

# مونغ کو

# Mong, K'o Mencius

( أو مونغ تسو ، وباللاتينية منشيوس ، ومن القابه الأخرى تسو يو ، تسو كي ، تسو كو ) . ولد هذا الفيلسوف الصيني سنة ٢٧٣ق . م في دولة تسيو ( شان \_ تونغ ) ، ومات سنة ٢٨٩ . ويعد أشهر كاتب أخلاقي في تلك المدرسة الكونفوشية التي وسمت بميسمها كل حضارة الصين تقريباً ، وحتى آسيا السوسطى . وهـو بـلا ريب خيـر مفسـر أيضاً

لكونفوشيوس . وقد عاش بعد رهاء قرن من المعلم ، يوم بدأت ترتسم في الأفق معالم التوفيقية الاجتماعية والدينية الأولى ، التي انتهت مع سلالة هان القديمة ( القرن الثاني أو الأول قبل الميلاد ) . وقد كان الفكر الصينى عصرئذ ملتقى تيارات شديدة التباين ، صادرة عن اقوام زراعية جنوبية ، ورعاة بدو من الشمال الشرقى ، وعن اشكال حضارية اخرى لجماعات إثنية مشتتة في كل مكان من الجبال والوديان على طول الأنهر وحول البحيرات . وكان السحر والخرافة يهيمنان في أوساط الشعب وبين القادة ، وما كان المفكرون يتصورون العلاقات بالألوهية إلا في صورة ميتولوجيات قمرية أو شمسية ؛ وكانت الأضاحي البشرية لا تزال تُمارس هنا وهناك ، ومعها عادة أكل لحم البشر ، وكان المجتمع يتبع تبعية مطلقة للقادة الذين كانوا في صراع دائم فيما بينهم للفوز بالنفوذ والهيمنة . وكانت الفوضى تضرب اطنابها في الاقتصاد بسبب الحروب المتصلة والآفات الطبيعية التي ما كانت الناس تعرف كيف تكافحها . وكانت الأسرة ، من النمط الأبوي أو الأموى ، قائمة منذ ذلك الحين على أساس احترام الأسلاف ، مما اتاح لكونفوشيوس ان يشيد اخلاقه على تلك « الرحمة البنوية » البعيدة الأهمية في الحضارة الصينية ، سواء أفي إطار العلاقات الأسرية أم فيما يتصل بالتراتب الاجتماعي. وقد تبني منشيوس جميع مبادىء كونفوشيوس ، وأضاف اليها مساهمة شخصية ، وعلى الأخص في مضمار الاقتصاد السياسي ؛ فالشعب في نظره أهم من الدولة أو العاهل ، ومن الواجب من ثم أن يشغل المرء نفسه بأمر رخائه المادى . وقد اتخذ منشيوس ، مثله مثل كونفوشيوس ، من القدامي نماذج تحتذي لكل فضيلة . تحدر منشيوس من أسرة من الموظفين . وتيتم في وقت مبكر ، فربته امه بحكمة جعلت منها في أنظار الصينيين ، الى يومنا هذا ، مثال المربية . وفي سنة ٣٣٦ تزوج مونغ كو من فتاة نبيلة من أسرة تيين . وقد تتلمذ اول الأمر على كونغ كي ، حفيد كونفوشيوس ، واحترف ابتداء من عام ٣٥٦ مهنة المربى التي سيمارسها الى سن الخامسة والأربعين فيومئذ سيصبر وزير مملكة تسى . لكن لما لم يتبع عاهل هذه

الدولة نصائحه ، استقال من وظيفته ، وراح يتنقل ،

مثله مثل كونفوشيوس من قبله ، من إمارة الى إمارة ،

# مُونييه ، عمانوئيل

#### Mounier, Emmanuel

فيلسوف وكاتب فرنسي ، ولد في الأول من نيسان ۱۹۰۵ فی غرنوبل ، وتوفی فی ۲۲ آذار ۱۹۵۰ فی شاثنای \_ مالابری . بعد ان اتم دراسته الثانویة فی مسقط رأسه ، حصل على شهادة التبريز في الفلسفة في عام ١٩٢٨ ، وتأثر ، عن طريق أستاذه جاك شوفاليه ، ببرغسون ، ثم بماريتان ، وبخاصة ببيغي الذى كرس له أول مؤلفاته ، فكر شمارل بيغى ( ١٩٣١ ) . دخل الى حلبة الحياة الثقافية والفكرية فى زمن تحولت فيه بعض الاوساط الثقافية الكاثوليكية في اتجاه اليسار ، واسس عام ١٩٣٢ مجلة إسبري Esprit التي حددت لنفسها مهمة مزدوجة: فصل القيم الروحية للمجتمع البورجوازي ، الهالك لا محالة في نظر مونييه ، وإعادة تجسيدها في مجتمع جديد ، عمّالي القاعدة . وقد وجد مونييه نفسه منقاداً الى الخوض في غمار صراعات عصره السياسية : راوده من جديد حلم لامنييه وسانييه القديم في التوفيق بين المسيحية والثورة ، فتبنى موقفاً صعباً غنياً بالتلاوين والدقائق ، لأنه في الوقت الذي سبعي فيه الى التعاون ، مع الشيوعيين ، ظل يرفض حلولهم المتطرفة ، ولا سيما ماديتهم. ( انظر المسيحية المتوفياة و اليقين الصعب ) بدءاً من عام ١٩٤٤ على وجه الخصوص مارس مونييه بعض التأثير على الكثالكة المنخرطين فى صفوف ألمقاومة ، وكان تأثيره هذا ناجماً عن إشعاعه الشخصى بقدر ما كان ناجماً عن فكره الذي أعطى تركيباً في الشخصانية(\*) ( ١٩٥٠ ) . وقد ساهم بما أولاه من اهتمام دائب بالتيارات المختلفة للفكر الحديث - انظر مدخل الى المذاهب الوجودية ، دراسة في الطباع(\*)، الخوف الصغير للقرن العشرين - في تعزيز مكانته لدى المسيحيين الشبان العازمين على تحطيم جدران عزلة الكنيسة في العالم المعاصر .

 □ • الشخصائية هي مجهود كلي لفهم مجمل أزمة انسان القرن العشرين ولتجاوزها • .[عمانوئيل مونييه]

□ ، إن انتقائية مونييه تقوده تارة الى أن يتغنى

يعلم وينشر آراءه . وبعد أن عمل ثمانية أعوام في خدمة هودي ، أمير دولة ليانغ ، انسحب نهائياً ، لدى وفاة هذا الأمير ، من حلبة الحياة العامة ، ووقف سنواته الأخيرة على الدرس .

بعد اربعة عشر قرناً ، وبالتحديد في عام ١٠٨٨ من مسلته في معبد كونفوشيوس بصفته واحداً من حواريي المعلم الأربعة ، والثلاثة الباقون هم كونغ كي وين هوي وتسينغ تسو . وكتاب منشيوس ، الذي يعرف باسم مونغ تسو اوكتاب المعلم مونغ (\*) ، والذي يقع في سبعة مجلدات ، شرح لاول مرة بقلم تشاو كي ( المتوفي سنة ٢٠١ ب.م) ؛ وهو من اطلق على مونغ كو لقب ياشنغ ، أي الحكيم الثاني ( بعد كونفوشيوس ) . ويعارض مذهب منشيوس الأخلاقي والسياسي ، بمسافة متساوية ، مذهب كل من مو تي ( الذي كان يقول بالحب الكلي ) . ويانغ تشو ( فيلسوف الإنانية ) . [بنديتو فيديل]

□ « كان منشيوس مجادلاً بارعاً اكثر منه مفكراً اصيلاً . ولم يكن لافكاره صدى كبير في حياته ، لكنها مارست تأثيراً حاسماً بعد زهاء خمسمئة سنة عندما تكونت الاورشوذكسية الكونفوشية » .[نيكول فاندييه دنيقولا]

# مونيوز آلونسو، أدولفو

## Munöz Alonso, Adolfo

فيلسوف مثالي إسباني (١٩١٥ ـ ١٩٧٤) كان كاثوليكياً ومن زعماء الكتائب الفرانكوية. ولكنه انفتح في أواخر حياته على أوروبا وعلى التسامح. كان ذا ثقافة توراتية ولاهوتية واسعة، وذا اتجاه أفلاطوني وأوغسطيني في الفلسفة، ومتاثر بأفكار روسميني وكانت فلسفته إرادوية أكثر منها عقلية، وأقرب إلى الفرنسسكانية منها إلى التوماوية. وقد ربط مذهبه بالمأثور الصوفي وبفكر أونامونو وبسكال وسياكا. عارض النزعة العلموية وانتصر لضرب من عارض النزعة العلموية (وانتصر لضرب من شخصانية مسيحية. من مؤلفاته، تعالى الرب في الفلسفة اليونانيكة (١٩٤٧)، القيم الفلسفية لليونانيكة (١٩٧٤)، القلمة واللازمان (١٩٧٤).

704

بالمادة ( « المادة المقدسة » كما يقول الأب تيار دي شاردان ) باعتبارها الجذر الحي لكل روحانية أصيلة ، وطوراً الى أن يرى فيها العقبة أمام كل روحانية : فالمادة متمردة وليست سلبية فحسب ، هجومية وليست قاصرة ذاتياً فحسب . ومثل هذا التخليط ليس مسؤولاً عنه لا القديس بولس ولا القديس توما الاكويني ولا ماركس» . [روجعه غارودي]

# مؤيد الشيرازي

### Mo'ayyad Shîrâzî

المؤيد في الدين أبو نصر هبة الله الشيرازي من دعاة الاسماعيلية ولد في شيراز وتوفي في القاهرة سنة ٨٤هـ / ١٨٨٧ م . وصل الى مقام الباب في المراتب الباطنية . له مؤلفات كثيرة بالعربية والفارسية ، ومنها كتاب المجلس . وله كذلك ديوان شعر .

### مويرهيد ، جون هنري

## Mulrhead, John Henry

فيلسوف اسكتلندي ( ١٨٥٥ ـ ١٩٤٠). من متابعي مثالية برادلي ، وان أخذ عليها نفيها للوجود المفارق للمتناهي . من مؤلفاته : الفلسفة البريطانية المعاصرة ( ١٩٢٤) .

# مويلر، ماكس

# Mueller, Max

فيلسوف ألماني معاصر (١٩٠٦ ). من الممثلين الرئيسيين لما سمي بـ «هايدغرية كاثوليكية». طور مذهباً شخصياً في فلسفة التاريخ سماه «وسط التاريخ». فالحل الوسط يسمح للمطلق بالحضور في كل أن من التاريخ، بدلاً من أن يبقى متعالياً عنه. و«الوسط» هو الشكل الإنساني حقاً لحرية الإنسان ولوجوده التاريخي، وليس تسوية مرذولة. من مؤلفاته: الرمن والروح (١٩٤٨)، التجربة والتاريخ (١٩٥٩)، الانتروبولوجيا القلسفية (١٩٧٤).

# ميتوديوس الأولمبي ، القديس

# Méthode D'Olympe, Saint Methodius Of Olympia, Saint

لاهوتي ومتصوف يوناني ؛ كان خصماً لأوريجانس وأسقف اولمبيا في ليفيا ، حيث عاش لفترة بكل تأكيد ، وربما ايضاً اسقف فيليبوس في مقدونيا . ولد عام ٢٣٠م ، حسب الرأى الشائع ، وتوفى عام ٣١١ ، وقد قضى شهيد الاضطهاد الروماني . وهذا كل ما نعرفه عن حياته . بالمقابل ، هنالك إجماع تقليدي على القول بانه وضع تصانيف عدة ، ضاع جزء كبير منها مع الأسف. فعلاوة على شروحه للتوراة (سفر التكوين ، ايوب ، نشيد الأنشاد ) وعلى عدد من الرسائل ( حول الخليقة ، حول الجسم ، وحول عرّافة اندور) ، كتب ايضاً منافحة عن المسيحية ضد فورفوريوس ( هي الأولى من نوعها ) . وفيما عدا بعض الرسائل التي كتبت بالسلافية والتي لا تتميز باهمية كبيرة: في الحياة وفي ممارستها العاقلة: في تمييز الأغذية ورماد البقرة الصهباء ؛ في الجذام وفي الحكمة ، وهي شروح على المزامير وسفر اللاويين وسفر العدد وسفر الأمثال ، فإن ثلاثاً من رسائله المحفوظة ترتدى أهمية مميزة . وقد كتبت هذه الرسائل في صورة محاورات: المادية او حول العداري العشر(\*) (كتبت باليونانية)؛ في حرية الإختيار (\*) ؛ في القيامة (\*) ؛ وقد كتبت المحاورتان الاخيرتان بالسلافية ، مع بعض المقاطع باليونانية . ويندرج نشاط ميتوديوس في اطار ردة الفعل الشاملة التى اثارتها داخل الكنيسة مصاولة اوريجانس الجريئة. وكان ميتوديوس من أبرز خصوم أوريجانس واكثرهم فعالية . وميتوديوس الذي عارض أوريجانس فيما يتعلق بحرية التفكير اللاهوتي والكوسمولوجيا والانثروبولوجيا ، ناهض دعاواه حول قدم العالم ، وسبق وجود النفوس ، الخ . وقد رغب ، على غرار إرانايوس ، في ارساء اسس اللاهوت على قاعدة الايمان . وقد ذهب في الواقع الى ابعد من إرانايوس ، ووضع القواعد الأولى للاهبوت التصوف والبزهد الرهبانيين ، وقال بالاقتداء بالمسيح ورمز الى ذلك بالزواج الروحاني وبممارسة البتولة وزهرة الخلود وثمرتها الأولىء .

# مید ، جورج هربرت

#### Mead, George Herbert

فيلسوف وعالم اجتماع أميركي ( ١٩٣١ - ١٩٣١ ) . كان صديقاً لجون ديوي ، وطور على منواله فلسفة استلهم فيها الذرائعية ، وأنشأ تصوراً طبيعي النزعة ( سلوكياً في الأصل ) للأواليات النفسية - الاجتماعية ، والح بوجه خاص على تطور اللغة والفكر . لم ينشر ميدأي كتاب خلال حياته ، ولكن تلاميذه جمعوا له أربعة مجلدات من محاضراته واوراقه : فلسفة الحاضر ( ١٩٣٢) ، العقل والأنا والمجتمع ( ١٩٣٢) ، الحركات الفكرية في القرن التاسع عشر ( ١٩٣٢) ، فلسفة الفعل (١٩٣٨) .

## ميرلو ـ بونتي ، موريس

#### Merleau- Ponty, Maurice

فيلسوف فرنسي . ولد في ١٤ ايار ١٩٠٨ في روشفور ، ومات في ٣ ايار ١٩٦١ في باريس . بعد ان انهى دراسته الثانوية في باريس ، دخل دار المعلمين العليا ، وحصل في عام ١٩٣٠ على شهادة التبريز في العلسفة . وشارك في اثناء الحرب في المقاومة ضد الاحتلال النازي . في عام ١٩٤٨ عُين استاذاً في جامعة ليون . وتولى في الوقت نفسه رئاسة تحرير بالإضنة الحديثة مع جان بول سارتر . ومن ١٩٤٨ الى ١٩٥٢ الى ١٩٥٢ شغل كرسي علم نفس الطفل والتربية في السوربون . وفي عام ١٩٥٠ دخل الى الكوليج دي فرانس . وادى نشر مغامرات الجدل في عام ١٩٥٠ الى قطيعة بينه وبينسارتروفريق الازمنة الحديثة . وفي الير ١٩٥١ مات موريس ميرلو بونتي على نحومباغت اليرايس ،بعد أن راحت شهرته تتصاعد . وكرس سارتر في الازمنة الحديثة لمدينة القديم مقالاً مشجياً .

إن نتاج ميراو ـ بونتي المكتوب مقتضب نسبياً: بنية السلوك ( ١٩٤٢) ، فينومينولوجيا الإدراك(<sup>(0)</sup> ( ١٩٤٨) ، مديح ( ١٩٤٨) ، مديح الفلسفة(<sup>(0)</sup> ( ١٩٠٥) ، مغامرات الجدل ( ١٩٥٥) ، إشارات<sup>(0)</sup> ( ١٩٦٠) ، وجملة من النصوص التي

نشرها بعد وفاته كلود لوفور: العين والروح $^{(*)}$  ( 1978)، المنظور واللامنظور $^{(*)}$  ( 1978)، وأخيراً نثر العالم ( 1978).

يقوم فكر ميراو \_ بونتي على نظر عقلي ذي وجهة فينومينولوجية ، وعلى محاولة لدمج علوم الانسان \_ وفي المقام الأول علم النفس والالسنية \_بالفلسفة . وهو من هذا المنظور أقرب الى فكر بول ريكور منه إلى الوجودية السارترية .

كان هوسرل ، معلم ميرلو ـ بونتى ـ وهو معلم لن ينى يسائله طول حياته ـ قد شن حرباً عواناً في مباحث منطقية (\*) على التجربية والمذهب السيكولوجي. وضد دعوى هاتين النزعتين بتأسيس منطق العلم على الإحساسات والتداعي ، طالب بوضع نظرية في الذات ، براء من كل نزعة طبيعية ، وانما وفية « للأشياء ذاتها ». وقد تمخضت هذه المطالبة عن ولادة الفينومينولوجيا باعتبارها وصفا لما «يظهر» ( « الفينومين » ) للوعى . لكن هوسرل ، كيلا يسقط من جديد في وصف تجربي ، عاد الى الأخذ بالبرنامج الكانطى القديم عن « علم تحليلي متعال للذات»، علم تحليلي قائم، هذه المرة، على الوصف الفينومينولوجي لـ «معاش» الوعى . ونتيجة هذا العلم التحليلي جعلت الإدراك يتبدى ، في آخر مؤلفات الفيلسوف الألماني ، وكأنه « التربة » المطلقة لكل معرفة ولكل فكر . وعلى هذا الطريق أعاد هوسيرل تدريجياً اكتشاف الجسم والذاتية المتبادلة والتاريخ . ويمكن القول إن ميرلو -بونتى سعى ، اكثر بكثير من هايدغر أو سارتر ، إلى استكشاف هذا البعد الذي فتحه هوسرل ،

تستعيد فينولوجيا الإدراك نقطة فنقطة التحليلات الهوسرلية ، لكنها تجعلها أكثر عيانية وتغنيها بكشوف علوم النفس الحديثة . وعلى هذا النحو « يصف » ميرلو – بونتي وعي الجسم ، ووعي الأشياء والمكان والزمان، ولكن كذلك وعي الأخرين واللغة. ووعي الذات ليس متدبقا في غيرية العالم ، شأنه في الوجود والمعدم "السارتر. بل على العكس من ذلك. فالجسم هو وسيلة » نقل الوجود الى العالم » ، والكلام هو ما يبسط الدلالات ، والغير هو الأفق البنائي لعالمي . ويصف ميرلو – بونتي ، بموهبة ادبية وشبه تصويرية يندر وجودها لدى الفلاسفة ، ما يسميه اكثر فاكثر

« جسد المحسوس » . وهذه العودة الى الذات العينية ليست بحال من الأحوال لديه معاودة سقوط في التجربية المبتذلة: فالذات الجسدية، التاريخية، الدنيوية ، هي هي الذات المتعالية الحقيقية . فنحن بعيدون عن الذات الصورية الخالصة التي كان يطالب بها كانطلبناء العالم والتجربة ، ولكننا بعيدون أيضاً عن « الشبيء لذاته » اللامتجسد كما قال به سارتر ، المعارض أبدأ لقصور « الشيء في ذاته » ، تلك الحرية الخالصة ، المتدبقة في الأشياء . فميرلو ـ بونتي ، التوفسي باستمارار وبذكاء له « التوصيف الفينومينولوجي » ، يكتشف بعداً تفقد فيه المقابلة بين « الشيء في ذاته » و « الشيء لذاته » جزءاً كبيراً من معناها . فالانسان حرية وحتمية ، إيجابية وسلبية ، وبالمقابل ليست الأشياء قط « عطالة خالصة » ، وجوداً « في ذاته » خالصاً : فهي ، مثلها مثل الوعى ، تشارك في متصِّل محسوس واحد هو « العالم » .

لقد عمَّق ميرلو ـ بونتي ، من خلال مساطة الشعراء والكتاب ، وكذلك ـ وعلى نحو اكثر فاكثر ـ الرسامين ، ما سماه بالبحث عن « الكائن الخام » ، ذلك البعد الوجودي ، شبه الكوني ، السابق على كل معرفة متكونة . وتشف العين والروح ، و المنظور واللامنظور ، ونثر العالم ، على الرغم من أنها لا تعدو أن تكون شذرات أو نصوصاً تُركت في حالة المخطوطات ، عن الاتجاه الذي كان يمكن أن يتطور فيه فكر الفيلسوف ، لو لم يباغته الموت .

لقد حاول ميرلو \_ بونتي ، فيلسوف الوعي ووريث ديكارت على الرغم منه ، مثلما سيحاول في وقت لاحق بول ريكور ، أن يعقد أواصر الحوار مع علوم الانسان (الاثنولوجيا والالسنية والتحليل النفسي) المبنية بالاحرى على مفهوم اللاشعور . وبدلاً من أن يرفض هذا المفهوم ، صنيع سارتر ، نراه يحاول تبريره فينومينولوجياً : فتحليل المعاش الذاتي يميط اللثام عن وعي يفلت ، على ما في ذلك من مفارقة ، من ذات نفسه ، وعي تتخطاه دلالاته بالذات ، وعي سابح في اللاوعي . وعلى الرغم من التنافي الظاهر لمفهوم اللاوعي هذا مع مفهوم اللاشعور الفرويدي ، فقد واصل ميرلو \_ بونتي حتى النهاية الحوار مع المنظر الكثر جذرية للتحليل النفسى ، جاك لاكان

إن نتاج ميرلو - بونتي « السياسي » مهم هو الآخر . فصحو فكره عاد عليه في حينه بعداوات شتى : فقبل « الفلاسفة الجدد » بزمن طويل ، وارجح الظن على نحو اكثر جذرية ، وضع موضع استجواب الإيديولوجيا الماركسية ( كما شوهتها الستالينية ) والجاذبية العمياء التي مارستها التجربة السوفياتية على المثقفين الفرنسيين . وتبقى مغامرات الجدل الي يومنا هذا ذات طابع راهن قاس . فمضمونها السياسي غذى بنوع ما أفكاراً حول الاشتراكية تتصف بغنى كبير في المعنى ، على نحو ما نلقاه لدى كلود لؤفور او لدى كاستورياديس مثلاً . كما أن بول ريكور والفونس دي والنز عمقا ، من جانبهما ، الحوار مع العلوم الإنسانية الذي كان الهم الدائم لميرلو - بونتي . [انطوان برمان]

□ « إن ميرلو ـ بونتي يعرف الماركسية خيراً من سائر الوجوديين، وقد وقع تحت تأثيرها الى حد لا يستهان به . وهو يحاول من ثم ان يبدي تفهما كبيراً إزاءها .. ولكن تعاطفاته التروتسكية تحول بينه وبين تفهمها الحقيقي» .[جورج لوكاش]

□ « لقد عاش ميراو ـ بونتي مع سائر الوجوديين الأزمة الروحية للفلاسفة وللمثقفين الأوروبيين الذين يشدهم التمرد على الوسط الاجتماعي الى الماركسية وتبعدهم فظاظة العقيدة اللينينية او الستالينية عن الانتماء » . [ريمون آرون]

□ «إنك لتستشعر في كتابه [مغامرات الجدل]
حنيناً الى عصر ذهبي للثورة لا يقع لا في واقع الاشياء
ولا في الماركسية التي تحدق عن كثب بهذا الواقع ، بل
فقط في الحياة الداخلية لميراو بونتي
نفسه ، .[سيمون دي بوفوار]

□ « لقد زعم بعضهم أن ميراو ـ بونتي اقترب من هايدغر ... والحق أن دربهما قد تصالبا ، ليس إلا . فالوجود هو الهم الوحيد للفيلسوف الالماني ؛ أما ميرلو ، فعلى الرغم من مفردات مشتركة أحياناً فإن السهم السرئيسسي يبقسى بالنسبة اليه هسو الانسان » .[جان ـ بول سارتر]

□ « إن ما ندين لميرلو ـ بونتي أهم بكثير مما
 نعتقد . فكتاباته صارت بالنسبة إلينا مثل تلك المناظر

سستر

الطبيعية المالوفة التي لا نعود نراها لأنها دائماً موجودة هنا وكأنما متضمّنة في نظراتنا » .[جان هيبوليت]

□ « لقد جنح ميرلو \_ بونتي ، بعد انتقاده التمييز السارتري بين الموجود في ذاته والموجود لذاته ، الى ان يحل محله التمييز بين المنظور واللامنظور » .[جان فال]

□ « إن الموقف الفلسفي لميرلو ـ بونتي يمكن تحديده ، في سماته العريضة ، بأنه أقرب بكثير الى ما يسميه الالمان ب « التفلسف » منه الى فلسفة متكونة . ففكر هذا الرجل الصلب العزيمة كان يرفع الرفض العنيد ل « نعم أو لا » الى منزلة الفعل الفلسفي بامتياز » . [الفونس دي والنز]

□ « اللاشعور لا يُدحض : هذا ما يميز ميراو ـ
بونتي دفعة واحدة ، من منظور التحليل النفسي ، عن
هوسرل وسارتر وحتى عن نقد بوليتزر». [ج . ب .
بونتاليس]

# ميستر ، الكونت جوزيف دي

# Maistre, Comte Joseph De

كاتب وفيلسوف فرنسى ، ولد فى شامبيري ( السافوا ) في الأول من نيسان ١٧٥٣ ، وتوفى في تورينوغي ٢٦ شباط ١٨٢١ . كان والده رئيس مجلس الشيوخ في بافيا . نشأ جوزيف نشأة علمية ، وانتمى الى سلك القضاء وهو لا يزال في العشرين . وقد تلقى تربية مسيحية ، وما وني يوما ، في أغلب الظن ، عن أن يكون مسيحياً على الرغم من انقياده ، في مرحلة شبابه ، وراء فلسفة العصر ، وانتمائه الى الحركة الماسونية لمدة خمسةعشرعاماً ، مع أن هذه الحركة كانت قد أدينت تكراراً من قبل الحبر الأعظم \_ انظر مذكرة في الماسونية ( ١٧٨٢ ) . وقد بني علاقات مع إشراقيي ليون ، وعلى الوجه الأخص مع « الفيلسوف المجهول » كلود دي سان \_ مارتن ، الذي أثر بلا أدنى ريب على تصوره للثورة باعتبارها من ، صنع العناية الإلهية » . وقد بارك ميستر هذه الثورة في بدايتها . لكن أمله فيها بدأ يخيب عندما أقدمت جيوشها ، عام ١٧٩٣ ، على اجتياح السافوا ؛ وقد اضطر الى التوجه

الى لوزان حيث اكتفى بالاضطلاع بدور المراقب السياسي . وفي لوزان استهل نشاطه السجالي المناهض للثورة مع رسائل من ملكي من السافوا الي مواطنيه(\*) ( ۱۷۹۳ ) ، و دراسة حول السيادة(\*) ( ۱۷۹۶ ـ ۱۷۹۳ ) ؛ وفي لوزان ايضاً نشر ، مع اغفال اسمه، تأملات حول فرنسا<sup>(ه)</sup> في عام ١٨٠٣ ، أوقده الملك شارل \_ عمانوئيل سفيراً الى روسيا : ولطالما عانى وتألم ، دون أن يفصح عما في نفسه ، من بخل ملكه الشديد، وأيضاً وبخاصة من الوحدة والعزلة ، اذ أن ذويه بقوا في أوروبا وعلى هامش اهتماماته الدبلوماسية ، انجز عملاً تأليفياً ضخماً لم ينشر منه ، لغاية عام ١٨١٠ ، سوى محاولة حول المبدأ المولِّد للدساتير السياسية ، وبعد سقوط نابوليون ، اضطر ميستر ، المتورط اكثر مما ينبغي مع اليسوعيين ، الذين صدر بحقهم قرار بالطرد الى روسيا ، اضطر الى العودة الى تورينو . وهناك عين وزير دولة ، وأقام علاقات وثيقة مع الممثلين الفرنسيين للتيار الملكي المتطرف ، وعلى الوجه الأخص مع دي بونالد والأباتي الشاب لامونيه. بيد أن عهد عودة الملكية في فرنسا خيب آماله ، والتقدم الذي أحرزه التيار الليبرالي أثار قلقه ومخاوفه . وقد أصدر عام ١٨١٩ عن البابا(\*) ، الذي كان كتبه في روسيا ، والذي نوَّه فيه بدور الكرسى الرسولي، صاحب السيادة المشروعة، في ايقاف مد الثورة وفي التخفيف من حدة اعتساف الملوك والأمراء . وانطلاقاً من التصور عينه كتب ، في عام ١٨٢١ ، رسالته حول الكنيسة الفاتيكانية . أما امسيات سان ـ بطرسبورغ (\*) ، الذي ضمَّنه تركيباً لفلسفت في العناية الالهية في صورة احاديث ومحاورات ، فلم يصدر إلا بعد أشهر من وفاته الناجمة عن شلل بطيء . وفي عام ١٨٢٢ صدرت رسائل الي وجيه روسي حول محاكم التفتيش الاسبانية .

« من الضرورة الماحة خنق فكر القرن الشامن عشر»: هذا ما جاء على لسان جوزيف دي ميستر. وقد عارض ، بجرأة عظيمة ، عقلانية « الانوار » بدعوى وجود نظام فوق طبيعي : الحكومة الكلية للعناية الإلهية . فالثورة ، على سبيل المثال ، مدمرة ومضرة و «شيطانية » في مظاهرها المباشرة ، ويتعين بالتالي محاربتها . مع ذلك فهي تخضع ، في قرارة الامر ،

میشلیه

الخطة رسمتها العناية الالهية ؛ والدليل على ذلك أنه متعذر تفسيرها تفسيراً بشرياً، اذ أن الرجال الذين بدوا وكأنهم يوجِّهونها كانوا في الواقع يُوجِّهون من قبلها ، من قبل قائد أوركسترا سري : هو الله بعينه، ولئن بدأ وكأن الله يحطم كل شيء ، فانه في الواقع هو الذي يشبيّد ويبنى على المدى البعيد ؛ ولئن أوقع بفرنسا هذا العقاب الالزامي ، فإنما ليذكرها بضرورة العبودة إلى رسالتها المسيحية . فما الأخطاء التي وقعت فيها فرنسا ؟ الخفة وانحلال الأخلاق في أواخر العهد الملكى القديم ، بكل تأكيد ، ولكن ايضاً وعلى الأخص سعيها الى الحصول على دستور مكتوب، الأمر الذي يفترض أن الدستور يمكن أن يصلح في كل الأزمان وللناس كافة بغض النظر عن وسطهم وعن ماضيهم الجماعي . إن الحل الأمثل بالنسبة الى فرنسا يتمثل اذن في العودة الى الملكية التقليدية لكن قوة هذه الملكية رهن بتخليها عن الغليكانية واتحادها مع روما، حجر الزاوية في الصبرح السياسي والديني برمته . أن ميستر ، على غرار بوسويه ، لا يرى في غير الدين وسيلة للتصدي لاستبدادية الحكام : لكنه ، بخلاف بوسويه ، يؤكد على الحق الفعلى للحبر الأعظم في حمل الملوك على الاعتدال ، وفي الاطاحة بهم إن اقتضى الأمر ، أي في قيادة أوروبا سياسياً. لقد فشل ميستر ولا ريب على المدى القريب . لكنه بالحاحه على هشاشة البناء المنبثق عن الثورة ، ارغم خصومه بالذات على القيام بعمل ایجابی ـ لم تغب ذکری میستر عن اوغست کونت الذي كان يكنّ له مشاعر اعجاب. ولم يكن ميستر الناقد الجدي الأول لأفكار ١٧٨٩ فحسب ، بل كان أيضاً رائد المدرسة المناهضة للثورة ، التي مثّلها عبر الأجيال لامنيه وفويو وليون بلوا ومورًا . كما كان كاتباً من الطراز الأول عرف كيف يعطى مذهبه رونق اسلوب

واحد على الأقل: الأسلوب. [ميشال مور]
□ « على الانسان أن يفعل وكأنه قادر على كل شيء وأن يستسلم وكأنه غير قادر على شيء . فإذا وقع أنسان في وسط نهر ، لـزم عليه حتماً أن يسبح ، لأنه إذا لم يسبح فسيغرق حتماً : لكن لا يلزم عن ذلك أنه

القرون الوسطى ، ومنطقه السكولائي الصارم بريق

السخرية والدعابة ، وجاذبية المفارقة التي لا تقاوم .

ولئن ناصب ميستر فولتير العداء ، فقد دان له بشيء

سيبلغ الى الشاطىء في المحل الذي يشاء ، إذ أن التيار يحتفظ دواماً بحقوقه . ونحن كلنا غاطسون في التيار ، وهو في الثورات اكثر سرعة » . [جوزيف دي ميستر]

كان أول من طرح فكرة فيزياء سياسية
 واجتماعية ، . [اوغست كونت]

□ « فولتير معكوس ... « [ادمون شيريس]
□ « إنه واحد من أولئك المفكرين الذين عاشوا أهوال
الثورة ، لا حماساتها ، فتبدت لهم ، حال انطفائها ،
سلبية ، هدامة ، مرعبة ، من صنع بشرية فقدت
اتصالها بالله » . [اندريه كانيفيز]

## میشلیه ، کارل لودفیغ

#### Michelet, Karl Ludwig

فيلسـوف الماني ( ١٨٠١ - ١٨٩٣). تلميـذ لهيغل . كان بليبراليته الدينية والسياسية احد ممثلي اليسار الهيغلي ، وشارك في نشر مؤلفات هيغل ، واسس عام ١٨٤٥ جمعية برلين الفلسفية . من مؤلفاته : تاريخ مذاهب الفلسفة في المانيا من كانط الى هيغل ( ١٨٣٧) ، و الفلسفة منظوراً اليها على انها على دقيق ( ١٨٧٧ ـ ١٨٨٨) .

## ميلاراسبا

# Milaraspa

متصوف من التيبت من القرن الحادي عشر للميلاد . يرتبط اسمه بأشر اساسي من الأدب التيبتي ، وهو المئة الف نشيد ، التي تحكي بالتفصيل قصة حياة الموقر ميلاراسبا<sup>(\*)</sup> ، ونحن نعرف سيرة حياته بفضل نص بعنران حياة يتسون ميلاراسبا بقلم تلميذه رتشونغ الذي تسنى له ان يقابل المعلم وأن يحادثه في أواخر حياته . والأرجح أن ميلاراسبا عاش بين ١٠٢٨ م و١١٢ . وتبدا قصة حياته ، كما يرويها على لسانه تلميذه رتشونغ ، بيوم وفاة أبي ميلاراسبا ، حين تحالف أقاربه الأقربون ضد الوريث الشاب وجردوه من أملاكه جميعاً . فأقبل ميلاراسبا ، وقد حثته أمه على الانتقام ، على تعاطى ميلاراسبا ، وقد حثته أمه على الانتقام ، على تعاطى

فنون السحر ، وصار هو نفسه ساحراً أسود من درب الظلمات ، وتوصل بتعاويذه ورقاه إلى إفناء أعدائه . لكن سرعان ما ابتعثت فيه الجرائم التي اقترفها الاشمئزاز ، ثم تأنيب الضمير ، فطفق يبحث عند ذاك عن لاما قديس ، عن « غورو » قادر على مساعدته على الاهتداء الى درب النور . وقد أخضعه هذا الغورو ، ويدعى ماربا ، لامتحانات رهيبة ، وفرض عليه ضروباً بالغة القسوة من التكفير، فتطهر بعدها من دنس أخطائه . وتلقى ميلاراسبا من ماربا مذهب الخلاص ، فعزف تماماً عن شؤون الدنيا وعن جميع خيرات الحياة الجسدية ليعيش ناسكاً متوحداً في الصحاري الجبلية فى الجزء الجنوبي من وسط التيبت . وهناك ، وبين فترات تأمله ، كان يرتجل خطباً وتسابيح ، تناقلها عنه تلاميذه شفهياً ، ومنها يتألف جزئياً الكتاب المعروف بالمئة الف نشيد . ولما بلغ ميلاراسبا « أعظم الانتصارات التي يمكن أن يحرزها إنسان فأن » ، وهو خلاص الذات ، مات عن عمر متقدم . ويصف كاتب سيرته بعد ذلك حرق جثمانه ، وكيف رافقته في السماء معجزات وخوارق جلى . ومن هذا القبيل أن محرقة ميلاراسبا تحولت ، بناء على صلاة رتشونغ الحارة ، الى ضريح عظيم ، بينما راح صوت المعلم اللامادي يطرق اسماع تلاميذه ليبلغهم آخر تعاليمه ، ومطر من الأزهار يهطل على الأرض .

إن كتاب رتشونغ ، الذي صار من كلاسيكيات الأدب التيبتي، ينطوي على قيمة دينية لا تقدر: فقد صار إنجيل نحلة الكارغويبتا أو « مدرسة الماهامودرا » أو « الرمز الأكبر » التي تؤلف مع مدرسة « المركبة الوسطى » ( ماذياميكا ) ومدرسة « الكمال الأكبر » الوسطى » ( أديوغا ) واحدة من المدارس الثلاث الكبرى للفلسفة البوذية في التيبت . ومنذ ثمانية قرون وذكرى ميلاراسبا تُقدس من قبل الكارغويبتا أو « الخلفاء الرسوليين » . وكان مئات من النساك من هذه المدرسة لا يزالون يعيشون، عند قيام الحكم الشيوعي، في الخلوات الصحراوية في هملايا التيبت ، كما كان بعضهم يعيش في المنفر في خاصرة قمة الإفرست .

إن القارىء الأوروبي لسيرة حياة ميلاراسبا قد تصدمه قسوة الإماتات التي فرضها الناسك على نفسه بإرشاد من الغورو ماربا . وعلى كل ، ليست السكينة من سمات طبع ميلاراسبا . ففي القسم الأول من كتاب

رتشونغ يتبدى البطل شخصية تعج بالمتناقضات ويعصف بها الحنق والأهواء الكاسرة والحاجة إلى المطلق في آن معاً. ومن ثم فإن حالة القداسة التي وصل اليها في أواخر حياته ما كان من الممكن إلا أن تكون نتيجة مغالبة صعبة للنفس. ومن جهة أخرى، يغيب عن الروحانية المستخلصة من تجربته المعاشة أي مفهوم مكافىء لمفهوم النعمة في المسيحية: فالخلاص الذي ينشده ميلاراسبا ليس هبة من الله الكلي العناية والمحبة، وإنما نتيجة تمرين وتطهير إراديين لكيان الناسك الجسماني والروحاني.

إن المذهب الروحي لميلاراسبا ، وإن لم يخرج على خط المأثور البوذي ، ينطوي على قسمات أصيلة شتى العلى الرغم من أن معلمه ماربا كان ترجم ماهایانا ، فإن میلاراسبا یرفض ، أو بشرفع عن الكتابات المقدسة البوذية . فالجوهري في نظره هو الحياة المتوحدة ، بلا بيت ولا كتاب . كذلك لا نراه يمارس أي شعيرة خارجية خاصة ' فالأعمال عنده ، كالنصوص ، تأتى في المرتبة الثانية ؛ وميلاراسبا يلزم دوماً نطاق الوعى الخالص ، ولا يهدى تلاميذه الابمثال تأملاته . وكما أشار جاك باكو ، فإن ميلاراسبا يمثل لحظة فاصلة في تاريخ البوذية التيبتية ، فهذه لم تكن توصيلت ، حتى القرن العاشر ، الى سحق الديانة البدائية القديمة القائمة في جوهرها على السحر ، وكان كبير السحرة يأتي الثاني في المنزلة في البلاد بعد الملك والمرحلة الانتقالية التي يمثلها ميلاراسبا تتجلى في حياته بالذات فقد وقف وجوده اولاً على فنون السحر، ثم نذر حياته للثقافة الداخلية الخالصة. والحق أنه مع شاعر المئة الف نشيد استكملت اللاماوية محاولتها الهامة الأولى للانعتاق من الديانة السحرية القديمة . [ميشيل الار]

# ميلانختون ، فيليب

# Mélanchton, Philippe Melanchton, Philip

فيلسوف ومصلح بروتستانتي الماني . ولد في بريتن في ١٦ شباط ١٤٩٧ . ومات في فيتنبرغ في ١٩ نيسان ١٥٦٠ ، كان يدعى في الواقع فيليب

شفارزيرد ، وكان ابنا لجورج ، بائع السلاح ، ولبرباره ، نسيبة روشلان ، العالم المشهور باللغة العبرية . وهذا الأخير هو الذي وجه الغلام ، لدى موت أبيه سنة ١٥٠٧ ، الى دراسة الأداب القديمة في هايدلبرغ ، ثم في توبنغن ، فنبغ فيها في وقت مبكر ، ونال وهو في السابعة عشرة لقب « استاذ في الفنون » . وبما أن الأستاذ الشاب ما كان يستطيع ، بحكم صغر سنه ، أن يطمح في الدرجات العليا ، فقد راح يلقى دروساً حول أرسطو وغيره من الكتاب الكلاسيكيين ، وكان يحلم ، وهو يقرأ الشاعر والأنسى بوليزيانو ، بثقافة عالمية ، ويترجم تيرانسيوس ، ويضع كتاباً في القواعد اليونانية ( ١٥١٨ ) ، ويعقد العزم على إصدار طبعة كاملة لأعمال أرسطو ، وفي الوقت نفسه يُينَن اسمه ، فيحوله ابتداء من ١٥٣١ من شفارزيرد ( الأرض السوداء ) الى ميلانختون . واحتذاء بإراسموس ، صبا أيضاً الى تجديد داخلي للعالم المسيحي عن طريق المذهب الأنسى. وحدت به المصادمات التي وقعت في توبنغن بين المدرسيين والأنسيين الى أن يرفض في عام ١٥٢٣ ، وبإرشاد من روشلان دوماً ، العروض التي قدمت إليه من جامعتي انغولشتات ولايبتزغ ، والى أن يقبل بكرسى في فيتنبرغ لتعليم اليونانية . وقد كان لمقدمه الى هذه المدينة نتائج غير متوقعة بالنسبة اليه : فقد وقع تحت تأثير شخصية لوثر القوية وتحول من إصلاحي إراسمي الى داعية للاصلاح البروتستانتي ، ونذر نفسه لدراسة الكتاب المقدس ، وساعد لوثر في ندوة لايبتزغ ( ١٥١٩ ) ، ونشر في الرابعة والعشرين من العمر (١٥٢١) أول عرض منهجي الأفكار حركة الإصلاح البروتستانتي بعنوان الخلاصة اللاهوتية او افكار عامة (\*) (وقد نقحه فيما بعد). وناب مناب لوثر فى أثناء خلوته فى قصر فارتبورغ ، ولدى عودته كان أبرز من وقف الى جانبه في الدفاع عن حركة الإصلاح الدينى ، وخفف بدماثة طبعه وتوازن ثقافته من غلواء لوثر المزاجية وتصلبه .

بعد سنوات الكفاح الأولى برز لدى ميلانختون من جديد اهتمامه بالانسية واهتمامه الإراسمي بإصلاح داخلي للكنيسة، وهو الإصلاح الذي ظل، خلافاً للوثر، يعتقد بإمكانيته ويترجاه . ولم يعد انتماؤه الى لوثر غير مشروط ، بل ارتسمت في الأفق معالم اختلافات بينهما

حالت صداقتهما المشتركة دون تكشفها علناً . فبدون أن يتطلع ميلانختون الى التخفيف من المذهب اللوثرى الأساسى في « التبرير بالايمان » ، ألح على أن يسبق الكرز به الشريعة » الالهية التبشير بالنعمة . وفي اثناء المناقشات الدينية مع السويسريين، سنة ١٥٢٩ ، في ماربورغ ، انتابته الشكوك الأولى حول التصبور اللوثرى للأسرار المقدسة ، فخفف لاحقاً من غلوائه في الاتجاه الكالفني. وفي اعتسراف أوغسبورغ ، الذي حرره برسم الدبيت المنعقد في تلك المدينة ، صبور المذاهب اللوثرية في صورتها الأكثر تساهلًا والأكثر اتصافاً بالطابع المسكوني (١٥٣٠) ، وواصل مشاركته فيمحاولات التفاهم التي اضطلع بها شارل الخامس في فورمس وريغنسبورغ ( ١٥٤٢ ) ، معرضاً نفسه ، بعد وفاة لوثر ، لانتقادات حزبه العنيفة بسبب التنازلات التي ارتضى بها بصدد نقاط حكم بأنها « غير ذات أهمية » في أثناء « نيابة » لايبنترغ سنة ١٥٤٨ . وتحت تأثير إراسموس أيضاً ، ادخل تخفيفاً تدريجياً على مذهب لوثر في « جبرية الاختيار » . وقد اتسمت السنوات الأخيرة من حياته بمرارة المساجلات اللاهوتية العنيفة التي اضطر الي خوض غمارها دفاعاً عن الجوانب الجزئية من مذهبه .

تعكس آثار ميلانختون نشاطه اللاهوتي والانسي المركب. ولنذكر من جملة مؤلفاته الفلسفية كتاب النفس ( ١٥٤٠) الذي يعد اول دراسة كتبت في المانيا في علم النفس ، والمسدهب الطبيعي الأول ( ١٥٤٩) ، و مبادىء الخطابة ، الكتاب الثاني فأشهرها الوجيز في الفلسفة الأخلاقية والسياسية أيضاً شروحاً على كتاب الأخلاق (٩) لا رسطو ، وعلى كتاب المغلفين لاتين ( سالوستس ، قيصر ، تاقيطس ، مؤلفين لاتين ( سالوستس ، قيصر ، تاقيطس ، بلاوطس ، سنيكا ) ، وترجمات لكلاسيكيين يونان , بطليموس ، هوميروس ، هنريودوس ، لوقيانوس ، وفيديوس ، بنداروس ، وفيديوس ، بنداروس ، وغيرهم ) . [جيوفاني مييجي]

□ « كان ميلانختون واحداً من اكثر من اسهموا في
 إعادة إحياء الفلسفة بين البروتستانتيين » · [ديدرو]

# ميلو ، غاستون

### Milhaud, Gaston

فيلسوف فرنسي . ولد في نيم في ١٠ آب ١٨٥٨ ، وتوفى في باريس في الأول من تشرين الاول ١٩١٨ . تخرج من الفرع العلمي من دار المعلمين ، وعين في عام ١٨٨١ مدرساً للرياضيات في احدى ثانويات مدينة الهافر. وكانت الدلائل تشير الى أن ميلو مرشح لتكريس حياته ونشاطه المهنى للرياضيات عندما التقى زميلاً اسبق له ، هو بيير جانيه ، الذي مارس عليه تأثيراً عظيماً ووجهه نحو التاريخ وفلسفة العلم . وقد ظهرت العلائم الأولى لهذا التطور في الدروس التي القاها ميلو فى جامعة مونبلييه (١٨٩٢) حول اصول العلم اليوناني . وقد توطدت سمعته كناقد علمي في الاطروحة التى قدمها لنيل شهادة الدكتوراه في الأداب محاولة حبول شروط اليقين المنطقى وحدوده (١٨٩٤) . وتعتبر هذه الاطروحة واحدة من أكثر الشهادات دلالة على ردة الفعل التي برزت في أواخر القرن التاسع عشر ضد التجربية الوضعية التي اعطت العلم قيمة مطلقة . غير ان ميلو عمد لاحقاً الى التخفيف من حدة نقده في الاعمال العديدة التي اصدرها فيما بعد: العقلى (١٨٩٨)، فلاسفة اليونان الهندسيون (١٩٠٠)، الوضعية وتقدم العلم ( ١٩٠٢) ، دراسات حول الفكر العلمي عند اليونانيين وعند العصريين ، ( ١٩٠٦) ، دراسات جديدة حول الفكر العلمي (١٩١١) ، وفي عام ١٩٠٩ استحدث خصيصاً من اجله في جامعة السوربون مقعد « تاريخ الفلسفة في علاقاتها بالعلوم » . وقد استطاع أن يعطى من خلاله دفعاً قوياً لدراسة تاريخ العلم . وقد وافته المنية فيما كان يضع اللمسات الأخيرة على كتابه ديكارت العالم .

# ميلييه ، جان

## Meslier (Mellier), Jean

كاتب وفيلسوف فرنسي ، ولد في ١٥ حزيران ١٦٦٤ في مازرني ، وتوفي في اتربنيي ، في مقاطعة شامبانيا ، عام ١٧٢٩ ( اخطأ فولتير ، ومن بعده

العديد من كتاب سيرة ميلييه ، عندما ادعى أنه ولد عام ۱۹۷۸ وتوفی عام ۱۷۲۳) . کان ابن عامل حائك ، تعلم في مدرسة شالون ـ سور ـ مارن الإكليركية، وسيم كاهناً، وأصبح خوري بلدة إتربنيي الصفيرة . كان رجلاً محباً للأخرين ولفعل الخير ، يتحلى بأخلاق قويمة ؛ وقد اخفى عن أبناء رعيته الأزمة الروحية التي مر بها والتي تسببت في شهرته : فقد تبين بعد وفاته ، ومن خلال الاطلاع على مذكراته الحميمة ، انه كان كفّ منذ زمن بعيد عن الايمان بالدين الذي حرص ظاهرياً على احترام عقائده وعاداته . وقد تولى فولتير إصدار مجموعتين مختارتين من هذه المذكرات : مختارات اولى في عام ١٧٦٢ تحت عنوان وصية جان ميلييه ، ومختارات ثانية في انجيل العقل تحت عنوان : مقتطفات من مشاعر جان میلییه . وفي عام ١٨٦٤ ، اشرف رودولف شارل ، في امستردام ، على اصدار طبعة اوفى واكمل عن هذه المذكرات . أما كتاب الحس السليم عند الخوري ميلييه ، الصادر في عام ١٧٧٢ ، فهو من وضع البارون هولباخ . وقد تسامل بعضهم إن لم تكن الوصية من اختراع فولتير . بيد أن اسلوب المؤلف الذي كان يكتب ، على حد قول فولتير، على طريقة الدابة » ؛ يكفى وحده للشهادة على أصالة النص .

الانتهاء الاجتماعية وشيوع الأملاك كبيراً ولا ربيب في صفوف مفكري عصر الأنوار في فرنسا . لكن عند ميلييه ، وعنده فقط ، تقترن الدعوة الى هذه المساواة والى هذا الشيوع بدعوة أخرى الى رص صفوف المضطهدين للنضال بدعوة أخرى الى رص صفوف المضطهدين للنضال والاتحاد ضد المضطهدين . ومن صفوف مفكري ذلك القرن يبرز العديد من الخصوم الألداء للكنيسة المسيحية وللتصور الديني للعالم . لكن عند الكاهن ميلييه ، وعنده فقط ، تُسخّر النزعة الإلحادية الكفاحية كسلاح مباشر في الصراع ضد المبادىء الاساسية للمجتمع الطبقى » . [ف . فولغين]

□ « ولقد هاجم ميلييه مالبرانش وفينيلون بصورة رئيسية ، وقلب ضد هذين الكتابين المبدأ الديكارتي عن الأفكار الواضحة والمتميزة . ففكرة الكائن الكامل غامضة ومتناقضة . أما فكرة المادة ، المتصورة على انها امتداد لامتنام في الزمان وفي المكان ، فهي على

العكس واضحة ومطابقة للحقيقة : فالوجود بوجه عام هو المادة ، أما الفكر فليس إلا كيفية معينة للوجود والفعل » .[جان دبرون]

# ميمون ، صالومون

#### Maimon, Saiomon

فيلسوف يهودي ليتواني الأصل كتب بالالمانية. ولد عام ١٧٥٤ في نييسفتش بلتوانيا ، ومات في نيدر ـ سيجردورف بسيليزيا في ٢٢ تشرين الثاني ١٨٠٠ . كان اسمه الحقيقي سليمان بن يهوشوا ، ولكنه سمي ميموناً بسبب الدراسة التي كرسها لموسى بن ميمون . كان أبوه حاخاماً فقيراً ، ودرس في مدرسة جوينيز في اقليم منسك حيث تميز بقدرته العجيبة على تمثل المعرفة . وقد حدت مواهبه العقلية المبكرة بأبيه الي البحث له عن صفقة زواجية مربحة ، فزوجه وهو لا يزال في الثانية عشرة من العمر من ابنة صاحب نزل في مسقط رأسه ، فصبار وهو في الرابعة عشرة أباً . ولم يحتمل التنغيص المتواصل الذي كانت تحاصره به زوجته وحماته ، فولى الأدبار ؛ وعلى هذا النحو بدات بالنسبة اليه سلسلة من الأسفار والمغامرات دامت الى منتهى حياته وأورثته أحياناً بؤساً مدقعاً . وفي عام ١٧٧٣ مر ببرلين ، حيث أيقظت مطالعته العابرة لبعض مؤلفات فولف فضوله الفكرى وأوحت اليه ببعض الملاحظات والتأملات التي بعث بها الى مندلسون ؛ فأثنى هذا ثناء حاراً على موهبة ابن دينه ، و أوصى به لدى أعيان اليهود ، فأتيح له على هذا النحو أن يتابع دراسة الفلسفة.

في عام ١٧٧٥ عمل مستخدماً متدرباً في إحدى الصيدليات ، لكنه عاش حياة مفرطة في التهتك حتى إن مندلسون نفسه نصحه بمغادرة برلين . وفي عام ١٧٧٨ قصد هامبورغ ، ثم امستردام حيث أقام سنة واحدة ، ثم هانوفر ، ومن جديد هامبورغ ، حيث حاول عبثاً أن يعتنق النصرانية . وبفضل مساعدة بعض الميسورين اليهود دخل « جمنازيوم » الطونا واحرز نتائج باهرة في دراسة اللاتينية . واخيراً عمل مؤدباً لدى الصيرفي ماير . وقدمت زوجته ، ومعها ابنها منه ، لتعكر عليه صفو تلك الطمانينة النسبية . ولم يكن امام ميمون

مفر ، كيما يتخلص منهما ، من إعطائهما آخر فلس بحوزته . ومن ثم عاد ادراجه في عام ١٧٨٦ الى برلين وهو لا يملك شروى نقير . ولم يطلع إلا في عام ١٧٨٨ على نقد العقل الخالص(\*) لكانط،فكتب عليه شرحاً بعنوان محاولة في الفلسفة المتعالية ، لاقى قبولاً لدى كانط نفسه ، فآخذ بالتالي طريقه الى النشر عام ١٧٩٠ . وأخيراً أفلح ميمون في استعادة الطمأنينة الضرورية لدرسه لدى الكونت كارلروت ، في نيدر سيجرسدورف ، حيث مكث الى حين مماته . وخلا الشرح الذي تقدمت الاشارة اليه و سيرته الذاتية(\*) الشرح الذي تقدمت الاشارة اليه و سيرته الذاتية(\*) (١٧٩٢) ، نشر ايضاً : محاولة في منطق جديد(\*) (١٧٩٢) ، و مقولات أرسطو (١٧٩٤) ، و مباحث نقدية في الذهن البشري (١٧٩٧) . [فاليري فيرا]

# مين دي بيران

#### Maine De Biran

( ماري فرانسوا بيير غونتييه دي بيران، المعروف بمین ) . فیلسوف فرنسی . ولد فی برجراك ( دور دونيي ) في ٢٩ تشرين الثاني ١٧٦٦ ، ومات في باريس في ۲۰ تموز ۱۸۲۴ . كان ابناً لطبيب ، ودرس في معهد إخوة المذهب المسيحي في بيريغو ؛ ثم اختار ، على الرغم من رقة صحته ، الحرفة العسكرية . فانتسب الى فيلق الحرس (١٧٨٥) . وجرح في أيام تشرين الاول ۱۷۸۹ . وبعد تسريح كتيبته ، اعتزل مين دي بيران في مزرعته في غراتلو ، على بعد عشرة كيلومترات من برجراك ، وفيها عاش في طمأنينة الحقبة الثورية كلها ، في لامبالاة كاملة بالأحداث السياسية وكانت الحياة الداخلية تمثل له منذ ذلك الحين الواقع الرئيسى . ولمزاجه الهجاسي ندين بلا ريب بيومياته الحميمة(\*) التي تبدأ صفحاتها الأولى في عام ١٧٩٢ والتي تؤلف بحق معنى الكلمة « يوميات نفس » . بيد أن مين دي بيران اقتحم مع ذلك ، في ظل حكومة الإدارة ، ميدان السياسة ؛ لكنه لم يلعب فيه إلا دوراً ثانوبياً، لأنه كان يشعر، على حد تعبيره بالذات، أنه « كالسائر في نومه في عالم الشؤون العامة » . فقد انتخب نائباً عن دور دونيي في مجلس الخمسمئة سنة ١٧٩٥ ، لكن انتخابه ما لبث أن الغي غداة انقلاب

حكومة الإدارة على مجلس الخمسمئة في ٤ أيلول ۱۷۹۷ ، فأمكن له ، غير آسف ، ان يعتزل من جديد في الريف وأن يعكف من جديد على الدراسة لعدة سنوات . وفي عام ١٨٠٢ نشر مذكرته الفلسفية الأولى حول تأثير العادة في ملكة الفكر - انظر - مذكرات حول العادة(\*). ثم تتالت بعد ذلك مذكراته حول انحلال الفكر (١٨٠٥)، وحول الإدراك المباشر ( ١٨٠٧) ، و محاولة في اسس علم النفس وفي علاقاته بدراسة الطبيعة(\*) ( ١٨١٢) . وفي أثناء ذلك عينت حكومة الأمبراطورية مين دي بيران نائباً لعمدة برجراك ( ١٨٠٦) ، وفي عام ١٨١٢ انتخب المالك الفيلسوف ممثلًا لدوردونسي في الهيئة التشريعية . واعيد إدارياً الى سلك الحرس ، وانتخب عضواً في مجلس النواب في عهد عودة الملكية ، وتبع لويس الثامن عشر الى بلجيكا ، وأعيد انتخابه في ايلول ١٨١٥ في مجلس النواب ، وعين أخيراً في ١٨١٦ مستشاراً للدولة . وإذ استقر به المقام في باريس ، امست متعته الرئيسية أن يجمع بصورة منتظمة في داره جمعية فلسفية صغيرة كانت تضم ، بوجه خاص ، كلاً من رواييه كولار ، فكتور كوزان . أمبير ، كوفييه ، وغيزو بالإضافة إلى تلك التعيينات والى تلك الوظائف العامة ، كان الحدث الخارجي الوحيد في حياة مين دي بيران زواجه الفاشل الذي كاد أن يودي بالفيلسوف الى الانتجار: ففي عام ١٧٩٥ تـزوج من نسيبة له خلاسية ، كان زوجها المهاجر قد اختفى قبل أربعة أعوام وعُد ميتاً . لكنه عاود الظهور فجأة في عام ۱۸۰۲ ، بعد أن كانت السيدة دي بيران أنجبت من الفيلسوف ثلاثة أولاد . وسرعان ما قضت ضحية الحمى النخاعية التي أصيبت بها من شدة الانفعال الذي استشعرته ساعة مرآها الشبح العائد!

كان مين دي بيران يعاني من حالة عصبية متوبرة ، ومشغولاً ابدأ بأبسط تظاهرات حياته الجسمية أو الروحية ، فلا يستطيع العمل إلا في عسر . وعليه ، كان مقلاً في الكتابة، وعند مماته عشر على المخطوط غير المكتمل للمحاولات الجديدة في الانتروبولوجيا الذي كان بدأ العمل فيه عام ١٨٢٣ . وكثيراً ما نرى مؤلف اليوميات الحميمة يتشكى من عجزه عن نصميم مشروع كبير وعن وضعه بحزم قيد التنفيذ . لكن ربما كانت حالة القلق هذه ، العادية لديه ، هي التي

جعلت لفكره ذلك القدر من الحضور في فلسفة القرن التاسع عشر ووصولًا الى يومنا هذا . ومع أن مين دي بيران كان من رواد إحياء المذهب الروحي ، فإنه تخرج من مدرسة « الايديولوجيين » . ولكنه ما عتم أن افترق عن كوندياك ودستوت دى تراسى اللذين أخذا عليهما خلطهما عن خطأ بين العلل الخارجية ، أو الموضوعية ، وبين العلل الداخلية . وقد نوه ببروز واقعة أولية من وجهة نظر التأمل الداخلي : الوعي أو الشخصية كما ينم عنهما المجهود . فالى جانب الإحساس ، وهو محض نتاج للأشياء الخارجية ، هناك الإدراك ، وهو نتيجة نشاطنا الواعى . وقوام السعادة بالتالي ـ وهذا هو اصلاً تعليم الرواقيين \_ الابتعاد بقدر الإمكان عن الانطباعات العفوية الآتية من الحياة الخارجية ، وعدم انتظار أي شيء إلا من الإرادة . وما وني مين دي بيران ، على امتداد تطوره الفكري ، يبحث عن « نقطة ارتكاز » مستقلة في آن معاً عن مصادفات الوجود الموضوعي وعن تقلبات الحياة الداخلية التي علمته تجربته كمريض بالأعصاب انها تبقى على الدوام عرضة لخور الآلة الفسيولوجية . ومن المفهوم بالتالي أن تكون ساورته الحاجة الى مجاوزة الرواقية ، والى تأسيس الواقع الشخصى على قوة إلهية ، وأخيراً ، وكما فعل في سنواته الأخيرة ، الى الرجوع الى المسيحية التقليدية ، بحرفيتها .[ميشيل مور]

□ « بيران هو ، مع مونتانيي وآمييل وبروست ، خير من أمسك بسيولة الحياة الداخلية ».[جان فال]

□ « يشبّه بيران نفسه بنفسه بعامل مناجم يحفر في الظلمات نفقاً اعمق فأعمق . فهو لا يشبه البتة المهندس المعمار الذي يرفع في النور بناء متساوقاً » . [لوي لافيل]

□ « إن العطاء الرئيسي لمين دي بيران في الفلسفة يكمن في أنه فهم أن الكون والفرد لا يمكن تعقلهما بمعزل عن بعضهما بعضاً ، وأن الفعل هو الذي يدرك وحدتهما وتعارضهما ، وفي المقام الأول الفعل العضلي الارادي ، مصدر كل معرفة للذات وللواقع . وهكذا استطاع أن يهتدي إلى أساس اليقين خارج نطاق الحسية والمثالية معاً » .[اندريه كانيفيز]

#### مييرسون ، اميل

#### Meyerson, Emile

فيلسوف بولوني كتب بالفرنسية . ولد في لوبلين (بولونیا ) فی ۱۲ شباط ۱۸۵۹ ، وتوفی فی باریس فی ٢ كانون الأول ١٩٣٣ . غادر وطنه عندما كان لا يزال طفلًا ، وأتم في المانيا دراسته التي وجهها في البداية نحو العلوم حصراً . استقر في فرنسا ابتداء من عام ١٨٨٢ ، وعمل لفترة من الزمن في مختبر شوتزنبرغر في الكوليج دي فرانس ؛ وبعد أن اكتشف طريقة لصنع النيلة التركيبية ، حاول استغلال اكتشافه في مصنع انشأه في ارجانتوي . وقد عمل فيما بعد محرراً في السياسة الخارجية في وكالة هافا ؛ وقد ساعدته معرفته بمعظم اللغات الاوروبية على القيام بهذا العمل على خير وجه . كان مييرسون على كل حال ، شمولى العقل ، موسوعى الثقافة. كانت أعماله الأولى عبارة عن دراسات مقتضبة تتصل بمسائل الكيمياء ؛ لكن بدءاً من عام ١٨٩٠ أخذ يهتم ، بفضول شديد وميل أكيد الى النشاط العقلى المتجرد ، بميدان الفلسفة وعلى الوجه الأخص فلسفة العلوم . مع ذلك رأى ان ينتظر عشرين عاماً قبل ان يعطى محصلة تأملاته في كتاب بعنوان الهوية والواقع (١٩٠٧)، انتقد فيه الوضعية انتقاداً مرأ ، وأعاد التوكيد ، باسم العلم بالذات ، على اولوية الواقع « في ذاته » . وقد أتبع هذه الدراسة الاساسية بمؤلفات أخرى جاءت نكملها وتدعمها : حول التفسير في العلوم ( ١٩٢١) ، الاستنباط النسبي النزعة ( ١٩٢٥) ، مسار الفكر (١٩٣١) .

# مينين ، سرغى قسطنطينوفتش

# Minine, Serguéi Konstantinovitch Minin, Serguei Konstantinovich

ماركسي روسي (۱۸۸۲ - ۱۹۲۲). انتسب إلى الحزب الشيوعي منذ عام ۱۹۰۳. اعتقل ونفي. شارك بفعالية في الحرب الأهلية. في ۱۹۲۳ صار عميد جامعة الدولة والجامعة الشيوعية في بتروغراد . ماثل بين الفلسفة والدين ، ونقدهما كليهما . كان لمقاله عام ۱۹۲۲: د لنتخلص من الفلسفة ، بعض الدوي . نشر في عام ۱۹۲۰ الدين والشيوعية ، وفي عام ۱۹۲۰ رسائل حول الدين .

# ينيو ، إتيين

## Mignot, Étienne

لاهـوتي فـرنسي ( ۱۹۹۸ ـ ۱۷۷۱ ) . كـان جانسينياً اعترض في مؤلفاته على شمولية التشريع البابوي لجميع الاقطار ، ومنها مقال في توافق العلوم والأداب مع الدين ( ۱۷۰۳) ، تاملات في المعارف الممهدة للنصرانية ( ۱۷۰۵) ، مذكرة حول حريات الكنيسة الغاليكانية ( ۱۷۰۵) .



# النابلسي ، عبد الغنى

#### Nábolosî, 'Abdol - Ghanî Al -

متصوف وفقيه حنفي ولد في دمشق ومات فيها سنة 
1187 هـ / 1771 م شرح فصوص الحكم (\*) لابن 
عربي ، وكان من اتباع مذهبه في وحدة الوجود . ترك 
اكثر من مئة واربعة واربعين مصنفا ، ومن اشهرها 
كتاب الأوراد وخمرة الحان في التصوف . وله في 
الشعر ديوان الحقائق . وقد انتمى الى طريقتين في 
آن معا : المولوية والنقشبندية .

# نابير ، جان

#### Nabert, Jean

فيلسوف فرنسي ( ١٨٨١ ـ ١٩٦٠) استلهم في فلسفته ، وهي تأمل في الوعي الانساني ، كانط وبرغسون معاً . أخذ عن الأول صرامة النظر العقلي وبرغسون معاً . أخذ عن الأول صرامة النظر العقلي وعن الثاني حس الامتلاء الداخلي . يكشف كتابه التجربة الداخلية للحرية ( ١٩٢٤ ) ، فيما وراء كل استدلال وحتى كل حدس عقلي ، عن « تجربة أصلية » للإرادة هي امتحان للحرية وأساس كل دليل على الحرية . وفي مبادىء علم للأخلاق ( ١٩٤٢ ) يتعمق نابير في ذلك التوكيد الأصلي للإرادة الذي يبقى بالنسبة اليه مادة فلسفته ومصدرها . وجاءت المحاولة

في الشر ( ١٩٥٥ ) لتوجه فكره نحو ميتافيزيقا للجانب « غير القابل للتبرير » من العالم والحياة . ويعارض نابير، في فلسفته الاخلاقية ، النزعة الفردية والواقعية الاونطولوجية على حد سواء ، ويفسح فيها مجالا واسعا لتجربة العزلة والفشل والخطأ التي تتأدى بالانسان الى وعي الشر باعتباره أساس كل تفكير المطلق ، وتكشف له في الوقت نفسه عن حاجته الى المطلق . وقد اثر نابير بوجه خاص في تفكير بول ريكور .

# ناتورب ، بول

#### Natorp, Paul

فيلسوف ومرب الماني . ولد في ٢٤ كانون الثاني ١٨٥٤ في دوسلدورف ، ومات في ١٧ آب ١٩٢٤ في ماربورغ . بدا حياته الجامعية سنة ١٨٨١ استاذاً خصوصياً في جامعة ماربورغ ، ثم صار استاذاً رسمياً سنة ١٨٨٧ ، وظل يدرس فيها الى آخر حياته . وكان ناتورب مع كوهن الممثل الرئيسي لمدرسة ماربورغ الكانطية المحدثة . وقد طور نقدية كانط باتجاه مثالية منطقية متعالية ومناوئة للوضعية . بيد ان مثاليته قامت بتركيب كانت مراحله هي التالية : أولاً فحص الاديان في بطار علاقة إنسانية ، وقد عرض هذا الفحص في الدين داخل حدود الإنسانية ( ١٨٩٤) ) : وثانياً إنشاء مبادىء اجتماعية ـ تربوية جمعها في علم التربية

# ناجل، ارنست

# Nagel, Ernest

فيلسوف أميركي من أصل تشيكي من المسل تشيكي مدرسة شيكاغوه التي اهتمت بالمنهجية العلمية تحت تأثير الذرائعية والأداتية الأميركية والوضعية المحدثة الأوروبية. أنكر أن يكون للمنطق أساس ميتافيزيقي. وخاض في جدال ضد المذاهب المثالية والروحية، وانتهى إلى رؤية حتمية ومادية فيزيقية للعالم. من مؤلفاته. مدخل إلى المنطق والمنهج العلمي (١٩٢٤)، مبادىء نظرية الاحتمالات (١٩٢٩)، منطق بالا ميتافيزيقا (١٩٢٤)، بنية العلم (١٩٢١)،

# نارسكي ، إيغور

#### Narskı, Igor

فيلسـوف ماركسـي من روسيا. ولـد سنـة المعرد مصل على الدكتوراه في العلوم الفلسفية عام ١٩٢٠ . رئيس مساعد لكرسي الفلسفة الأجنبية في جامعة موسكو وقف دراساته على نظرية المعرفة ونقد الوضعية . ومن مؤلفاته محاولات في تاريخ الوضعية (١٩٦٠) . الوضعية المعاصرة (١٩٦١) ، المشكـلات الـراهنـة للنظـريـة الماركسية ـ اللينينية في المعرفة (١٩٦٦) ، فلسفة ديفيد هيوم (١٩٦٧) . مشكلة التناقض في المنطق الجدلى (١٩٦٩)

# ناغارجونا

# Nagarjuna

فيلسوف هندي بوذي من القرن الثاني الميلادي كبير فقهاء مدرسة "المركبة الوسطى" يجله العالم البوذي بأسره، في اليابان والهند وسيلان والصين والتيبت. يعرف مذهب بمذهب خلو الوجود، قال بد « الحدوث بالاستتباع » . فالشيء لا يولد إلا ليموت

الاجتماعية (١٨٩٩)، وإنشاء مبادىء خلقية أفلاطونية في مذهب المُثُل لدى افلاطون ( ١٩٠٣ ) ؛ ثالثاً وأخيراً فحص المبادىء المطبقة في العلوم الدقيقة في الأسس المنطقية للعلوم الدقيقة (١٩١٠). وقد تراءى لناتورب عند ذاك أن خاتمة المذهب الفلسفى تكمن في نظرية سيكولوجية متعالية عامة حددها في علم النفس العام وفق المنهج النقدى (١٩١٢). بيد أن ناتورب ، في جهوده لمعارضة المذهب الوضعي بأبحاث كانت الى ذلك الحين تحليلية في المقام الأول ، وجد نفسه منساقاً الى تعديل موقفه الفلسفي الأساسي فقد أقر بأن المسألة التي كان طرحها على نفسه الى ذلك الحين ، مسألة تقييم المعرفة ، لم تكن إلا جزءاً من مسألة أكثر جوهرية ، وهي مسألة « معنى » هذه المعرفة . وعلى هذا الطريق توصل ناتورب الى بناء منهج متعال قريب للغاية من الجدل الهيغلى ليشيد فلسفة طبقاً لمذهب صوفى في اللوغوس . وكان من المفروض أن يمثل هذا المذهب منطقٌ عام ، لكنه لم يُنجِز . وانما تتوفر منه مواد أولية في المثاليـة الاجتماعية ( ١٩٢٠ ) ، وعلى الأخص في الفلسفة الالمانية الحالية منظوراً اليها في تطورها ( ١٩٢١ ) . ولناتورب أيضاً مؤلفات عدة في تاريخ الفلسفة ، وعلى الأخص فلسفة العصور القديمة ، وكذلك تصانيف مهمة في علم التربية الاجتماعية ، ودراسات عامة حول العلاقات بين الفلسفة وعلم التربية ، ومنها كتاب بعنوان الفلسفة وعلم التربية . ( 19.9 )

□ « لقد أعاد بول ناتورب توطيد المثالية النقدية ، وعاد الى أعمال أفلاطون في جملتها ليرى فيها توافقاً تأماً مع الآناء الأساسية في برهنة كانط المتعالية . ومنهج ناتورب ، علاوة على أرابة تحاليله ، مهم من حيث أنه يطمح الى الكشف عن وجهة النظر المتعالية لدى مؤسس فلسفة الغرب الميتافيزيقية . وهكذا كانت العودة الى كانط عودة أيضاً الى أفلاطون ، مثلما ستكون عما قريب ، مع هايدغر ، عودة الى القبسقراطيين » . [بيير تروتينيون]

وليخلى مكانه لشيء آخر ، ولكن بدون أن يكون بين الشيئين علاقة علية . والحال أن الشيء العارض لا يمكن أن يولد من ذاته ، كما لا يولد من الشيء السابق إلا إذا وُجد السابق وهذا معناه أن الأشياء العارضة ليست واقعية ، وبوذا لم يقل قط غير ذلك فقانون «الحدوث بالاستتباع «يصف ظاهر الظاهرات التي هي محض أوهام وخالية من كل وجود خاص . بيد أن ذلك لا يعدل نفياً خالصاً ، إذ إننا لا نستطيع أن ننفي إلا بالاضافة الى شىء موجود حقاً ، والحال أنه لا وجود لشىيء آخر سوى ذاك . والنيرفانا نفسها ليست شيئاً إيجابياً أو نفياً ، وإنما هي فقط غياب الوجود الخاص عن الظاهرات جميعاً ، ويخطىء من يظن أن من ينشد النيرفانا ينشد شيئاً واقعياً: فهي فقط الفعل الذي نحرر به انفسنا من أسر اللحظة الحاضرة ، وعكسها هو الجهل الذي يشد رباطنا الى الوجود الكاذب. ولقد سمى مذهب ناغارجونا فيخلو الوجودب « المركبة الوسطى» ( ماذياميكا ) لأنه يأبى الإثبات والنفى الخالصين ، ولأنه يجعل من غياب كل وجود خاص هو الوجود المطلق والوجود الصادق الوحيد .

# نافيل ، فرانسوا مارك لوي

## Navîlle, François Marc Louis

فيلسـوف ومرب سـويسري كتب بـالفـرنسية ( ١٧٨٤ ـ ١٨٤٦ ) . اسس في شانسي ، ثم في فرنييه في كانتون جنيف ، مدرسة داخلية نموذجية ، ونشر مؤلفاً في علم التربية بعنوان : في التربية العامة ( ١٨٣٢ ) . أما في الفلسفة فقد نشر بضع دراسات قريبة كلها بالفكر من مين دي بيران الذي اسهم أصلاً في التعريف بفلسفته ونشر له شدرات غير منشورة من مين دي بيران ( ١٨٤٥ ـ ١٨٤٦ ) .

# ناكاي، شومن

### Nakae, Chomin

مفكر وفيلسوف ياباني (۱۸٤٧ ـ ۱۹۰۱). اهتم بدراسة الغرب وقدم إلى فرنسا للدراسة، ولدي عودته أسس «مدرسة الدراسات الفرنسية»، وحاضر

حول الأفكار الجمهورية والديموقراطية الفرنسية ونقل إلى اليابانية العقد الاجتماعي لروسو. وأنشأ في عام ١٨٨١ جريدة الصحافة الحرة الشرقية لتكون لسان حال الحركة الديموقراطية في منطقة ميجى. لاحظ غياب الفلسفة في اليابان وحضور السياسة. ودعا في مجال هذه الأخيرة إلى نزعة مساواتية جذرية. كما حاول في مجال الفلسفة أن يطور مذهباً شخصياً ينطلق من مقدمتين: ١ -الوجود على الأرض لا بداية له ولا نهاية، ٢ \_ وماهيته هي من بعض العناصر المادية. وكان الشعار الذي رفعه: «لا إله ولا نفس». فكل ما في الكون مادة خالصة، ولا مكان فيه فلسفياً إلا «لنظرية طبيعية تامة»، والروح ليس جوهراً، بل هو محض وظيفة \_ وإن غامضة - للجسم الفيزيقي. بيد أنها ليست محدودة بالجسم، بل تستطيع النفاذ إلى لب الكون، إذ إن الطبيعة أمدتها بقدرة ذاتية على التفكير. وهذه الفكرة الأخيرة ليست حديثة كما قد يبدو، بل هي استمرار للتقليد الكونفوشي. وفي هذا السياق عينه أكد ناكاي أن التفكير في الحقوق العامة ليس سمة مميزة للغرب، بل هو أيضاً تقليد شرقى، ومن الممكن الاهتداء إلى آثاره لدى منشيوس أو لى تسو.

#### ناناك

#### Nanak

ولد عام ١٤٦٩ في تلواندي في إقليم لاهـرد (البنجاب)، ومات سنة ١٥٣٨. كان مؤسس شيعة السيخ، وهي طائفة دينية هندية ذات طابع سياسي وعسكري. سيرة حياته مروية، بفيض من التفاصيل لا ينبغي اخذه على حرفيته دوماً، في العـديد من الجاناهساخيس. وكان ينتمي الى طبقة المحاربين، وعاش طويلاً عيشة البداوة. وربعا في اثناء اسفاره التقى بتلاميذ « كبير » الذي كان لنظرياته تأثير بليغ فيه. وقد أتـاحت له معـرفته بـاللفات الفـارسية والهندوسية والبنجابية أن يخاطب الجميع بالفة، سواء اكانوا من الهندوس أم من المسلمين. وبصحبة تلميذه الاثير ماردانا، تنقل عبر الهند الشمالية، يجمع أعداداً غفيرة من الاتباع الذين وضمع برسمهم مجموعة من

# نجو يانغ كينغ وو

#### Ngeu- Yang King - Wu

فيلسوف صيني ( ۱۸۷۱ ـ ۱۹۶۳ ) . كبير دعاة تجديد البوذية في الصين لمواجهة مد المذاهب الوضعية والمادية والعلموية الآتية من الغرب. كان واحداً من المثقفين البوذيين الشبان الذين تأثروا بالعقلانية الغربية ووجدوا أن الايمانية ، كما كان يدعو اليها ين كوانغ مثلاً ، محافظة أكثر مما ينبغي ومفتقدة اكثر مما ينبغى لأي مضمون عقلى ، ولا تفي بحاجة الصبين الى فلسفة جديدة قادرة على أن تبرر ايمانهم بالعقل ، وأنه لا بد بالتالي من الاستعاضة عن الواحدية التقليدية التي تذيب الأفراد في وحدة كونية لاشخصية بتعددية شخصانية قادرة على إفساح مكان واسع للوعى الفردى. وهكذا استلهم نجو يانغ المثالية الذاتية للمبدأ القديم القائل بأنه « لا شيء سوى الوعى». وإذا سلم مع الفلسفة البوذية التقليدية بأن الطابع الوهمى لعالم الظاهرات يعود الى جهل الأذهان البشرية ، رفض الدعويين التقليديتين القائلتين بالوحدة الجوهرية لعالم النومينات وعالم الظاهرات، وبتولد عالم الظاهرات من الروح المطلق. وقال إن العالم الفينوميني هو مجرد نتاج ذاتي للروح الفردي ولا يمكن ان يطابق العالم النوميني ، إذ أن « العوالم » تتعدد وتتمايز بقدر تعدد وتمايز الوجدانات التي تنتجها . ثم إن العالم الفينوميني لا يمكن أن يتولد من الروح المطلق ، إذ أن القول بأن الروح المطلق يستطيع أن يولُد العالم الفينوميني الذي هو بحد ذاته نتاج لذهن البشر الجاهل يعنى إدخال الجهل في المطلق ، وهذا تناقض

لقد علَّم نجويانغ إذن انه لا وجود الشيء خارج وعينا وفكرنا وذهننا . ولئن بدأ العالم الفينوميني موضوعياً لذهننا ، فليس ذلك لانه يطابق موضوعياً عالم الواقع ، بل لانه يخلق ذاتياً من قبل ذهننا الذي ينطوي على اوالية تحتواعية تجعله يتصور خلائقه الوهمية على انها موضوعات خارجية . ومن ثم فإن نجو يانغ يلح على مفارقة عالم الوجود الواقعي لعالم الظواهر.

هذا الموقف المعارض جذرياً للايمانية وللفلسفة التقليدية جلب على نجو يانغ عداوة الاوساط البوذية الورعة. فانبرى كثير من الرهبان والمثقفين التقليديين الصلوات اليومية ومجموعة أخرى منظومة شعراً بعنوان جابجي . ويعزى اليه أيضاً مؤلفان فلسفيان بالسنسكريتية : فيراكارا ميمامسا و آدبهوتا جيتا .

عرض ناناك مذهبه في صورة اناشيد كان يتلوها أمام أتباعه ، وهذه الاناشيد تؤلف الجزء الاهم والاكثر أصالة من غرائث ، إنجيل السيخ . ولا يقر ناناك لا بسلطة القرآن ولا بسلطة الفيدا(\*) وساسترا وبورانا(\*) ، وإن بقي بصورة جذرية هندوسياً لانه احتفظ من الهندوسية بمعظم « السامسكارا » أو الطقوس الخاصة ، وجميع الآلهة . وكان يكرز بمذهب واحدي ، متأثر بالتوجيد الفيدي ، وإن خالطته بعض الخرافات ، وكان يحلم بدمج النزعتين الهندوسية والإسلامية في بوتقة واحدة . وقد تبع تسعة معلمين مذاهبه . وأول هؤلاء المعلمين ، غورو انغاد ، وضع شرحاً لاناشيد ناناك بعنوان غورو موخي ، وهو لا يزال معمولاً به الى يومنا هذا في البنجاب .

# النجار ، ابو عبد الله الحسين بن محمد

# Najjār, Abû 'Abdillah Hossayn Ibn Muhammad Al -

متكلم أخذ عن المعتزلي بشر المريسي . توفي نحو ٢٢٠ هـ / ٨٣٥ م . خالف المعتزلة في أشياء ، ووافق المرجئة في أشياء . اليه تنسب النحلة النجارية . له الارادة و إثبات الرسل .

# نجم الدين دايه الرازي

# Najmoddîn Dâyeh Râzî

متصوف من تلاميذ نجم الدين كبرى . توفي سنة 108 هـ / ١٣٢٦ م . بناء على أمر من شيخه ، هاجر الى الغرب فراراً من الاجتياح المغولي ، واتصل في قونية بصدر الدين القونوي وجلال الدين الرومي . له موصلا العباد وتفسير صوفي للقرآن لم يتعد فيه السورة الثالثة والخمسين ، وقد أتمه من بعده علاء الدولة السمناني .

#### نسطور

#### **Nestorius**

بطريرك القسطنطينية . ولد في مرعش بسورية في نهاية القرن الرابع ، ومات في صعيد مصر نحو سنة ٥٠٠ ميلادية . درس في انطاكية وصار راهباً ؛ وتتلمذ على ثيودورس المصيصى (الموبسوستي)، أو تضلع على الأقل في مذهبه ، وصار بطريركاً على القسطنطينية سنة ٤٢٨ ، حيث استحصل حالًا على مرسوم مناهض للهراطقة . رفعت اليه شكوى ضد صديقه الراهب انسطاس الذي قال إنه لا يجوز ان تدعى مريم العذراء أم الله ، وإنما فقط أم عيسى باعتبار هذا الأخير بشراً . وقد رد نسطور بأن مريم العذراء يجب ان تدعى « أم الله » وكذلك « أم الانسان » حتى يكون واضحأ عدم جواز الخلط بين الطبيعتين الإلهية والانسانية في المسيح ؛ ومن هنا يكون من الأفضل لو سميت « أم المسيع » . لكن صدى هذه المساجلات ما لبث أن وصل الى الاسكندرية حيث بادر القديس كيريلس يدمغ نسطور بالهرطقة ، ثم الى روما حيث حامت الشبهات حول نسطور بوصفه مؤيدا للهرطقة البيلاجية . وعليه ، فقد ادين نسطور في روما في آب ٤٣٠ ، ثم في مجمع افسس في ٢٢ حزيران ٤٣١ . وأنزل الحرم بنسطور ، وخلع من كرسيه ، فعاد يلوذ بديره ، بدون أن يتوقف عن الاحتجاج . وفي عام ٤٣٥ ايد امبراطور القسطنطينية الخلع وامر بإتلاف كتب البطريرك السابق . وأبعد نسطور بعدئذ الى البتراء ، ثم الى منطقة الواحات الكبرى في مصر، ثم الي بانوبوليس حيث قضى قبل ان ينعقد مجمع خلقيدونية . ( 801 )

لم يبق من كل نتاج نسطور الأدبي سوى بعض شذرات نادرة باليونانية . لكن عثر في عام ١٩١٠ على اثر اصيل له ( وقد يكون اصابه بعض التدليس ) ، وهو كتاب هراقليطس ، مع شذرة من رسالة بالسريانية . وقد فتح كتاب نسطور هذا المناقشة من جديد حول مذهبه وهرطقته . ولم يكن من العسير أن يتضح للعيان أن نسطور لم يكن بعيداً كل ذلك البعد عن العقيدة القويمة . فكل ما شاء توكيده ، جرياً على مذهب مدرسة انطاكية ، وضد الأبولينارية ، هو أن المسيح يحوز طبيعة بشرية

يشنون هجوماً معاكساً بالغ الضراوة ، بينما آثر بعضهم الآخر محاولة التوفيق بين الايمان التقليدي وافكار نجو يانغ . وكان ابرز ممثل لهؤلاء التوفيقيين الراهب الفيلسوف تي هيو . كما أن أشهر تلميذين لنجو يانغ ، لينغ سومينغ وهيونغ شي لي ، تحولا عن البوذية الى الكونفوشية لان حسها الاجتماعي والاخلاقي اقدر على حفظ القيم الروحية الإصيلة للصين .

# نجيب الدين رضا

#### Najîboddîn Rezâ

متصوف من الطريقة الذهبية المتفرعة عن الكبروية . اصله من تبريز ، واقام في إصفهان حيث مات سنة ١٠٨٠ هـ / ١٦٧٠ م . له **نور الهداية** .

# النخجواني ، بابا نعمة الله بن محمود

#### Nakhjawanî, Bâbâ Ni'matollah Ibn Mahmûd

المعروف بالشيخ علوان . توفي في آقشهر بتركيا سنة ٩٢٠ هـ / ١٥١٤ م . اصله من القفقاس ، واقام في الاناضول . له تفسير على الطريقة الصوفية بعنوان الفواتح الالهية والمفاتيح الغيبية الموضحة للكلم القرآنية والحكم الغرقانية .

# النراقي ، مهدي

# Narâqî, Mahdî

فيلسوف ايراني من تلاميذ اسماعيل الخوجائي . توفي سنة ١٢٠٩ هـ/ ١٧٩٤ م . كان رجل نظر وعمل ، وأثبت طول باعه في الفلسفة والاخلاق والحرياضيات والعلوم القانونية ( انحاز الى الاصوليين» النقديين ضد « الأخباريين » النقليين ) . له أكثر من عشرة مصنفات تحمل كلها طابعه الشخصي ، حتى في المسائل التقليدية من قبيل مسألة الوجود والماهية . مؤلفه الكبير في الأخلاق جامع السعادات لا يزال يقرأ الى اليوم .

تامة وكاملة ؛ كما أنه أقر بألوهية المسيح ، وإن لم يميز بين « الطبيعة » و « الماهية » ، وبين « الأقنوم » و « الشخص » ، مما لم يمكنه من فهم اتحاد الطبيعتين في شخص المسيح الواحد : فهذا الاتحاد ليس في نظره « اقنومياً » كما حدده مجمع خلقيدونية ، وإنما معنوي فحسب ، بحيث أن كل واحدة من الطبيعتين تحافظ ، وإن متحدتين ، على « شخصها الطبيعتين وبالتالي بحيث يستحيل أن يسند الى إحدى الطبيعتين ما هو من خاصة الأخرى ( كأن يقال ، مثلاً ، إن اش تكوينه الفلسفي ، كان يشق عليه أن يقول إن العذراء تكوينه الفلسفي ، كان يشق عليه أن يقول إن العذراء في « أم الله » ، مما قد يعني أن الألوهية يمكن أن بولد .

مهما يكن من امر ، فقد لقيت مذاهب نسطور قبولاً لدى النصارى في بلاد فارس . كما امكن للنسطورية ، من خلال تحولات شتى ، أن تنتشر في بعض أنحاء آسيا إلى الصين ومنغوليا والهند . بيد أنه مع القرن السادس عشر بدأ انحطاط الكنيسة النسطورية ؛ وانتهى الشطر الاعظم منها إلى اعتناق الكاثوليكية ، بعد تقلبات طويلة ومعقدة ، وظهر إلى الوجود ما يسمى بالكنيسة الشرقية الموحدة الكلدانية ؛ كما استوعبت بالكنيسة السرقية الموحدة الكلدانية ؛ كما استوعبت البعثات البروتستانتية ، الأميركية والانغليكانية والروسية، عدداً آخر من النساطرة. ولا تزال هناك إلى اليوم ، وبعد الاضطهادات التي اعقبت الحرب العالمية الأولى ، بعض الجماعات النسطورية المتفرقة . [البرتو بنشيرل]

# نصر، سید حسین

## Nasr, Seyyed Hossein

من أبرز كتاب الفلسفة في إيران المعاصرة ( ١٩٣٣ - ). جمع بين التضلع الواسع في فكر الإسلام الكلاسيكي والحديث، وبين معرفة نافذة بالفكر الآسيوي، ولا سيما البوذية والكونفوشية، واطلاع لا يقل عمقاً على الفلسفة الغربية، ولا سيما منها فلسفة العلوم الدقيقة. وقد أنشأ وترأس الآكاديمية الملكية للفلسفة في طهران، وهو عضو في المعهد الدولي للفلسفة، وقد شغل كرسي الأديان

المقارنة في جامعة تامبل بفيلادلفيا في الولايات المتحدة الأميركية.

تضلع بدراسة ابن سينا والبيروني وابن عربي وجلال الدين الرومي، ورأى في التراث الفلسفي الإسلامي راهنية قابلة للإحياء، وليس فقط للوصف التاريخي. وتعاطف مع الفكر الصوفي، وعلى منوال قولة أفلاطون في محاورة فاذن، رأى أن الفلسفة الحقة هي التمرس بالموت. كتب بالفارسية والعربية والإنكليزية. ومن مؤلفاته: مدخل إلى المذاهب الكسمولوجية الإسلامية (١٩٦٤)، ثلاثة حكماء مسلمين (١٩٦٤)، الإسلام: أفاق وحقائق (١٩٧٥). وقد أصدر في عام ١٩٧٧ أمشاج مهداة إلى هنري كوربان.

# النظَّام ، ابراهيم بن سيار

### Nazzâm, Ibrâhîm Ibn Sayyâr Al-

متكلم معتزلي . توفي في بغداد سنة ٢٣١هـ / ٥ ٨٨م . لقب بالنظام لأنه كان يشتغل بصناعة نظم الخرز أيام فقره . أخذ الاعتزال عن خاله أبي الهذيل العلاف . نشأ في البصرة وأقام في بغداد . منطقي وشاعر . من معلمي الجاحظ . عارض آراء الفقهاء ، وانتقد الجبرية والمرجئة . البه تنسب النظامية من فرق المعتزلة . ضاعت مصنفاته كلها ، وكان منها كتاب الحركة ، وكتاب العالم ، و الرد على المانوية .

# نعمة الله ولى ، امير نور الدين

# Ni'matollâh Walî, Amîr Nûroddîn

متصوف ولد في حلب سنة ٧٣٠هـ / ١٣٢٩ ، واقام في مكة سبعة اعوام درس فيها على الشيخ عبد الله اليافعي ، وتنقل بين سمرقند وهراة ويزد ، وحظي بنعمة شاه رخ ، ابن تيمورلنك ، وامضى السنوات الأخيرة من حياته في ماهان قرب كرمان حيث تدفق عليه التلاميذ والتباع . وكانت وفاته فيها عن مئة سنة ونيف في ٢٢ رجب ١٣٢٤ م . وقبره اليوم في ماهان محجة . له ديوان في الأشعار الصوفية ، وزهاء مئة رسالة في التصوف

يبلغ حجمها الكلي ألف صفحة . أطلق عليه الدراويش . اتباعه من الطريقة « النعمتلاهية » اسم الشاه .

# نعومنكو ، ل . ك .

## Naoumenko, L.K. Naumenko, L. K.

فيلسوف ماركسي معاصر من قازاخستان. يعنى بنظرية المعرفة . له : الواحدية كمبدا للمنطق الجدلي ( ١٩٦٨) ، وبالمشاركة مع عبد الدين وقاسمجانوف وباكانيدره : مشكلات منطق المعرفة وجدلها (١٩٦٣) .

### نغای سسو کی

#### Ngaî Sseu- K'î

فيلسوف صيني ، ولد سنة ١٩٠٥ . ممثل الخط القويم العقيدة في الفلسفة الماركسية الصينية . كان مجادلاً وشارحاً اكثر منه فيلسوفاً اصيلاً . له كتاب شهير بعنوان الفلسفة الشعبية ( ١٩٣٤) اثبت فيه بلغة بسيطة ، يفهمها الجمهور الواسع ، وبمعونة امثلة مستقاة من الحياة الاجتماعية الصينية ، أن الفلسفة لا ترمي الى معرفة العالم ، بل الى تغييره . وكان تأثيره كبيراً في الجمهور الصيني ، واسهم بقسط موفور في عقد إزار النصر للافكار الماركسية في الصين . وكان خصماً كبيراً للماركسي التحرري بي تسينغ ، كما عارض بقوة المثالية والذرائعية . اللتين حظيتا برواج عارض بقوة المثالية والذرائعية . اللتين حظيتا برواج الدي بعض المفكرين الصينيين ، لانهما تفتقران الى الدينامية وتهملان المعيار المعصوم للفلسفة الصحيحة في نظره ، الا هو التجربة الثورية .

# النفرى ، محمد بن عبد الجبار

### Nifrî, Muhammad Ibn 'Abd il - Jabbâr Ai -

متصوف من بلدة النفر قرب الكوفة . توفي في

القاهرة سنة ٣٥٤هـ / ٣٩٥٥ . عاش مغامراً أفاقاً في أقطار الأرض ، فلم يصب حظاً من الشهرة . ولعله تقصد ذلك خوفاً على نفسه من آرائه . لم يصلنا من تراثه سوى المخاطبات و المواقف ، وهما كما يدل عنوانهما مخاطبات لله ووقفات أمامه . قال إن الشريعة لم توجد إلا لعامة الناس من المحجوبين ، وإن العارف هو من يكون على وفاق مع المشاهدة وإن خالف الشريعة . ومن أقواله أن « المسجد الحق يقوم في قلب طاهر مقدس ، فدع الناس يعبدون الله حيث يقيم ، لا في مسجد من حجارة » . وبالإجمال ، كان النفري في تصوفه امتداداً لمدرسة ابن عربي .

# النقشبندي ، بهاء الدين محمد بن احمد

### Naqshabandî, Bahâ'oddîn Muhammad Ibn Ahmad Al-

صوفي من بخارى . توفي سنة ٧٩١هـ / ١٣٨٩ م . مؤسس الطريقة النقشبندية المنتشرة في الصين وتركستان والهند وتركيا . له الأوراد البهائية ، و سلك الأنوار وهدية السالكين .

# نوبختي ، أبو إسحاق ابراهيم

## Nawbakhtî, Abû Ishaq Ibrâhîm

متكلم إمامي توفي نحو ٣٥٠هـ / ٩٦١م ، أول من مَذْهَبَ الفكر الإمامي في رسالة سيشرحها بعد ثلاثة قرون العلامة الحلى في إنوار الملكوت .

# نوراث ، اوتو

# Neurath, Otto

فيلسوف ومنطيق من اصل نمساوي (فيينا ١٩٨٢ ـ اوكسفورد ١٩٤٥ ) . من ممثلي مدرسة فيينا الوضعية المحدثة . له مؤلّف في المذهب الفيزيكالي ، واشرف في شيكاغو ، مع رودولف كارناب وتشارلز موريس ، على إصدار الموسوعة العالمية للعلم الموحّد .

## نوربخش ، سید محمد

### Nûrbakhsh, Sayyed Muhammad

شيخ صوفي . ولد في قوهستان وتوفي في الري سنة ٢٦٩ / هـ / ١٤٦٥م . معنى اسمه « واهب النور » . مؤسس الطريقة النوربخشية . وضمع على ما يقال مذهباً وسطاً بين تعاليم السنة والشيعة ، ودعا الناس الى الايمان به إماماً ومهدياً وخليفة . كان من ابرز تلاميذه شمس الدين محمد الجيلاني اللاحيجي . من مؤلفاته : الرسالة الاعتقادية .

# نوتوناغورو

## Notonagoro

مفكر وفيلسوف أندونيسي (١٩٠٥ \_ ). تعاون مع سوكارنو، وفتح في عام ١٩٦٨ كلية الفلسفة في جامعة قجامادا، وطور في كتابات فلسفة «البانكاسيلا» أي «الأسس الخمسة» التي قامت عليها الأيديولوجيا السوكارنية: القومية الأندونيسية، الأممية الإنسانية، الشورى أو الديموقراطية، الرخاء الاجتماعي، وحدانية الله. من مؤلفاته البانكاسيلا أساس فلسفة الدولة في الجمهورية الأندونيسية (١٩٦٢)، بضع نقاط حول فلسفة البانكاسيلا (١٩٦٧)، البانكاسيلا من زاوية العلم الشعبي

# نور علي شاه

#### Nûr 'Alî Shâh

متصوف وشاعر ولد في اصفهان سنة ١٧٠ هـ / ٢٥٦ م أو ١٧٧٦هـ / ١٧٥٩ ، ومات في الموصل سنة ١٧٠٦هـ / ١٧٩٧ ، تزوج من أخت روباق علي شاه ، وكانت بدورها شاعرة وذات موهبة روحية . قدم مع أبيه الى شيراز ليأخذا عن معصوم علي شاه الذي كان قدم اليها بدوره ليحيي فيها الطريقة والنعمتلاهية ، كان بهي الطلعة وساحر الشخصية ،

والتف حوله تلاميذ كُثر ، ولكنه لقي مقاومة عنيدة من أصحاب الورع وأهل الظاهر . ترك زهاء عشرة مؤلفات ، أهمها إطلاقاً جنة الوصال في ألف ومئة صفحة عالج فيها الموضوعات الكبرى للعرفان والتصوف العملي . وكان من المفروض أن يتألف السفر من ثمانية كتب ( ترمز إلى الأبواب الثمانية للجنة ) ، لكنه مات عن أربعين سنة قبل أن ينجز منها الكتاب الثالث . وقد أتم جنة الوصال من بعده خلفه وأخو زوجته روناق علي شاه ( تتمة الكتاب الثالث ، والكتابان الرابع والخامس ) ونظام علي شاه كرماني ( الكتابان السادس والسابع ) ,

### نوزيفانس

### **Nausîphanes**

فيلسوف يوناني من المدرسة الذرية من القرن الرابع ق . م . درس فلسفة ديموقريطس ، ويعدّ إجمالًا أول معلم لأبيقور .

# نوفاسيانوس

# Novatîen Novatîan Novatîanus

بابا كاذب وهرطوقي لاتيني . ولد في إيطاليا ، وربما في روما ، وعاش في النصف الأول من القرن الثالث الميلادي . ويروي سقراط ، مؤرخ القسطنطينية ، أن نوفاسيانوس مات شهيداً في آسيا الصغرى في زمن اضطهادات فاليريانس ، عام ٢٥٨ . رسمه البابا فابيانوس كاهناً ، فارتقى الى اعلى المناصب في روما بفضل ثقافته وفصاحته وتقشفه ، حتى طمح في أن يخلف القديس فابيانوس على السدة الرسولية . لكن خلافاً للتوقع العام جرى انتخاب كورنيليوس بابا . فاعلن نوفاسيانوس عندئذ عن لاشرعية هذا الانتخاب ، فعين نفسه حبراً اعظم على روما ، فأحدث بذلك انقساماً جديداً في الكنيسة . وقد دعي اتباعه بالنوفاسيانيين ، لكنهم سموا أنفسهم ب « الأطهار »

توكيداً منهم على تصورهم المتشدد للطهارة الكهنوبية . ومع أن حركتهم أدينت في مجمع انعقد في روما ، فقد انتشرت بسرعة في روما نفسها وفي القسطنطينية وأنطاكية والإسكندرية ، وظلت تقاوم زهاء أربعة قرون في آسيا الصغرى ومصر واليونان . وكان نوفاسيانوس أول نصراني روماني يكتب باللغة اللاتينية حصراً . ولم يصلنا من نتاجه الغزير ، الذي تكلم عنه القديس ييرونيموس ، سوى في طعام اليهود و في القلوث(\*) ، مؤلفه الرئيسي . أما أبوته للرسالتين في المسارح و في محاسن الحياء فمشكوك فيها ، ويعزوهما بعضهم الى كبريانس .

# نوفيكوف ، قسطنطين

#### Novikov, Constantine

فيلسوف روسي ماركسي معاصر مرشح في العلوم الفلسفية . عميد جامعة كربان . من مؤلفاته : في فاعلية الفرد وحرية اختياره لدوره الاجتماعي، الفلسفة الوجودية وحرية الفرد ، تاويل حرية الاختيار في الفلسفة قبل ماركس .

# نومانيوس

## Numenius

فيلسوف يوناني سوري الأصل من مواليد أفاميا من القرن الثاني للميلاد . لا نعلم شيئاً يذكر عن حياته . وقد نقل أوريجانس وأوسابيوس مقاطع من تصانيفه : أفلاطون والاكاديميون ، مذاهب أفلاطون السرية ، في الخير . وكانت مصنفاته تدرّس بشكل واسع في مدرسة الاسكندرية . كان فيثاغورياً محدثاً ورائداً أيضاً لللفلاطونية المحدثة ، وعليه قرا أفلوطين ، وقد ذهب فورفوريوس ، كاتب سيرة أفلوطين ، الى أن تعليم هذا الاخيركان نسخة من تعليم نومانيوس . وبصرف النظر عما في هذا الراي من غلو ، فالثابت أن نومانيوس لعب دوراً مهماً في تكوين افلوطين . وخلا هذه الواقعة ، فإن الغموض يحيط بغلسفة نومانيوس . ويبدو أنه ميز بين ثلاثة آلهة :

الخير الأعظم ، وهو المونادا التي وجودها لذاتها ؛ والفاطر الذي يخلق العالم بفكره ؛ والعالم . أما في تأويله لافلاطون ، فقد تقصى في مذاهب ميتافيزيقي الغرب الأول اثر الحكمة الشرقية ، وعلى الأخص تعليم موسى .

# نونتزوبيدزه ، شالفا عيساكوفتش

## Noutzoubidzé, Chalva Isakovitch Nutzubisze, Shalva Isakovich

فيلسـوف مـاركسـي مـن جيـورجيـا (۱۹۸۸ ـ ١٩٦٩ ) . دُرَسَ في جامعة سان بطرسبورغ حتى عام ١٩٦٠ . وفي ١٩١٨ درُس في جامعة تبيليسي . وكان يذود آنئذ عن نظرية الواقعية المنطقية الكلية . ثم تحول الى الماركسية . وحصل على الدكتوراه عام ١٩٢٦ . واهتم بعد ذلك بتاريخ الفلسفة الجيورجية ، وعزا الى بطرس الايبيري مؤلفات محاكي ديونيسيوس . نشر في تبيليسي بالجيـورجيـة : اسس المنطق الكلـي تبيليسي بالجيـورجيـة : اسس المنطق الكلـي بالالمانية : الحقيقة وبنية الفهم ( ١٩٢٦) ، وفي برلين والحكمة ( ١٩٢١) . ثم عاد فنشر بالجيورجية في تبيليسي دراستين في ١٩٤١ و ١٩٢٣ عن مسألة محاكى ديونيسيوس .

# نيبور ، رينهولد

## Niebuhr, Reinhold

لاهوتي بروتستانتي أميركي ( ۱۸۹۲ – ۱۹۷۱) . درُس الأخلاق في كلية اللاهوت البروتستانتي في نيويورك ، واهتم بمشكلات العالم العمالي والنقابي ، وناضل في صفوف الحزب الاشتراكي الأميركي . كان تلميذاً لكارل بارث ، وقد الح على ضرورة التزام الانسان المؤمن في العالم الاجتماعي . من مؤلفاته : الانسان المؤمن في العالم الاجتماعي . من مؤلفاته : الانسان الأخلاقي والمجتمع اللااخلاقي طبيعة ومصير الانسان ( جزئين ، ۱۹۶۱ ) ، الواقعية المسيحية المسيحية والمشكلات السياسية ( ۱۹۵۹ ) .

# نيتشه ، فريدريش فلهلم

#### Nietzche, Friedrich Wilhelm

ولد في روكن ببروسيا في ١٥ تشرين الأول ١٨٤٤ ، يوم عيد الملك فريدريش فلهلم الرابع ، فسمى باسمه ، ومات فی فایمار فی ۲۵ آب ۱۹۰۰ . کان نیتشه فی الرابعة من العمر حينما قضى أبوه في حادث ، وهو في زهرة الشباب ، وستكون ذكرى هذه النهاية المأساوية والسابقة لأوانها موجعة له على الدوام ، ولا سيما أن وفاة أبيه أعقبتها وفاة أخيه الأصغر . وسوف تغادر أمه معه روكن الى ناومبورغ . وفي الثانية عشرة دخل معهد بفورتا ، وكان ديراً قديماً استولى عليه الثوار اللوثريون في القرن السادس عشر ، فتحول الى موثل لحركة الإصلاح البروتستانتي . وكان من المقرر أن يصير قساً ، لكنه عدل عن ذلك ، ودخل في الثامنة عشرة جامعة بون ، ومنها الى جامعة لايبتزيغ ، حيث هزته مطالعة كتاب شوبنهاور العالم كإرادة وكتمثل<sup>(٠)</sup>. وقد كتب الى أخته يقول: «عم نبحث؟ عن الراحة، عن السعادة ؟ كلا ، لا شيء سوى الحقيقة ، مهما تكن مرعبة وكريهة ... » . وارتبط في تلك الفترة بإرفين روده الذي بقى لأمد طويل من الزمن خير صديق له . وكان معجباً ببسمارك ، ولكنه كان يهتم بكل شيء إلا بالسياسة . وكان يقول : « حتماً ، ما أنا بحيوان سياسي » . وبعد قراءة شوينهاور ، كان الحدث المهم الثاني في شبابه لقاؤه بالموسيقار فاغنر ، الذي كان يكنّ له إعجاباً لا حد له . وعليه ، فقد قبل ، قبل الحصول على شهاداته ، بتعيينه أستاذاً للفيلولوجيا اليونانية في بال (١٨٦٨) ، كيما يتمكن من ان يلاقى بسهولة أكبر فاغنر الذي كان يقيم في تريبشن ، على ضفاف بحيرة الكانتونات الأربعة ، مع كوزيما ، ابنة الموسيقار الهنغاري ليست التي كان خطفها وتزوجها . وقد صار نيتشه صديقاً حميماً لهما ، مواظباً على دارهما .

في عام ١٨٧٠ كرس اوقات فراغه لدراسة اصول المأساة اليونانية . وعند الإعلان عن الانتصار الألماني ، تطوع في الجيش ، وأرسل الى فرنسا سائقاً لعربة إسعاف ، ثم الى كارلسروه حيث سقط مريضاً . وقد تراءى له يومئذ أن المانيا تخلف اليونان : فبسمارك

زعيمها ، ومولتكه جنديها ، وفاغنر منشدها ، ونيتشه فيلسوفها . وفي ١٨٧١ نشر نتيجة أبحاثه تحت عنوان: ميلاد المأساة أو الحضارة الهلينية والتشاؤم(\*) ، وانما بدون أن يصيب نجاحاً . فقد كان النقد الكلاسيكي ، منذ أيام فنكلمان ، لا يتعرف إلا مظهراً واحداً من الفن اليوناني ، هوذاك الذي يرمز اليه أبولون ، أي فن قوامه القسط والاعتدال ، وموضوع لتأمل هادىء يتسامى فوق عالم مقضى عليه بالألم . وقد عارضه نيتشه بمظهر آخر، يرمز اليه ديونيسيوس: النشوة التي يغرق فيها رائي إرادة الحياة الكلية ، تلك النشوة التي تتيح للانسان أن يفلت من الألم لا بنفيه بل بنفي علته التي هي إرادة الحياة هذه نفسها وقد بلغت أوج ذراها . وكان تأثير فاغنر ، المتراكب مع تأثير شوبنهاور ، هو الراجح الكفة آنئذ ، وسيدوم حتى الى ما بعد انتقال الأول الى بايروت تلبية لدعوة ملك بافاريا لودفيغ الثاني. وقد تفجرت أول أزمة فكرية بالنسبة الى نيتشه عندما انفصل عن مذهب شوينهاور التشاؤمي ونزعة فاغنر الجمالية ، وبدأ يتخلى عن فكرة كون الفن وسيلة للهرب. وعندئذ نشر **تأملات غير راهنة (\*)** ، مندداً بالتاريخ باعتباره سماً قاتلًا للوجود المعافى الثمل بالحياة . ومنحته جامعة بال التي كان يدرِّس فيها إجازة وارتحل الى ايطاليا مع صديقين له ، الفريد بينر وبول ري ، والتقى فيها فاغنر الذي كان مشغول البال آنئذ بموضوع بارسيفال . وكانت هذه الأوبرا في نظر نيتشه علامة على بلوغ الانحطاط الأوروبي أوجه: فما نفى إرادة الحياة إلا إخماد للغريزة الحيوية. وتلك هي الفكرة التي طورها في إنساني ،إنساني اكثر مما ينبغي(\*) ( ۱۸۷۸ ) ، وفي المستافر وطله<sup>(م)</sup> (۱۸۸۰) .

في اثناء ذلك عكف على مطالعة كتاب الأخلاقيات الفرنسيين ، وبخاصة لاروشفوكو وشامفور ، وكذلك بسكال . كان معجباً بصحو فكرهم وبحبهم الحقيقة لذاتها ، وبصرامتهم ووضوحهم . وابتداء من عام ١٨٧٨ تخلى ، وقد الم به المحرض ، عن كرسي الفيلولوجيا ، واختار لنفسه حياة التنقل . واخذته اخته بادىء الامر الى جبال الانفادين بسويسرا ، حيث صار يقدم اليها كل صيف ، لأن الارتفاع كان مفيداً لصحته . وسوف يركبه من الأن فصاعداً السقم

نيتشه ۸۷۲

باستمرار ، وسوف يضطر الى أن يعيش على المرتب الذي رصدته له جامعة بال ومقداره أربعة آلاف فرنك سنوياً . ولن تلاقى الكتب التي سينشرها أي نجاح ، وسيتخلى عنه اصدقاؤه، خلا واحداً، هو بيتر غاست . وبعد أن أقام لفترة وجيزة من الزمن في ناومبورغ التي ما وافقه مناخها ، عزم على التوجه من جديد الى إيطاليا ، وقد أغرته هذه المرة البندقية حيث كان يعيش غاست في عوز وإنما في حرية ، ويؤلف في الموسيقي . وعمل غاست قارئاً واميناً للسر وموسيقاراً لنيتشه الذي صار انتماؤه على هذا النحو الى البحر الأبيض المتوسط. وقد ارهص بشعر جديد، وبموسيقى جديدة، وبفلسفة جديدة، تكون قيمتها ملك ذاتها ، وتستمد فرحها من إثباتاتها الذاتية والحماسية ، دونما حاجة الى معارضة . وإنما في هذا الجو رأت النور جوامع الكلم التي يتألف منها كتاب الفجر (\*) المأخوذ عنوانه من مقطع من كتب الفيدا: « ثمة أفجار كثيرة لما تطلع بعد » . وأمضى نيتشه الشتاء في جنوى حيث عاش الحياة الشعبية . وصدر كتابه عام ١٨٨١ . وعند ارتحاله الى انغادين ، عرف فى مطلع آب التجربة الوجدية للعُود الأزلى .

كانت مطالعة إنباذوقلس والفلاسفة الهندوسيين قد تأدت به الى اعتبار الكون ذا حركة دورية . وذات يوم ، وفيما كان نيتشه يتنزه في الغابة مع سيلفا بلانا ، توقف عند صخرة تشرف على مياه بحيرة سيلس. وهناك، و « على ارتفاع ستة آلاف وخمسمئة قدم فوق البحر وأكثر من ذلك بكثير فوق الأشياء البشرية » ، حدس بأنه ما دامت ديمومة العالم لا حد لها ، وما دامت العناصر التي يتألف منها متناهية عدداً ، فإن التراكيب التي تؤلفه في كل لحظة هي بدورها محدودة . ومن ثم فإن لحظة كتلك وقف فيها نيتشه الناقه من المرض يتأمل البحيرة عند سفح الصخرة ـ التي باتت تعرف باسمه - لا بد أن تعود . وعلى هذا النحو يقترب عالم الصيرورة من عالم الوجود الى حد التطابق معه تقريباً. وهذا الاعتقاد القديم يجدده نيتشه وينتقل به من المضمار الأسطوري الى المضمار الصوفى فليس المهم عنده تكرار الحدث وإنما الفرح الديونيسي الذي يتم به استقبال هذا التكرار ، وليس لأزلية عَوْد الأشياء من معنى إلا بالإضافة الى اللحظة التي تشير بالنسبة الينا الى هذا العود وتحمل ، هي ، صفة الأزلى . ويغدو

الانسان في الوقت نفسه بطلاً حينما يقبل أو يريد بالأحرى ذلك العود الأزلي العديم المعنى والباعث على القنوط في ظاهره، ويقول للطبيعة ، ألا مرة أخرى! .

بعد أن أفاق نيتشه من نشوته ، ساوره ثلاث مرات إغراء الانتحار . ثم امضى شتاء سعيداً نسبياً في جنوى ، على الرغم من الإخفاق الذريع الذي منى به كتاب الفجر، وكان أخذ في البندقية بموسيقي شوبان ، أما في جنوى فقد أخذ بموسيقى روسيني وبليني وبيزيه . وكان لسان حاله يقول : « إن كارمن تصررني ، . ونشر مجموعة جديدة : المعرفة المرحة (\*). وفي الربيع رحل الى صقلية ، ثم الى روما . وهناك قدمت اليه السبدة ملفيدا فون مايسنبوغ صبية روسية تدعى لو صالومى بأمل تزويجه منها ، فوقع في غرامها . ولكن بعد فترة من التفكير رفضت لو صالومي الزواج المقترح ، وبئت آصرتها بنيتشه . ورجع هذا الى ايطاليا ليمضى الشتاء في رابالو. وهناك تجسد تصور الإنسان الاعلى وكتب نيتشه القسم الأول من هكذا تكلم زرادشت (\*) ، كتابه النبوى الكبير الذي تغنى فيه بقيم الحياة على حساب قيم المعرفة .

كان العنوان الفرعي للكتاب: كتاب للجميع ولا لاحد . وكان مطمحه أن يكون بديلًا عن الانجيل وبشارة في الوقت نفسه بالأزمنة الجديدة . فالثقافة الحديثة بحاجة لأن تؤسس على اعتقاد بقيم لا تكون قيم انحطاط، نظير تلك التي تلهم المسيحية ومذاهب التشاؤم والعقلانية والأخلاقية والاشتراكية. وزرادشت هو الإنسان القوى الذي يحطم الواح القيم القديمة ويستبدلها بأخرى وما هو بهدَّام محض ، وإنما هو مسيح منتظر . وهذه الأفكار نفسها عرضها في كتاب من جوامع الكلم بعنوان إرادة القوة(\*)\_ وبعنوان فرعى : محاولة في تحويل القيم كافة \_ لم ينشر إلا بعد وفاته ، وقد شغله عدة سنوات أمضاها متنقلًا بين المانيا ونيس . وفي عام ١٨٨٦ نشر نيتشه على نفقته محاولة مرتجلة كانت تقع من نفسه موقعاً خاصاً: فيما وراء الخير والشر(\*)، وكان عنوانها الفرعى : مقدمة لفلسفة المستقبل .

كان نيتشه ، على الرغم من تنقلاته ، يحيا حياة رتيبة . فعلى امتداد خمسة اصياف سكن في سيلس ـ ماريا في حجرة منفردة تطل على غابة صنوبر ، كان

إيجارها فرنكاً واحداً في اليوم . وكان يعمل فيها كل صباح وهو يلقى جمله إلقاء ، ويضرب بقبضته على قاطع الغرفة ليعطيها إيقاعها . وكان يقصد بعد ذلك النزل المجاور ليتغدى بصحبة سيدات كن يأتين كل صبيف ويساعدنه على مل عصحنه لأن بصره كان أضحى كليلًا . وما كان يحلو له أن يتحدث عن كتبه وافكاره ، ولكن كان يطيب له أن يصحب أولئك الرفيقات العابرات في نزهات طويلة . وفي المساء كان يتعشى بمفرده ويحلم بالذهاب الى كورسيكا . « وهناك حُبل بنابليون . افليس هو المكان الأنسب للشروع بتحويل القيم كافة ؟ » . وعندما ينتقل الى نيس لتمضية فصل الشتاء ، كان يعكف على قراءة ستندال وموباسان وبودلير . وهناك تعرف الى غويو ، وقرأ كتابه مشروع أخلاق بلا إلزام ولا قصاص ؛ وتوادد وإياه ، وإن يكن عدم التفاهم بينهما جذرياً فغويو كان يسعى الى تعزيز الأخلاق التقليدية بالسلاح عينه الذي كان نيتشه يعمل على هدمها به . تمجيد الحياة . وأهم من ذلك كان لقاء نيتشه بروايات دوسنويفسكي التي ينقلب فيها الانسان المذُّل بدوره الى مذِّل ؛ وهذا التحليل لشعور الحقد سيكون له صداه في مؤلفات نيتشه الأخيرة وبالفعل ، يرى نيتشه في أصل الأخلاق(\*) (١٨٨٧) في الحقد ، في ثورة العبيد الكظيمة على سادتهم ، المبدأ الأولى للنزعة الزهدية التى تجعل الضعفاء والعاجزين يتقدمون في المقام على الأقوياء ؛ وعندئذ تغلب القيمُ العبودية القيمَ البطولية ، فينتصر الساميون على الرومان .

في تورينو عاش نيتشه المرحلة الأخيرة من حياته الواعية . فقد وقع هناك على ترجمة فرنسية لشرائع مانو ، فترسل بها لمعارضة وصايا موسى العشر ، بالنظر الى التراتب الهرمي الذي تقيمه الشريعة الفيدية بين الطبقات الاجتماعية والنصر الذي تعقد إزاره للقيم العليا على القيم التي تتوله بها الكثرة . وهناك أيضاً كتب حالة فاغنر<sup>(\*)</sup> ( ۱۸۸۸ ) و غروب الاصنام<sup>(\*)</sup> كتب حالة فاغنر<sup>(\*)</sup> ( ۱۸۸۸ ) و غروب الاصنام البحر ( ۱۸۸۸ ) . « لا بد من طبع الموسيقى بطابع البحر المينض المتوسط » : تلك هي الموضوعة الإيجابية لتلك المؤلفات . أما المسيح الدجال<sup>(\*)</sup> ، الذي كتبه في شهر واحد في سياس ـ ماريا ، فهو مباهلة مطولة ضد المسيح وتلاميذه ، ومنهم لوثر ، وامدوحة حماسية لعظماء البشر ، من أمثال قيصر ونيرون وقيصر بورجيا

ونابليون وغوته . وقد ترك الكتاب دوياً بسبب عنفه . ولما رجع نيتشه الى تورينو في خريف العام نفسه ساوره شعور مستديم بالفرح عبر عنه في آخر مخطوط له : هوذا الانسان(\*) . وفيه يصور نفسه ، كما في الرسائل التي وجهها الى اصدقائه ، على انه تركيب ديونيسيوس والمسيح المصلوب. وفي كانون الثاني امدم محربته ، في تورينو ، نوبة خبل ، فنقله فرانتز وفيما بعد استضافته اخته في منزل إبتنته في إيينا . وثبت من الفحوص الطبية أن الشلل العام الذي ضرب نيتشه بعد نوبة الخبل وفورة الجذل التي اعقبتها انما كان مردهما الى إصابة زهرية قديمة . ومات نيتشه في غرونييه]

□ " أنت الكسب الوحيد الذي عادت به الحياة علي . وقد قرأتك من جديد وأقسم لك أمام الله إنك الوحيد الذي يعرف ماذا أريد " . [ريتشارد فاغنر] (رسالة الى نيتشه عام ١٨٧٧) .

□ " نيتشه هو فكر الجبل فالأفق هائج عاصف : والسحب تتصارع كالجبابرة : وأديم السماء ينشق عن مزق كبير : فتترارا حقائق بعيدة ، تحرقها نار الشمس البازغة ... إن لفلسفته ، التي تصورها في الأوكسجين والأورون ، خصائص تنفسية حقاً : فلها من الأجواء العليا نقاؤها ، وبها تزيد القوة الحيوية » . [ريمي دي غورمون]

□ « كان نيتشه يغار من المسيح ، يغار الى حد الجنون ... وكان يعود الى نيتشه وحده ان يعيد اكتشاف مسيح حقيقي وان يبعثه من جديد من كفنه ... ولكن بدلاً من ان ينضوي نيتشه تحت لواء من يتفوق تعليمه على تعليمه اعتقد بأنه يكبر اذا ما جابهه » . [اندريه جيد]

□ مهذا هو نيتشه وإنسانه الأعلى ، الذي هو قوة متكبرة يسوقها هذيانها المتعجرف الى القبل بعبودية الجنس البشري وهوانه ، لصالح من ؟ لصالح الإنسان الأعلى ، الذي هو ... مجنون بائس يصرخ ويستهل بين الممرضين » . [اندريه سواريس]

□ • أرجح الظن أن نيتشه لم يعرف صفة مرضه ، لكنه كان مدركاً تماماً لما هو مدين له به ... فمن خاصة هذا المرض أن يستحدث ثملاً تنداح فيه أمواج من نيجيديوس ، فيغيلوس

#### Nigidius, Figuius

شيخ وكاتب وفيلسوف روماني (نصو ٩٨ - ٥٥ ق م). نفي عام ٤٦ ق م بعد انتصاره ليومبايوس. يعد مؤسس الفيثاغورية المحدثة في روما.

# نيدونسيل ، موريس

#### Nedonceile, Maurice

فيلسوف ولاهوتي فرنسي ، ولد في روبكس سنة ١٩٠٥ ، ومات في ستراسبورغ سنة ١٩٧٦ . سيم كاهناً عام ١٩٣٠ ، ونال الدكتوراه في الآداب عام ١٩٤٣ ، والدكتوراه في اللاهوت عام ١٩٤٦ . درُّس الفلسفة في الكليات الحرة بمدينة ليل ، ثم اللاهوت في كلية اللاهوت الكاثوليكي بجامعة ستراسبورغ التي صار عميداً لها ابتداء من ١٩٥٦ . يمثل فكره واحدة من اكمل المحاولات لإنشاء فلسفة دينية شاملة ، وكرس كتاباته كلها ، ابتداء بمؤلِّفه الأول الفلسفة الدينية في انكلترا (١٩٣٤) وانتهاء بكتابه الصلاة الإنسانية ، الصلاة الالهية ( ١٩٦٢ ) ، لتعميق المستتبعات الدينية للشخصانية . وقد ارتبط نشاطه ، بالفعل ، ببدايات مجلة إسبري Esprit الناطقة بلسان الشخصانية ، وأغنى بأطروحته تبادلية الوجدانات ( ١٩٤٢ ) الحركة الشخصانية بميتافيزيقا روحية مبنية على « التبادلية الالهية \_ الانسانية » .

ينطلق موريس نيدونسيل من مقدمة تقول إنه « لا وجود لأنا بدون أنت ، . لكنه خلافاً لدعوى جان بول سارتر القائلة بأن العلاقة بالآخر تنعقد أولاً في جو متهدد ، يؤكد أن ماهية علاقة الأنا بالأنت هي الحب . فكل إنسان يتلقى ويعطي وجوده حالما يحصل إدراك ، والانوان يرميان الى تحقيق الوجود لكل منهما بالتبادل . وقد حاول نيدونسيل أيضاً ، في كتابيه الوعي واللوغوس ، و في الوفاء ، أن يبني منطقاً شخصانياً .

السعادة والقدرة وتنتشي فيه قوى الحياة ذاتياً ... وقبل أن يغرق ضحيته في الليل العقلي ويقتله يمحضه تجارب وهمية من القدرة واليسر والوحي والإشراق ... ويقتاده الى اعتبار نفسه أداة الإله ووعاء النعمة بل إلها متجسداً ». [توماس مان]

□ « من الممكن ان نجد لدى نيتشه بصدد كل حكم نقيضه . فلكأن له في الأشياء طرأ رايين . وقد امكن لمعظم الأطراف ان تختبىء خلف سلطته : الملحدون والمؤمنون ، الاستراكيون والثوريون ، الاشتراكيون والفرديون ، العلماء المنهجيون والحالمون ، السياسيون والحارر الفكر والمتعصبون » . [كارل ياسبرز]

□ « مع نيتشه تغدو العدمية نبوية . وفيه تصير لأول مرة واعية . وقد تفحصها وكأنها واقعة سريرية . وقد شخص في نفسه ولدى الآخرين عجزاً عن الاعتقاد وزوال الأساس الأول لكل ايمان ، أي الاعتقاد بالحياة . وبدلاً من الشك المنهجي ، مارس النفي المنهجي والتدمير النظامي لكل ما يحجب العدمية عن نفسها . ومن يشاء أن يكون خالقاً ، سواء أفي الخير أم في الشر ، فعليه أولاً أن يكون هداماً وأن يحطم القيم » . [البير كامو]

□ « اعترض نيتشه على المسيحية لانها هي السبب لما أسماه « أخلاق العبيد » . وعنده أن المسيحية منحلة ومفعمة بالعناصر المفسدة العفنة ... ومنكرة لقيمة الكبرياء والاختلاف والمسؤولية العظمى والنزعة الحيوانية الرائعة وغرائز الحرب وتأليه العاطفة والثأر والغضب والشهوانية والمغامرة والمعرفة ، وكلها عناصر خير تقول عنها المسيحية إنها شر » . [برقرائد واسل]

□ «نيتشه مؤسس اللاعقالانية في المرحلة الأمبريالية ... وربما كان «في تحليله السيكولوجي للحضارة وافكاره الجمالية والأخلاقية «الممثل الأكثر موهبة والأغنى بالتلاوين لوعي المشكلة المركزية والظاهرة الأساسية لتاريخ بورجوازية عصره: الانحطاط ». [جورج لوكاش]

## نیشی، أمان

#### Nishi, Amane

فيلسوف ياباني (١٨٢٩ ـ ١٨٩٧). نشأ على الثقافة التقليدية وقضى الشطر الأول من حياته في التأمل الديني بوصفه راهباً من طائفة الزن البوذية. ثم زار أسطولاً إنكليزياً كان راسياً في ميناء مدينة أوراوا، فاكتشف عالم الغرب وعلومه، وقصد هولندا للتعلم. وفي عام ١٨٧٠ استدعته حكومة ميجي، فانتقل إلى طوكيو حيث أسس مدرسة خاصة وحاضر حول الموسوعة، وانتخب عدة مرات رئيساً لاكاديمية طوكيو.

تنبُه إلى ضرورة تحديث اليابان من خلال تمثُّل العلوم الطبيعية والثقافية الغربية، وكتب من هذا المنظور مدخلاً إلى الفلسفة ونظرية جديدة في العلم الموحد. وأراد، تطبيقاً لفكرت عن العلم الموحد، ردم الهوة التي تفصل بين الفيزيولوجا والسيكولوجيا، وكتب بين ١٨٧١ و١٨٧٣: أساس الفيزيولوجيا والسيكولوجيا ولكنه منى بالإحباط نظراً إلى عدم توفر منهج موضوعي شبيه بذاك المطبق في الفيزيولوجيا لتطبيقه في مجال علم النفس الذي كان لا يزال حينذاك استبطانيا خالصاً. ومن ثم وجه اهتمامه إلى الإنسان نفسه، موضوع الفيزيولوجيا والسيكولوجيا معا، وكتب مقدمة لترجمة نفعية ج.س. مِلْ، قسَّم فيها الذهن الإنساني إلى ثلاثة أقسام: الذكاء والإرادة والوجدان، وخص كل قسم بدراسة مستقلة: المنطق والأخلاق وعلم الجمال.

وفي وقت لاحق كتب نظرية جديدة في المنطق (١٨٨٤) فأدخل لاول مرة إلى اليابان القياس العملي. وإليه يعود الفضل في نحت العديد من المفردات الفلسفية اليابانية.

## نيشيدا كيتارو

#### Nishida, Kitarô

فيلسوف ياباني ( ۱۸۷۰ ـ ۱۹۶۵ ) . درُس الفلسفة في كنازاواو وفي جامعة طوكيو ( ۱۹۰۹ ـ

اجتذبته التأملية البوذية الزنية Zen ، فنشرعام ١٩١٨ ) . اجتذبته التأملية البوذية الزنية Zen ، فنشرعام ١٩١٨ في كتابيه دراسة الزن . ثم طور فلسفة في العدم Mu في كتابيه والحدس والتأمل في وجدان المذات ،(١٩١٧) و من الذات الفاعلة الى الذات الرائية (١٩٢٧) . وله أيضاً مباحث فلسفية ( في سبعة أجزاء ، ١٩٣٥ - العالمية الثانية من قبل القوميين لاستلهامها الفلسفة الغربية ( وبالتحديد فلسفة وليم جيمس وهندي برغسون والكانطية المحدثة ) .

## نيغرن ، اندرس

#### Nygren, Anders

لاهوتي سويدي (١٨٩٠ - ١٩٧٨). رئس الاتحاد اللوثري العالمي ، وزعيم الحركة اللاهوتية السويدية . يقيم مذهبه على المقابلة بين الشهوة ( الإيروس ) ، شهوة الانسان المتناهي الى المطلق ، وبين الحب ( أغابيه ) ، كبادرة من الله نحو الانسان . ولهذا كان عنوان الكتاب الذي اشتهر به إيروس واغابيه .

## نيفو ، اغوسطينو

#### Nifo, Agostino

طبيب وفيلسوف إيطالي كتب باللاتينية (نحو ١٤٦٩ ـ ١٥٤٦) . من ممثلي فلسفة عصر النهضة . طبع أعمال ابن رشد ، ورصد الطبيعة ، ونقد العقلية الخرافية ، وانكر وجود الجن ، ولكنه لم يجد حرجاً في انتحال مكيافلي وكاستليونه في كتابيه الأمير و حياة البلاط . له رسائل في الخلود ، و في الجمال ، و في الحب ، و في العقل والجن . وله أيضاً مؤلفات إيروسية .

## نيقولاوس الامياني

## Nicolas D'Amiens Nicholas Of Amiens

لاهوتي فرنسي من النصف الثاني من القرن الثاني

## نيقولاوس الدمشقي

## Nicolas De Damas Nicholas Of Damascus Nicolaus Damascenus

كاتب ومؤرخ وفيلسوف من دمشق كتب باليونانية (نحو ٤٠ ق. م - ٢٠ ب. م). من باعثي الفلسفة الأرسطية وشراحها.

## نيقولاوس الكوزي

## Nicolas De Cuse Nicholas Of Cusa Nicolaus Cusanus

لاهوتى وأنسى الماني . ولد من اسرة فقيرة في كوز ، وهمى من قرى إقليم تريير ، بين ١ آب ١٤٠٠ و ۱۱ آب ۱٤٠١ ، ومات في ۱۱ آب ١٤٦٤ في فورلي (إيطاليا). تسنى له ، بفضل إحسان الآخرين ، أن يتم دراسته ، وحصل عام ١٤٢٣ على لقب دكتور في القانون من جامعة بادوفا بايطاليا . وبعد سيامته كاهنأ شارك سنة ١٤٣٢ في مجمع بال ، وأيد في البداية دعوى أنصار تفوق سلطة المجمع على سلطة البابا. واول مؤلِّف هام له ، في الوفاق الكاثوليكي(\*) (١٤٣٣) ، مستوحى بتمامه من هذا التصور . ولكنه لما أدرك ما ترمى اليه غالبية المجمع ، انتصر للحزب الآخر وكافح بقوة من أجل دعوى السلطة البابوية . وقد وقع عليه الاختيار ليكون عضواً في اللجنة التي ارسلت سنة ١٤٣٧ الى القسطنطينية لمعالجة اتحاد الكنيسة الشرقية مع الكنيسة اللاتينية ، ونشط بفعالية لتحضير مجمع فلورنسا الذي كرس هذا الاتحاد لنزر من الزمن . وعند عودته من القسطنطينية كتب باللاتينية رائعته في الجهل الحكيم(\*) ( ١٤٤٠ ) ، ثم أتبعها بكتاب التخمينات(\*)، وهنو عبارة عن تنرجمة للميتافيزيقا التي عرضها في الجهل الحكيم إلى مفردات غنوصية . وفي عام ١٤٤٩ عينه البابا نيقولاوس الخامس كاردينالاً ، ثم قاصداً رسولياً الى المانيا الغربية والبلدان الواطئة وبوهيميا ، حيث عمل على مكافحة الهرطقة الهوسية المتزايدة قوتها . وبعد

عشر ، لا تتوفر عنه معلومات تاريخية دقيقة . وقد ثبت مؤخراً أنه غير نيقولا الأمياني ، مؤلف كتاب الأخبار . وبالمقابل ثبت ايضاً أنه هو مؤلف كتاب في المذهب المسيحي وعقائد الايمان الذي كان ينسب الى معاصره المشهور الان الليلي . ويميل الدارسون المحدثون الى أن ينسبوا اليه أيضاً ، باعتبار أنه كان تلميذ جلبير دي لابوريه ، كتاب الدفاع عن العقيدة القويمة لجلبير دي لابوريه .

## نيقولاوس الاوتركوري

#### **Nicolas D'Autrecourt**

فيلسوف ولاهوتي فرنسي كتب باللاتينية ( نحو الاهوت . جكم عليه سنة ١٣٤٧ بأن يحرق علناً بعض اللاهوت . حكم عليه سنة ١٣٤٧ بأن يحرق علناً بعض كتاباته أمام جامعة باريس . قيل عنه إنه كان هيوم العصر الوسيط . نقد المعنى الأرسطي عن الجوهر ، ووضع نظرية في المعرفة تقوم على مبادىء مشابهة لمبادىء وليم الأوكامي ، ولكنها تتأدى به الى نتائج اكثر تطرفاً . فهو لم يقبل إلا بنوع واحد من المعارف اليقينية هو المعرفة البديهية المباشرة . والبداهة المباشرة ليس لها إلا مصدران : الملاحظة التجريبية وتوكيد مطابقة الشيء لذاته . وهذا ما جعله يستنتج ان مذهب أرسطو قد لا يكون محتوياً على اية قضية مبرهناً على صحتها ويقينيتها .

## نيقولاوس تريفث

#### **Nicholas Triveth**

لاهوتي ومؤرخ انكليزي كتب بالانكليزية ،توفي بعد ١٢٣٠م . درَّس في أوكسفورد . تأثر بالتوماوية ، وعارض توما الاكويني بصدد بعض النقاط . له شروح على مدينة الله(\*) لاوغوسطينوس و عزاء الفلسفة(\*) لبويثيوس ، واليه ينسب كتاب تصحيح اخطاء توما . وشروحه تنم عن بعض الريبة إزاء الافلاطونية .

إنجازه مهمته ، عُين اسقفاً على بريسانون . وقد اصطدم ، في ادائه لمهمته الجديدة ، بعقبات شتى ، ومنها الكفاح في سبيل المحافظة على الإقليم التابع للكرسي الاسقفي ضد محاولات الاستيلاء عليه ، حتى بقوة السلاح ، من قبل الكونت سيجسموند ، صاحب التيرول . وقد استفحل الصراع حتى باتت حياة الاسقف في خطر . وتدخل البابا بيوس الثاني في الخصومة ، واستدعى في ١٤٥٩ نيقولاوس الكوزي الى روما ليجعله وكيله . وفي روما برم الكوزي بتردي الخلق الكثرة من العاملين في الإدارة البابوية . ومات في الطريق للانضمام الى بيوس الثاني الذي كان يهيىء حملة صليبية على الاتراك . ودفن في روما في كنيسة حلملة صليبية على الاتراك . ودفن في روما في كنيسة القديس بطرس المقيد حسب رغبته .

إن صروف حياة نيقولاوس الكوزي تأخذ كامل دلالتها إذا وضعت في إطار العصر الذي عاش فيه . فقد كان عصراً مأزوماً ، وكانت الأزمة عميقة تطال السلطات كافة ، الإلهية والانسانية ، البابوية والأمبراطورية الدينية والأخلاقية ؛ وفي الواقع ، كانت ازمة مبدأ السلطة بالذات . وقد استشعر نيقولاوس الكوزي الاندفاعات الأولى للثقافة الجديدة التي ستتوطد على أساس المذهب الأنسى ؛ وكان هو نفسه انسياً . وما كان يناصر الافكبار العصرية المتشوِّقة الى تصور علمي للطبيعة فحسب ، بل كان هو نفسه عالمأ بالرياضيات والطبيعيات والفلكيات والكوسموغرافيا . وكان من أوائل من أكدوا ، قبل كوبرنيكوس، أن الأرض تتحرك . لكن نيقولاوس الكوزى عاش وكابد صروف الصراع المأساوي الذي كان ناشباً بين روما وخصومها ، بين وحدة الكنيسة ووحدة الأمبراطورية ، بين قوى التفكيك والمؤسسات القديمة التي كانت تتصدى لها . وقد سعى ، بصفته قاصداً رسولياً عشية الإصلاح اللوثرى ، الى محاربة جميع أشكال الفساد وتردى الأخلاق وسوء استعمال السلطة والخرافة والهرطقة والمظالم التي كانت تتعارض والايمان وكرم الأخلاق . كما كان من أوائل من تنطح من رجال الكنيسة لمحاربة الإسلام على الصعيد الديني والمذهبي ، اعتقاداً منه ، وبخاصة بعد سقوط القسطنطينية ، أن الخطر الأول على المسيحية يأتى من ديار الإسلام . [باولو روتا] .

 □ «فیلسوف حق بیدو معه لایبنتز واقرانه مسطحین وسطحیین تماماً » .[فریدریش شلیغل]

□ دلقد سعى ، بقدر متفاوت من التوفيق ، الى إعادة التفكير في كل مذهب ، متمثلاً بقدر الإمكان ، في وحدة مذهبه الخاص ، إيجابيات المذاهب الأخرى الكثر تنوعاً .[موريس دي غاندياك]

□ « المفكر الكبير الوحيد في القرن الخامس عشر ... نقع لديه على مزيج عجيب من الأوكامية ومن الإفلاطونية المحدثة .... التي حاول أن يستنبط منها لا ميتافيزيقا تشتمل على تفسير إجمالي للكون ، بل منهجاً وروحاً يفضيان الى مشكلات عينية ومحدودة » .[إميل برهييه]

□ « نيقولاوس الكوزي هو أول فيلسوف من العصر الوسيط يتبدى لنا مناخه منذ ذلك الحين وكأنه مناخنا . صحيح أنه ينتمي بتمامه الى العصر الوسيط من حيث اعتقاده بأن الكاثوليكية الكلية هي قيد التوطد وأنها ستستوعب في نهاية المطاف الشعوب قاطبة والاعتقادات كافة ؛ ولكنه ، كفيلسوف ، ما عاد يستخدم المنهج السكولائي الذي يفسح في المجال لتمثل التراث بكل عناصره المتناقضة . بل هو يتجه مباشرة نحو الموضوعات سواء أكانت ميتأفيزيقية (مفارقة ) أم تجربية (محايثة ) . وفكره يعانق كل شيء، وهو بحبه قريب من كل وجود واقعي ، ولكنه في الوقت نفسه يجاوزه . أنه لا يتملص من العالم ، بل إن العالم عنده يسطع في نور المفارقة » . [كارل ياسبرز]

## نيكول ، بيير

#### Nicole, Pierre

كاتب اخلاقي فرنسي (شارتر ١٦٢٥ ـ باريس ١٦٩٥). علَّم في بور روايال، وانتصر للجانسينية ، وشارك مع ارنو في تحرير منطق بور روايال<sup>(\*)</sup> (١٦٦٢). ومع تجدد اضطهادات الجانسينين (١٦٧٩) انضم الى أرنو في هولندا ، وأقام في فلاندر ، ورجع الى باريس سنة ١٧٨٣ حيث تصالح مع السلطات . اشهر مؤلفاته : محاولات في الاخلاق<sup>(\*)</sup> (١٦٧١ ـ ١٦٧٨) .

نيوتن ، إسحق

#### Newton, Isaac

ولد في وولستورب في ٢٥ كانون الأول ١٦٤٢ ، ومات في كنسنغتون في ٢٠ آذار ١٧٢٧ . كان أبوه مالكاً لقطعة أرض متواضعة ، وقد فقده حدثاً ، وكان هش الصحة ، حزين الطفولة ، وكان هواه الوحيد الرسم وبناء الدمى الآلية . اضطرته الضائقة التي كانت تعانيها أسرته الى العمل بنفسه في استثمار أرضه ، وانما بدون حماسة ؛ بل كان يضيع ساعات بكاملها في الرسم والحلم وتصميم الآلات الخيالية ، حتى بدا انه من الأوفق إرساله الى المدرسة ، ثم الى الجامعة (كامبردج). وكان نتيجة هذا التأخير يكبر زملاءه سناً . وفي عام ١٦٦١ تسجل في ترينتي كوليج ، حيث اجتذبه بوجه خاص تعليم الرياضيات ويصريات باروف . وحصل على شهادة البكالوريوس في الفنون عام ١٦٦٥ . واضطره الطاعون الذي كان يعيث فساداً في منطقة لندن الى العودة الى مسقط راسه . وتروى اسطورة مشهورة انه فيما كان ذات يوم جالساً تحت شجرة تفاح يتأمل في مسألة تسارع حركة القمر عند اقترابه من الأرض سقطت تفاحة قربه وأوحت اليه بأول حدس بقانون الجاذبية الكلية . لكنه لم يفلح يومذاك في استخلاص أية نظرية قابلة للتحقق من صحتها ، بالنظر الى أن نقطة انطلاقه كانت قياساً مغلوطاً لقطر الأرض . وعاد الى كامبردج وحصل في عام ١٦٦٨ على درجة الماجستير في الفنون . وبعد ذلك مباشرة ، وبتشجيع من باروف ، وضع اول مؤلف له في مبادىء « الحساب التفاضلي » . ولكن الكتاب بقى مخطوطاً ، مما أفسح في المجال أمام لايبنتز لادعاء الاسبقية الى اختراع ذلك الحساب . ولما انتقل باروف في عام ١٦٦٩ الى تعليم اللاهوت ، ورث نيوتن كرسيه للرياضيات والبصريات . وقادته دراسة البصريات ، عبر سلسلة من التجارب ، الى اكتشافه الشهير لتحلل الضوء الأبيض . وقدم مذكرة بحصيلة تجاربه وخلاصة فروضه الى الجمعية الملكية بلندن . لكن عاصفة المساجلات التي اثارتها اقرفته الى حد امتنع معه عن نشر كتابه دروس في البصريات ، وهي الدروس التي كان القاها في ترينتي كوليج والتي ستقدم له في رمن

لاحق أساس كتابه البصريات أو انعكاسات الضوء وانكساراته وانحرافاته والوانه .

في أثناء ذلك سمع نيوتن ، في عام ١٦٧٠ ، بنبأ توصل الفرنسي بيكار الى قياس أصبح لقطر الأرض ، فحثته هذه الواقعة على الرجوع الى حدوسه القديمة بخصوص قانون الجاذبية الكلية . وإذ تحقق من مطابقة هذا القانون للوقائع التجربية عكف ، في معتزله في مختبر كامبردج ، على تطويره منهجياً وصياغته في مذهب معقد للميكانيكا السماوية . وفي ٢٨ نيسان ١٦٨٥ ، وبتشجيع من صديقه الوفى وعالم الفلك الشهير هالى ، قدم الى اعضاء الجمعية الملكية المتحمسين المجلدين الأولين من ذلك الأثر العلمي الخالد الذي يعرف باسم المبادىء الرياضية للفلسفة الطبيعية (\*) ، والذي يتضمن عرضاً كاملاً ، بالاستناد الى فرضية كوبرنيكوس، وبالتوافق مع وقائع المشاهدة ، لقانون الجاذبية الكلية وللمبادىء الأساسية الثلاثة لمذهب عقلى في الميكانيكا . وقد استكمل الكتاب عند طبعه لأول مرة ، وبعد صعوبات كأداء ، في عام ١٦٨٧ ؛ ولكن سرعان ما أصاب شهرة وتعددت طبعاته وترجماته . على أن مباحث نيوتن ما لبثت أن تباطأت بسبب المرض العقلى الخطير الذي اصابه في عام ١٦٩٢ ، ربما من جراء احتراق مختبره ومكتبته ومذكراته وأوراقه قضاء وقدرأ ، وربما أيضاً من جراء شغله لمنصب عال وتحوله الى رجل شهير من رجالات المجتمع اللندني . وبالفعل ، كان نيوتن قد أصبح منذ عام ١٦٨٩ نائباً في البرلمان عن كامبردج . وقد احتل مقعده بين نواب اليمين الوسط ، وكان يتعاطف مع حزب التورى وانما باعتدال،ولذلك حظى أيضاً بتعاطف حزب الويغ وكانت لـ ، فضلاً عن ذلك ، ابنة اخت جميلة جداً ، هي كاترين بارتون التى كانت ترتبط بآصرة صداقة حميمة مع اللورد هاليفاكس ، زميل نيوتن السابق في المدرسة ووزير مالية المملكة . فبادر هذا الى تعيين نيوتن مفتشاً للنقود في لندن . وقد أخلص نيوتن في أداء وظيفته هذه إخلاصاً فائقاً حتى رقى الى منصب مدير النقود عام ١٦٩٩ . ويومئذ استقال من كرسيه في كامبردج ، وقدم للإقامة في لندن في شقة فخمة اصبحت ، بفضل بنت اخته ( بقى نيوتن عازباً طول حياته ) ، من المعالم المرموقة في حياة المجتمع اللندني . وراح صيت نيوتن

ومركزه الاجتماعي يتعززان سنة بعد سنة : ففي عام ١٧٠٣ انتخب رئيساً للجمعية الملكية ، وفي عام ١٧٠٥ رسمته الملكة حنة فارساً ، وصار له الحق في لقب د سير ، ، فتمسك به تمسكاً شديداً . وفي اثناء هذه الفترة ، التي امتدت حتى وفاته ، نشر الطبعتين الثانية والثالثة من المبادىء الرياضية للفلسفة الطبيعية ، وكذلك البصريات الذي ما زاد على أن يكون ، في شطره الأعظم ، مجموعة من مقالات منشورة من قبل . ويما أن طبعة من الحساب الكلى مندرت في عام ١٧٠٧ بغير علمه ، فقد بادر في عام ١٧٢٢ الى إصدار طبعة شخصية منقمة . والأثر الأصيل الوحيد الذي صدر له في تلك الفترة كان عبارة عن محاولة فاشلة للتاريخ رياضياً لتسلسل الأحداث نشرت في فرنسا سرأ بعنوان المختصر في الكرونولوجيا . ولنذكر له ايضاً رسائل متبادلة (١٧١٣)، وهو عبارة عن مجموعة من الرسائل والوثائق تروى تفاصيل المناظرة الشاقة التى دارت بينه وبين لايبنتز حول أسبقية اختراع الحساب التفاضلي، وهي مناظرة امتدت سنوات عدة ولم تشرُّف أياً من الخصمين . وفي عام ١٧٢٥ انسحب نيوتن ، وقد أثقل عليه المرض وعاهات الشيخوخة ، الى الدين ، وكانت وفاته في كنسنغتون في ٢٠ آذار ١٧٢٧ . [غويليو بريتي ] .

□ « كان بسيطاً ، ودوداً ، ودوماً على المستوى المطلوب مع الناس قاطبة ... وما كان يعتقد أن صيته وفضله يعفيانه من أي وأجب من وأجبات علاقات الحياة اليومية ... وكان يعرف كيف يكون ، متى اقتضى الأمر ، مجرد رجل من العامة ، .[فونتنيل] .

□ « هذا العبقري الكبير ادرك انه قد آن الأوان لتحرير الطبيعيات من التكهنات والفروض المبهمة ، ولإخضاع هذا العلم للتجارب والهندسة لا غير ... ولا ريب انه استحق ، بإغنائه الفلسفة بعدد جم من الخيور الفعلية ، كل عرفانها بالجميل ؛ لكنه ربما فعل من أجلها أكثر من ذلك إذ علمها أن تكون حكيمة وأن تكبح ضمن حدود صحيحة تلك الجرأة التي أرغمت الظروف ديكارت على أن يطبعها بطابعها ، . [دالهبير]

□ • لم تكمن أهمية مباحث نيوتن في كونه فقط أوجد أساساً قابلاً للاستعمال ومُرْضياً من الناحية المنطقية للميكانيكيا بحصر المعنى ... بل كانت مبادئه

الأساسية سليمة جداً من وجهة نظر المنطق حتى لم يكن ثمة مناص من أن تـعـطي الوقائع التجربية دفعاً الى نهوض جديد ، [آينشتاين]

□ « كان لابد أن يكون نيوتن هو نيوتن كيما يدرك أن القمر يسقط بينما يرى الناس جميعاً رأي العين أنه لا يسقط » ... [بول فاليري] .

□ «من الصعب أن نكون فكرة عن جرأة نيوتن عندما فسر الأجرام السماوية ـ المثقلة بكل ضروب الخرافة ـ بقوانين آلية خالصة . وتفسيره الأرضي هذا فتح ثغرة هائلة في فكرة السماء . فالألمان ليس عندهم سوى كلمة واحدة لتسمية « السماء » ، أما الانكليز فيميزون بين «Heven» و «Sky». و« هيفن» عندهم هي السماء المسيحية ، عالم الغيب ، بينما « سكاي « هي السماء بمعناها الفلكي . وبسبب هذا الخلط اللغوي ، قرن معنى « السماء » على الدوام بأفكار لاهوتية ومفارقة . أما ابتداء من نيوتن فقد أصبح الفصل بين المعنيين تاماً » . [إرنست بلوخ] .

## نيومان ، جون هنري

## Newman, John Henry

لاهوتي إنكليزي ولد في لندن في ٢١ شباط ١٨٠١ ، ومات في إدغاستن في ١١ نيسان ١٨٩٠ . يعود زمن « اهتدائه الأول « الى عامه العاشر . فقد وعى آنذاك مما معنى العقيدة،،واحس بأنه مدعو الى العمل من أجل مجد الرب . تخرج بدرجة البكالوريوس من أوكسفورد سنة ١٨٢٠ . دُرَس اللاهوت ، وعُيِّن معاوناً لراعى ابرشية اوكسفورد،ثم مدرّساً في اورييل كوليج ( ١٨٢٦) . ثم ارتحل الى صقلية حيث الم به مرض خطير ، ولكن ورعه ما زاد إلا تأججاً ، وداخله شعور بأن له رسالة عليه أن يؤديها . ولما عاد الي انكلترا (كانون الأول ١٨٣٢) ، تأثر بقوة ، مثله مثل الكثيرين ، بموعظة ج . كيبل عن « الكفر القومي » التي كانت بمثابة بداية لـ « حركة اوكسفورد » . وكانت هذه الحركة موجهة ضد « تجديدات » البروتستانتية (اللوثرية أو الكالفنية) وضد فساد الكاثوليكية على حد سواء؛ فالديانة الانغليكانية، الفاضلة والسعيدة، هي

« الطريق المتوسط » بين النقيضين . لكن نيومان تابع دراساته في تاريخ الكنيسة وتراث آبائها (الأريوسيون فى القرن الرابع ، ١٨٣٠)، وكان ذلك «الطريق المتوسط » يذكره بأنصاف الأريوسيين في القرن الرابع . ومن جهة أخرى ، لئن كان القديس أثناسيوس يعلِّم أن الكنيسة ينبغي أن تكون مستقلة عن الدولة ، فقد كان القديس أوبتاتيوس يعلُم أن الأسرار فعالة بحد ذاتها . وفي هذا إدانة للكنيسة الانغليكانية . وهكذا ترك ابرشيته واختلى في ليتلمور . واعتنق عدد من اصدقائه الكاثوليكية ، ولكنه هو مكث ينتظر . وكانت المسألة الكبرى المطروحة عليه يومئذ هي معرفة ما إذا كانت الكنيسة الكاثوليكية حافظت فعلاً على الوديعة التي اودعت بين يديها . وليقنع نفسه بذلك كتب محاولته الشهيرة في تطور المذهب المسيحي ، وخلص إلى الاستنتاج بأن العناصر الثابتة في المسيحية بقيت مصانة ، وإن تكن محبوة بقدرة دائمة على الاستيعاب والتمثل .

في ٩ تشرين الأول ١٨٤٥ اعتنق نيسومان الكاثوليكية وقصد روما حيث سيم كاهناً عام ١٨٤٧ . واسس في ماريفال فرعاً للجمعية الأوراتورية ونشر بغير توقيع الخسارة والكسب لتبرير ارتداده واقام بعد ذلك في إدغابستن ، قرب برمنغهام ، واسهم بقسط موفور في المناقشة التي اثارها إحياء الهرم الكنسي لكتب لها النجاح ، وتوجه باهتمامه الى جامعة دبلن الكاثوليكية التي صار عميدها . ومسألة الجامعات هذه على كتابة محاولته عن هدف التعليم الجامعي وطبيعته التي صار عنوانها لاحقاً ما هي الجامعي وقد أعرب فيها عن اقتناعه بأن اللاهوت ينبغي أن يرفع وقد أعرب فيها عن اقتناعه بأن اللاهوت ينبغي أن يرفع وقد الفكرة وأفكار شخصية أخرى في مؤلفه الهام : هذه الفكرة وأفكار شخصية أخرى في مؤلفه الهام : قواعد التصديق (٥) .

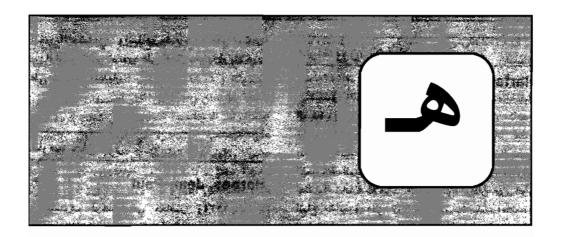
كان موقفه صعباً ، إذ كان موضع شبهة الكثيرين من الكثالكة ، ومنهم مانينغ ، كبير أساقفة انكلترا . كما

كان أصدقاؤه الانغليكانيون القدامى ، ومنهم كنجزلي وباوسى ، ينظرون اليه بعين السخط ، رغم محاولاته إقناعهم بأن الكاثوليكية التامة يمكن أن تستغنى عن وجهات نظر الكاردينال البابوى المتطرف (انظر السيرة الذاتية الروحية لنيومان: الدفاع أو قصة آرائي الشخصية ) . لم يشارك في أعمال مجمع الفاتيكان ، لكن رسالته الى الأسقف المعتدل أولاتون تركت صدى واسعاً . فقد كان من رأيه أن الوقت غير مناسب لإعلان عقيدة معصومية البابا من الخطأ ، ولم يوافق على موقف مانينغ من الأحبار الذين كانوا يترددون أو يخالفونه في الرأى . بيد أنه دافع مع ذلك عن مقررات المجمع . وبات الكاثوليك الانكليز يعدونه ممثلهم الأكثر نفوذا ، وأمسى موضع تقدير واحترام حتى من قبل غير الكثالكة . وعُين عضوا فخرياً في ترينتي كوليج بأوكسفورد . ورقاه البابا لاون الثالث عشر الى مرتبة كاردينال ولم يكن نيومان الاهوتيا فحسب ، بل كذلك خطيباً ومؤرخاً وحتى شاعراً . وقد اختلفت الآراء في تأويل كتاباته . فدعاة التحديث عدوه رائداً ، بينما قابله اللاهوتيون الكاثوليكيون المحافظون بتحفظ راح يخف شيئأ فشيئأ حتى صادق بيوس العاشر رسميا على استقامة معتقده في استنتاجاته المبنية على التاريخ .[البرتو بنشيرل]

□ " لا يملك نيومان ، على الرغم من اهمية منجزاته ، عظمة القديس او البطل . فكبرياؤه وعُجبه وإشفاقه على ذاته تنتقص منه ، ولكنها تضيف الى تعقيد طبيعته والى سحر تاريخه . وضعفه يتحد بقوته ، وفضائله بعيوبه ، لتؤلف منه رجالًا خارقاً للمألوف ... « .[جون ريان]

یکتب نیومان بمطبوعیة خارقة دوماً ، ولکنها مطبوعیة العالم » .[اوسکار وایلد]

□ " نيومان ، إذا جاز لي القول ، أكثر الناس تعلقاً بسيرته الذاتية . فكل كتبه تحدثنا عنه . و " الأنا "، التي ينفر من التلفظ بها ، تغزو بل تبتلع كل شيء ". [هنري بريمون]



#### هابرماس ، يورغن

#### Habermas, Jürgen

فيلسوف وعالم اجتماع الماني ولد سنة ١٩٢٩. يعد ، مع ماركوزه وهوركهايمر وأدورنو ، من أبرز ممثلي مدرسة فرانكفورت وخير منطقي بينهم .

درُس الفلسفة وعلم الاجتماع في جامعتي هايدلبرغ وفرانكفورت . اراد مع سائر فلاسفة المدرسة ان يستأنف مشروع ماركس في نقد المجتمع واشكال الاستلاب الحديث ، وفهم الماركسية بالتالي على انها نظرية نقدية كبرى ، بشرط ان تكون ايضاً جدلية . عارض الوضعية بقوة ، ورأى ان مهمة الفلسفة المحافظة على إمكانية خطاب عقلاني يمتنع بدونه اشتغال الديموقراطية ، ودعا الى فلسفة انوار جديدة . من أهم مؤلفاته : البنية السلوكية للحياة العامة ( ١٩٦٢ ) ، النظرية والعمارسة ( ١٩٦٢ ) ، النظرية وسياسية ( ١٩٧١) ، الخطاب وجوه فلسفية وسياسية ( ١٩٧١) ، الخطاب الفلسفي للحداثة، نظرية الفعل الاتصالي ( ١٩٨١) .

## ھاتشىسون ، فرنسىس

## Hutcheson, Francis

فيلسوف وباقد إرلندي . ولد في ٨ آب ١٦٩٤ في

دورماليغ ( إرلندا ) ، وتوفى في غلاسكو ( اسكتلندة ) عام ١٧٤٦ . التحق بجامعة غلاسكو في عام ١٧١٠ ، ومكث فيها ستة اعوام ، واعتبر المع طلبتها في الفلسفة والأدب الكلاسيكي واللاهوت . لـدي تخرجه ، راودته لفترة من الزمن فكرة دخول إحدى الرهبانيات الانغليكانية المنشقة ؛ لكنه عدل عن هذا المشروع في اللحظة الأخيرة ليؤسس أكاديمية للتعليم الخاص في دبلن. وقد نعم في دبلن بحماية كبار رجال الدين ، مع أنه كان على خلاف مع الكنيسة القائمة . في عام ١٧٢٩، خلف معلمه السابق جرسوم كارميكائيل في كرسي الفلسفة الأخلاقية في جامعة غلاسكو، ومذّاك توفرت له الظروف الملائمة للانكباب على دراساته المفضلة ، وجمع من حوله حلقة من الطلبة الشباب ، الأمر الذي أذاع شعبيته . وفي عام ١٧٣٨ وقعت له بعض المتاعب مع الكنيسة الانغليكانية ، لكن بدون أن تترتب عليها نتائج تذكر . وقد وضع عدداً من المؤلفات ( نشرها مغفلة من التوقيع حتى عام ١٧٢٩ ) نخص من بينها بالذكر: الفحص عن اصل افكارنا في الجمال والفضيلة(\*) ( ١٧٢٥ ) و محاولة في طبيعة الأهواء والانفعالات وتطورها ( ۱۷۲۸ ) . وتجدر الإشارة الى أن نظرية هاتشيسون الجمالية تأثرت بآراء انطوني شفتسبري ، وأنها تندرج في إطار المأثور التجربي لعصره . وقد اشتهر هاتشيسون في تاريخ الفلسفة بما ساقه من أدلة على وجود «الحس الخلقي » الذي نزع عنه كل أساس ديني ولم يجعل مرجعه

الخير الاجتماعي: وإنما هو ينبع من الحكم المتجرد عن الغرض الذي نصدره على أفعال بعينها أو بالأحرى على شخص فاعلها.

## هارب، جان بول

#### Harpes, Jean-Paul

فيلسوف لوكسمبرغي معاصر (١٩٣٤ ـ ...). مدرس الفلسفة في مركز لوكسمبرغ الجامعي، ومتخصص في البحث في تاريخ الفلسفة وعلم الأخلاق. تمحور تفكيره حول مقولة الحرية. من مؤلفاته بالفرنسية: الفلسفة الشيلنفية في الحرية (١٩٦٠)، الحرية في نظر ج.ب. سارتر (١٩٦٠)، فتغنشتاين والفلسفة واللغة (١٩٨٠).

## هارت، هربرت ليونل أدولفوس

#### Hart, Herbert Lionel Adolphus

فیلسوف انکلیزی معاصر (۱۹۰۷ \_ )، عضو بارز في الحركة الفلسفية الجديدة المعروفة باسم فلسفة أوكسفورد التى مثلت نموذجا لفلسفة سائدة في المملكة المتحدة في السنبوات التالية للحرب العالمية الثانية. تزعم هربرت هارت حركة تجدد الاهتمام بفلسفة الحقوق في بلدان اللغة الإنكليزية وغدت نظرياته مثالاً يحتذى للتفكير الليبرالي في طبيعة القانون وعلاقته بالأخلاق. عمل في المحاماة وفى استخبارات الجيش قبل أن يسمى في عام ١٩٤٥ أستاذاً للفلسفة في نيوكوليج، ثم أستاذاً للتشريع في جامعة أوكسفورد. وانتخب عضواً في الأكاديمية الملكية عام ١٩٦٢. وكان الناطق الفلسفي بلسان حركة تحرير القانون ولبْرُنْتِه. وكان يكن احتراماً عميقاً لحرية الفرد، ويرفض أن يرى في القصاص رمزاً أو تعبيراً عن إدائة أخلاقية. من مؤلفاته: مدخل إلى مبادىء الأخلاق والتشريع (۱۹۸۲).

## هارتشورن، تشارلز

#### Hartshorne, Charles

فیلسوف أمیرکی معاصر (۱۸۹۷ ـ )، من جیل الميتافيزيقيين ذوي الاتجاه الديني الذين تابعوا مأثور وايتهيد في الولايات المتحدة. وقد تأثر أيضاً بتشارلز بيرس وبهنرى برغسون. ترأس الجمعية الأميركية للميتافيزيقا وجمعية فلسفة الدين. وأولى اهتماماً خاصاً للاهوت الانغليكاني، وكان من أبرز أتباع ما يعرف في الولايات المتحدة باسم «فلسفة السيرورة». وانجذب إلى النظرية الحتمية النسبية للفيزياء الكوانتية. وكان مختصاً أيضاً في علم النفس وعلم لغة الطير. من مؤلفاته: فيما وراء المذهب الإنساني (١٩٣٧)، رؤية الإنسان لله ومنطق التاليسه السدينسي (١٩٤١)، السواقسع كسيسرورة اجتماعية: دراسات في الميتافيزيقا والدين (١٩٥٣)، منطبق الكميال ومقيالات أخيري فيي الميتافيزيقا النيو \_ كلاسيكية (١٩٦٢)، التركيب الإبداعي والمنهج الفلسفي (١٩٧٠)، من الاكويني إلى وايتهيد: سبعة قرون من ميتافيزيقا الدين (١٩٧٦)، الإبداع في الفلسفة الأميركية (١٩٨٤)، الظلام والنور (١٩٩٠).

## ھارتلی ، دیفید

## Hartiey, David

طبيب وفيلسوف انكليزي . ولد في ارملاي ( يور كشاير ) في ٣٠ آب ١٧٠٥ ، وتوفي في باث في ٢٨ آب ١٧٥٧ . دخيل أولًا السلك الكهنوتي ، ثم تركه ليتخصص في الطب . دَرَس في برادفورد وكامبردج ، ومارس مهنته ، بالتوالي ، في نيوارك وبيوري سانت ادموندز ولونراد وباث . اهم اعماله : ملاحظات عن الإنسان : بنيته وواجبه وآماله ( ١٧٤٩ ) . وكان هارتلي تلميذاً للوك ومتابعاً له ؛ ويمكننا اعتباره ، الى هارتلي تلميذاً للوك ومتابعاً له ؛ ويمكننا اعتباره ، الى خانب بريستلي ولوك بالذات ، واحداً من مؤسسي نظرية التداعي السيكولوجية . وقد فسر الظاهرات العقلية بالتموجات الدماغية وبترابط الأفكار ، ملتقياً بهذا الصدد مع هيوم . وكان لاعماله تأثير كبير على الفكر والبحث العلمي في مجرى القرن التاسع عشر .

 □ « اخذ هارتلى على عاتقه في مؤلفه ملاحظات عن الانسان : بنيته وواجبه وآماله أن يطبق على الذهن منهج التحليل والتركيب الذي اتبعه نيوتن: فانطلاقاً من ملاحظات لبوك حول تأثير تداعي الأفكار في المعتقدات ، يعمم الظاهرة ليتحرى فيها عن تفسير شامل لجميع الواقعات السيكولوجية . ومؤلِّفه على الرغم من أنه كتب بعد هيوم ، يبدو مستقلاً عن مؤلَّف الفيلسوف الاسكتلندي ؛ وهو على كل حال سيكولوجي محض ومنقطع الصلة بمسائل نقد المعرفة ؛ غير أنه ابعد طموحاً ، بمعنى من المعانى ، لأنه يزعم أنه يعطى التفسير أو على الأقل المناظر الفسيولوجي لواقعات تداعى الأفكار: فالاحساسات تتولد ، بمقتضى فرض صاغه نيوتن في البصريات ، من اهتزازات اثير متصل في أعضاء الحس: الأعصاب والدماغ ؛ وركيزة ترابط الأفكار وعلته في الدماغ اهتزازات صغيرة ذات ميل الى الحدوث بالنظام نفسه الذى تحدث به الاهتزازات المتولدة من الحواس . وهذه الدعوى لا تستند على أي حال الى أى مبحث فسيولوجي واضع ، . [اهيل برهييه]

## 

شوينهاور .

#### Hartmann, Gabriel Israel

فيلسـوف فنلنـدي (١٧٧٦ ـ ١٨٠٩). كتب اطروحاته باللاتينية، ومؤلفاته بالفنلندية، وسعى إلى إيجاد أساس واقعي للمعرفة الكانطية النقدية في التجربية وفي المثالية الذاتية.

( ۱۸۸٦ ) ، نظرية المقولات ( ۱۸۹۱ ) ، تاريخ الميافيزيقا ( ۱۸۹۹ ) ، السيكولـوجيا

الحديثة ( ١٩٠١ ) ، مذهب الفلسفة ، الخ . وتعد

فلسفة هارتمان واحدة من اكثر الفلسفات نمطية بين

التظاهرات الرومانسية الحديثة التي تجلت كردة فعل

على الوضعية المنتصرة في اواخر القرن التاسع

عشر ؛ وتقوم هذه الفلسفة على أساس التأكيد على

مبدأ مطلق ، للعالم ، وهو اللاشعور الذي تلتقي
 عنده خصائص الفكرة عند هيغل و إرادة الحياة عند

## هارتمان ، نيقولاي

#### Hartmann, Nicolai

فيلسوف الماني . ولد في ٢٠ تموز ١٩٨٨ في ريفا ، وتوفي في ٩ تشرين الاول ١٩٥٠ في غوتنغن . يحقق نتاج هذا الفيلسوف عودة الى الاونطولوجيا بدمج إنجازات الفينومينولوجيا ، ويقف عند نقطة تمفصل الميتافيزيقا الكلاسيكية والاونطولوجيا الهايدغرية . همد دراسة في جامعة سان ـ بطرسبورغ ، قصد هارتمان ماربورغ حيث كان يدرِّس المفكران الكانطيان الجديدان كوهن وناتورب . وقدم اطروحة في عام ماربورغ . وعلم بعد ذلك في كولونيا ( ١٩٣٠ ) وبرلين ماربورغ . وعلم بعد ذلك في كولونيا ( ١٩٣٠ ) وبرلين المعرفة ( ١٩٣١ ) ( ١٩٥١ ) ، وهو اول عمل مهم له ، خرج هارتمان عن كانطيته الاولية ليعرف ماهية المعرفة لا على انها من إنتاج الموضوع ، وإنما على انها إدراك على ادراك ناقص في مطلق الاحوال . وقد حاول في

## هارتمان ، ادوارد فون

#### Hartmann, Eduard Von

فيلسوف الماني . ولد في ٢٣ شباط ١٨٤٢ في برلين ، وتوفي في ٥ حزيران ١٩٠٦ في ضاحية غروسو ليشترفلد . بعد أن اضطر الى مغادرة مدرسة المدفعية لاسباب صحية ، كرّس نفسه لدراسة الفلسفة ، وحصل على شهادة الدكتوراه عام ١٨٦٧ . وبعد عامين اصدر اهم اعماله على الاطلاق فلسفة اللاشعور(٥) ، الذي اعيد طبعه اثنتي عشرة مرة ، والذي يظل اكثر مؤلفاته دلالة . وتجدر الاشارة الى ان هارتمان ، اسوة بمعلمه شوبنهاور ، مارس نشاطه خارج حقل التعليم الجامعي واي دائرة رسمية ، في غروسو ليشترفلد حيث امضى كامل سني حياته غروسو ليشترفلد حيث امضى كامل سني حياته فورياً : الاساس النقدي للواقعية المتعالية ، فينومينولوجيا الضمير ( ١٨٧٧ ) ، فلسفة فينومينولوجيا الضمير ( ١٨٧٧ ) ، فلسفة الدين (٥) ( ١٨٨١ ) ، الجمالية الالمانية

## هارناك ، أدولف فون

#### Harnack, Adolf Von

لاهوتي بروتستانتي ومؤرخ الماني. ولد في دوربات (استونيا) في ٧ ايار ١٨٥١، وتوفي في هايدلبرغ في ١٨٥٠ موتوفي في هايدلبرغ في ١٠ حزيران ١٩٣٠ بدا دراسته بإشراف والده مدرِّس اللاهوت البروتستانتي في دوربات ، وانهاها في جامعة لايبتزيغ . كلف في عام ١٨٧٠ بتدريس تاريخ الكنيسة، ثم عين استاذاً. تأثر بريتشل وبلاهوته التاريخاني ، واصدر عام ١٨٧٩ ، بعد نقله الى غيسن ثم إلى ماربورغ ، سفره الضخم الوجيز في تاريخ لعقائد (في ثلاثة أجزاء . ١٨٨١ ـ ٨٩) الذي جعل منه رائد البروتستانتية الليبرالية .

والنجاح الذي لاقاه كتابه هذا حرّك ضده نقمة الكنيسة البروسية التي حظرت عليه العودة الى لايبتزيغ . لكن بفضل مساندة بسمارك له تمكن ، بعد عامين ، من الحصول على كرسى تاريخ المسيحية في جامعة برلين ؛ وقد ظل يشغل هذا الكرسي حتى عام ١٩٢١ . احتل هارناك ، المعلم الجذّاب ، والكاتب الباهر والمعجز الخصوبة ، مكانة الصدارة في المساجلات الشهيرة التي دارت حول العلاقة بين الرسالة الانجيلية ورمز الرسل، وحول ماهية المسيحية . وقد أعز وكُرِّم وأغدقت عليه الألقاب والمناصب الفخرية ففي عام ١٨٩٠ أصبح عضواً في الاكاديمية البروسية للعلوم، ثم رئيساً لهذه الأكاديمية ؛ وفي عام ١٩٠٥ عين مديراً للمكتبة الوطنية في برلين ؛ بعد ذلك اختير رئيساً لجمعية ترقية العلوم ؛ وفي عام ١٩١٤ رقاه الأمبراطور فلهلم الثاني الى مصاف النبلاء . أهم مؤلفاته : رهـ ( الرسـل ( ۱۸۹۲ )؛ تاريخ الأدب المسيحي الأول حتى اوسابيوس ( ١٨٩٢ ـ ١٨٩٤ ) ، ويقع في ثلاثة أجزاء ؛ ماهية المسيحية (\*<sup>•)</sup> ( ١٩٠٠ ، وقد أعيد طبعه مرات عديدة ) وقد جابهت هذا الكتاب معارضة عنيفة وعديدة ؛ ورسالة الكنيسة وتطورها خلال القرون الثلاثة الأولى ( ١٩٠٢).

كرّس السنوات الأخيرة من حياته لدراسة مرقيون ـ انظر: مرقيون ، انجيل الإله الغريب<sup>(\*)</sup> ( ١٩٢١ ) وعلى الأخص لدراسة العهد الجديد ، وفي عام ١٩٣١

مسالة الوجود الروحي (\*) (۱۹۲۳) وبنية العالم الواقعي (۱۹۶۰) التعمّق في مسألة الوجود . أما كتابه الأخلاق (۱۹۶۱) فقد عرّف الحرية بأنها جوهر الأخلاق ومكذا تتعارض الأخلاق مع الدين الذي ، إذ يفرض القيم ، يشكل نفياً لها . إن الاستقلال الذاتي للاخلاق يصادر إذن على الالحاد . ومن جملة أعمال هارتمان الأخرى فلسفة المثالية الالمانية (۱۹۲۳) .

□ « إن نظرية المعرفة عند هارتمان تحيلنا الى اونطولوجيا . أونطولوجيا تأخذ بعين الاعتبار الثورة الكانطية ولا تدعي أنها تستنتج استدلاليا ضرورة الله والنفس والعالم ، وتضرب صفحاً عن كل مسألة لا يكون مسقط رأسها في تجربة المعرفة » . [بيير تروتينيون]

#### هارتناك، يوستوس

#### Hartnack, Justus

فيلسوف دانمركي معاصر (۱۹۱۲ ). درًس الفلسفة في جامعات بلاده كما في جامعة ولاية نيويورك الأميركية. كتب بغزارة حول تاريخ الفلسفة والمنطق ونظرية المعرفة والمقاربة الفلسفية للمشكلات الاجتماعية. وترجمت مؤلفاته إلى العديد من اللغات الأوروبية. كما إلى اليابانية. وقد أظهر ميلاً إلى مدرسة أوكسفورد، ولكنه تعاطف في الوقت نفسه مع المثالية الألمانية. وهو عضو نشيط في المعهد الدولي للفلسفة منذ عام ١٩٧٤. من مؤلفاته: تحليل لمشكلة الادراك في التجربية البريطانية تحليل لمشكلة الادراك في التجربية البريطانية تاريخ الفلسفة (١٩٦٠)، الإنسان واللغة (١٩٧٠)،

## هارفا، اوربو

#### Harva, Urpo

فيلسوف فنلندي معاصر (۱۹۱۰ ـ ). عالج موضوعات الانتروبولوجيا الفلسفية وعلم الأخلاق والفلسفة الاجتماعية. من مؤلفاته: فلسفة إ. هارتمان (۱۹۳۰)، المسيحية وعلم النفس (۱۹۶۰)، علم الإخلاق (۱۹۵۸).

صدرت ، بعد وفاته ، المجلدات الثلاثة من دراسات في تاريخ العهد الجديد والكنيسة الاولى .

□ « كان هارناك برى أن للميتافيزيقا المسيحية الصلا يونانياً : وهذا الموقف ، المعاكس للعقيدة التقليدية ، استثار معارضة جميع اللاهوتيين المحافظين فحاولوا \_ عبثاً \_ خلعه من كرسيه الخامعي البرليني » . [جورج اوري]

## هاريس، وليم توراي

#### Harris, William Torrey

فيلسوف أميركي (١٨٣٥ ـ ١٨٣٥). أسس مجلة التأمل الفلسفي التي أسهمت في اكتشاف المثالية الألمانية وفي نشرها في الولايات المتحدة الأميركية. من مؤلفاته: مدخل إلى دراسة الفلسفة (١٨٩٠). منطق هيغل: كتاب في تكوين مقولات العقل (١٨٩٠).

## هامان ، يوهان جورج

#### Hamann, Johann Georg

فيلسوف الماني . ولد في كونيغسبرغ ( بروسيا الشرقية ) في ٢٧ آب ١٧٣٠ ، وتوفى في مونستر ( وستفاليا ) في ٢١ حزيران ١٧٨٨ . تحدر من أسرة بورجوازية ميسورة، وتلقى تربية تَقُوية صارمة، واجرى ، ابتداء من عام ١٧٤٦ ، في جامعة كونيفسبرغ ، دراسات في الفلسفة ، وعلم اللاهوت ، والحقوق ، واللغات الحيّة . كان غريب الأطوار ، شبه مختل عصبياً ؛ وقد عاش ، بعد تخرجه ، حياة مضطرية ؛ فما انفك يتنقل من مكان الى آخر ، عاجزاً عن البقاء طويلًا في المناصب التي شغلها كمؤدب في عام ١٧٥٦ ، كلُّفه آل بيرنز ، وهم تجار من ريغا كانوا يوفرون له اسباب الحماية ، بمهمة تجارية عبر أوروبا . وقد زار هامان برلین (حیث صادق موسی مندلسون)، وهامبودغ ، ولوبيك: ثم توجه الى انكلترا ، مجتازاً المانيا الغربية وهولندا ، ووصل الى لندن في ١٨ نيسان ١٧٥٧ ، وقد مني بفشل ذريع في أعماله التجارية ، وعرف الفقر ، وعاد إلى دراسة التوراة ؛

وفيما كان يقرأ فصلاً من سفر موسى، حصل له نوع من الانخطاف الصوفي أعاده إلى تُقُرية طفولته وكشف له عن دعوته كمصلح ديني ـ دعوة ظل يتعامل معها ، والحق يقال ، بحرية معنوية كبيرة . لدى عودته الى ريفا ، نزل لبضعة أشهر على آل بيرنز بصفة مؤدب ، ثم استدعاه والده الى كونيفسبرغ . وقد تابع فيها دروساً في الأدب القديم والشرقي ، بيد أنه بقي راغباً عن الاستقرار وعن الاضطلاع بعمل ثابت ، على الرغم من نصائح كانط التي كان يرفضها باسم فوضوية انجيلية غامضة .

وقد « عقد « زواجاً ضميرياً » مع إحدى خادمات والده ورزق منها صبيّان . وعندما وافق اخيراً على الالتزام بوظيفة ، عمل على التوالي ناسخاً عند أحد قضاة المدينة ، وكاتباً في دائرة أملاك الدولة ، ثم محرراً في صحيفة كونيغسبرغ ، ومؤدباً في ميتو ، وأخيراً ، وابتداء من عام ١٧٧٧ ، ربفضل توصية من كانط ، كاتباً ومترجماً في إدارة الجمارك . وبعد عشرة أعوام أحيل على التقاعد بناء على طلبه ، بعد أن سعى عبثاً الى الحصول على إجازة ليقوم بجولة عبر المانيا: وقصد بعد ذاك وستفاليا حيث اقام في بمبلفورت تارة ، عند صديقه جاكوبي ، وفي مونستر طوراً ، عند الأميرة غاليزين ، وفي مونستر وافته المنية فيما كان يستعد ، بعد وقوعه فريسة للمرض ، للعودة الى المدينة التي رأى النور فيها . ويعسر علينا أن ندرك مدى التأثير الذي مارسه هامان على هردر ، ومن خلال هذا الأخير على غوته وهيغل والرومانسية الألمانية برمتها ، عندما نطالع المؤلفات الخمسة ، الغريبة العناوين ، التي خلَّفها ، ومنها : الجمالية في النواة : رابسودة في النشر القبالي(\*) ( ۱۷۸۲ ) ، صليبيات دارس نصوص(ه) (۱۷٦٢)، النقد الماورائي لصفائيات العقل الخالص ( ۱۷۸٤ ) ، الخ .

والواقع أن هامان مارس تأثيره شفهياً أكثر منه كتابياً . [ميشال مور]

 □ « هامان جامع حقيقي للحكمة والخُلف ، للنور والظلام ، للروحانية والمادية » . [جاكوبي]

□ « إن كتابات هامان ليست برسم مطالعة التلاميذ ، بل هي برسم مطالعة الناضجين المكتملي التكوين وحجر محك لذكائهم » . [شطيفغ]

□ هامان ، موظف الجمارك في كونيغسبرغ ، كان يذم العقل ، ويشيد بقيمة الوحي المسيحي من حيث هو حدس صوفي وشعري . وبصفته أفلاطونياً محدثاً وشبه قبالي ، اكتشف الوحي على نحو غير مباشر في الكتاب الطبيعة والتاريخ ، وعلى نحو مباشر في الكتاب المقدس ، فعمل على تأويل لغته الرمزية على نحو مطلق في لاعقلانيته ، ولم ير في اللاهوت التقليدي والفلسفة سوى انحطاط للعقل البشري . أما الديانة الحقة ، أي الحكمة ، فقد سمحت له بأن يتأمل وحدة الله والعالم ، الروح والجسد ؛ والحساسية ، التي هي وقف على الجسد ، هي التي تتأدى الى الحقيقة » . [جيورجيو تونئي]

#### هاملان ، اوكتاف

#### Hamelin, Octave

١٨٥٦ ، ومات في هوشه في ١١ أيلول ١٩٠٧ . نال شهادة التبريز في الفلسفة ، وتدرج بسرعة في مراتب الإدارة : مدرس ثانوي ، ثم مدرس في كلية الآداب ببوردو ، ثم في دار المعلمين العنيا والسوربون ، بيد أن هذه الحياة الجامعية الهادئة والمكدة انتهت مأساويأ في الواحدة والخمسين من العمر: فقد قضى هاملان غرقاً فيما كان يحاول أن ينقذ من الغرق نسيبة له . إن مذهبه في المثالية المطلقة ، الذي عرضه في محاولة في العناصر الرئيسية للتمثل ( ١٩٠٧ ) \_ ولم يكن اصلاً في نظره إلا مدخلاً إلى مذهب أرحب ـ هو من أكثر مذاهب زمانه أصالة : ففي الوقت الذي وقف فيه على طرفى نقيض من المذهب البرغسوني المناوىء للمذهب العقلى ، مثل هو ، وكما أشار الى ذلك برغسون نفسه ، لحظة أساسية من لحظات ذلك الحوار المضطرم بين العقلانية والحسية الذي تميز به الفكر الفرنسى ، وينطلق هاملان من تطابق الوعي والوجود : فليس ثمة شيء خارج الوعى ، فهو يطال الأنا واللاأنا معاً ، ولا يمكن أن يكون هناك من وجود بالتالى ، في نظر هاملان ، لتمييز جوهري بين الموجود المتعقّل والموجود المتعقّل ( وإلا استحال فهم الاتصال بين الفكر والواقع). ولا بد أن يكون هناك ، سبقاً على

فيلسوف فرنسي ، ولد في ليون دانجه في ٢٢ تموز

تحاليلنا العقلية كافة ، تركيب « قَبْلي » ، هو بمثابة شرط للعالم وللعلم معاً ، وسوف يكون في الإمكان تعيين عناصر الواقع بدءاً من عناصر التمثل . وقد كان هاملان ايضاً مؤرخاً مرموقاً للفلسفة ، وتوقف بوجه خاص عند كبار منشئي المذاهب من امثال ارسطو ( مذهب ارسطو ، ۱۹۲۰ ) ، ورينوفييه ، وديكارت ( مذهب ديكارت ، ۱۹۱۱ ) . [ميشيل مور]

□ « إن مذهب هاملان ، برحابة آفاقه وجراة مطامحه ، يحقق واحداً من ارفع الإنشاءات الميتافيزيقية ومن اكثرها اصالة في الفكر الفرنسي المعاصر » . [1. إتشفيري]

□ «كان مجهوده مثلثاً : البناء الجدلي ، والتحليل النقدي ، والجدال الدفاعي . وكان هدفه ايضاً مثلثاً : تخطي هيفل ونزعته المضادة للشخصانية ، وبيان الصعود المحتوم للمثالية في تاريخ الفكر الغربي ، وتعزيز نقدية رينوفييه ، الذي كان معلمه وملهمه ، بتحريرها من نزعتها التجربية . فقد بدت له غير مقبولة الكيفية التي كان يضع بها هذا الأخير القانون على أنه قبلي جاهز لا سبيل الى غير القبول به ، وهذا ما أجبره على التمسك بالحرية في عالم التمثل بوصفها استثناء للقانون » . [اندريه كانيفيز]

## هاملتون ، وليم بارت

#### Hamiiton, William Bart

فيلسوف اسكتلندي . ولد في غلاسكو في ٨ آذار ١٧٨٨ ، وتوفي في إدنبره في ٦ أيار ١٨٥٦ . أراده ذووه على مهنة المحاماة ، لكنه تحول عنها في اعقاب سفرتين قام بهما الى المانيا في ١٨١٧ و ١٨٢٠ ، ان الكب بعدهما ، بشغف حقيقي ، على دراسة اللغة والفلسفة الألمانيتين . في عام ١٨٢١ ، دعته جامعة ادنبره الى تدريس تاريخ العالم ، وفي ١٨٢٩ ، اصدر دراسته الشهيرة حول فلسفة السلامشروط ، وفي ١٨٢٦ اسند اليه كرسي المنطق والميتافيزيقا في الجامعة عينها . وقد مارس ، مذّاك ، تأثيراً عظيماً على المقامة الانكليزية ، بفضل سعة اطلاعه في مجالي العلم والادب . وساهم حساهمة فعالة في مجللي العلم والادب . وساهم حساهمة فعالة في مجلة ادنبوه

التي تميزت بحيويتها ونزعاتها الليبرالية . اعماله الرئيسية هي : مناقشات حول الفلسفة والادب ، وحول إصلاح التربية والجامعة ( ١٨٥٢) و دروس في المنطق ، الذي وضع معالم مذهب منطقي جديد وانطرى على خلاصة للمساجلة الشهيرة التي دارت بينه وبين اوغست دي مورغان . بعد وفاته ، جمعت دروس في المنطق و دروس في الميتافيزيقا وشرت في اربعة مجلدات . انضوى هاملتون تحت لواء وتلك الحركة التي دعت الى تبني الفلسفة المثالية الألمانية ، والتي تبلورت في أوساط الشبيبة في انكلترا في بدايات المرحلة الرومانسية ، وابدت عن اهتمام حماسى بالشعر والمسرح والرواية الألمانية .

□ « في عام ١٨٦٥ نشر ستيوارت مل فحص فلسفة السير وليم هاملتون . وقد وقع اختيار مل على هاملتون ليكون الموضوع الرئيسى لهجماته ، لأنه بصفته شاغل كرسى للمنطق والميتافيزيقا في إدنبره كان يواصل تقاليد مدرسة ، الحس المشترك ، التي دشنها ريد في آبردين وغلاسكو، مدخلًا عليها في الوقت نفسه بعض عناصر من فلسفة كانط. فمن جهة اولى ، كان هاملتون يرى ، مثله مثل ريد ، أن عالماً خارجياً مستقلاً يُشَفُّ لنا عنه بوساطة الادراك ، ومن جهة ثانية كان يعتقد مع كانط أن معرفتنا نسبية وأن اللامشروط يجاوز فهمنا . والجمع بين وجهتى النظر هاتین کان یثیر صعوبات مکشوفة ، وقد جاء نشر محاضرات هاملتون عن الميتافيزيقا والمنطق بعد وفاته ( ۱۸۰۸ \_ ۱۸۲۰ ) ليتيح الفرصة لستيوارت مل لعرض وجهات نظر معاكسة في الموضوع نفسه » . [هاري باروز اكتن]

## هانسن، نوروود

#### Hanson, Norwood

فيلسوف أميركي توفي سنة ١٩٦٧. من ممثلي التيار الأميركي المعادي للتجربية، ولاسيما منها التجربية المنطقية. أكد على أن كل إدراك، خلافاً لما يذهب إليه الوضعيون، «مشحون بالنظرية». وقد استند في دحضه للوضعية على كتابات ت. س. بيرس. من مؤلفاته: نماذج للكتشاف

(۱۹۰۸)، هـل لـلاكتشـاف العلمـي مـن منطـق؟ (۱۹۲۱).

## هان فاي

#### Han Fel

فقيه قانوني وفيلسوف صيني شهير . ولد عام ٢٨٠ ق . م ، ومات عام ٢٢٠ كان ابناً لأمير هان ، وتلميذاً مع لي سسو للفيلسوف سيون ـ تسو الذي كان يعلم مبادىء الكونفوشية والطاوية . وفيما بعد ، اولى اهتماماً خاصاً للعلوم القانونية والجنائية . وفي عام ٢٣٤ ارسل سفيراً الى ملك تسن ، فكان له عليه في أول الأمر تأثير كبير ؛ لكن لما صار زميله السابق لي سسو وزيراً ، أمر بحبسه بسائق الغيرة ، وانتحر هان فاي في السجن وهذه الميتة هي التي حملت الملك تسين تشي هوانغ تي ، وقد نهشه التحسر ، على وضع تعاليم معلمه موضع تطبيق .

إن جميع الافكار الفلسفية والقانونية لهذا المفكر معروضة في هان فاي تسو ، اي كتاب المعلم هان فاي أو الله الله الله الله فاي أو الله الله فاي أو أو الله الله فاي أو أو أله أنية منه من أصل خمسة وخمسين فصلاً هي وحدها الأصيلة . وزبدتها ردة طبيعية على اخطاء العصر وفوضاه . ويلاحظ هان فاي أن قطاع الطرق والقتلة والانانيين يحتاجون الى شيء آخر غير الطبية والشعر ، اي بعبارة أخرى الى السوط وعقوبة الموت . وذلك أن هان فاي كان نصيراً ، شأنه شأن الطاويين ، لقسوة القوانين ومثله مثل سيون ـ تسو ، حكم على الطبيعة البشرية بالفساد . وقد اعتنق تسين شي هوانغ تي نظريات هان فاي ، ذات الأصل التركي ـ المغولي في أرجع الظن ، حول ضرورة قيام حكومة دينامية . وعلى هذا النحو أمكن للصين ، لأول مرة ، أن تتوحد تحت لواء حكومة مركزية وبيروقراطية ستدوم واحداً وعشرين قرناً .

## هان يو

#### Han Yö

فيلسوف واديب صيني ( ٧٦٨ ـ ٨٣٤ م ) . دعا

إلى التقيد بالنثر القديم وبالتقاليد الضائعة . وعارض في كتاباته بقوة البوذية ، فنفي لهذا السبب . وقد ضُمت مسلته الى معبد كونفوشيوس عام ١٠٨٤ .

## هایاشی رازان

#### Hayashi Razan

فيلسوف واديب ياباني ( ١٥٨٣ ـ ١٦٥٧ ). اصبح تحت تأثير كتابات شوهسي «كونفوشياً جديداً ، شديد العداء للبوذية . له مؤلفات كثيرة في كونفوشية الدولة وكان نصيراً متحمساً لاستبدادية الشوغون ولإخضاع الشعب لقواعد سلوكية صارمة .

ولد في مسكريش ( بادن ) في ٢٦ أيلول ١٨٨٩ ،

#### هايدغر ، مارتن

#### Heidegger Martin

ومات في فرايبورغ في ٢٦ ايار ١٩٧٦ . واحد من اعظم فلاسفة المانيا وربما اهم فيلسوف في القرن العشرين عمل استاذاً في جامعة ماربورغ ، ثم في جامعة فرايبورغ حيث خلف هوسرل بعد أن كان مساعده . وقد تولى عمادة هذه الجامعة الأخيرة عام ١٩٣٣ ، ثم استقال من منصبه في العام التالي ، لاختلافه مع السياسة الثقافية للوطنيين الاشتراكيين. هايدغر هو مفكر الوجود . جاء من الفينومينولوجيا الهوسرلية ، واستخدم منهجها ، ولكنه طبقه على هذا الموضوع الأوحد: الإجابة عن سؤال: «ما الرجود ؟ » الذي طرحته الفلسفة منذ بداياتها اليونانية والذي ارجىء الجواب عنه باستمرار على ما يفترض . ويرى هايدغر أن « الميتافيزيقا » ، أي « الفلسفة ، الغربية ، قد غاب عن نظرها ، ابتداء من افلاطون ووصولًا الى نيتشه ، « الفارق الأونطولوجي » ، اي التمييز الأساسي بين الوجود والموجود ، لصالح تعقل الموجود وحده بعد الخلط بينه وبين الوجود بما هو كذلك . والحال أن الوجود هو ما يهب الموجود أن يظهر ، وما يعطى التعقل أن يُتعقل . ولقد انصب كل مجهود هايدغر على « تفكيك بناء » المأثور الميتافيزيقي للغرب ليهتدى فيه من جديد الى اثر بُعد ضائع .

بدأ مشروع هايدغر مع نشره ، في عام ١٩٢٧ ، الوجود والزمان(٥) . وقد ارتأى هايدغر انه يجدر به ، كيما يتاح له حظ للإجابة عن سؤال « ما الوجود ؟ » ، أن يسائل مسبقاً وجود الإنسان ، ذلك الموجود الوحيد الذي يحوز بطبيعته فهم الوجود . بيد أنه لا يتعقل هذا الوجود على أنه وعي أو ذات ، وإنما على أنه Dasein . وهذه الكلمة تعنى ، بالألمانية الدارجة ، الوجود ، لكن هايدغر يعيد اليها معناها الأصلى: الوجود ـ هنا ( Da - Sein ) . وفي نظره أن نمط وجود الإنسان هو ان يكون في الهنا . وإذ تخلى ايضاً عن التصور الهوسرلي للقصدية ، رأى في القلق ماهية الوجود \_ هنا. فوجودنا \_ في \_ العالم هو في جوهره قلق، نزوع دائم لأنفسنا نحو الموجودين الآخرين ، وكل قلق هو ، في التحليل الأخير، قلق للوجود. وأنطلاقاً من هذه النقطة يطور هايدغر ، في الوجود والزمان ، تحليلًا فينومينولوجياً للوجود البشري ينم عن نفاذ عميق . لكنه لا يتابع في هذا الاتجاه . فقد كان من المفروض أن يكون للكتاب جزء ثان: الزمان والوجود، لكنه لم يكتب قط. ومن الممكن أن نعتبر أنه متضمَّن على نحو متفرق في المؤلّف التالي له .

لقد حاول هايدغر في الوجود والزمان أن يحدد علاقة الوجود بالإنسان انطلاقاً من الإنسان. وقد وصف فيه الوجود . هنا على أنه في المقام الأول الهنا ، هنا الإنسان ، الذي به يحضر الوجود هنا ، عندما يأخذ الإنسان وجوده بكل أصالة على عاتقه . وفى المحاضرة التي أعطاها هايدغبر بعنوان ما الميتافيزيقا ؟ ( ١٩٢٩ ) بدأ الانعطاف ، أو حتى الانعكاس ، في تفكيره . فالتشديد من الآن فصاعداً سيكون على الوجود ، الذي لا يعدو الإنسان أن يكون هو الهنا العائد اليه . وهذه المرحلة الثانية تتميز ، في جملة ما تتميز به ، بالنصوص التالية : دروب لا تفضى التي اي مكنان(\*) (١٩٥٠)، مندخيل التي الميتافيزيقا(\*) ( ١٩٥٣ ) ، ما المقصود بالتفكير ؟ ( ۱۹۰٤ ) ، مقالات ومحاضرات<sup>(\*)</sup> ( ۱۹۵۶ ) ، مبدأ العقل (١٩٥٧)، المسار نصو الكالم (۱۹۵۹) ، نیتشه (۱۹۹۱) . وتندرج فی هذه المرحلة ايضاً الدروس التي أعطاها عن كانط وشطينغ ، الخ ، وكذلك الندوات كمثل تلك التي عقدها عن هراقليطس ( ۱۹۷۰ ) . وهنا نجد هايدغر يسائل

المأثور الميتافيزيقي، ويعود القهقرى إلى الإغريق وإلى تصوراتهم، ليستخلص حقيقة الوجود المنسية. ذلك أن الوجود، الذي يعطي الموجود وجوده، ليس، لهذا السبب بالذات ، موجوداً . فما يتيح الظهور لا يظهر ابداً بما هو كذلك ، بل يتوارى لصالح الظاهر وحده ، أي الوجود . ليس الوجود إذن شيئاً من الموجود . وأن يختبر الإنسان الوجود معناه أن يخضع لامتحان اللاشيء . وبعبارة اخرى ، إن الحضور يختلف ، بالمعنى الدقيق للكلمة ، عما هو حاضر ، عن الحاضر . فلكي يكون ما هو حاضر حاضراً ، فلا بد أن يكون الحضور الذي يجعله كذلك هو نفسه غائباً ، غياباً . الوجود إذن هو الغياب التأسيسي . والفكر الذي سينعقل الغياب ، أو الغائب ، أو الغائب . أو الغائب .

لقد تساءل المتسائلون عن هذا الوجود ، عن مجاوزته الملتبسة بالإضافة الى الإنسان . والحال أن الانسان هو وحده الذي يمكن له أن يخبره ، في قلب المسانية » . إنه قاعدة كل مذهب إنساني ، كما نوه هايدغير في الرسالة حبول المذهب الانساني ، كما نوه هايدغير في الرسالة حبول المذهب الانساني « ( ١٩٤٧ ) . ففي هذا النص يظهر الإنسان « راعي الوجود »، ذاك الذي يطالب به الوجود في ماهيته ، ذاك الذي ياخذه على عاتقه . فالوجود يوجه اليه نداء صامتاً ، دائماً ، في العلاقة المخصصة التي يقيمها معه . وعلى هذا النحو يكون الوجود وثبق الارتباط معه . وعلى هذا النحو يكون الوجود وثبق الارتباط بالإنسان في ممارسة إنسانيته بالذات .

من هذه الزاوية ، فإن الوجود يؤسس الإنسان . إنه الأول في العلاقة الوجودية. ولكنه يتبع في الوقت نفسه للإنسان ، بل هو به منوط ، لأنه لا يشرق إلا إذا لبى الانسان نداءه ـ قد يمكن القول إن هذا النداء ما هو بنداء واقعي إلا إذا شمع . وهذا ما لا يخشى هايدغر أن يسميه تناهي الوجود . فالوجود هو الممكن الذي يحب الإنسان ويشتهيه ، ويحريد أن يتكشف عن طريقه . ولعل هذا التبادل هو الزمان ، التاريخ الذي يملؤه ، حيث الإنسان يصير ، وحيث الوجود ينبسط . وإنما بهذا المعنى يكون الوجود زماناً ، بحسب الصيغة الانطلاقية : الوجود والزمان . [روجيه مونييه]

□ « ما الوجود ؟ الوجود هو ما هو موجود . فليس

الوجود لا الله ، ولا أساس العالم . الوجود هو أبعد من كل موجود ، سواء أكان صخرة أم حيواناً أم أثراً فنياً أم أكثر ، وسواء أكان ملاكاً أم إلهاً . الوجود هو الاقرب . بيد أن هذا القرب يبقى بالنسبة إلى الإنسان هو الابعد . فالإنسان يتمسك دوماً ، وبادىء ذي بدء ، بالموجود وحده . وأرجح الظن أن الفكر عندما يتمثل الموجود موجوداً ، فإنما يرجع إلى الوجود . لكنه في الحقيقة لا يتعقل باستمرار إلا الموجود بما هو كذلك ، وليس بحال من الأحوال الوجود بما هو كذلك ، [هايدغر]

□ « مع هايدغر تغدو الفينومينولوجيا لحين من الزمن مركز الاهتمام الفلسفي للمثقفين الالمان . لكنها تغدو أيصاً إيديولوجيا برسم المذهب الفردي وضائقته في المرحلة الأمبريالية . [جورج لوكاش]

□ « لدى هايدغر نلقى التعبير الأكثر حدة عن بلبلة العالم في فترة ما بين الحربين . فبين سماء خاوية وارض تضرب فيها الفوضى أطنابها ، تتبدى حياة الانسان بلا منظور ، بلا مخرج . وما كان موقفاً لأمة معينة ولطبقة معينة من هذه الأمة في لحظة معينة من الأزمة ، يجعل منه هايدغر هو الشرط الانساني ، والعلامة الفارقة المأساوية لكل وجود » . [روجيه غارودي]

□ « لقد رد هايدغر بحدة على دعوى معلمه هوسرل القائلة بوضع الاختيارات الأساسية للوجود بين هلالين للانصراف الى دراسة الموجود. فما من سبيل الى وصف الوجود الا أن يكون الانسان حائزاً أولًا على تصور للوجود ». [عمانوئيل مونييه]

□ « لا شيء مما أحاوله كان سيكون ممكناً لولا الفتتاح المسائل الهايدغرية ... وقبل كل شيء لولا التنبه الى ما يسميه هايدغر الفارق بين الوجود والموجود » . [جاك ديريدا]

□ « منذ القرن الثامن عشر والخيار البديل عن الأزمة يكمن في فضائل النقد . والنقد يعارض ايضاً الميتافيزيقا . ومن كانط الى هوسرل لا يزال يلعب في الفلسفة الدور التعييني عينه الذي لعبه في المسرح ، من شيلر الى بريخت : فهو يميز ، في الصراع بين مختلف الأطراف ، بين الحقيقة والشبهة الخالصة . والحال أن ما يستند اليه هايدغر في مواجهة الأزمة ،

والمفهوم الذي يعارض به الميتافيزيقا ، ليس هو النقد ، بل الاسطورة ، [يورغن هابرماس]

□ « لا يجوز باي حال من الاحوال أن نتاول فلسفة هايدغر في اتجاه ذاتوي ، إذ أنه يعلم جازماً أن العالم هو أصل الذاتية والموضوعية ... ويبدو أن الكلمة الأخيرة لفلسفته هي أن الحبرية هي أساس الاساس » . [] . م . بوشنسكي]

## هايريك الأوسيري

#### Heiric D'Auxerre

لاهوتي فرنسي كتب باللاتينية ( ٨٤١ ـ ٨٧٦ م ) . تمرس بالأوريجانية ، ودرًس اللاهوت في أوسير. شرح المقولات العشر المنسوبة الى أوغوسطينوس ، واظهر توجهاً اسمياً قبل ظهور الاسمية .

## هایزنبرغ، فرنر کارل

#### Heisenberg, Werner Karl

عالم فيزيائي الماني معاصر (١٩٠١ ـ ١٩٧٦) حاز على جائزة نوبل عام ١٩٣٢ على مباحثه في الميكانيكا الكوانتية. ولعبت كتاباته، من وجهة النظر الفلسفية، دوراً رئيسياً في إعادة النظر في مقولة الحتمية. وقد صاغ في عام ١٩٢٧ نظريته المشهورة في «علاقات اللايقين» و«مبدأ اللاتعين». من مؤلفاته الطبيعة في الفيزياء المعاصرة، والفيزياء

## هایمسویت، هاینز

#### Heimsoeth, Heinz

فيلسوف الماني (١٨٨٦ - ١٩٧٥). تاثر بالكانطية المحدثة كما تأولتها مدرسة ماربورغ، وبحيوية برغسون، وبابستمولوجيا بوترو. وكان من أبرز ممثلي النزعة إلى التركيب في تاريخ الفلسفة في المانيا المعاصرة. رأى في الميتافيزيقا انفتاحاً

فلسفياً على الواقع الذي ينطوي على درجات متفاوتة من التجربة ومن خصوصية القوانين. أعاد الاعتبار في دراساته للسكولائية ولعصر النهضة بوصفهما حقبتين أساسيتين للنضج الذي سيجد امتداده في المذاهب التركيبية المتعالية والجدلية للعصور التالية. وأكد أيضاً على أهمية اللحظتين اللتين يمثلهما كانط وفيخته في مسعاهما إلى تأسيس انطولوجيا على أساس من نقد العقل الخالص. من مؤلفاته النقد والميتافيزيقا (١٩٦٦)، الجدل المتعالي (أربعة مجلدات، ١٩٦٦ ـ ١٩٧١).

## هجسیاس (هاغاسیاس)

## Hégésias Hegesias

فيلسوف يوناني من المدرسة القورينائية من القرن الرابع ق م يصطبغ مذهبه في اللذة بصبغة تشاؤمية : وإذ شك في قدرة الانسان على البلوغ الى السعادة دعا ، على ما يروى ، الى الانتحار ، فلقب بالتالي « مستشار الموت » قال إن الحكيم هومن يدع نفسه يقضي جوعاً ويقال إن تعليمه احدث موجة من افعال الانتحار مما حمل بطليموس الأول على منع كتبه

## هراقليدس البنطي

#### Héraclide Du Pont Heracleides Ponticus

فيلسوف وفلكي يوناني (نصو ٣٨٨ ـ ٣١٢ ق. م). تلميذ الأفلاطون وعضو في الأكاديمية . انتمى الى المدرسة الذرية . افترض ان الذرات يؤلفها عقل كلي . تأثر بالفيثاغورية ،ومالت آراؤه الفلكية نحو نظرية تضع الشمس في مركز العالم وتقول بدوران الأرض حول نفسها . كماكانت نظرياته الموسيقية ارسطية . وقد وضع أيضاً رسالة في عصس هوميروس وهزيودوس .

#### هراقليطس الأفسسى

## Héraclite D'Ephèse Heraclitus Of Ephesus

فيلسوف بوناني . عاش في أواخر القرن السادس أو في أوائل القرن الخامس ق . م ، يوم كانت مدن إيونيا في أوج الثورة على الفرس ، تلك الثورة التي إنتقم منها الملك داريوس بضراوة . ولكن لئن نجت افسس ، مسقط رأس هراقليطس ، من انتقام داريوس ، فقد وقعت فريسة فتن وانشقاقات داخلية انضافت الي أهوال الحرب الخارجية لتؤثر على فكر الفيلسوف . وبما أنه كان ينتمى الى الأسرة المالكة التي خرج منها أندروقلس ، مؤسس أفسس ، فقد كان من حقه أن يتراس أسرار ديمتريا الإيلوزية ، لكنه تنازل عنه لأخيه ، ورفض أن يكون مشترعاً ، وعاش في عزلة ، ناذراً نفسه للتأمل وللنظر في التغير الكلي . وبفضله بدأ الناس يعون تلك الدراما الفلسفية الكبرى التي تترى فصولها على مسرح العالم، والتي أبطالها الوجود والصبيرورة ، ذانك العدوان اللدودان اللذان لا يفكر واحدهما إلا في افتراس الآخر . ويكمن تاريخ الفكر في الحوار بين هراقليطس وبارمنيدس اللذين تبادلا آراءهما واختصمامن إيونيا الى اليونان الكبرى . وله ندين بأول مؤلّف عقلاني في الكون بعنوان في الطبيعة أو ربات الفن ، ويتألف من ثلاثة أجزاء متمايلزة وواضحة الحدود: الطبيعيات والإلهيات والسياسة . والموضوعات الأساسية في كوسمولوجيا هراقليطس هي تفسير وجود الكواكب ـ النارية بماهيتها \_ بنوع من التبخر الجاف للتراب ، وتفسير السحب والرياح بالأبخرة البحرية . أما العالم نفسه فمستقل بذاته وخالد . وأول قوانينه الحرب ؛ وهو قانون ثابت لا يحول ولا يزول ؛ ومن تقابل القوى ، لا من نسبة عددية ، يولد التساوق ؛ النهار والليل ، الشتاء والصيف ، الحياة والموت ، الشر والخير : إن هذه الأضداد تتقارن أو تتنافى بالتناوب ، فتتشاطر العالم الذي لا يحتوي مع ذلك في ماهيته إلا على قوة حية واحدة ، رمزها هو النار . ذلك أن النار تحيا من موت الهواء ، والهواء يحيا من موت النار ؛ والماء يحيا من موت التراب، والتراب من موت الماء. وتؤلف هذه السيرورة المزدوجة « الحياة في الأعلى ، و « الحياة

في الأسفل ». وقد عز على معاصري هراقليطس فهم اشباه اقواله هذه . ولسوف يشرحها هيغل في زمن لاحق شرحاً رائعاً . وكان من عادة هراقليطس ان يقول لأهل عصره إن « الحمير تفضل الشعير على الذهب» . وكان هراقليطس عدو الشعراء ، من أمثال هزيو دوس وهوميروس اللذين شوها في تقديره تصور الله والدين . وما كان يرغب في طرد الشعراء فحسب ، بل كذلك في جلدهم بالسياط . وكان عدو العلامين والجهابذة ايضاً بلان « العلم الكثير علم فاسد على الدوام » كما كان يقول . وما كان يحب أيضاً المسارَّة وشعائر العبادة الديونيسية . ويروي المأثور أن هيراقليطس وضع بنفسه في معبد ارتاميس لفافة البردي التي اودعها زبدة مذهبه . [فنشنزو شيلنتو] .

□ • لا يختسال المارء في نهار واحد مرتين » .[هراقليطس]

□ « كان رجلًا سامي المشاعر ، متكبراً ومتعجرفاً
 اكثر من اي إنسان آخر ... وكان منذ حداثته موضوعاً
 للإدهاش » . [ديوجانس اللايرتي]

□ «مذهب هراقليطس ، كمذهب الرواقبين ، يستنتج كل شيء من العالم وفي العالم ، ولكنه لا يعتقد ان أي شيء يأتي من الله » .[فيلون الاسكندري]
 □ «هراقليطس النعار والمتعجرف الذي يتكلم

بالالغاز ... وشتام الكثرة ».[طيمون الفليونتي]

«إنه لأمر عظيم الأهمية ان يكون ادرك ان الوجود واللاوجود هما مجرد تجريدات لا حقيقة لها ، وان الحقيقة الأولى هي فقط الصيرورة ».[هيغل]

□ « إن ما تأمل فيه ، وهو حضور القانون في الصيرورة ، والحظ في الضرورة ، سيكون مذَّاك فصاعداً الموضوع الأزلي للتأمل ؛ وقد كان هو أول من رفع الستار عن ذلك المشهد السامي» [نيتشه]

□ • إن تلك الطريقة البدائية ، الساذجة ، إنما الصحيحة في الجوهر ، في النظر الى العالم ، هي طريقة الفلاسفة الإغريق في العصور القديمة ، وأول من صاغها صياغة صميمة كان هراقليطس ، [فريدريش إنجلز]

□ « أحد مؤسسي الجدلية » .[لينين]

□ هراقليطس هو أبو التصور الجدلي للحياة وللوجود . ومذهبه الفلسفي يتضمن المنطوق الأولي لبعض القوانين والمقولات الأساسية للجدل

المادي » .[ثيوهار كيسيدي]

□ «لئن العج هراقليطس كثيراً على مشهد التضادات التي ينطوي عليها العالم ، فإنما ليبرز للعيان وحدة وسكون وازلية موجود هو بمثابة اساس مشترك للتناقضات كافة ... موجود يربط بين جميع تلك المظاهر المتناقضة مثلما تلتهم النار في الحريق المادة الهامدة والكائن الحي على حد سواء ... والواقع أن مراقليطس ، مثله مثل أكثر اليونانيين ، وعلى الرغم من الظواهر ، رسول لما يدوم وعدو لما يتغير » .[جان غرونيه]

□ لا ترى حكمة هراقليطس الى العامي إلا بعين الازدراء ، وفي المقام الأول الازدراء بالديانة الشعبية وتقديس التماثيل ، وعلى الأخص الازدراء بالعبادات السرية ، الأورفية والديونيسية على حد سواء ، والازدراء بالمتاجرين بالأسرار ممن يغذون جهل البشر بالغيب ؛ وناهيك عن ذلك ، الازدراء بالنبيل الذي يولد من أسرة تتوارث لقب الملك توارثاً ، والازدراء بالقصور السياسي الذي لا يحجم عن طرد الأخيار من الحاضرة » .[إميل برهييه]

## هربارت ، يوهان فريدريش

#### Herbart, Johann Friedrich

فيلسوف الماني . ولد في اولدنبورغ في ٤ ايار ١٧٧٦ ، ومات في غوتنغن في ١٤ آب ١٨٤١ . فيما يخص نشاطه وتصوره التربويين ، ورث عن امه وكانت لطيفة وذات خيال ـ الحيوية والتشتت ، وعن ابيه ـ وكان قاضياً مستقيماً ومتصلباً ـ المنهج وقدراً من الادعاء أحياناً . دَرَس في جامعة ايينا على رينهولد وشيلر وفيخته ، وكان تأثير هذا الأخير في فكره كبيراً . عمل بين ١٧٩٧ و ١٨٠٠ مؤدباً لدى آل شتايغر ، فتحددت ، وهو في الحادية والعشرين ، معالم دعوته التربوية . فقد كان يحرر تقارير نصف شهرية برسم والد الصبيان الثلاثة المختلفين سناً وطبعاً . وقد زار بورغدورف ، واستمد من زيارته مادة للإعجاب والتأمل والنقد عرضها في كتيبه المثال البستالوتزي عن والفباء الحدس . ثم درس الفلسفة في جامعتي غوتنغن والفباء الحدس . ثم درس الفلسفة في جامعتي غوتنغن

( ۱۸۰۲ ) وكونيغسبرغ (۱۸۰۸) بدون أن ينضب معين شغفه بالتربية ؛ ففي كونيغسبرغ اسس ندوة تربوية ، الحقت بها مدرسة تجريبية . وعاد هربارت في عام ۱۸۳۰ الى غوتنغن ، حيث علم الى يوم وفاته . إن فلسفة هربارت ، من وجهة النظر المذهبية ، قبب محض للمذهب المثالي : فهي تفترض الوجود الواقعي الموضوعي للاشياء وتحدد نفسها بانها « إنشاء للتصورات » ، أي توضيح بالذهن لمعطيات التجربة للتي تنقسم الى منطق وميتافيزيقا واستطيقا .

كان حلم حياة هربارت أن يصل الى تشييد علم سيكولوجي مبنى على الرياضيات ، بفضله يمكن ان تُعرف « بالصيغ الرياضية القوانين العامة للظاهرات النفسية » ( مدخل الى الفلسفة ) . وبروح مطابق لروح كانط، أكد هربارت على الاستقلال الذاتي لـ « علم القيم » أو « الاستطيقا » الذي يؤول الي « إطيقا » أو « علم أخلاق » عندما يصبير علم القيم القابلة إلزامياً للتحقيق . بيد أن هذا العلم الأخلاقي \_ وهنا موضع اختلافه عن العلم الأخلاقي الكانطي ـ يرتكز على خمسة مستلزمات عملية أو خمسة أفكار أو تصورات نموذجية: الحرية الداخلية، الكمال، الحسنى ، الحق ، والعدل ويبدو أن اسم هربارت لا يرتبط بالفلسفة ، التي أعطاها ، علاوة على المدخل الى الفلسفة الآنف الذكر ، الفلسفة العملية العامة ( ۱۸۰۸ )، و الميتافيزيقا العامة وفقاً لمبادىء المــذهب الفلسفي فـي الطبيعــة(\*) ( ١٨٢٨ \_ ١٨٢٩ ) ، الخ ، بقدر ما يرتبط بنظريته العلمية في التربية البيداغوجيا العامة مستخلصة من هدف التربية (١٨٠٦) . وخطة دروس في علم التربية ( ١٨٣٥) ، إذ شاء أن يؤسس البيداغوجيا على الأخلاق وعلى سيكولوجيا صارمة ـ في السيكولوجيا علماً (١٨٢٤) ـ وبقدر ما يرتبط أيضاً بالمباحث التعليمية (درجاته الشكلية الأربع في التعليم مشهورة الوضوح ، الترابط ، النظام ، المنهج ) التي حفزت بقوة التجديد التعليمي للمدرسة ومعرفتها التربوية .[بييترو بريدو]

□ « لقد ترك هربارت مدرسة في المانيا ، كما تركت فلسفته في هذا القطر آثاراً عميقة . ويتجلى هذا التأثير في اصالة مذهب جرى تصوره بالتعارض مع المذاهب المثالية ومذاهب وحدة الوجود التي كانت ذائعة

حينئذ . وقد تطلع هربارت الى الخروج على الروح المذهبية والى رد الحقوق الى التجربة » . [كراموسيل] 
□ « من العسير أن نلتقي مفكراً أكثر بعداً منه في مشاربه عن المذاهب الميتافيـزيقيـة السائدة يومذاك » . [إميل برهييه]

□ « إذا عرَّفنا الكانطيين المحدثين بأنهم خصوم لكانط أفلحوا في تصوير أنفسهم على أنهم تلامذة ، فإن أبرز هؤلاء الخصوم الذين ستتولد عنهم كانطية مجدَّدة وأبلغهم دلالة هو بلا مراء يوهان فريدريش هربارت : فقد أعاد النظر في العلاقات بين الفلسفة والعلم . فبدلاً من أن يرى في الفلسفة شرطاً أونطولوجياً ضرورياً للعلم ، رأى فيها معلولاً محايثاً لك » . [بيير تروتينيون]

## هربرت الشربوري ، اللورد إدوارد

## Herbert De Cherbury, Lord Édouard Herbert Of Cherbury, Lord Edward

كاتب إنكليزي . ولد في ايتون - اون - سرفون في آذار ١٩٤٨ ، ومات في لندن في ٢٠ آب ١٦٤٨ . من وجوه البلاط الإنكليزي ، وسفير انكلترا في باريس . اول إنكليزي وضع دراسة حول الميتافيزيقا : في الحقيقة من حيث انها متميزة عن الوحي والمحتمل والممكن والكانب (\*) . وقد نقده باكستر ولوك ، ومدحه بالمقابل غاسندي وديكارت . ويمكن اعتباره أبا مذهب التأليه الطبيعي الانكليزي . وكان قريباً أيضاً من افلاطونيي كامبردج . وله ايضاً ديانة الأمم ، و تاريخ الي عام ١٦٢٤ .

## هردر ، يوهان غوتفريد

#### Herder, Johann Gottfried

فيلسوف وكاتب الماني . ولد في ٢٥ آب ١٧٤٤ في موهرونغن في بروسيا الشرقية ، وتوفي في فايمار في ١٨ كانون الأول ٢٠١٠ . يحتل مكانة استثنائية في تاريخ الأدب الألماني نظراً الى تيار الأفكار الذي حرّكه

والى الدفع الذي أعطاه للأجيال الجديدة ، وبالأخص لغوته الشاب. في كونيغسبرغ، حيث دُرُس اللاهوت والفلسفة والطب ، تابع دروس كانط ، وارتبط بعلاقة صداقة مع هامان الذي كان لحدسه العبقري في علم اللغة والشعر والميتولوجيا ومعنى التاريخ تأثيره العميق على فكره . عين قساً ، وذهب الى ريغا ليعلِّم في مدرسة الفقه الكنسى ؛ وهناك عكف على المسائل التي كان يثيرها النقد آنذاك ، وانتهى الى تصورات تجديدية عرضها في شذرات حول الأدب الألماني الحديث(\*) ( ۱۷۲۷ ـ ۱۷۲۸ ) ، استوحاها من رسائل حول الأدب الحديث للسينغ ، وانما انطلاقاً من المفهوم الهامانيّ للشعر باعتباره اللغة الأم للجنس البشرى : ومن هنا كان رفضه محاكاة الكلاسيكيين واستخدام اللاتينية والميثولوجيا ، وانتصاره لشعر اصيل يتغذى من النسبغ الشعبي . وقد تعزز هذا التصور لديه بعد رحلة قام بها الى باريس ( ١٧٦٩ ) ؛ وفي تلك الفترة درس أعمال روسو وأصدر مرتجلات نقدية (\*) ( ۱۷۲۹ ) ، عارض فيها بومغرتن والفيلولوجي كلوتز ولسينغ في كتابه لاوكون(\*) ، مستخلصاً النتائج من المبادىء التي كان عرضها في شذرات دفاعاً عن قضية الحسية الجمالية وبرهانا على أن فعل الزمن والطبيعة والقوم الذي يعيش الفنان بين ظهرانيه هو شرط ضروري لنشأة الشعر ؛ وكان كتابه هذا بشيراً بحركة « العاصفة والاندفاع » التي تغنت بالشخصية وبالحسية . وقد عرض هذا البرنامج بصورة شبه نهائية في كتابه يوميات رحلتي لعام ١٧٦٩ .

في العام التالي ، قصد هردر هامبورغ حيث تعرّف الى لسينغ ، ودارمشتات حيث التقى كارولين فلا شلاند التي تزوجها في عام ١٧٧٣ . وخلال عامي ١٧٧٠ و التي تزوجها في عام ١٧٧٣ . وخلال عامي و ١٧٧١ اقام مكرها في ستراسبورغ بسبب مرض الم بعينيه ، وعاشر غرته الشاب ممارساً عليه تأثيراً حاسماً يشهد عليه مقال غوته في الفن المعماري الالماني نيشهد عليه مقال غوته في الفن المعماري الالمانيين المتضمن في كتاب في الاسلوب والفن الالمانيين ( ١٧٧٣ ) . وقد احتوى هذا الكتاب ، علاوة على التاريخ الالماني ليوستوس خوزر ، على عدد من النصوص لهردر ، نخص من بينها بالذكر حول اوسيان واناشيد الشعوب القديمة ، وهو نص يتبنى فيه هردر بصراحة نظريات هامان وروسو إذ يحاول ان يثبت ان شعراً حقيقياً، اصيلاً، يولد عن الشعوب البدائية لا عن

هردر ۷۰۰

الشعوب الكلاسيكية . والى مرحلة ستراسبورغ تعود ايضاً المحاولة في اصل اللغة(\*) (١٧٧٢) التي تنفرد دون سائر آثاره بقاعدة علمية ، والتي يقر فيها بقيمة العقل البشرى في تكوين لغة من اللغات : هذا الإقرار غير المرتقب بدور العقلانية في مسالة بالغة الأهمية ميّزه تماماً عن هامان. لكن لم يمض وقت طبويل حتى عاد يعتنق مبادىء صديقه . وقد قصد بوكبورغ بصفة مستشار للمجامع البروتستانتية ( ١٧٧١ ) ، بعيداً عن اجواء البلبلة السائدة في ستراسبورغ ، وكانت بوكبورغ ترتع في جو قروى مفعم بالورع والتدين المفرط. وقد مرّ هردر آنذاك بأزمة روحية أعادته الى اللوثرية القويمة والى التُقُوية ، ومن ثم الى هامان . والدليل على ذلك اقدم وثائق النوع البشري(\*) (٧٤ ـ ١٧٧٦)، حيث تصرُّد اللغة على أنها ترجمة للهيروغليفية الإلهية ، ونص سفر التكوين التوراتي على أنه منبثق عن وحي إلهي . وفي عام ١٧٧٤ أيضاً أصدر فلسفة جديدة للتاريخ من اجل تربية البشرية الذى تضمن بذور نظرية التاريخ وتجديد الاهتمام بالعصر الوسيط اللذين قدر لهما أن يرتديا أهمية فائقة بالنسبة الى الرومانسيين. كما كان للمجموعة الواسعة من الاناشيد الشعبية : أصوات الشعوب من خلال اغانيها ( ١٧٧٨ - ١٧٧٨ ) أهميتها الفائقة هي الأخرى . وتجدر الاشارة الى أن هذه المختارات تضمنت أيضاً قصائد نظمت من أجل الفن وحده ، أي أنها احتوت على جمالية خليقة بأن تُنمَّى من قبل المذهب « الشعبي » الصارم الذي كان يرفع لواءه ؛ وهذا ما نمُّ لديه عن تأثر بالكلاسيكية ، ولا سيما أن هردر كان عين في عام ١٧٧٨ ، وبفضل تدخل غوته ، ناظراً في فايمار ، قلعة الكلاسيكية الألمانية . وفي المؤلف الذي وضعه في تلك الفترة ، افكار حول فلسفة تاريخ البشرية(\*) (١٧٨٩ \_ ١٧٩١ ) ، وهو مؤلف غير ناجز يقع في أربعة مجلدات ، رسم هردر ، الذي ابتعد مرة أخرى عن هامان ، لوحة شاملة لتاريخ العالم ، وفسر العصور المختلفة تفسيراً عقلانياً ، باعتبارها تطوراً طبيعياً للإنسان نحو ولادة «بشرية خالصة » ، غنية بالمعرفة والحب ، قريبة بما فيه الكفاية من المثل الأعلى الذي حلم به لسينغ في كتابه تربية النوع البشري(\*) ، وقد أعجب غوته أشد

الإعجاب بكتاب هردر هذا ، بيد أن علاقات هذا الأخير

بمؤلّف فاوست<sup>(\*)</sup> اصابها شيء من الفتور، وانتهت الى القطيعة عام ١٧٩٥، وهذه القطيعة اعادت هردر الى آرائه السابقة التي عرضها مجدداً في رسائل من اجل ترقية البشرية<sup>(\*)</sup> ( ١٧٩٣ – ٩٩) ، حيث تمنى من جديد شعراً المانياً خالصاً شعبي الاستلهام ، كما اعادته على الأخص إلى نزعته اللاعقلانية الاساسية وكتاباه العقل والحكم ( ١٧٩٩ ) – ثمة جزء ثان صدر في العام عينه بعنوان العقل واللغة ـ وكاليغون في العام عينه بعنوان العقل واللغة ـ وكاليغون ( ١٨٠٠ ) ، اللذان عارض فيهما نقد الحكم ( ١٨٠٠ ) كانظ ، يشكلان ذروة الخصومة بينهما . وكان آخر اعمال هردر السيد : وفيه تجلى إيثاره للشعبي القديم من خلال بطله ، الدون روى دياز . [سيرجيو لوبي]

□ « عندما التقيته للمرة الأولى ، جمح قلبي نحوه ؛ والآن ، وفي كل مرة اشاهده فيها تراودني الرغبة في أن أجعل منه ممثل المسيح على الأرض والزعيم الأسمى للكنيسة الكاثوليكية » . [فيلاند]

□ • إن افكاره حول تاريخ البشرية هي بلا مراء أعظم ما أعطى . وقد تبنى فيما بعد موقفاً سلبياً ، ولم يكن في ذلك ما يدعو الى الحبور ... » [غوته]

□ « يا للفيض الهائل من المعارف التي يملك !... إني أجد دوماً متعة لامتناهية في مطالعة هردر » [بنجمان كونستان]

□ « لقد بعث الإيمان من جديد من خلال الشعر ... أن نوعاً من اللاهوت الشعري ، المبهم وإنما الحي ، الحر وإنما الحساس ، ناب مناب تلك المدرسة المتحذلقة التي كانت تتوهم انها تتقدم باتجاه العقل بحذفها بعض المعجزات من هذا الكون».[مدامديستال] □ «سوازر وهردر فيلسوفان يتمتعان بشهرة عظيمة

□ «سوازر وهردر فيلسوفان يتمتعان بشهرة عظيمة في المانيا: لكن هذا لا يمنع أن تكون هذه المقاطع ( مقاطع من هردر كان منكباً على مطالعتها ) تنطق بغباوة لا يسمح بها في فرنسا » [ستغدال]

□ «لم يكن هردرنجما عظيم الحجم، بلكان اشبه بثريا تتلالاً بالفنجم صغير .لم يورثنا عبقريته في عمل كامل ، لكنه كان هوذاته آية من آيات الالوهية » . [ جان - بول ريختر ]

□ « مصيبة هردر أنه وضع مؤلفات كانت على الدوام إما جديدة أكثر مما ينبغي وإما هرمة بالنسبة الى العقول الأكثر إرهافاً وقوة » . [نيتشه]

#### هرزن ، ألكسندر إيفانوفتش

# Herzen, Alexandre Ivanovitch Herzen, Aleksandr Ivanovich

فیلسوف روسی . ولد فی ۲۰ آذار ۱۸۱۲ فی موسكو ، وتوفى في ٢١ كانون الثاني ١٨٧٠ في باريس . كان والده يدعى إ . أ . ياكوفليف ، وكانت والدته المانية تدعى لويزا هاغ ، وتعمل معلمة لأولاد پاكوفليف ؛ وقد أطلق عليه اسم هرزن لأن كلمة « هرز » في الألمانية تعنى « قلب » : فقد كان « ابن الحب » . عُنى والده بتربيته ، لكن وضعه كابن « غير شرعى » انعكس سلبأ على طفولته ومراهقته اللتين تأثرتا الى أبعد الحدود بتعاليم اثنين من مؤدبيه: الفرنسي بوشو ، وهو من «اليعاقبة الإرهابيين » ، وطالب إكليركى روسى جعله يطالع قصائد ممنوعة لبوشكين وريلييف وغيرهما . في عام ١٨٢٥ تعرف هرزن الي ن . ب. أو غاريف ، الذي سيشاركه فيما بعد افكاره ونشاطه السياسي ، والى ن 1 . زاكارينا التي ستصبح زوجته في عام ١٨٣٨ وستمارس تأثيراً عظيماً على حياته . دخل الى جامعة موسكوفي عام ١٨٢٩ ، وتزعم فيها حركة معارضة نظام نيقولا الأول . ألقى القبض عليه في ٢٠ حزيران ١٨٣٤ مع بقية رفاقه ، ونفى الى سيبيريا في نيسان ١٨٣٥ . عاد الى موسكو عام ١٨٤٠ ، لكنه نفى من جديد في العام التالي ولمدة سنتين ، إلى نوفغورود هذه المرة . وعاد في جديد الى موسكو عام ١٨٤٢ ، واستهل حياته الأدبية بنشره في مجلتين هما حوليات الوطن والمعاصر، مقالات ادبية نقدية ، وقصصاً قصيرة منها: الدكتور كروبوق والعقعق السراق، ورواية: من المسؤول؟ (\*). في ٣١ كانون الثاني ١٨٤٧ ارتحل عن روسيا الى غير ما عودة . وظل ، لفترة من الزمن ، يزود المعاصر برسائل بالغة الأهمية ، لأنها كتبت قبيل ثورة ١٨٤٨ . والموقف الذي تبناه آنذاك أغلق في وجهه طريق العودة الى روسيا وتسبب في طرده من فرنسا . وذهب الى روما ومن ثم الى سويسرا حيث أصبح مواطناً فيها . ومرَّت عليه بعد ذلك سنوات صعبة للغاية : فقد هامت زوجته بحب الشاعر الألماني الثوري جورج هرفيغ ، ثم وقعت فريسة المرض ، وماتت ؛ وفقد هرزن ، علاوة

على زوجته ، أمه وابنه: ودمغت هذه المآسي حياته الى منتهاها .

كان نشر عدداً من المقالات بالألمانية ثم جمعها في مجلد واحد طبع عام ١٨٥١ ويعتبر، حتى أيامنا هذه من أبرز آثار الفكر الاشتراكي: من الشباطيء الأخر ومن لندن ، اطلق هرزن نداءاته الى أوروبا الغربية والى روسيا من أجل الثورة ، وفي لندن أنشأ أول مركز للصحافة الروسية الحرة . كما وضع الكتاب الذي ارتبطبه اسمه : ماض وافكار(\*) ، وأسس ، في عام ١٨٥٧ ، مجلة الناقوس الشهيرة التي تمكن من توزيعها سرأ في روسيا ، مساهماً بالتالي في خلق مناخ مؤاتٍ لتحرير الأقنان الذي أقر في عام ١٨٦١ . لكن نفوذه بدأ يأفل بعد هذا الحدث ، وربما لأن أفكاره كانت أقل جذرية من الأفكار التي بدأت تتوطد في روسيا ؛ من جهة أخرى ، فإن موقفه المؤاتى لبولونيا لم يرق للأوساط الثورية . غادر لندن في عام ١٨٦٥ متوجهاً الى جنيف ، ثم قام بجولات طويلة عبر أوروبا . وكانت وفاته في باريس ، ونقل رفاته الى نيس حيث بات يرقد الى جانب زوجته .

□ « ان الفلاح هو رجل المستقبل في روسيا » . [هرئن]

 □ « إن لغته ، غير الصحيحة بالمرة ، تسحرني : نهي لحم حي » [ إ . تورغنييف ]

□ « من هكستهاوزن ، مستشار الحكومة البروسية ، علم هرزن ، وهو نفسه مالك عقاري روسي ، ان فلاحيه كانوا يملكون الأرض ملكية مشتركة ، فاغتنم الفرصة ليصور الفلاحين الروس وكأنهم حَمَلة حقيقيون للاشتراكية ، شيوعيون بالفطرة، بعكس عمال الغرب الأوروبي المهترىء الذين لن يصلوا الى الاشتراكية إلا غصباً ، . [ فريدريك انجلز ]

□ دلقد استطاع هرزن أن يرتفع في روسيا الاقطاعية للأعوام ١٨٤٠ - ١٨٥٠ الى مصاف أعظم مفكري عصره . وقد تمثل جدل هيغل ، وفهم أنه د جبر الثورة ، . ومضى الى أبعد مما مضى اليه هيغل ، وصولاً الى المادية ، في أعقاب فيورباخ . لقد وصل هرزن الى قرب المادية التاريخية ، . [ليغين]

□ « كان هرزن من أولئك الروس الذين يـحلمون بانفعال وهوى بالغرب . لكن كما كان أفتتانه الأول بالغرب روسياً نوعياً ، فكذلك كانت خيبته به . فقد

صدمته وآلمته بشدة الروح المركنتيلية الغربية ومعاينته أن وجه « الفارس » أخلى مكانه لوجه التاجر وصاحب الدكان » . [نيقولا برديائيف]

## هرش، جين

#### Hersch, Jeanne

فيلسوفة سويسرية معاصرة (١٩١٠ \_ ) كتبت بالفرنسية ودرست في جامعة جنيف قبل أن تتراس قسم الفلسفة باليونسكو في باريس ودرست أيضاً في الجامعات الأميركية. تتلمذت على كارل ياسبرز واذاعت فكره وعدَّته مع كانط من أكبر الفلاسفة المحدثين. تمحور تفكيرها، من وجهة نظر نقدية، حول موضوعات التاريخ والسياسة والدولة والقانون والسلطة والتربية، وطرحت إشكالية الوجود الإنساني المبنى على ثنوية الجسم والنفس، وهي الثنوية التي ينعدم بدونها وجود المعنى والقصد والهدف. فالنفس حسب تعبيرها معنى الجسد، والجسد امتحان النفس. ولولا هذه الثنوية لكف الإنسان عن أن يكون إنسانياً. وقد تصدت لهيمنة الايديولوجيا على الوجود الإنساني في القرن العشرين، ورأت فيها «خطيئة»، بالمعنى اللاهوتي للكلمة، لأنها تستبعد الله لتدّعي لنفسها التفكير مثله كما لو أنها عديلته. ولهذا أدانت حين هرش الماركسية والفاشية معاً، وانكرت على الأولى الصفة اليسارية، وصنَّفتها في أقصى اليمين لأن الحرية التي تقول بها كاذبة، ليس لها من قوام أكثر مما للشعار السياسي ولا تمت بصلة إلى ملء الوجود الإنساني. من مؤلفاتها: الوهم الفلسفي (١٩٣٦)، الايديولوجيات والواقع (١٩٥٦)، كارل ماسيرز (١٩٧٩)، الدهشة الفلسفية (١٩٩٣).

## هرفويس ناتاليس

#### Hervé De Nédellec Herveus Natalis

لاهوتي فرنسي كتب باللاتينية ، توفي سنة ١٣٢٧ م . علَّم اللاهوت في باريس سنة ١٣٠٧ ،

وانتخب مدبراً عاماً لرهبانية الدومينيكانيين سنة ١٢١٨ . دافع عن التوماوية ضد كثرة من الخصوم ، ولكنه لم يقبل هو نفسه التمييزبين الماهية والوجود. من مؤلفاته الرد على هنري الغنتي و الخلاصة في كل المنطق الأرسطي ، وكانت الرسالة الأخيرة هذه تدرج في عداد مؤلفات توما الأكويني .

## هرمرخوس المطيلاني

#### Hermarque De Mytilène Hermarcus Of Mytilene

فيلسوف يوناني (نحو ٢٦٠ ـ ٢٥٠ ق. م). خلف ابيقور على رأس المدرسة. أورثه ابيقور مكتبته وحق الانتفاع بأملاكه العقارية، بالنظر إلى أن هرمرخوس كان «دخيالاً» ولا يحق له أن يرث. وضع عدة مؤلفات، واحداً منها حول انباذقلس، واَخر ضد افسلاطون، وثالثاً ضد أرسطو. وقد حفظ لنا فرفوريوس شذرة طويلة من كتابه في القطاعة وشذرة طويلة من كتابه في القطاعة هرمرخوس كان من مناهضي النباتية. كما حفظ لنا ابروقلس حجته ضد الصلاة: فإذا كانت الصلاة ضرورية لكل مشروع، فهي ضرورية أيضاً للصلاة نفسها، وفي هذا تسلسل إلى ما لا نهاية.

## هرمس المثلث العظمة

## Hermès Trismégiste Hermes Trismegistos

المؤلف الدوهمي للكتب التي تعرف بالكتب الهرمسية ، وعلى الأخص للمجموعة التي وصلتنا والتي تعرف باسم الأول منها : بوامندريس<sup>(\*)</sup> . ويُزعم أن الإله المصري طوط المعروف بـ «طوط الأكبر» ، هو مؤلف تلك الكشوف الفلسفية ، وهو يظهر في بعض الكتب بصفته واحداً من المتحاورين . وقد طلى المؤلف اليوناني ـ المصري ( على فرض أنه كان واحداً ) بطلاء مصري مذاهب هي في جـوهرها فيثاغورية محدثة ، وعلى هذا النحو اصبح الإله

## هرمياس الاسكندري

#### Hermias D'Alexandrie Hermias Of Alexandria

فيلسوف يوناني أفلاطوني محدث من القرن الخامس الميلادي . بعد أن تتلمذ على سيريانوس وأبروقلوس ، تزعم مدرسة أثينا الفلسفية . له شروح على طيماوس<sup>(\*)</sup> و فيدروس<sup>(\*)</sup> لأفلاطون وعلى ايساغوجي<sup>(\*)</sup> لفورفوريوس .

## هرمياس العطارني

#### Hermias D'Atarnée Hermias Of Atarnea

فيلسوف كتب باليونانية من القرن الرابع ق م كان عبداً رقيقاً، ثم تتامد على افلاطون وصادق ارسطو. كان آخر مالكيه اوبولس الذي كان ثرياً من مدينة آسوس في آسيا الصغرى يقرض المال بالفائدة. وقد نظم اوبولس ثورة ناجحة ضد ملك الفرس، وأوكل إلى هرمياس مهمة حكم مدينة العطارنة. ولكن ملك الفرس نصب له فخاً وقتله عام ١٤٠ ق. م. وقد التجا إليه أرسطو عندما اضطر إلى الفرار من أثينا وتزوج اخته فوثيا.

## الهروي ، عبد الله بن محمد الأنصاري

#### Harawî, 'Abdollâh Ibn Muhammad Ansârî Al-

صوفي ولد في قهندز من أعمال هراة عام ٢٩٦هـ / معد من وتوفي عام ١٠٨٩ / من يعد فيلسوف التصوف السلفي . وقف جهوده على الجدال مع المتكلمين الذين كان يعتبرهم أعداء الله ، فذمه الكثيرون لدى السلطان مسعود فنفاه . سجل الصيغ النهائية لتعاليمه الصوفية في كتاب منازل السائرين الى رب العالمين . وشن هجوماً شاملًا على علم الكلام ومذاهبه في ذم الكلام واهله. وكتب أيضاً طبقات الصوفية الذي وضع الجامي على منواله

المصري طوط هو الإله اليوناني هرمس تريسمجيستس أي المثلث العظمة . وكان طوط إله الحكمة ، وكاتب الآلهة ، والنموذج الأمثل الكاهن المصري حارس الحكمة الإلهية . لذلك عُدَّ هو مؤلف تلك الكتب الدينية التي كتبت جميعها باليونانية ، خلا واحد وصلنا بترجمة لاتينية : اسقلابيوس .

اهتم العرب المسلمون اهتماماً واسعاً بالهرمسية ، ووجد بين المتكلمين منهم « متهرمسون » كثيرون ، وعن طريقهم وصلت الهرمسية الى الغرب ، واثرت في بعض مفكريها ، ونخص منهم بالذكر البرتوس الأكبر . وتنقسم الهرمسية بالإجمال الى مدرستين : الهرمسية الشعبية ، والقطب الذي تدور عليه هو علوم التنجيم والغيب ، والهرمسية العلمية ، وهي لاهوتية وفلسفية .

## هرموتيموس الاقلازوماني

#### Hermotime De Clazomènes Hermotimus Of Clazomenae

كان أول من قال، على حد رواية أرسطو، بأن العقل علة الأشياء طراً، وهي دعوة تنسب عادة إلى ابن بلدته انكساغوراس. عده سكستوس أمبريقوس، مع هزيود وبرمنيدس وانباذقلس، من الفلاسفة الذين يقولون بثنوية المبدأيان الحادي والعقلي. أما لوقيانوس فقد نسبه إلى شيعة فيثاغورس. وقد أضحى على كل حال شخصية اسطورية إذ يروي فلوطرخس أن روحه كانت تفارق جسده وهو حي، مما أتاح لاعدائع أن يخطفوا جسده - وهو بلا روح ليحرقوه.

## هرمياس

#### **Hermlas**

مؤلف هجاء الفلاسفة الوثنيين. لا نعرف عنه شيئاً ، ولا يذكر اي كاتب نصراني كتابه . ومن المحتمل انه عاش بين القرن الثاني والسادس ، وعلى الأرجح بين القرنين الثاني والثالث .

بالفارسية نفجات الانس. ومجمل آرائه أن الصوفية هم المؤمنون الذين استيقظوا من نوم الغفلات،فهبوا والناس نيام. وقد نحا منحى نخبوياً، إذ ميز بين العامة أو أهل الأسباب وأهل الغفلة وأهل التفرقة، وبين الخاصة الذين مضوا في طريق اليقظة الى أولى مراحلها، وبين خواص الخواص الذين.سعدوا بمكاشفة الحقائق. وقد كثر لاحقاً شراح الهروي في كتابه منازل السائرين، فكان منهم اللخمي (تكابه منازل السائرين، فكان منهم اللخمي (تمامه) والقاشاني (٢٥٠هه) وابن القيم

## هريلوس القرطاجي

#### Herillos De Carthage Herillus Of Carthagena

فيلسوف رواقي من القرن الثالث ق. م. تتلمذ على زينون. ولكنه ابتعد عن الرواقية الزينونية لأنه وضع الخير الأسمى في المعرفة والعلم وحدهما: فلا شيء خارج العلم يستأهل أن ينشد. قال باللامبالاة المطلقة بما هـو وسط بين الفضيلة والرزيلة. دحضه خريزيبوس، فانقطم عنه تلاميذه.

#### هس ، موسی

#### Hess, Moses

كاتب سياسي وفيلسوف الماني يهودي الديانة (بون ١٨١٢ ـ باريس ١٨٧٥ ) . بدا حياته الفكرية هيغلياً يسارياً ، وكتب الحكم الثلاثي الاوروبي (١٨٤١) مؤكداً فيه على ضرورة الربط بين الفلسفة الالمانية والاشتراكية الفرنسية . وقد تعاون مع كارل ماركس في تحرير الصحيفة الراينية (١٨٤٢) و الصحيفة الراينية الجديدة (١٨٤٥) . وكان من الاعضاء المؤسسين لرابطة الشيوعيين، لكنه انفصل عنها عام ١٨٤٨ ، واتجه اتجاهاً دينياً انعزالياً ، فزعم أن الثورة الاشتراكية غير ممكنة إلا بالتوافق مع الشريعة الموسوية . وقد جعل من نفسه داعية مبكراً للصهيونية ، واصدر في عام ١٨٦٨ كتابه روما والقدس الذي دعا فيه « المعمرين اليهود » الى

الاستيطان في فلسطين بقصد «إحياء الأمة اليهودية ».

#### ھسن تسو

#### Hsun Tseu Hsun Tzu

فيلسوف صيني (نحو ٢٩٨ - ٢٢٨ق. م) . كان ذا نزعة مادية ، ووضع نظرية متجانسة في الطبيعة ، وانكر وجود خالق للعالم . فجميع الظاهرات والاشياء تنشأ وتتغير تحت تأثير قوتين متفاعلتين : الين واليانغ ، اي السالب والموجب اللذين يرمزان الى تفاعل جميع الأضداد : فالين يقابله السكون ، البرد ، الظلام ، المرأة ، الأرض ، واليانغ يقابله الفعل ، الحرارة ، النور ، الرجل ، السماء ، الخ . وذهب هسن الحرارة ، النور ، الرجل ، السماء ، الخ . وذهب هسن ولكن الانسان لا يتوصل الى صورة صحيحة وكلية إلا بنتيجة التأمل في معطيات الخبرة الحسية . وقد حظيت نظريته القائلة بأن الشر كامن في طبيعة الانسان بشهرة واسعة ، وكان يعتقد أن العناصر الخيرة في بشهرة واسعة ، وكان يعتقد أن العناصر الخيرة في الانسان التربية .

## هشل، أبرهام

## Heschel, Abraham

لاهوتي وفيلسوف يهودي من أصل بولوني المنظمة المركزية للتربية اليهودية، والتجأ عام ١٩٣٩ المنظمة المركزية للتربية اليهودية، والتجأ عام ١٩٣٩ إلى انكلترا حيث أنشأ معهد التعليم اليهودي ثم انتقل الولايات المتحدة ليدرس الفلسفة العبرية واللاهوت اليهودي كان مختصاً بالفكر اليهودي الوسيطي، وبخاصة بالفلاسفة الذين كتبوا بالعربية مثل سعديا وابن جبرول وابن ميمون وقد وقف بحزم إلى جانب مارتن لوثر كينغ للتمهيد للحوار بين اليهود والمسيحيين في مجمع الفاتيكان الثاني

ميَّز بين اللاهوت والفلسفة. فالأول يبدأ بعقائد، والثانية تبدأ بإشكاليات، ومن الممكن تعريفها بأنها

فن طرح الاسئلة الصحيحة. أما مهمة فلسفة الدين فليست بناء بديل عقلاني عن الدين، بل دراسة العلاقة الدينامية والحية بين الله والإنسان من خلال فهم وثائق الماثورات التوراتية والممارسة العبادية اليهودية. ودراسة كهذه لا بد لها من وسائل الفلسفة. وبالمقابل فإن حدوس الماثور تغدو قابلة، مع الفلسفة، للتطبيق على المشكلات الحديثة. وكان هشل يقول: «إن عبادة العقل لجسارته تنمّ عن قلة ذكاء، كما أن رفض العقل جبن ينمّ عن قلة إيمان».

من مؤلفاته: الله باحثاً عن الإنسان (۱۹۰۰)، الإنسان باحثاً عن الله (۱۹۰۵)، بناة الزمن (۱۹۰۷)، الإنبياء (۱۹۹۲)، عذاب الحقيقة (۱۹۷۳).

#### هكسلى ، جوليان سوريل

#### Huxiey, Julian Sorell

عالم أحياء وفيلسوف انكليزي . ولد في لندن في ٢٢ حزيران ١٨٨٧ ، ومات فيها في ١٤ شباط ١٩٧٥ . هو الاخ البكر للروائي الدوس هكسلى . دُرُس في إيتون وأوكسفورد ، وَدُرُّس علم الأحياء وعلم الحيوان وعلم وظائف الأعضاء في الجامعات البريطانية والأميركية قبل أن يتولى الإشراف على حديقة الحيوان بلندن ، ثم يقوم بعدد من البعثات التعليمية ومن مهام صون الحياة الحيوانية في افريقيا الشرقية والغربية . عُيِّن مديراً عاماً لليونسكو بين ١٩٤٦ و ١٩٤٨ ، ورقَّى الى مرتبة «سير» عام ١٩٥٨ . كتب علم الحياة ( ١٩٢٩ ) ومباحث عديدة في البيولوجيا ، ونقد وجهة نظر ليسنكو . وتتجلى نزعته الانسانية التطورية في دنان جديدة لخمر جديد (٠) ( ١٩٥٧) وفي الدين بلا وحي ( ۱۹۲۷ \_ ۱۹۲۱ ) . من مؤلفاته الأخرى علم الحياة ( ۱۹۳۱ ) ، مسائل المنصو النسبي ( ۱۹۳۲) ، التطور: التركيب الصديث (١٩٤٢)، محاولات لرجل إنساني المذهب (١٩٦٤) .

### هلدبراند، دیتریش فون

## Hildebrand, Dietrich Von فيلســوف المــانــي (۱۸۸۹ ــ ۱۹۹۷). ولــد فــي

فلورنسا ودرس في ميونيخ وغوتنغن بزمالة ليبس وهايدغر ورايناخ، ودرس في جامعات فيينا وتولوز ونيويورك، وفي هذه الأخيرة كانت وفاته. كتب بالألمانية والانكليزية وتمحور تفكيره حول الطبيعة الحقيقية للمعرفة التي تنشدها الفلسفة، والقوام الابستمولوجي لهذه الأخيرة وحيوتها ودلالتها الوجودية. أكد على أهمية «المعرفة القبلية للحقائق الأزلية» مع الالتزام الصارم بحقائق الواقع. وينم منهجه الفينومينولوجي عن تعاطف مع فكر غبرييل مرسيل الوجودي. من مؤلفاته: ميتافيزيقا المجتمع مرسيل الوجودي. من مؤلفاته: ميتافيزيقا المجتمع مرسال، الأخلاق المسيحية (١٩٥٣)، فن الحياة

## هلدين ، جون سكوت

#### Haidane, John Scott

فيزيولوجي وفيلسوف بريطاني اسكتلندي الأصل (ادنيره ۱۸٦٠ ـ اوكسفورد ۱۹۳۱) . له مباحث في فيزيولوجيا التنفس وطب المناجم . حاول توضيح الاساس الفلسفي لعلم الاحياء (البيولوجيا وعلاقتها بعلمي الفيـزيـاء والكيميـاء) ومسـائــل الاواليـات والشخصية . كان موقفه الفلسفي قريباً من المذهب الحيوي . من مؤلفاته الفلسفية العلوم والفلسفة ( ۱۹۲۹ ) . و فلسفة عالِم احياء (صدرت طبعته الثانية المنقحة ۱۹۳۲) .

## هلفسيوس ، كلود ادريان

#### Heivétius, Claude Adrien

فيلسوف فرنسي ، ولد وتوفي في باريس (كانون الثاني ١٧١٥ ـ ٢٦ كانون الأول ١٧٧١) . كان والده طبيب الملك لويس الخامس عشر : درس عند الآباء اليسوعيين ، في معهد لوي \_ لو \_ غران ، وتمكن ، وهو لا يزال في الثالثة والعشرين ، وبفضل رعاية الملكة ، من الحصول على منصب ملتزم عام لجباية الضرائب ، وهو منصب كفل له دخلاً سنوياً مقداره مئة الف ريال . واستطاع ، بفضل هذه الثروة ، ان يحيا حياة زير نساء يسعى وراء المسرّات على أنواعها : ولما كانت تساوره

هلقيوس ٧٠٦

ميول أدبية ، فقد راح يتردد على كتاب عصره وفنانيه . كان بشوش الطبع ، محبأ للناس ، سخياً ، وقد اتاحت له ثروته فرصة مساعدة اكثر من اديب معان من الضيق ، ولا سيما ماريفو ، عندما بلغ السادسة والثلاثين ، أي في عام ١٧٥١ ، استقال من وظيفته ، واشترى وظيفة رئيس سفرجية الملكة ، وتزوج من احدى نسيبات مدام دي غرافيني ؛ وكانت زوجته جميلة ولكن غير ثرية ، ذكية وانما غير متعلمة . وانتقل الزوجان الى الريف ، وكرّس هلفسيوس نفسه للأدب . كان صديقاً للموسوعيين ، بيد انه لم يساهم في تحرير الموسوعة (\*). وتردد طويلاً قبل اختيار النوع الأدبى الذى يناسبه ، وحاول أن يكتب في الرياضيات وفي المسرح المأساوي قبل أن يصدر ، في عام ١٧٥٨ ، مؤلفه الفلسفي الشهير في الروح(٠). بيد أن هذا الفيلسوف بقى رجل مجتمع . ويبدو أنه أراد الجمع بين مختلف المبادىء التي كانت رائجة من حوله ، غير انه عجز عن تحقيق مثل هذا التركيب . كل ما في الأمر انه عكس بأمانة الآراء المتناقضة التي كان يستخلصها من أحاديث زملائه . ومن هنا كان ضعفه الفلسفى ، اذ يتعذر علينا الاعتراف له بفكر شخصى حقاً ؛ لكن من هنا أيضاً كانت قيمته التاريخية لأنه يبقى ، بالنسبة الينا ، شاهداً على آراء معاصريه ، أو على الأقل على تلك التي غالباً ما كانوا يترددون في تسجيلها حبراً على ورق .

لكن لئن كان عصر هلفسيوس قد تقبّل تقريظ السعادة واللذة في الروايات والقصائد الشعرية ، وكذلك في الحياة اليومية ، فقد اطلق بالمقابل صبحات الاستنكار عالية عندما تجرأ هلفسيوس على تقديم ذلك التقريظ في صورة نظرية فلسفية . والأنانية المطلقة ، لا المادية الاستفزازية بعض الشيء، هي التي صدمت معاصريه من الفلاسفة بقدر ما صدمت تقريباً أهل البلاط ورجال الدين . ومع أن هلفسيوس كان حرص على نشر كتابه في الروح ، مغفلاً من الإمضاء ، ومع انه المستدرك ، ثلاث مرّات على التوالي ، بعض ما جاء فيه ، ومع انه نفى نفياً قاطعاً أن يكون تعمد التهجم فيه على المسيحية ، فإن الكتاب الذي أدين برسالة رسولية صادرة عن البابا كليمنضوس الثالث عشر بتاريخ ٢١ كانون الثاني ١٧٥٩ ، احرق تنفيذاً لحكم اصدرته محكمة باريس العليا بتاريخ ٢ شباط ١٧٥٩ .

بعد القضية التي اثارها كتاب في الروح ، قرر هلفسيوس الامتناع عن النشر . وفي عام ١٧٦٤ زار انكلترا ، وفي عام ١٧٦٥زار بروسيا حيث دعاه فردريك الثاني الى مائدته . وفتحت له صداقته مع دالمبير ابواب اكاديمية برلين . وعاش هلفسيوس آخر سنوات حیاته فی داره فی اوتوی حیث کان یطیب له استقبال صفوة الناس . وترك عدداً من المؤلفات التي لم يصر الى نشرها إلا بعد وفاته : المعنى الحقيقي لمذهب الطبيعة (\*) ، وقصيدة السعادة (\*) ، وعلى الأخص في الإنسان ، في ملكاته الفكرية وفي تربيته (\*) ، حيث اكد انه يمكن بالتربية خلق مختلف انواع البشر، وبالتالي المجتمعات ؛ وهي دعوى متطرفة لفكر عقلاني ومجرد كان ذائعاً في القرن الثامن عشر . وقد أدانت محكمة باريس العليا هذا الكتاب في عام ١٧٧٣ ، وسلمته للجلاد الذي تولى تمزيقه وإحراقه على غرار ما كان فعل ببقية كتب هلفسيوس .[جاك باتري]

• اقول لكم بصراحة إني لم أصادف انسأناً اكثر جدارة بالاحترام من السيد هلفسيوس الذي ضحى بريع مقداره مئتا الف ليرة كيما يهتم بالادب بأمان » .[فولتير]

□ « صحيح أن السيد هلفسيوس كتب كتاباً خطيراً ، وصحيح ايضاً أنه استدرك اقواله على نحو مخز . لكنه تخلى عن وظيفة ملتزم عام لجباية الضرائب ، واسعد فتاة نزيهة وحرص على أن يوفر لها اسباب الهناء ، وساعد المساكين والبؤساء في أكثر من مناسبة ؛ إن افعاله افضل من كتاباته » .[جان ـ جاك روسو]

□ « لقد فتح لي هلفسيوس أبواب الانسان على مصراعيها ». [ستندال]

□ « لدى هلفسيوس ، الذي ينطلق هو ايضاً من لوك ، تتلبس المادية طابعها الفرنسي النوعي . فهلفسيوس يتصورها اساساً بالاضافة الى الحياة الاجتماعية . فالكيفيات الحسية وعزة النفس والمتعة والمصلحة الشخصية المحسن فهمها هي اساس كل اخلاق . والعناصر الرئيسية لمذهبه هي : التساوي الطبيعي بين الاذهان البشرية ، الوحدة بين تقدم العقل وتقدم الصناعة ، الطبية الطبيعية للانسان ، كلية قدرة التربية ، .[ماركس]

□ « يبقى هلفسيوس ميتافيزيقياً ، حتى عندما تدفع به غريزته نحو وجهة النظر المعاكسة ، وجهة النظر الجدلية » [بليخانوف]

□ « ببتعد هلفسیوس ، فی عدد من دعاویه ، عن

المخطط العقلاني السائد في القرن الثامن عشر، بطرحه افكاراً تناقضه وتمهد الطريق امام تصور آخر، تصور مادي للظاهرات الاجتماعية . غير أنه يعجز عن تطوير مذهب مادي اجتماعي انطلاقاً من هذه الافكار . بل نراه ببعد كل محاولة للابتعاد عن المذهب العقلاني الخالص ، يعود ادراجه البه ثانية ». [ف . فولغين] اخالص ، يعود ادراجه البه ثانية ». [ف . فولغين] وترمي الى غاية عملية : البلوغ الى السعادة عن طريق إعادة تنظيم الحياة الاجتماعية وفق مبادىء وقوانين أتتي في نهابة المطاف موافقة للطبيعة البشرية . وهذه العقد الانسان » . [رولان دينيه]

#### هماشاندرا

#### Hemachandra

فيلسوف هندي جايني (١٠٨٩ ـ ١١٧٢م) . كان مستشاراً للملك كومارابالا . له مؤلفات كثيرة في الدين والفلسفة ، ويعد من اعظم فقهاء الديانة الجاينية التي تقوم على تطهير النفس باللاعنف والاحترام المطلق للكائن الحي ونقاوة الأخلاق وعدم عبادة أي إله وتكريم انبيائها الاربعة والعشرين .

## الهمذاني ، سيد علي

#### Hamadânî, Sayyed 'Alî

متصوف من المدرسة الكبروية . ولد في همذان سنة ٧١٤ هـ/ ١٣١٤ م ، وترجع أصوله الى أسرة الرسول العربي . تصوف منذ عامه الثاني عشر ، وامضى حياته في تنقل وترحال دائم . أقام في كشمير سنة أعوام يذيع فيها التصوف الإمامي ، ومات في طريق عودته الى فارس ، في باقلي عند الحدود الهندية ـ الافغانية . مؤلفاته كثيرة ، ومعظمها لم

ينشر . له رسالة ميتافيزيقية في نقد الرؤى يتكلم فيها عن ثلاثة أشكال من تجلي الوجود : شكل مطلق ، وشكل سلبي ، والشكل الأخير هو الشكل المنظور لله . أما الشكلان الأول والثاني ، فلا يقعان في إدراك البشر . فالشكل المطلق يطابق ماهية النور المطلق ، والشكل السلبي هو شكل اضمحلال الوجود ، أو درجة عدم وجوده ، ويقابله الظلام المطلق . وأثر الكوسمولوجيا المزدكية في هذه الثلاثية يبدو واضحاً .

## همستروي ، فرانسيسكوس

#### Hemsterhuis, Franciscus

كاتب وفيلسوف هولندي ( ١٧٢١ ـ ١٧٩٠ ). فلسفته في العاطفة وتصوراته عن الفن اثرت في الرومانسيين الألمان . كتب محاوراته الجمالية والفلسفية بالفرنسية ، وهي تنم ، في نزعتها الافلاطونية ، عن شخصية قريبة الى أبعد حد من شخصية الفيلسوف الأخلاقي الانكليزي: شفتسبري . من مؤلفاته : رسالة في المنحت شفتسبري . من مؤلفاته : رسالة في المنحت في الإلوهية ( ١٧٧٨ ) .

## هنتيكا، ياوكو

## Hintikka, Jaako

فيلسوف فنلندي معاصر (١٩٢٩ - ). درًس في هلنسكي ويشغل منذ عام ١٩٧٨ كرسي الفلسفة في جامعة ولاية فلوريدا الأميركية. يُعدَ ابرز ممثل لمدرسة الفلسفة الفنلندية التي تطورت تحت تأثير المنطيق الفنلندي جورج هنريك رايت. من المتعذر تصنيف مؤلفاته، المتعددة الأشكال، في تيار واحد وهي تشف عن منطيق تقني كما عن تعاطف مع مدرسة اوكسفورد. من مؤلفاته: المعرفة والاعتقاد (١٩٦٢)، الرمن والضرورة: دراسة في نظرية ارسطو في المنطق الجهوي (١٩٧٣)، المنطق ولعبـة اللغـة والإعـلام (١٩٧٣)، المعسرفـة والمعروف: منظورات تاريخية في الابستمولوجيا والمعروف: منظورات تاريخية في الابستمولوجيا

#### ھنرى ، مىشىل

#### Henry, Michel

فيلسوف فرنسي ولد سنة ١٩٢٢ حاول إنشاء فينومينولوجيا خالصة برسم إعادة النظر في جميع مفترضات الفلسفة الغربية من مؤلفاته ماهية التظاهر (١٩٦٣)، فينومينولوجيا الجسم وفلسفته (١٩٦٥)، ماركس فلسفة في الاقتصاد (١٩٧٥)، الهمجية (١٩٨٧)، من الشيوعية إلى الرأسمالية نظرية في الكارثة (١٩٩٠).

#### هنرى الغنتى

## Henri De Gand Henry Of Ghent

فقيه ومعلم علماني للاهوت ، كتب باللاتينية . درَّس في جامعة باريس من ١٢٩٦ الى ١٢٩٦ م وتوفي سنة في جامعة باريس من ١٢٩٦ الى ١٢٩٦ م وتوفي سنة سينا . وقد دافع عن الأوغوسطينية ضد التوماوية . خلافاً للمبدأ المشائي القائل إن الصورة تهب الهيولي الوجود ، سلم بأن الهيولي توجد بذاتها ويكون وجودها بالفعل . وقال إن غاية هذه الحياة ليست معرفة الله ، بل الاتحاد بالله أو الحب ، ومن هنا كان للإرادة غاية أسمى من غاية العقل . وقد انتقده دنس سكوتس فيما بعد في شرحه الأول للاحكام (\*) انتقاداً مراً . وقد كان مثار الخلاف بينهما تأويل الأول لمذهب ابن سينا في الضرورة . وربما كان لهنري الغنتي ضلع في المداولات اللاهوتية التي سبقت الإدانة الشهيرة التي صدرت عام ١٢٧٧ للرشدية ولبعض قضايا التوماوية .

□ « إن مذهب هنري الغنتي شاهد مثير للاهتمام على التجاذب الطبيعي بين افلاطونية ابن سينا وافلاطونية القديس أوغوسطينوس» . [إتيين جلسون]

## هنري الهاركلي

## Henri De Harclay Henry Of Harclay

لاهوتي انكليزي كتب باللاتينية (نحو ١٢٧٠ ـ

۱۳۱۷ م) . درُس في جامعة اوكسفورد ، ثم صار عميدها ، وقاد فيها المعركة ضد الدومينيكانيين ، وعين اسقفاً على لنكولن . كان مذهبه « وسطاً بين الواقعية السكوتية والاسمية الاوكامية » .

## هنریخ، دیتر

#### Henrich, Dieter

فيلسوف الماني معاصر من مواليد ١٩٢٧ درُس الفلسفة في برلين وهايدلبرغ. ثم في جامعتي كولومبيا وهارفارد. ومنذ عام ١٩٨١ يتولى التدريس في جامعة ميونيخ. تخصص بفلسفة كانط والفلسفة ما بعد الكانطية وتساءل عن بنية الفلسفة الحديثة في وعيها لذاتها واشتهر أيضاً بدراساته عن هيغل. من مؤلفاته الكتشاف فيخته (١٩٦٦)، هيغل في سياقه (١٩٧١).

## هوبز، توماس

#### Hobbes, Thomas

فيلسوف إنكليزي . ولد في وستبورت في ٥ نيسان ١٥٨٨ ، ومات في هاردويك في ٤ كانون الأول ١٦٧٩ . كان ابناً لقس ، وتردد على المدارس في مسقط راسه ، وبغضل تدخل عم له أكمل دراسته في ماغدالن هال بأوكسفورد . وفي عام ١٦٠٨ دخل في خدمة آل كافنديش مؤدباً لوليم ، كونت ديفونشاير الثاني ، ورافقه بعد عامين في جولته الكبرى عبر أرجاء أوروبا . وتبقى هذه الفترة من حياة هوبز محاطة بإبهام كبير ؛ ونحن نعلم فقط أنه درس بعناد اليونانية وارتبط برابطة صداقة مع بيكون وبن جونسون . وبعد وفاة تلميذه عام ١٦٢٨ ، انتقل الى خدمة السير جرفيز كلنتون مؤدباً لابنه، ومكث عنده الى عام ١٦٣١، يوم عاد آل كافنديش الى استدعائه لتأمين تربية كونت ديفونشاير الثالث الذي كان أهداه ، قبل ثلاثة أعوام ، ترجمة لكتاب ثوقيديدس . وقد تحول اهتمامه ، في إبان تلك السنوات ، رويداً رويداً عن الآداب الكلاسيكنة الى العلوم ؛ وعندما رافق تلميذه في عام ١٦٣٤ الى البر الأوروبي ، اغتنم السائحة ليتعرف الى شخصيات

العالم العلمي : ففي بيزا ، مثلاً ، اتصل بغليليو . وبعد عودته الى انكلترا عام ١٦٣٧ نشبت ، على إثر افتتاح البرلمان الطويل » ، اضطرابات سياسية خطيرة ساء معها حال قضية الحكم الملكي المطلق التي كان هوبز نصيرها الراسخ الاقتناع، فاضطر في شتاء ١٦٤٠ الى اجتياز المانش من جديد للإقامة في فرنسا . وكان اطلع اصدقاءه ، قبيل ذلك على شذرات من مؤلف له بعنوان مبادىء القانون الطبيعي والسياسي : ولكنه عندما نشره ، نشره في رسالتين منفصلتين ، واحدة بعنوان في الطبيعة الإنسانية (\*) ، والثانية بعنوان في الجسم السياسي . وفي باريس عاد هوبز الى معالجة موضوع الرسالة الثانية وطوره في كتاب مستقل بعنوان العناصر الفلسفية للمواطن (\*) ، المعروف اكثر باسم في المواطن .

فی عام ۱۹۵۱ غادر هوبز باریس ـ حیث کان عاش لدى أحد أعضاء أسرة كافنديش وتردد على ديكارت وغاسندى ـ وعاد الى انكلترا الكرومويلية حتى لا يضبطر الى اعتناق الكاثوليكية . ولم يكن ذلك عن وفاء منه للبروتستانتية ، بقدر ما كان عن تمسك بآرائه الفلسفية فيما يخص أولوية الدولة على الكنيسة ، وعن عداء متصلب لرجال الدين ، وهو العداء الذي جلب عليه، بعد موته إدانة عامة لنتاجه بتمامه من قبل جامعة أوكسفورد . وقد حمل هويز معه من فرنسا مخطوطة التنين (\*) Leviathan ، ذلك المؤلِّف الذي ارتبط به اسمه والذي طبعه في لندن بعد عام واحد من عودته . وفي لندن أيضاً صدرت رسائل في الحرية والضرورة ( ١٦٥٤ )، فاستثارت مساجلة مع الأسقف برامهال ، وكذلك القسمان الأول والثاني من البعناصبر الفلسفينة: في الجسنم(\*)، وفي **الانسان (\*)** ، في عامى ١٦٥٥ و ١٦٥٨ على التوالي . والاتهامات بمناهضة الدين التي وجهها الى الفيلسوف الاكليروس الإنكليزي أكرهته على الانسحاب الى شاطوورث لدى كونتية ديفونشاير ، حُماته السابقين ، حيث مكث الى نهاية أيامه . وعلى الرغم من تهجمات خصومه ، ذاعت شهرة هوبزفي أرجاء أوروبا ، وعندما قدم الدوق الأكبر كوسما دي ميديشي الى انكلترا، طلب لقاء الفيلسوف الشيخ . وعمل هوبز في سنواته الأخيرة في ترجمة شعرية للإلهاذة و الأوذيسة ، وحرر سيرة ذاتية منظومة شعراً ، ومؤلَّفاً تاريخياً حول

الثورة البهيموث أو البرلمان الطويل وفي عام ١٦٦٩ ، شاء أن يرافق كونت ديفونشاير لدى انتقاله من شاطوورث الى هاردويك ، لكنه لم يحتمل مشاق الطريق ، فمات .

يروي مترجمو حياته القدامي أن هوبز ولد قبل الأوان بسبب الرعب الذي انتاب والدته في ساعات الذعر العام التي أحدثها اقتراب الأرمادا أو « الأسطول الاسباني الذي لا يقهر ، . ولهذا السبب جعلوا من هـوبـز فيلسـوف الخبوف، اذ نحـوا هـذا المنحى في تأويل تقنينه لسلطة الدولة والعاهل الذي يجسدها بمقتضى عقد يبرم بينه وبين جسم رعاياه : الخوف من الفوضى، من « حـرب الجميع ضـد الجميع » ، من كون « الإنسان دنباً للإنسان » وخوفه من أن يترك وحده في مواجهة من هم أقوى منه . والواقع أن هوبز وجد ألا مناص أمامه من الاستنتاج بأن حكم الدولة المطلق هو وحده الذي يمكن أن يضمن القانون ويفرض السلم الاجتماعي بعد تجربة الحروب الدينية في فرنسا ، وتجربة الحرب الأهلية في انكلترا . وهو لم يقدم على ترجمة توقيديدس منذ عام ١٦٢٨ إلا ليعطى مواطنيه تحذيراً ملطَّفاً ، وليؤكد لهم دعمه الشخصى لحزب الحكم الملكي المطلق الشرعي . بيد أن أنصار تشارلز الأول وتشارلز الثاني تحديداً هم الذين حاربوا الفيلسوف ، لأنه استبعد ( وهنا مكمن الخطورة ) شرعية الحق الإلهى والسلفية السياسية \_ القانونية . وعلى أساس نزعة مادية حسية وآلية جذرية ، وكذلك على اساس انتروبولوجيا واقعية النزعة، اعتبر توماس هوبز الانسان فرداً يعمل بمقتضى قوانين نزعة انانية نفعية ؛ ومن جملة هذه القوانين تلك التي تشتق من غريزة البقاء وغريزة السيطرة . ومن هذه القوانين استنتج هوبز منطقياً نظريته السياسية . ويرتبط مذهب هوبز الطبيعي الحسى بالمذهب الطبيعي لعصر النهضة الإيطالية ، كما ترتبط نظريته السياسية بنظرية مكيافلًى ، ومذهبه في الحكم المطلق بمذهب بودان . وسوف يستأنف مناظراته العقلانية والمادية والمناهضة لرجال الدين ديدرو وهولباخ وفولتير في القرن الثامن عشر؛ كما أن عالم الاجتماع تونيز سيوقظ الاهتمام بهوبز مجدداً في القرن العشرين بنشره بعضاً من آثاره التي بقيت مخطوطة . [ديليو کانتیموری]

□ • أجده أكثر براعة بكثير في الأخلاق منه في الميتافيزيقا أو الفيزيقا ؛ وهذا مع أنه لا يمكنني إطلاقاً أن أوافق على مبادئه أو حكمه التي هي غاية في الرداءة والخطورة ، [ديكارت]

الصالح ، وصاحب الفكر البريء ، انت يا عدو الصالح ، وصاحب الفكر البريء ، انت يا عدو ديكارت ، يا من اخطأت مثله ، ويا من كانت اخطاؤك في الطبيعيات فادحة ، وقابلة للغفران لانك اتيت قبل نيوتن ، انت يا من نطقت بحقائق لا تعوض عن اغلاطك ، انت يا من كشفت للمرة الأولى وهم الأفكار الفطرية ، وكنت رائداً للوك في عدة اشياء ، ويا من كنت رائداً ايضاً لسبينوزا ، عبثاً تدهش قراحك بما تكاد تصيبه من نجاح في إثباتك لهم انه لا وجود لاي قانون في العالم سوى القوانين المتواضع عليها ، وانه لا وجود لعدل وظلم إلا ما اصطلح على تسميته بهذا الاسم في بلد بعينه » . [ فولتير ]

□ « ان المادية تغدو في تطورها اللاحق ضيقة . وهوبز هو الذي يُعذّهب مادية بيكون . فالعالم الحسي يفقد سحره الأصيل ويغدو هو المحسوس المجرد كما يقول به الهندسي . والحركة الفيزيقية يُضحى بها لصالح الحركة الآلية أو الرياضية : والهندسة يتم إعلانها علماً رئيسياً ... ولأن الصفة المادية هي وحدها التي يمكن أن تكون موضوعاً للإدراك وللمعرفة ، لذا فإننا لا نعرف شيئاً عن وجود الله . ووجودي الخاص هو وحده اليقيني . وكل هوى انساني حركة آلية ، تنتهي أو بندا . والخير إنما هو موضوعات الغرائز .. والانسان يخضع للقوانين عينها التي تخضع لها الطبيعة » .

□ « كان هوبز ، كما يجب ان نتوقع ، اسمياً قلباً وقالباً . فهو يقول ان ليس ثمة شيء كلي خلا الاسماء ، وبدون الكلمات لا نستطيع ان نتصور اية افكار عامة . بدون اللغة لن يكون صدق أو كذب ، لأن الصادق والكاذب صفتان للكلام » . [براتراند راسل]

□ « هوبز أبو التوتاليتارية المعاصرة » . [جوزيف فيالاتو]

□ « إن مدينة هوبز تنقلنا الى عالم عقلاني خالص
وبارد يتنافى مطلق التنافي مع الجو الصوفي
والتعصبي للدكتاتوريات المعاصرة » . [رينيه
كابيتان]

□ « إن العنصر الذي يسود لدى هـوبز هـو الخـوف . وهو يشتهي للبشـر السلم القـائم بين الأشياء . ورغبته الوحيدة هي أن يرى الطمأنينة والاتحاد راسخين . والحال أنه لا إمكانية للسلم إذا ظلت امكانيات مقاومة السلطة قائمة ... ومن هنا ، وبسائق الخوف ، صار هوبز نصيراً ضارياً للدولة » . [مرسيل بريلو]

□ « لقد راى هوبز في السلطة الصانع والحافظ الوحيد للنظام بين البشر .فقبله||وبدونه| ، لا يكون من وجود إلا للتصادم الوحشي بين الشهوات » . [برتران دي جوفئل]

□ «تجربية جذرية مغالى بها الى حدها الاقصى ... وواقعية عملية باردة » . [كازاميان]

□ « لقد جمع هوبز في مذهب واحد فلسفة ارادت نفسها تجربية ومادية واسمية وحتمية وانانية . وقد اكد ان مواقفه هذه تتفق والمسيحية البروتستانتية ... ولكن هذا لا يمنع أن يكون نعت « الهوبزي » صار يستخدم في وصف الماديين والملحدين » . [هاري باروز اكتن]

## هوبهاوس، ليونارد

#### Hobhouse, Leonard

فيلسوف وعالم اجتماع وصحافي انكليزي (ع١٨٦٤). درَّس في جامعتي أوكسفورد ولندن. حاول الجمع بين الابستمولوجيا ونظرية سبنسر في التطور، وكان من الرواد المؤسسين لعلم الاجتماع التجربي الانكليزي، ونقد بصرامة نظرية هيغلل السياسية. ورغم انتصاره للواقعية الابستمولوجية فقد قال بوجود شروط سوسيولوجية مسبقة للمعرفة. من مؤلفاته: نظرية المعرفة (١٩٩١)، العقبل في تطوره (١٩٩١)، النظرية الميتافيزيقية في الدولة (١٩١٨).

## هودجسن، شادوورث

#### Hodgeson, Shadworth

فيلسوف ميتافيزيقي وابستمولوجي انكليزي (١٨٣٢ ـ ١٩٩١). عمل خارج الاطار الجامعي،

وترأس الجمعية الارسطية منذ تأسيسها عام ١٨٨٠ إلى عام ١٨٩٤. وبفضل ثروته الشخصية دعم العديد من المبادهات الفلسفية، ولاسيما إصدار مجلة العقل. ابتعد في تفكيره الفلسفي عن التيارات السائدة في عصره مثل الوضعية التطورية والمثالية المحدثة، وانحاز إلى التجربية الانكليزية التقليدية مع صبغة من النقدية الكانطية ما لبثت أن اختفت مع الزمن. تحدد مذهبه الشخصي في كتابه: فلسفة التفكير (١٨٧٨) الذي استبق فيه طروحات الفينومينولوجيا الهوسرلية، وفي ميتافيزيقا التجربة (١٨٩٨).

ألح هودجسن على الاستمرارية الدينامية لحياة الوعي، رافضاً فكرة هيوم عن «انطباعات منعزلة ومتقارنة». وأتاح له نقده لمقولة «السبب» التي استبدلها بمفهوم «الشرط الواقعي»، أن يخرج من دائرة الوعي التي كان يود البقاء فيها، ليقول بأن المادة هي شرط انبثاق الوجود في الطبيعة. ومن ثم، فإنها ليست من اختراع الوعي كما كان يفترض سابقاً، بل شرطه. من مؤلفاته الأخرى: الزمان والمكان (١٨٦٥)، نظرية الممارسة (١٨٦٠).

## هورکهایمر ، ماکس

#### Horkheimer, Max

فيلسوف وعالم اجتماع الماني ( ١٩٧٥ ـ انعم مع ادورنو المدرسة التي تعرف بمدرسة فرانكفورت التي كانت نقطة انطلاقها تأسيس و معهد البحوث الاجتماعية » في تلك المدينة عام ١٩٧٤ . وكان في رأس برنامج هذا المعهد النقد الجذري للوضعية ولعلمي النفس والاجتماع السائدين عصرئذ انطلاقاً من فرضية تقول إن ثمة تضامناً بين العلم الجامعي وبين الحاجات الايديولوجية للطبقات السائدة في البلدان الراسمالية المتقدمة . وقد فهم السائدة في البلدان الراسمالية المتقدمة . وقد فهم انها العلم النقدي للمجتمع ، وأن مهمة الفلسفة بالتالي متابعة العملية النقدية والتحري عن اشكال الاستلاب الجديدة . وقد اخذت مساهمته الخاصة شكل تحليل نقدي للعقل . فقد كتب بالاشتراك مع ادورنو جدل العقل المستنير ( ١٩٤٧ ) ، كما كتب افول العقل العقل المستنير ( ١٩٤٧ ) ، كما كتب افول العقل

ونقد العقل الأداتي ( ١٩٦٧ ) . فلئن يكن العقل قد صاغ في الماضي مُثل العدالة والحدرية والديموقراطية ، فإن هذه المثل حلّ بها الفساد في ظل هيمنة البورجوازية التي تأدت الى تحلل حقيقي للعقل . ومن هنا كانت الحاجة الى نظرية نقدية جدلية تستطيع أن تتعقل استلاب العقل بالدات . وأضخم كتاب لهوركهايمر يحمل على وجه التحديد هذا العنوان : النظرية النقدية ( ١٩٦٨ ) .

#### هوس ، يان

### Hus, Yan Huss, John

مصلح بروتستانتی تشیکی . ولد نحو ۱۳۲۹ فی هوسينك ببوهيميا ، ومات في كونستانتنر على المحرقة في ٦ تموز ١٤١٥ . لا نعرف شيئاً اكيداً عن السنوات الأولى من حياته ، وقد تسمى ، درجاً على عادة أهل عصر النهضة ، باسم مسقط رأسه ، فكان يوقع مقالاته باسم يوهان هوسينك . تحدر من أسرة فقيرة ، ولبث فقيراً طوال حياته . كان تشيكياً قحاً ، وكافح حتى النفس الأخير في سبيل تحرير بلاده من السيطرة الروحية للجرمان واللاتين . حصل في عام ١٣٩٣ على درجة البكالوريوس في الفنون الحرة من جامعة براغ ، وفي اللاهوت عام ١٣٩٤ ، وعلى درجة الأستاذية في الفنون الحرة عام ١٣٩٦ ، وسيم كاهناً عام ١٤٠٠ . وعلى الرغم من أنه لم يحصل على درجة الدكتوراه، عُيِّن عميداً لكلية الفلسفة عام ١٤٠١ ، ثم عميداً للجامعة في السنة التالية . وفي الفترة نفسها ، حصل على كرسى الوعظ في كنيسة بيت لحم ، وهي الكنيسة الوحيدة في براغ التي كان يباح فيها الوعظ باللغة التشيكية .

كان دُرَس في الجامعة كتاب المصلح الديني الانكليزي وايكليف ، فنقل الى التشيكية محاوراته الثلاث ، على الرغم من أن ثماني واربعين قضية من قضايا وايكليف ادينت من قبل الكنيسة الكاثوليكية . ولم يحتج هوس على حيثيات هذا الحكم ، لكنه اكد علنا أن واحدة وعشرين قضية منها جرى تقديمها على نحو يشوه الفكر الحقيقي لواضعها . وقد طاب لهوس أن يندد من فوق منبر الوعظ ضد سوء استعمال رجال

الدين لسلطتهم ، لكن وعظه بلغ ذروته عندما أمر رئيس اساقفة براغ ، سبنكو فون هايسنبورغ ، في ١٦ تموز ١٤١٠ بإحراق جميع كتب وايكليف بالاستناد الى فتوى البابا الاسكندر الخامس ضد مشايعي هذا المصلح .

وقد ندد هوس ، بدون أن يحتج على إدانة وايكليف بحد ذاتها ، بذلك العمل السخيف الذي يفتقد الى الروح النقدى: إذ لم تحرق مؤلفات وايكليف اللاهوتية

وحدها ، بل كذلك مؤلفاته العلمية .

في شباط ١٤١١ أنزل البابا يوحنا الثالث والعشرون الحرم الكنسى بهوس ؛ فلم يمنعه ذلك من أن يحتج بعد بضعة أشهر ضد البابا عندما لجأ هذا الى بيع صكوك الغفران لجمع الأموال اللازمة للحملة الصليبية ضد لادسلاس ، ملك نابولى ، الذي كان يساند البابا الكاذب غريغوريوس الثاني عشر. وقد استقى هوس اعتراضاته ضد صكوك الغفران من الفصل الأخير من رسالة وايكليف: في الكنيسة ، وصدر الأمر بطرد هوس من براغ ، فاضطر الى اللجوء الى كوسى ـ هرادك حيث كتب هو الآخر رسالة في الكنيسة افتقرت الى كل اصالة وحاكت محاكاة تامة رسالة وايكليف ، ولما طلب اليه تبرير موقفه أمام مجمع كونستانتـز ، قدم الى هذه المدينة « كيما يجهر بإيمانه بالمسيح ، أو كيما يعانى سكرات الموت في سبيل شريعته ، إذا دعت الضرورة ، . وللحال ألقى القبض على هوس ، على الرغم من جواز المرور الذي كان أعطاه إياه الأمبراطور سيجسموند ؛ وحاول أعضاء المجمع على مدى عدة شهور أن يثبتوا لهوس أن مواقفه هرطوقية ، ووعدوه بالحفاظ على سلامة حياته إذا ما تراجع عن آرائه : بيد أن الأدلة التي واجهوه بها لم تبد مقنعة للمتهم . وأخيراً ، اتخذ القرار الكبير . فجرد هوس من ثوبه الكهنوتي وأسلم الى الجلاد ليحرقه علنا بصفته هرطوقياً . وقد ترك هوس ، علاوة على رسالته الآنفة الذكر في الكنيسة ( ١٤١٣ ) ، رسالة في التسامح (١٤١٢) وتفسير الايمان (١٤١٢) وتفسير الأناجيل المقدسة ( ١٤١٣ ) . [الكسندر لابزين ] □ « إن رسائله في اللغة التشيكية تكفى لتبوئه مكانة مميزة في الأدب البوهيمي: فهو لم يعمل فقط على تطهير التشيكية من العناصر الغريبة التي تسربت اليها ، بل ثبَّت أيضاً قواعد إملاء عقلاني وخلق لغة ادبية مستقلة عن فوارق اللهجات » . [إرنست دنيس]

#### هوسرل ، ادموند

#### Husserl, Edmund

فيلسوف المانى . ولد فى ٨ نيسان ١٨٥٩ في بروسنتنر ( مورافيا ) من أبوين يهوديين ، ومات في ٢٧ نيسان ١٩٣٨ في فرايبورغ . سافر الى فيينا (١٨٨٤) وتتلمذ على فرانتز برنتانو . تنصر وأصبح لوثرياً عام ١٨٨٧ . وعلَّم طوال اربعين سنة من حياته في جامعة هال اولاً ( ١٨٨٧ ) ، وابتداء من ١٩٠١ في جامعة غوتنغن ، وابتداء من ١٩١٦ الى حين اعتزاله عام ١٩٢٨ في فرايبورغ . ومنذ عام ١٨٩١ نشر فلسفة الحسباب ، ألتى لم يصدر منها إلا المجلد الأول ، وفيها حلل مسائل الاختراع واستخدام الرموز العددية . بيد أن نتاجه الفلسفي الأصيل ، ذاك الذي وسم بميسمه بعمق الفكر الغربي في القرن العشرين ، لم يبدأ إلا مع مباحث منطقیة (\*) ، التی نشرت بمجلدین بین ۱۹۰۰ و ۱۹۰۱ في هال . وحتى نفهم مساهمة هذا الكتاب ، ينبغى أن نضعه في سياق فلسفة السنوات الأولى من هذا القرن . ففي عام ١٩٠٠ كانت الفلسفة منقسمة انقساماً مؤسفاً الى تيارين اثنين ، كلاهما ناقص وعلى جهل بالآخر: من جهة اولى فكر علموي ومنهجية عقلانية ، ومن الجهة الثانية فلسفة « أدبية » لا تحسن الذود عن نفسها ضد شطحات الذاتية . وقد بدأ هوسرل بنقد النزعة السيكولوجية التي كانت تتصدر التيار الأول (كان برنتانو قد ميز بقوة بين المنشأ السيكولوجي للفكر وبين صلاحته المنطقية ) ، وشرع بتأسيس معقولية جديدة لا تدين بشيء للعلوم الدقيقة بدون أن تكون من جراء ذلك أقل دقة وصرامة :معقولية فلسفية خالصة . « إن الفلسفة علم » : هذا ما سيكتبه هوسرل في عام ١٩١١ في مقال مشهور في مجلة لوغوس بعنوان الفلسفة كعلم صارم(\*). وإنها لعلم لأن هناك ، في ما بعد الانطباعات الحسبة ، ديمومة وموضوعية للماهيات ، وعالماً من العلاقات المتعالية . يمكن إدراكه بحدس الماهيات . وبالفعل إن كل إدراك إدراك لمُدْرَك ، وكل وعى وعى بشيء ما ، وكل فكر تسديد للنظر الى ظاهرة ، وإن للوعى قصدية تطابقها فى الوجود معقولية تعطى هذا الوجود معنى بالنسبة الى الفكر . تلكم هي المباديء التي يسميها هوسرل « الفينومينولوجيا » . وكانت هذه الكلمة تشير قبله

( وبصورة رئيسية لدى هيغل ) الى ذلك الجزء من الفلسفة الذي يدرس الكيفية التي يتجلى بها الواقع في الوعى . ومع المدخل العام الى الفينومينولوجيا الخالصة (١٩١٣) ، اصبحت الفينومينولوجيا العلم الفلسفي الأساسي ، القادر بمنهجه الجديد على تحويل الفلسفة الى علم دقيق . وبالفعل ، لن يعود على هذه الأخيرة أن تبحث عن مبدأ منه يتفرع كل شيء . ذلك أن الفينومينولوجيا ، أو « علم استحضار الصوره، ستعمل على وصف الماهيات الواقعية والثابتة ، المعروفة قبلياً وبصورة مستقلة عن كل تجربة من خلال تحليل ، طريقته الأساسية هي « الاختزال » او « الوضع بين قوسين » ، الذي يعلق أحكامنا ويتصاهر على هذا النحو مع الشك الديكارتي .

لقد تخرج تيار بكامله من الفلسفة المعاصرة ( من هايدغر الى ميرلو ـ بونتى ) من ذلك المنهج . ومن ثم صار هوسرل في السنوات السابقة للحرب العالمية الاولى والتالية على حد سواء معلماً مسموع الكلمة بحماسة . وقد قيل إنه أنقذ الفلسفة في المانيا من « هاجس انتحاري حقيقي » . وقد قدم الفينومينولوجيا على أنها و اليابسة ، التي أمكن أخيراً لسفينة المعرفة ان تبلغها .

في عام ١٩٢٩ نشر هوسرل المنطق الصوري والمتعسالي(\*) ، وطرح هذه المرة المسالة الأونطولوجية . وقد قدم المنطق الصوري ، مثله مثل الرياضيات ، على أنه نظرية في الموضوع . وفي عام ١٩٣٣ طرد النازيون هوسيل من الجامعة بسبب أصله اليهودى ، وفي عام ١٩٣٦ صدر مؤلفه الأخير ازمة العلم الأوروبي والفينومينولوجيا المتعالية ، رفيه حاول توضيح موقفه تاريخياً . ولئن اعتبر نفسه بصواب الوريث الاكثر أصالة للعقلانية الغربية الكبرى ( عقلانية الفلاسفة اليونان وديكارت ولوك ) ، فقد أخطأ بالمقابل إذ اعتبر هذه العقلانية العاقبة المنطقية الوحيدة لتاريخ الفلسفة . وهذا التصور الإطلاقي سيكون هو المحور الدرامي للسنوات الأخيرة من حياته . فقد اعتقد ، من ناحية أولى ، بأن لمنهجه صرامة علم نهائي ، ورأى من الجهة الثانية خيرة تلاميذه يرفضون ، من حيث هم فلاسفة اصلاء ، أن يتابعوا ، بدقيق معنى الكلمة ، العمل الذي بدأ به .

ترك هوسرل ، عند وفاته ، نصوصاً كثيرة غير

منشورة ، بلغ حجمها زهاء ثلاثين الف صفحة مضروبة على الآلة الكاتبة ، وسوف يشرف على تصنيفها ونشرها في لوفان د . هـ . ل . فان بريدا . وبالإضافة الى ذلك ، كان هوسرل ألقى في عام ١٩٢٩ في السوربون اربع محاضرات كان لها دوي كبير ، وقد نشرت مباشرة بالفرنسية بعنوان تاملات ديكارتية . [جان دوفال]

 □ « لقد كانت المثالية الألمانية بجملتها على الدوام بالنسبة إلى مما ينبغى تقيؤه . ولقد بحثت طوال حياتي عن الواقع » . [هوسرل]

□ « السيد هوسرل هو في المقام الأول رياضي

ومنطقى ، لكن روح مذهبه يمكن أن يلج وقد ولج بالفعل الى جميع مضامير الفكر الفلسفي » . [إميل برهييه] □ « إن هوسرل يسلك سلوك من ينأى بنفسه عن الشطط اللاادري لفلسفة الحياة . ولكنه ما أن يطرق بنفسه المسائل الأساسية لنظرية المعرفة ، حتى

يتضح للعيان مدى قربه من الماخية » . [جورج لوكاش]

□ « مع هوسرل تفترق الفلسفة عن كل شكل من الممارسة ، سواء اكانت قبل علمية أم « ممارسة ا نظرية » . إنها تصبح « شبه لا شيء » ، بل هي اللانفع بالذات ، . [رينيه شيرر]

 القد سعى هوسرل الى تأسيس الفلسفة كعلم صارم بالاستناد الى الوصف الدقيق لتلك الظاهرات التى ترينا نفسها من تلقاء نفسها والتى تعطى لنا حدسياً في البداهة المباشرة . والفينومينولوجيا المتعالية والوضعية المنطقية تتشاطران نيات واحدة ، ولكنهما لا تسلكان طريقاً واحداً . فكلتاهما تقيم على وفائها للمبدأ الديكارتي في الشك الذي لا يشك أبداً في نفسه ، لكن « الأشياء » التي يود هوسرل أن يتقدم نحوها ليست منطوقات اللغات الطبيعية أو اللغات العلمية ، القابلة للتحليل دلالياً ونحوياً ، بل عمليات الوعى التى تتكون بدءأ منها ترابطات معنى عالمنا المعاش » . [يورغن هابرماس]

🗆 ء لقد مارس هوسرل تأثیره فی اتجاهات مختلفة . فالتحاليل النافذة لكتابه مباحث منطقية سددت من جهة أولى ضربة قاصمة الى الوضعية والاسمية اللتين كانا تتحكمان بالقرن التاسع عشر وأسهم منهجه ، الذي يشدد على محتوى الموضوع

وعلى ماهيته ، بقوة في الوقت نفسه في إنشاء فكر معاد للكانطية . وهوسرل من وجهة النظر هذه واحد من كبار رواد الفلسفة الجديدة . ومن جهة أخرى ، ابتدع منهجاً يسمى بالمنهج الفينومينولوجي - وهو منهج لا يعنى إلا بإنارة المعطى بدون التساؤل عما إذا كان واقعاً أو ظاهراً - طبقه الفلاسفة المعاصرون على نطاق واسع . ويبدو أن أعمال هوسرل في طريقها إلى أن تصير مصدراً كلاسيكياً لفلسفة المستقبل » . [إ . م . بوشنسكي]

#### ھو شە

#### Hou Che Hu Che

فيلسوف ولغوي صيني . ولد سنة ١٨٩١ في نغان هوي ، ومات في نيسان ١٩٦٢ . درس في الولايات المتحدة ، ورجع الى الصين عام ١٩٦٧ ، واطلق مع تشن تو سيو ، المؤسس اللاحق للحزب الشيوعي الصيني ، شرارة ، الثورة الأدبية ، التي قلبت الحياة الفكرية الصينية بإحلالها لغة الشعب المنطوقة محل اللغة الكلاسيكية ، وبتحريرها الفكر الصيني من غل الأسلوب القديم . وقد ضرب هو شه المثل بنفسه عندما كتب بلغة الشعب تباريخ الفلسفة الصينيية ( ١٩١٩ ) ، وقد فري قصة الصراعات التي خاض غمارها في تلك الفترة روى قصة الداتية : سنواتي الأربعون الماضية في سيرته الذاتية : سنواتي الأربعون الماضية الصيني ( ١٩٦٣ ) ، وفي كتباب الفه بالانكليزية : البعث الصيني ( ١٩٣٣ ) ،

عمل مدرساً في جامعة برلين من ١٩٢٧ الى ١٩٢٦ ، ثم من ١٩٣١ الى ١٩٣٧ . وسرعان ما وجد نفسه وقد تخطاه تلامذته الشبان الذين ما عادوا يقنعون بإصلاح فكري وادبي واتجهوا إلى اعتناق الماركسية . وقد بقي هو شه وفياً لعهد تشانغ كاي شيك ، وعمل بعد الحرب سفيراً له في واشنطن .

ومن وجهة النظر الفلسفية ، كان هوشه تلميذاً مباشراً لجون ديوي ، الذي كان زار الصبين والقى سلسلة من المحاضرات في جامعاتها الرئيسية عامي ١٩١٨ و ١٩٢٠ ، وأول من روَّج للذرائعية في الصبين . وقد كتب يقول : ، رجلان وسما فكري بعميق

مسمهما هكسلي الذي علمني أن أشك ، وديوي الذي علمني أن أفكر » .فالأأدرية الأول ، الذي ما كان يقبل بأي معيار للحقيقة إلا الأدلة المتاحة للعقل ، تضامنت في فكر هو شه مع ذرائعية ديوي الذي كان يتصور الحقيقة أداتية ، أي مرتبطة بوسائل التحقق من صحتها . وقد كانت النصيحة التي يحلو لهو شه أن يسديها الى الشبان من أبناء جلاته « لندرس المشكلات أكثر ولنناقش في النظريات أقل » . وتطبيقاً للمنهج الذرائعي على دراساته التاريخية شرع بوضع تاريخ الفلسفة الصينية الذي صدر المجلد الأول منه عام ١٩١٩ والذي يظل الى اليوم ، بكشوفه وصرامته ، مرجعاً من الأمهات .

## هوغ دي سان ـ فكتور

## Hugues De Saint - Victor Huges Of Saint - Victor

فيلسوف ولاهوتي صوفي فرنسى كتب باللاتينية . ولد على مقربة من إيبر (فلاندرا الغربية) نحو ١٠٩٦ م ، ومات في دير سان ـ فكتور في باريس في ١١ شباط ١١٤١ . وهو من الشخصيات الأكثر تمثيلًا للقرن الثاني عشر . لا نعرف شيئاً كثيراً عن حياته ، وعلى الأخص عن شبابه . قدم إلى باريس نصو ١١١٨ ، ودخل رهبانية الأوغوسطينيين في دير سان \_ فكتور الذي أسسه غليوم دي شامبو . ويبدو أن هوغ اكتسب منذ حداثته تلك القدرة العجيبة على الانفتاح الذهني التي هيأت له أن يطرق المسائل جميعاً وأن ينفذ الى الأجواء كافة . ولسوف يقر فيما بعد بأنه ما ازدرى يوماً ولا أهمل أي فرع من فروع المعرفة . ومع ذلك ، ما كان أحد مثله يطلب الوحدة والسداد في المعرفة والحياة . وقد أتاح له تنوع مواهبه أن يمارس تأثيراً كبيراً كأستاذ في مدرسة سان ـ فكتور وكمدير للدروس فيها .

تناول تعليمه الواسع العلوم الدنيوية ـ انظر التوجيهات أو في المعرفة (\*) ـ والعلوم الدينية ـ انظر اسرار الإيمان المسيحي (\*) ـ على حد سواء ، بدون سند من إيديولوجيا لا جدوى منها ، ومن خلال اتصال وثيق وإنساني جداً بتلاميذه . كان منفتحاً على

كل جديد ، كما تثبت ذلك رسائله الى القديس برنار والى يوحنا الإشبيلي ، لكنه كان في تفكيره نظرياً تأملياً في المقام الأول . وقد عبر بالفعل ، وبغنائية أحياناً ، عن الرابطة التي تشد وثاق الحقيقة الى الحب (له في ذلك رسالة في فلك نوح وتصانيف زهدية وصوفية أخرى). وشروحه على الهرم السماوي (٩) لديونيسيوس الأريوباجي تنم عن مقدرة على التوفيق بين التجديد والتقليد . [فرانشسكو مينوتو]

🗖 و لقد ميز هوغ دي سان ـ فكتور بين و عين الجسد » ، التي ترى بها النفس الأشياء الخارجية ، و د عين العقل ، التي ترى هذه الأشياء على ما هي عليه في ذاتها ، و « عين المشاهدة ، التي تلتفت نحو الله . لكن المشاهدة تعتَّمها الخطيئة ، والعقل موضع شبهة ؛ ومن ثم فإن الإيمان ضروري ، وهو ء اليقين بالأشبياء الغائبة ، فوق الظن ، وتحت العلم ، . على انه من الممكن مع ذلك البلوغ الى معارف عقلية اكيدة . ومن قبيل ذلك أنه لا يمكن لأحد أن يشك في وجوده الخاص . وكثيراً ما لوحظ أن هوغ ، عندما يجري استدلاله على هذا النحو ، يبدو وكأنه يبشر بديكارت . وبالفعل ، كان الرائد الذي شق لهما الطريق كليهما هو القديس أوغوسطينوس . لكن المعلم الفكتورى أقرب بطبيعة المال الى مؤلف المناجاة منه الى مؤلف التاملات . وعنده أن الحكمة الأسمى ليست الفلسفة ، بل المشاهدة التي تمهد لها تجربتنا بنقص الأشياء ويهيئها التأمل في الكتاب المقدس، وتكتمل في الاتحاد الصوفى في ظل السكوت المثلث للفم والذهن والعقبل، والرقاد المثلث أيضاً للعقبل والذاكرة والإرادة ، [جان جوليفيه]

## هوفدينغ ، هارالد

#### Höffding, Harald

فيلسوف دانمركي ( ١٨٤٣ ـ ١٩٣١ ) . عرض مذهباً وضعياً ونقديا في آن معاً مع ميل الى نسبية فلسفية في مؤلفه النسبية الفلسفية . وله كذلك محاولة في علم نفس مبني على التجربة (١٨٨٢) ، تنطلق من التوازي الجسمي ـ النفسي ، و الأخلاق ( ١٨٨٧) ، وهي قريبة للغاية من اخلاق هيوم ،

و فلسفة الدين ( ١٩٠١) ، وفيها فرَق بين الدين كمحاولة لتفسير تام للعالم وبين الدين كتوكيد لوجود نسق من القيم، وينبغي من ثم أن يخضع لامتحان النقد . ولم يكن يعتقد بالحدس في الميتافيزيقا ، بل ارتأى في كتابه عن فلسفة برغسون ( ١٩١٦) أن البرغسونية تشق الطريق الى ضرب من إدراك فني اكثر منها الى علم اعلى .

#### هوفمان ، أدولف فريدريش

#### Hoffmann, Adolf Friedrich

فيلسوف الماني ( ۱۷۰۳ \_ ۱۷۶۱ ) . درَّس في جامعة لايبتزيغ ابتداء من ۱۷۲۱ . انتقد فلسفة كرستيان فولف ، وتحت تأثيرها ، في كتابه المنطق ( ۱۷۲۷ ) . حال موته المبكر دون تطويره لفكره ، فتولى عنه هذه المهمة كرستيان اوغست كروزيوس .

## هوك، سدنى

#### Hook, Sidney

فیلسوف أمیرکی معاصر (۱۹۰۲ \_ ). من أبرز ممثلى الانتلجنسيا اليهودية الجذرية في نيويورك. تتلمذ على جون ديوي، ودرَّس الفلسفة في جامعة نيويورك من عام ١٩٢٧ إلى حين تقاعده عام ١٩٧٢ بدأ نشاطه الفكري قريباً من مواقع الماركسية، لكنه رفض تأويل الأحزاب الاورثوذكسية التي كانت ترى في حينه أن «الاشتراكية الديموقراطية»، لا الفاشية والنازية، هي العدو الأول للطبقة العاملة. واقترب في فترة تالية من التروتسكية، وشارك في تأسيس «حزب العمال الأميركي» قبل أن يرتد نهائياً عن البلشفية بمختلف طبعاتها. وشارك في عام ١٩٥٠ مع أرثر كوستلر واغناثيو سيلوني وريمون أرون وميكاييل بولياني في تأسيس «مؤتمر حرية الثقافة» للتنديد بالتوتاليتارية الشيوعية وهيمنتها على الحياة الفكرية الأوروبية والأميركية. وعندما ثبت فيما بعد أن وكالة المخابرات المركزية كانت تمول «مؤتمر حرية الثقافة، برر هوك نشاطه المعادي للشيوعية

أثناء الحرب الباردة متذرعاً بكتابات سولجنتسين، ولاسيما منها أرخبيل الغولاغ.

كان هوك غزير الانتاج. وبين عام ١٩٢٢، تاريخ صدور كتابه الأول: فلسفة المقاومة الجديدة، وعام ١٩٦٨، احصي له ٢١ كتاباً، و١٢ مساهمة في كتب جماعية، و١٦٥ مقالاً في الدوريات. وقد خصص الكثير من كتاباته لنقد الماركسية ولإعادة تأويل ماركس. وقد أنكر، ضداً على التأويلات التي راجت في زمانه، أن يكون مفهوم «الاستلاب» مفهوماً ماركسياً. كما دحض الحتمية الاجتماعية والطبقية، واكد على قدرة الافراد على تغيير مجرى التاريخ، وميز بين نوعين من «الابطال»: أولئك الذين يفرضون انفسهم بالقوة من أمثال بطرس الأكبر وستالين، وأولئك الذين يفرضون انفسهم ديموقراطياً «بطريقة الذكاء». وهؤلاء وحدهم هم الأبطال الأصلاء فعلاً، لان طريقتهم تسمح بـ «التطور الحر للشخصية».

من مؤلفاته: ميتافيزيقا الذرائعية (١٩٢٧)، من أجل فهم كارل ماركس (١٩٢٧)، من هيغل إلى ماركس (١٩٣٦)، من هيغل إلى ماركس (١٩٣٦)، البطل في التاريخ والحديمقسراطية (١٩٤٠)، البطل في التاريخ برسم الإنسان الحديث (١٩٤٣ ـ ١٩٦٣)، طلب السوجود (١٩٦١)، الذرائعية ومعنى الحياة المأساوي (١٩٧٤).

## هوكنغ، وليم ارنست

#### Hocking, William Ernest

فيلسوف أميركي (١٨٧٣ ـ ١٩٦٦). من أبرز ممثلي التيار المثالي، كتب كثيراً في السياسة وفلسفة الدين. تابع دراسته في المانيا وحضر دروس هوسرل وصار صديقاً له. ورغم اقترابه في مذهبه الفلسفي من ذرائعية جيمس، فقد جعل من الله الواقع المطلق والقابل للمعرفة حدسياً في أن معاً. حاول، في كتابه: معنى الله في التجربة الإنسانية (١٩١٢) أنسنة المثالية المطلقة وتبسيطها. وأكد على أهمية التجربة في كتابه الثاني: الطبيعة الإنسانية

وإعادة صنعها (١٩٢٣)، وقال بنوع من وإرادة القوة» في الإنسان، ولكن ليس بالمعنى النيتشوي.

## هولباخ ، بول هنري ديتريش ، البارون

# Holbach Paul - Henri Dietrich, Baron D'

كاتب وفيلسوف فرنسي من اصل الماني . ولد في هايدلشايم (بقالتز) في كانون الثاني ١٧٢٣ ، ومات في ٢٦ كانون الثاني ٢٦ كانون الثاني ٢٠ كانون الثاني ٢٠ كانون الثاني العلامة في بادىء الأمر شخصية من المجتمع الباريسي : فقد قدم من المانيا الى العاصمة الفرنسية منذ نعومة اظفاره ، على راس ثروة هائلة ، وجعل من داره ملتقى لكتاب العصير : دالمبيير ، بوفون ، غيريم ، ديدرو ، هلفسيوس ، رينال ، غالياني . وسرعان ما اشتهرت غرفة استقباله ، وعلى الأخص غرفة طعامه ، وبلغ من بذخ حفلات العشاء التي كان يولمها أن الأب غالياني الظريف أطلق على هولباخ لقب «سفرجي الفلسفة الأول » . وكان أعداؤه يذمونه على صفاقة ذهنه ، واصدقاؤه يمدحونه على شمولية علمه .

تمرس البارون فون هولباخ بالعلوم الطبيعية ، وقبل أن يكتب مواد الكيمياء برسم الموسوعة(\*) ترجم عن الألمانية مؤلفات علمية لها أهميتها في حقل الكيمياء وعلم المعادن . كما عرَّف الفرنسيين بالفلاسفة الإنكليز هوبز وكولنز وتولاند وغوردن . على أنه سيسهم في حركة « الأنوار » بقسط أوفر بعد ، بدون أن يستتبع ذلك تصور « النادى الهولباخي » ، كما كان يسميه روسو ، على أنه رابطة من متآمرين يشد وثاق بعضهم الى بعض مذهب واضبح المعالم وثابت . بل كان هذا النادى بالأحرى موئلاً لحرية الرأى الكاملة ولاصطراع الافكار السياسية أو الدينية الجريئة ، فكان يمثل بالتالي على صعيد الفلسفة طليعة بكل ما في الكلمة من معنى . وكان البارون نفسه يكتب بجراة تتخطى جراة زملائه . ولكن كان له معاونون كثر ، ومنهم لاغرانج وديدرو . وقد زعم روسو أنه ادعى لنفسه أبوة مؤلفات كان اصدقاؤه يترددون في تبنيها . وعلى كل حال ، صدر اكثر كتبه مغفلًا من الإمضاء ؛ وقليل منها أفلت من إدانة محكمة باريس العليا أو من الإدراج في ثبت الكتب المحرمة بأمر من روما . ولنذكر منها : النصرانية المهتوكة الستر أو فحص مبادىء الدين المسيحي وافاعيله (\*) ( ۱۷۲۷ ) ، وقد نشر باسم بولانجيه المستعار ؛ العدوى المقدسة ( ۱۷۲۷ ) ؛ اللاهوت المتنقل ( ۱۷۲۸ ) : مذهب الطبيعة أو في قوانين العالم المادي والعالم المعنوي (\*) الذي نشر عام ۱۷۷۰ باسم مستعار هو « ميرابو ، أمين السر الدائم وأحد الأعضاء الأربعين للأكاديمية الفرنسية ، واستبع ردوداً عديدة ، ووجه اليه اللوم من قبل فولتير نفسه وفريدريك الثاني ، وعُدَّ أوضح عرض فللنزعة الإلحادية وأكثره منطقية ؛ وكذلك الحس السليم للخوري ملييه ( ۱۷۷۲ ) ؛ السياسة الطبيعية ( ۱۷۷۲ ) ؛ الاخلاق الكلية ( ۱۷۷۲ ) .

لقد كان هولباخ ملهماً رئيسياً لـ « المؤامرة » الموسوعية : فإليه عزى شطط ديدرو اللغوى والفكرى ؛ وإليه أسند بوجه خاص عداء المسيحية الذي نقل عدواه ، كما قيل ، الى سائر أصدقائه . لكن ديدرو كان يكبر هولباخ بأحد عشر عاماً ، ولم يلتقه أصلاً إلا عام ١٧٤٩ ؛ ومن المرجح أن يكون هو السباق الى إبداء الجرأة فيما يتصل بالإلحاد ، وسرعان ما تخطى على كل حال صديقه ومعلمه في هذا المجال . وقد رأى القرن الثامن عشر في هولباخ صناحب مذهب جسوراً ومنعتقاً من الأحكام المسبقة كافة الى حد السقوط في التعصب بالمقلوب . والواقع أن هذا انطباع قد توحى به فعلاً كتبه السجالية التي رمت ، لا الي تهديم المسيحية فحسب ، بل كذلك الى تقويض كل اعتقاد ، بدون أن يمنعه ذلك على كل حال من أن يقدر أن الدين يبقى صالحاً للشعب . بيد أن كتاباته الفلسفية الصرفة بالمقابل تستند الى توثيق واسم وعميق ؛ وما ذلك لأن هولباخ كان عالماً فحسب ، بل لأنه كان يستقى مادته أيضاً ، صنيع هلفسيوس ، من معين الأحاديث التي كانت تدور في صالونه . وكان يجنُّد جميع الحجج التي يمكن أن تضعها العلوم الطبيعية في خدمة مذهبه المادى . [جاك باتري]

□ « ان إنساناً بلا أهواء أو بلا رغبات لن يعود انساناً ... وإذا كان عن نفسه انفصل انفصالاً تأماً ،
 فكيف السبيل الى حمله على الارتباط بالآخرين ؟ » .
 [هولباخ]

 □ • إنه لا يعرف أبدأ ما يريده ، وآخر من يكلمه هو دوماً على حق ».[غريم]

□ م خطأ هولباخ أنه صارع ضد القوانين الالهية بدون أن يصارع ضد القوانين الانسانية ، مثلما كان خطأ روسو أنه صارع ضد القوانين الانسانية بدون أن يصارع ضد القوانين الالهية».[دوم ديشان] □ ما كنا نفهم كيف يمكن أن يكون هذا الكتاب [مذهب الطبيعة] خطراً : فقد كان يبدو لنا بالياً وشبحياً الى حد كان يشق علينا حتى أن يقع نظرنا عليه » . [غوته]

□ • إذا كنتم تشاؤون الا تحفظوا أي احترام كاذب وأي اعتبار عقلي لهؤلاء الفلاسفة المزعومين من أمثال هلفسيوس وهولباخ ، فعليكم بقراءة كتاب غريم : فأنتم ترونهم وقد رُدُوا الى قيمتهم الشخصية من قبل ذاك الذي عرفهم خير معرفة ، والذي عندما صورهم بحجمهم الطبيعي ما كان يخطر له في بال أن يقدح فيهم » . [سانت - بوف]

النضاع ... لكن البورجوازية حتى النضاع ... لكن البورجوازية حتى النضاع ... لكن البورجوازية ، التي كان ممثلها والمحامي عنها ، كان يرى فيها الفئة الاكثر استقامة والاكثر اجتهاداً والاكثر كرماً والاكثر ثقافة . اما بورجوازية اليوم فما كانت إلا لتذعره ، . [بليخانوف]

□ « أما هولباخ فقد وقف بطبيعة الحال ضد الله ، ضد السر ، ضد الكهنة ، ضد كل مذهب زهدي . ولكنه ، بخلاف لامتري أو ديدرو أو هلفسيوس ، كان يعتقد أن الدين مفيد للشعب : فالإلحاد ما وجد لعامة الناس ، . [جان فال]

□ « ما كان مذهب هولباخ ليروق للشريحة العليا من البورجوازية المرتبطة بالنظام القديم ، لكنه كان يتوافق كل التوافق مع عقلية سواد البورجوازية الصناعية والتجارية ومصالحها . والحق أن مجتمع هولباخ « العقلاني ، حمل ، منذ لحظة ولادته في عقل المفكر المادي الكبير ، السمات الواضحة ، وإن المخففة بعض الشيء ، للنظام البورجوازي الذي أزفت ساعة قيامه ، . [ف . فولغين]

#### هولكوت ، روبرت

#### Holkot, Robert

لاهوتي انكليزي كتب باللاتينية ، توفي سنة ١٣٤٩ م . دومينيكاني من كامبردج ، خرج بعنف على الارسطوطاليسية ، ونفى امكانية استخدامها في اللاهوت . لاحظ ، كأكثر اللاهوتيين ، أن سر اللاهوت لا يتفق مع مقتضيات المنطق ، لكنه خلص من ذلك الى وجود منطق آخر خاص باللاهوت ، وما عرفه الفلاسفة . له شرح على كتاب الاحكام (\*) .

#### هومبولت ، فلهلم فون

#### Humboldt, Wilhelm Von

فيلسوف وناقد أدبى وسياسى المانى . ولد في بوتسدام عام ١٧٦٧ ، وتوفى في قصر تيغل ، بالقرب من برلين ، في ٨ نيسان ١٨٣٥ . كان شقيق العالم بالطبيعيات فريدريش هاينريخ فون هومبولت ، وقد درس الفلسفة والحقوق في برلين وغوتنغن وايينا. وفي هذه الأخيرة عقد صداقة عمر مع شيلر . عند اندلاع الثورة الفرنسية ، قصد باريس ليتابع الأحداث عن كثب . وقد أثارت آراؤه حول الدستور الثوري مساجلة في عام ۱۷۹۲ ، رد عليها بكتابه محاولة في حدود عمل الدولة ، الذي لم يطبع إلا في عام ١٨٥١ ، والذي سيعد من الأعمال الكلاسيكية لليبرالية القرن التاسع عشر السياسية . زواجه من كارولين فون داشرودن جعله من الأصدقاء المقربين الى غوته وهاينه وتورنر وعلى الأخص جاكوبي ؛ وقد مارس هذا الأخير تأثيراً عظيماً على آراء هومبولت . قام ، عام ١٧٩٧ ، برحلة طويلة زار خلالها ايطاليا وفرنسا واسبانيا . توقف لمدة ثلاثة أعوام في باريس ، وتعرّف الى مدام دى ستال ، وكتب رسالته الشهيرة المعروفة باسم رسالة الى غوته حبول المسترح الفترنسي . عين ، بين ١٨٠١ و ١٨٠٨ ، قائماً بأعمال الحكومة البروسية لدى الكرسى الرسولي ، ثم وزيراً للتعليم العالى ('اسس ؛ بصفته هذه ، جامعة برلين في عام ١٨١٠ ، ودعا للعمل فيها عدداً من المفكرين من بينهم فيخته وف ١٠٠٠

فولف وشلاير ماخر وسافيني). عين سفيراً في فيينا من ١٨١٢ الى ١٨١٩ ، ولعب دوراً هاماً في مؤتمر فيينا . في عام ١٨١٩ ، أصبح وزيراً للداخلية ، لكنه اضطر الى ترك هذا المنصب بسرعة بسبب آرائه الليبرالية ، وكرّس نفسه مذّاك لأبحاثه . وتُعد مقدمة كتابه حول لغة كاوي Kawi في جزيرة جاوة (صدر بعد وفاته ) ،والمعنونة باسم في بنية اللغة(\*) ، فلسفة حقيقية للغة . ونخص من بين مؤلفاته الأخرى بالذكر ، محاولات جُمالية ( ۱۷۹۹ ) ، و مهمة المؤرخ(\*)( ۱۸۲۱ ) و أبحاث حول سكان إسبانيا البدائيين بالاعتماد على اللغة الباسكية ( ١٨٢١ ) ، و رسالة في اشكال القواعد اللغوية عامة وفي اللغة الصينية خاصة (باريس ، ١٨٢٧) ، وقد فرض هومبولت نفسه ، من خلال مؤلفيه الأخيرين ، كواحد من مبتكرى الألسنية الحديثة . وفي عام ١٨٣٠ ، نشر هومبولت مراسلات مع شيلر وقد سبِّقها بمقدمة مثيرة للاهتمام . كذلك نشرت بعد موته مراسلاته مع غوته وجاكوبي وفون شليغل . ولنشر أخيراً الى أنه كتب مذكرات أيضاً . وقد جمعت أعماله الكاملة في مجلدات سبعة صدرت في برلين بين ١٨٤١ و ١٨٥٢ .

□ د لقد كان هومبولت واحداً من المحللين الاوائل المثقافة ، بالمعنى الذي يعطي اليوم لهذه الكلمة في الانتروبولوجيا . فقد كان رائداً لديلتي وكاسيرد ، وتصور كل ثقافة على انها من خلق كلية تتيح للفرد ان يخترع داخليته الخاصة ووجدانه الخاص » . [بيير تروتينيون]

# هونتونجي، بولان

#### Hountondji, Paulin

كاتب فلسفي إفريقي من بنين (داهومي سابقاً) من مواليد ١٩٤٢ طرح بوضوح، في كتابه الصادر بالفرنسية عام ١٩٧٦ تحت عنوان حول «الفلسفة» الإفريقية، مشكلة وجود فلسفة أصيلة في القارة الافريقية. وقد أنكر أن تكون الفلسفة مجرد رؤية أمة بعينها للعالم، كما أنكر أن يكون ثمة وجود أصلاً لفلسفة جماعية، ورفض بالتالي فكرة «الفلسفة الاثنية». من مؤلفاته أيضاً: الحريات: مساهمة في الثورة الداهومية (١٩٧٣).

# هویسمان، دُنی

#### Huisman, Denis

فيلسوف وعالم جمال فرنسي معاصر (١٩٢٩ - ). مدير المعهد الفرنسي لعلم الجمال الصناعي. عرف الشهرة من خلال كتابه المدرسي. رسالة موجزة في الفلسفة (١٩٧٧) الذي فتح امام طلاب الثانويات تيارات الفكر الحديث، ولاسيما الماركسية التي كان مسكوتاً عنها في كتب التعليم. تتلمذ فلسفياً على غبربيل مرسيل، وانتصر لضرب من «فلسفة يومية» برسم الجميع، وانتهى إلى حصر المتمامه بمباحث الاتصال الفردي والجماهيري. من مؤلفاته: لوحة الفلسفة المعاصرة (١٩٥٧)، فلاسفة اليوم (١٩٦٦)، تاريخ الفلسفة (١٩٧٦)، فلاسفة اليوم (١٩٦٦)، القول والفعل: دراسة في الاتصال (١٩٨٠)، معجم الفلاسفة الغربية (إشراف، ١٩٨٤)، أشهر صفحات الفلسفة الغربية (إ١٩٨٠).

# هوي شي

#### Houel Che Huel Che

فيلسوف صيني من القرن الرابع ق . م . كان مولعاً بالسفسطات والموسيقى . كان يقول إن تصادم الآراء عبث ، لأن الكل واحد ، ولأن التمييزات التي يجريها بنو الانسان بين « نعم » و « لا » نسبية وذاتية . فلا شيء عارض شيئاً ، بل كل شيء يعادل كل شيء . ولهذا يرتفع الحكيم فوق التمييزات و « يجعل من الطريقين واحداً » . فليس في العالم ما هو أكبر من رأس شعرة ، وليس فيه ما هو أصغر من جبل تي المقدس . وما من وليس فيه ما هو أصغر من جبل تي المقدس . وما من احد عاش أكثر مما عاش طفل اختطفته يد المنون من أيامه الأولى ، وبينغ تسو ، أكبر المعمرين الصينيين ، أيامه الأولى ، وبينغ تسو ، أكبر المعمرين الصينيين ، أيامة الأولى ، وبينغ تسو ، أكبر المعمرين الصينيين ، التي كان يرمي بها الى زعزعة ثقة عامة الناس بالمعاني المتواضع عليها : السماوات واطئة كالأرض ، والجبال مرتفعة كالمستنقعات ؛ وشمس الضحى هي هي شمس

المغرب ، ليس للجنوب حد ولكن له حداً ؛ أذهب الى يو اليوم ، وقد وصلتها بالامس ؛ أعرف مركز العالم : فهو في الشمال وفي الجنوب .

# هوي ننغ

#### Houel Neng Huel Neng

فيلسوف صيني ( ٦٣٨ - ٧١٣ م ) . من رواد مدرسة اليقظة البوذية في الصين . عرّف هذه اليقظة بانعتاق الروح من كل شرط ، وبايلولته الى ما هو كائن عليه ، مطابقاً ابداً لذاته وخاوياً من كل تعيين . وخلافاً لشن سيو نفى ان تكون طبيعة بوذا ( أو الروح ) الطاهرة أبداً قابلة لأن تتلوث بغبار الوجود العادى .

#### هویه ، بییر دانییل

#### **Huet, Pierre Daniel**

علامة وفيلسوف فرنسي ، ولد في كان في ٨ شباط ، ١٦٢٠ ، ومات في باريس في ٢٧ كانون الثاني ١٧٢١ . المحه المحمد ١٦٢٠ المحمد الثاني المحمد في الرغم من أن اسمه سقط في لجة النسيان ، لعب هذا الاسقف في حياته دوراً مهماً كمحرك للحياة الادبية والعقلية بما كان له من سلطة متينة بحكم وساعة معارفه . أسس في روان عام ١٦٦٢ اكاديمية للعلوم ، ووصل صيته الى البلاط حيث عين مؤدباً مساعداً لولي العهد ، وبصفته هذه مساعداً لبوسويه . وفيما كان يهتم بتربية ابن لويس الرابع عشر ، شرع هويه بنشر مؤلفات الكلاسيكيين القدامي باللاتينية « برسم ولي العهد » . وشارك بقسط موفور في المساجلات الغلسفية .

كان في أول الأمر نصيراً متحمساً لديكارت ، ثم انقلب عليه وصار من ألد خصومه عندما نشر باللاتينية نقد الفلسفة الديكارتية ، الذي أكمله بمذكرات برسم تاريخ الديكارتية ( ١٦٩٢) . وقد عرفت كتاباته الفلسفية ، وعلى الأخص البرهان الانجيلي ( ١٦٧٩) ، بعض النجاح في حينه ، ولكن المعاصرين له لاحظوا أن ما برهن عليه هويه في المقام الأول هو علمه . وفي عام ١٦٦٩ استقال هويه من

كرسي الأستفية وتفرغ للدرس . وكتابه الذي نشر بعد وفاته ، وبلا اسم مؤلف عام ١٧٢٢ ، وسالة فلسفية في ضعف الذهن البشوي ، حمل المؤرخين على إدراجه في عداد الشكيين .

#### هويول ، وليم

#### Whewell, William

فيلسوف ومؤرخ انكليزي للعلوم ( ١٧٩٤ ـ ١٨٦٦ ). دَرَس ودرَس في كامبردج واصبح عام ١٨٤٢ ) النبأ لرئيس تلك الجامعة . انتخب عضواً في الجمعية الملكية وهو في عامه السادس والعشرين . صاغ تصوراً عاماً لتاريخ العلوم شدد فيه ، من خلال منظور كانسطي ، على دور الاختراع والنشاط التركيبي للذهن في الاكتشاف العلمي . له تاريخ العلوم الاستقرائية (ثلاثة أجزاء ، ١٨٣٧) ، وفلسفة العلوم الاستقرائية مبنية على تاريخها (١٨٤٠)، وقد وسع هويول هذا الكتاب لاحقاً وجعله في ثلاثة كتب مستقلة ( ١٨٥٠ و ١٨٦٠ ) . وقد اعاد هويول النظر ، في كتابه فلسفة الاكتشاف ( ١٨٦٠ ) ، في نظرية بيكون وستيوارت مل في الاستقراء .

# هياروقلس

## Hiéroclès Hierocles

فيلسوف افلاطوني محدث كتب باليونانية . ولد ومات في الاسكندرية في القرن الخامس الميلادي . دَرَس في اثينا ، ولقي اضطهاداً في القسطنطينية بسبب تمسكه بالوثنية . علم في الاسكندرية وله شروح على اشعار فيثاغورس المذهبة ، ورسالة في العناية الالهية والقدر .

# ميباثيا

## Hypathle Hypatla

فيلسوفة افلاطونية محدثة ورياضية . ولدت وماتت

في الاسكندرية ( ٣٧٠ ـ ٤١٥ م ) . فتحت مدرسة في الإسكندرية حيث كانت تعطي شروحاً باليونانية على الإسكندرية حيث كانت تعطي شروحاً باليونانية على الفلاطون وارسطو وكبار الرياضيين . كان اشهر تلميذ لها سيناسيوس القورينائي ، الذي اصبح اسقفاً عام ١٤١ م . وكل ما نعرفه عن شخصيتها يعود الى الرسائل التي تفيض بالمحبة والتي ارسلها لها . لقيت مصرعها على ايدي الغوغاء بعد ان البهم عليها الرهبان .

#### هيبوليت ، جان

#### Hyppolite, Jean

فيلسوف فرنسي ( ١٩٠٧ - ١٩٦٨ ) . كان داعية لتجديد الدراسات الهيغلية من منظور وجودي ، اعتقاداً منه بأن للفلسفة الهيغلية في عصرنا الهمية تعادل تلك التي كانت للفلسفة الأرسطية في العصر الوسيط . وقد ذهب الى أن ماركس نفسه كان هيغلياً ، وحاول أن يتقصى العناصر الهيغلية في الماركسية . نقل الى الفرنسية فينومينولوجيا الروح (\*) لهيغل ( ١٩٤١ ) واتبع الترجمة ، التي كان لها تأثير كبير في الوجوديين الفرنسيين ، بشرح بعنوان تكوين الفينومينولوجيا الفرنسيين ، بشرح بعنوان تكوين الفينومينولوجيا وبنيتها ( ١٩٤٦ ) . ومن مؤلفاته الأخرى : مدخل الى فلسفة هيغل في التاريخ ( ١٩٤٨ ) ، المنطق والوجود ( ١٩٤٩ ) ، دراسات عن ماركس وهيغل

# هيبوليتوس الروماني ، القديس

# Hippolyte De Rome, Saint Hippolytus Of Roma, Saint

لاهوتي يوناني، جرى إعلانه باباً كاذباً، ولكنه تصالح في آخر الامر مع البابا بونتيانوس، واستشهد وإياه في موجة اضطهاد روماني سنة ٢٢٥ م . بقي الغموض يلف حياته وشخصيته ردحاً طويلاً من الزمن . تربط وثيقة للبابا داماسيوس اسمه بالبدعة النوفاسيانية . ويذكر كل من اوسابيوس ويدروني موس انه كان اسقفاً ، ويقول كتّاب متأخرون إن ابرشيته كانت في

شبه الجزيرة العربية . وقد ثبت أن الفلسفيات أو دحض الهرطقات جميعاً (\*) التي اكتشفت في جبل آثوس تعود إلى هيبوليتوس ، مما أفسح في المجال لإلقاء بعض الضوء على تلك الشخصية الفريدة وعلى فكرها الذي تطور باتجاه الاقتراب من النزعة الألفية ومعارضة الفنوصية . ويبدو أنه من الواجب أن يعزى اليه أيضاً الكتاب المعروف بعنوان السُنَّة الرسولية، وهو من أوائل الكتب في الليتورجيا .

#### هيبون الساموسي

#### Hippon De Samos Hippon Of Samus

فيلسوف إيوني من القرن الخامس ق.م. من تلامذة المدرسة الملطية، جعل من الرطب مادة الوجود الأولى، وبذلك يقترب من مؤسس المدرسة الملطية طاليس الذي كان يقول بأن الماء أصل الوجود. ويبدو أن نظرياته في الطب قريبة من اراء المدرسة الفيثاغورية.

# هيتينغ ، ارنولد

#### Heyting, Arnold

منطيب قسولندي معاصر (۱۸۹۸ ـ ۱۹۸۰). منطقه د الحدسي ، محاولة لتقعيد قواعد الاستدلال التي سلَّم بصحتها الرياضي بروانر الذي كان يرفض مماثلة الرياضيات بالمنطق . ويوصف هذا المنطق بأنه د مُضْعَف ، وذلك من حيث أنه يتخلى عن بعض بديهيات الحساب المنطقي التقليدي . من مؤلفاته : السس الرياضيات (۱۹۳۵) ، الحدسية ، مدخل (۱۹۳۰) .

# هيغل ، جورج فلهلم فريدريش

#### Hegel, Georg Wilhelm Friedrich

فيلسوف الماني . ولد في شتوتغارت في ٢٧ آب ١٧٧٠ ، ومات بالكوليرا في ١٤ تشرين الثاني ١٨٣١

في برلين . وقد شاحت المصادفة أن يولد هيغل وهولدران في عام واحد ؛ وعلى هذا النحوظهر معاً في عالم المانيا في مختتم القرن الثامن عشر الشاعر الذي سيعبر عن أفول ذلك الكون وسيتجاوزه بنتاجه، والفيلسوف الذي سيستمد من الرومانسية أعمق نبراتها ليحيطها في الوقت نفسه برؤية عقلانية غريبة تماماً عن قلق الرومانسيين . على أننا عبثاً نبحث في حداثة هيغل عن فورة « الاندفاع والعاصفة » أو حتى عن آثارها : فمراهقته كانت عديمة اللون بالمرة . فقد كان ابناً لمستخدم في الإدارة الدوقية ، وأمضى ثمانية عشر عاماً بين البيت الأبوى والمعهد ، بدون أن يلمع لا بالذكاء ولا بالخيال ، على الرغم من أنه كان نموذجاً للانتباه والدقة . كان يطالع كثيراً ، وبصبر لا يصدق بلخص أو يدوّن مقتطفات من كل ما يقرؤه . ولا نزال نملك الى اليوم جزءاً من ذلك العمل المكد في دفاتر مذكراته . وفي عام ١٧٨٨ ، وكانت الثورة الفرنسية على الأبواب ، تسجل هيغل في الصف العالي للأهوت في مدرسة توبنغن الإكليريكية ، وكان له من العمر ثمانية عشر عاماً : فكان أن تضافر الجو الجديد مع السن مع الظروف السياسية ليوقظ فيه المواهب العقلية التي كانت لا تزال الى ذلك الحين غافية . وأسهم تعرفه الى هولدران ، الطالب هو الآخر في توبنغن ، بقسط وفير في يقظة شخصيته تلك . وانعقدت بينهما للحال أواصر صداقة متينة وحميمة . وشرع هيغل يكتب تساملات ، ومقالات ، وحتى قصيدة ، بعنسوان إيلوزيس ، حاكي فيها هولدرلن . ثم كان بعد عامين لقاؤه \_ الذي ربما كان أشد حسماً \_ بشلينغ الذي وإن كان يصغره بخمسة أعوام فإنه كان أكثر تبكيراً منه بكثير من الناحية العقلية والذي كان أصاب منذ ذلك الحين شهرة في الأوساط الفكرية . وقد تسجل شلينغ بدوره في معهد توبنغن ، فقام بينه وبين هيغل تيار متصل من التأثيرات المتبادلة : فقد كان تكوين شلينغ الثقافي رومانسياً ، بينما كان تكوين هيغل على العكس كلاسيكياً عميقاً ، فكان من المحتم أن يكون تلاقيهما مثمراً .

في خريف ١٧٩٣ حصل على دبلومه في اللاهوت : ولئن شهد له اساتذته بقوة المنطق ، فقد انكروا عليه كل موهبة في الفصاحة . ولهذا السبب ، عزف هيغل عن مهنة القس واتجه الى أن يصير مؤدباً خصوصياً ، وتلك

كانت مهنة مسئمة ، مزروعة بالصعاب والإذلالات . وكان أول عمل له لدى آل فون شترايغر في بيرن ، وهم من أعرق الأسر الأرستقراطية في المدينة . وعزلة بيرن ، بعد صخب توبنغن ، وفرت جواً ملائماً لتفتحه العقلي . وقد عكف هناك على قراءة الدين في حدود العقل البسيط(\*) لكانط ، فنقله الى عالم جديد بالنسبة اليه وبعيد غاية البعد عن ذلك العالم الرومانسي الذي كان هيمن عليه الى ذلك الحين . وعلى هذا النحو اقترب بخطى حثيثة من الأخلاق الكانطية ، وقرأ بنهم لسينغ وهردر ، واهتدى في دخيلة نفسه الى عقلانية أساسية ستغدو هي العلامة الفارقة لفلسفته . وكانت الثمرة الأولى لتغييره اتجاهه النص الشهير والعقلاني عن حياة يسوع – انظر كتابات الشباب حول حياة يسوع – انظر كتابات الشباب حول العشرين .

في ١٧٩٧ ، كان هيغل لا يرال يعمل مؤدباً في فرانكفورت \_ على \_ الماين ، وكان لا يبزال يسعى الى التوفيق بين الاتجاهين والتأثيرين المتعارضين اللذين يصطرعان في ذهنه : من جهة أولى الرومانسية التي كان تشرب بها في توبنغن ، ومن الجهة الثانية العقلانية التي نمت في رأسه في أثناء تأملاته المتوحدة في بيرن ، وفي العام التالي حَدَثَ حدثُ بالغ الأهمية : فقد عُين صديقه شلينغ ، بناء على توصية من نيثامر وفيخته وغوته ، استاذاً « فوق العادة ، في جامعة إيينا الشهيرة . وكانت هذه المدينة الصغيرة قد أصبحت مذاك فصاعداً واحداً من أنشط المراكز الثقافية في المانيا قاطبة ، وعلى الأخص بفضل عمل راينهولد وفيخته اللذين كان تحلق حولهما عدد كبير من المدرسين . لكن في عام ١٧٩٩ ـ ١٨٠٠ اشتعلت المساجلة المشهورة حول الإلحاد ، واضطر فيخته الى مغادرة إيينا التي شرعت من ثم بالأفول. وإنما في اثناء سنوات النقاش تلك ، وتحديداً في كانبون الثاني ١٨٠١ ، استدعي هيغل للتعليم في إيينا ، بناء على توصية من شلينغ . وابتداء من ذلك اليوم بدا عهد من الصداقة والتعاون الوثيقين بين هيغل وشلينغ ، وكانت ثمرته المقالات المشهورة ـ وأهم مقالين لهيفل كانا د الإيمان والعلم ، و د حول المنهج العلمي للقانون الطبيعي ، \_ التي صدرت في المجلة النقدية للفلسفة ، التي كانا يتوليان رئاسة تحريرها ، والتي

ذاد فيها هيغل عن فلسفة شلينغ ضد فلسفة فيخته . وفي اثناء ذلك ، كان هيغل يرسم في دفاتر مذكراته خطوط مذهبه . وبالفعل ، اتاح له المناخ الجامعي ان يستكمل تكوينه الفكري ، فراحت قدراته الكامنة تتفتق وتتطور ؛ وفيما كان شلينغ ، « الغلام العبقري » ، يمضي الى أفول ، كان هيغل على وشك إبداع خير آثاره . ولم يتأخر ظهور الاثر الأول منها : فينومينولوجيا الروح (\*) الشهيرة . وكان هيغل وعد بتسليم الناشر المخطوطة في تشرين الأول ١٨٠٦ ، لكن احتلال الفرنسيين لإبينا أخر إنجازه الى العام التالي . وفي مقدمته برزت وأضحة قطيعة هيفل النهائية مع الرومانسيين ومع شلينغ .

بعد سقوط إيينا ، عرف هيغل صعوبات مالية ، واضطر، كسباً لرزقه، الى القبول بمهمة تحرير صحيفة محلية ، هي البامبرغرزايتونغ ، وإلى الإقامة فى تلك المدينة الصغيرة ( بامبرغر ) العديمة الثقافة الى عام ١٨٠٨ . وقد راح يكتب الى أصدقائه رسائل مفعمة بالمرارة الى أن تدخل ، لانتشاله من وضعه الصعب ، صديقه وصديق شلينغ النافذ . نيثامر . وكان هذا الأخير قد وضع مشروعاً لإصلاح المدارس الثانوية في بافاريا ، فأرسل هيغل الى نورمبرغ ليعمل مديراً للثانوية الكلاسيكية الجديدة حيث درَّس الفلسفة ايضاً . وتلك كانت ، في اغلب الظن ، أهدا سنوات حياته واكثرها جداً . وفي عام ١٨١١ تزوج من فتاة تنتمى الى نخبة الأسر النبيلة في المدينة ، وأعطى في تلك الفترة علم المنطق<sup>(\*)</sup> و التمهيد الفلسفي . بيد أن إدارة مدرسة ثانوية ما كان لها أن تلبي طموح هيغل وأن تستوعب قيمته ، فظل يصبو الى التعليم الجامعي ، وتحققت أمنيته هذه عندما دعي في عام ١٨١٦ للتدريس في جامعة هايدلبرغ. وهناك بدأ بتكوين مدرسته : فقد تحلقت حوله مجموعة بكاملها من التلاميذ ، ولسوف يعمل المخلصون منهم على نشر مذهبه في جميع أرجاء المانيا: هنريخس، روزنكرانتز ، إردمان . وعندئذ كتب الأثر الذي عاد عليه بأرسع الشهرة : موسوعة العلوم الفلسفية(\*) . ومنذئذ صار اسم هيغل يُتداول في جميع الأوساط الفلسفية ، فيثير تارة الاستحسان الحار وطوراً ردوداً عنيفة . وطبقت شهرته الأفاق وأوصلته الى ذروة حياته التدريسية : جامعة برلين ؛ فقد استدعى اليها في

صيف ١٨١٨، ودرس فيها ثلاث عشرة سنة متوالية الى يوم وفاته. وفي اثناء سنواته البرلينية اصدر مبلدىء فلسفة القانون (٥) ( ١٨١٨) و العروس في فلسفة التاريخ (٥). وعرف هيغل من الرضى أعظم ما يمكن أن يعرفه فيلسوف، وتقاطر عليه الطلبة من جميع أنحاء المانيا لحضور دروسه، وبات على اتصال بأرفع الشخصيات الادبية والعلمية في زمانه، ومنهم غوته وفكتور كوزان. وشيئاً فشيئاً صار معلم الثقافة الفلسفية الإلمانية، ووقع عدد من الجامعات تحت الهيمنة الكاملة لمذهبه. وعندما قضى بالكوليرا، نظمت له جنازة مشهورة. وعلى ضريصه قارنه مارهاينكه، عميد جامعة برلين، وكان من تلاميذه، بالمسيح. ودفن هيغل، كما كان طلب، الى جانب فيخته. وفي ٢٤ نيسان ١٩٣٠ انشئت في لاهاي رابطة فيخته ولية لهيغل يجتمع مؤتمرها مرة كل سنتين.

لم ينشر هيغل في حياته إلا جزءاً يسيراً من نتاجه ، ومنه فينومينولوجيا الروح وعلم المنطق و موسوعة العلوم الفلسفية ؛ أما زبدة مذهبه فتبقى متضمّنة في الدروس التي اعطاها في إيينا ونورمبرغ وهايدلبرغ وبرلين . وغب وفاته شرع اصدقاؤه وتلاميذه بنشر مجموعة كاملة لأعماله بالاستناد الى المخطوطات التي تركها والى المذكرات التي دونها عنه تلاميذه . وعلى هذا النحوراي النور علم الجمال<sup>(\*)</sup> ، وقد نشره هـ. ج . هوتو سنة ١٨٣٢ ، و فلسفة الدين(\*) ، وقد نشرها مارهاينكه سنة ١٨٣٢ ، ثم في طبعة اكمل سنة ١٨٤٠ ، و دروس في تاريخ الفلسفة(\*) ، وقد نشرها سنة ١٨٣٢ أيضاً ك . ل . ميشليه ، و دروس في فلسفة التاريخ ، وقد نشرها غانس سنة ١٨٣٧ واكملها ابن الفيلسوف كارل هيغل سنة ١٨٤٠ . أخيراً فإن موسوعة العلوم الفلسفية ، التي نشرت في حياة هيغل ، استكملت وزيدت عليها إضافات هامة جداً مستمدة من دروسه . وعلى هذا النحو أكمل فون هنينغ المنطق<sup>(ه)</sup> (١٨٤٠) ، وك . ل . ميشليه فلسفة الطبيعة (\*) (١٨٤٢) ، وبومان فلسفة الروح(\*) ( ١٨٤٥ ) . وقد بلغ عدد مجلدات الطبعة الكاملة الأعمال هيغل ، الصادرة في برلين بين ١٨٣٢ و ١٨٤٥ ، ثمانية عشر مجلداً ، يضاف اليها ترجمة لحياة الفيلسوف بقلم روزنكرانتز ، ومجموعة من الرسائل جمعها كارل هيغل . وعلى كل حال ، لم

تستكمل الطبعة الكاملة لآثار هيغل ، بما فيها مؤلفات الشباب ، إلا في الطبعة النقدية التي أصدرها في لايبتزيغ ، ابتداء من ١٩٠٥ ، ج . لاسون وج . هوفمايستر .

قليلة هي الآثار الفلسفية التي ابتعثت مثل ذلك القدر من المناقشات ومن التأويلات المتناقضة . فبعيد وفاة الفيلسوف انقسم تلاميذه إلى فريقين، فريق الَّف يمين المدرسة الهيغلية، إذ رجع أدراجه الى مذهب التأليه الديني التقليدي ، وفريق ضم الهيغليين اليساريين وانتهى الى الإلحاد ، وكان أبرز ممثليه شتراوس ، وفيورباخ ، وعلى الأخص ماركس . وقد بقى هذان التأويلان المتنافران قائمين عندما غزا مذهب هيغل أوروبا ؛ ففي حين كانت الغلبة في انكلترا والولايات المتحدة ، ومع مفكرين من أمثال غرين وف . هـ . برادلي وج . رويس ، للروح الديني لليمين الهيغلي ، رجحت في روسيا، وفي الأوساط الطليعية، كفة الهيغليين اليساريين، وكان أبرز ممثليهم إسكندر هرزن . وفي ايامنا هذه تأدى تيار اليسار الهيغلى ، عبر ماركس ، الى ولادة المادية الجدلية . وفي فرنسا ، وبعد فكتور كوزان، اثر مذهب هيغل في مفكرين متضاربين من امثال رينان وفاشرو وهاملان . وفي إيطاليا حاول الفيلسوف بنديتو كروتشه أن يؤلف مذهبا هيغلياً محدثاً ذا اتجاه انتقائي ، وقد حدد مواقع هذه الحركة في مؤلفه المشهور: ما هو حي وما هو ميت فى فلسفة هيغل(\*) .

ومنذ نحو ثلاثين سنة عرفت الدراسات الهيغلية انبعاثاً لم يتمكن ، مع ذلك ، من ردم الهوة التي تفصل بين يمين المدرسة ويسارها . ويتمثل كلا الاتجاهين في فرنسا اليوم بشارحين مرموقين للفكر الهيغلي : ه . نبيل الذي يتأوله باتجاه التأليه الديني المسيحي ، و 1 . كوجيف الذي يرى فيه « فلسفة ملحدة جذرياً » . واخيراً ، فإن علاقات المذهب بفلسفات الوجود تطرح مسائل جديدة وتفتح مناقشات جديدة . [ارماندو بليب]

□ « إنه يجتذب الدين المسيحي الى الفلسفة مع اله لا شأن له بها ... » . [غوته]

 □ « نحن لا نستطيع أن ننكر على هيغل فضل فهم الطبيعة المنطقية للفلسفة عندما جعل المطلب الأول من الفلسفة أن تنسحب إلى الفكر المحض وإلا يكون لها

من موضوع مباشر سوى التصور المحض . لكن هذا الانطواء على الفكر وحده ، على التصور المحض ، ارتبط لدى هيفل بدعوى أن التصور هو كل شيء وأنه لا مكان خارجه لأي شيء ... وينبغي أن يكون مفهوماً لنا أن التصور عنده ليس مجرد فكرة ، وأنما هو على المكس الشيء بالذات ... ونحن لن نكون إلا مخطئين فيما لو آخذنا هيفل على اعتباره الله مجرد تصور ، فيما لو آخذنا هيفل على اعتباره الله مجرد تصور ؛ فرايه بالأحرى أن الخالق الحق هو التصور ؛ فبه نتحصل على الخالق ولا نحتاج الى خالق آخر ، . [شطينغ]

□ « إن منهجي الجدلي لا يختلف عن المنهج الهيغلي من أساسه فحسب ، بل هو أيضاً نقيضه التام ... لانني مادي ، على حين أن هيغل مثالي . إن جدل هيغل هو الشكل الاساسي لكل جدل ، وانما فقط بعد أن يتم تجريده من صورته الصوفية ، وذلك هو بالضبط ما يميز منهجي ... إن الجدل عنده يمشي على راسه ؛ ويكفي أن نوقفه على قدميه حتى نجد له سيماء معقولة تماماً » . [كارل ماركس]

الكبرى ـ عالم الطبيعة والتاريخ والروح قاطبة على انه الكبرى ـ عالم الطبيعة والتاريخ والروح قاطبة على انه سيرورة ، اي على انه مستغرق في حركة ، في تغير ، سيرورة ، اي على انه مستغرق في حركة ، في تغير ، في تحول ، في تطور دائم ، وحاول أن يبرهن على الترابط الداخلي لهذه الحركة ولهذا التطور ... ولئن لم يحل هيغل هذه المسألة ( المنطق الداخلي لسيرورة التطور ) ، فليس لذلك من أهمية تذكر . وإنما فضله ، الذي أبقى ذكراً دائماً ، هو أنه وضعها . فتلك المسألة الذي أبقى ذكراً دائماً ، هو أنه وضعها . فتلك المسألة اي فرد أن يحلها بمفرده . وعلى الرغم من أن هيغل أي فرد أن يحلها بمفرده . وعلى الرغم من أن هيغل كان ـ مع سان سيمون ـ الرأس الأكثر موسوعية في زمانه ، فقد كان محدوداً مع ذلك ، أولاً بالمدى الضيق نما لمعارفه الخاصة ، وثانياً بالمدى والعمق الضيقين أيضاً لمعارف عصره وآرائه » . [إنجلز]

ان النتيجة الأخيرة للفلسفة الألمانية [اي هيغل] تريد أن تثبت أن الانسان مكره على أن يصنع التاريخ بدون تدبير إله وحمايته ، وأن ليس الله من خلق العالم ، وإنعا الانسان هو الذي تخيل الله . ولو ضرب عذا التعليم الثوري جذوره في الادمغة الألمانية ، لتبدد عما قريب الهدوء الثقيل ولانتهت عبادة السلطة

والسذاجة اللتان كانتا الى يومنا من السمات المميزة للحياة الالمانية . وإن الفلسفة الالمانية تمثل إعلان حرب على الواقع الالماني وتحوي وعوداً ثورية . لكن ما من شيء يثبت أن هذه الثورة ستكون كريمة وتحريرية وكلية بالقدر الذي كانته الثورة الفرنسية » . [هاينويخ هاينه]

□ د إن منطق هيغل كماأفهمه يرضني عقلي أكثر بما
 لا يقاس من كل تلك الحكم والأقوال المأثورة التي حشينا بها منذ نعومة اظفارنا ، [برودون]

□ • هذا العبقري المعجز ، هذا المنجب المنقطع النظير ، هذا المجدد لبناء الكون ، . [فيلهيه دي ليل - آدام]

□ دراسه رأس مساحب حانة للجعبة » . [شوبنهاور]

□ • نحن الألمان ما كنا إلا لنكون هيغليين حتى ولو لم يوجد هيغل قط ، وذلك بقدر ما اننا ( بالتعارض مع اللاتين قاطبة ) نعطي غريزياً معنى اعمق وقيمة أغنى للصيرورة وللتطور مما لما هو كائن » . [نيتشه]

المدهب الأوسع والأغنى والأعمق للتطور، وانجازاً مائلًا للفلسفة الكلاسيكية الألمانية ، [لينين]

 ا د لقد كان من اولئك الذين ما عرفوا قط عفوية الشباب الساذجة ، ولكن ناراً خفية كانت تضطرم لديه ،
 حتى فى الشيخوخة ، [ديلثي]

□ و لقد عارض العقلانية الميتافيزيقية بالجدل ، وعارض المفاهيم المتجمدة بتحولها ، وعارض التجريد الأجوف بالمفهوم المادي لغنى الجزئي والفردي . [بوليتزر]

□ ديمكن لهيغل أن يسد مسد أرسطو، لأنه أرسطو الأزمنة الحديثة ، وأعمق المفكرين ، وأثقلهم تأثيراً في المصائر الأوروبية ، [الأن]

ا و إن هيغل هو في أصل كل عمل عظيم عُمل في مضمار الفلسفة منذ قرن ونيف - ومن قبيل ذلك الماركسية ونيتشه والفينومينولوجيا والوجودية الألمانية والتحليل النفسي - وكان هيغل أول من حاول استكشاف اللامعقول ودمجه بعقل موسع لا يزال إنشاؤه من مهمة عصرنا . إنه هو مخترع ذلك العقل الأوسع شمولاً من الذهن ، والقادر أن يحترم تنوع وفرادة النفسيات والحضارات ومناهج الفكر والطابع

الاحتمالي للتاريخ ، بدون أن يتخلى مع ذلك عن التصميم على السيطرة عليها ليقودها الى حقيقتها الخاصة ، [ميرلو - بونتي]

□ « يميل الكثيرون الى اعتبار هيفل فيلسوف الروح المطلق متناسين الهوس الذي عاش به عصره وأحداثه ، . [هيلين فيدرين]

□ « جاء هيغل الى الفلسفة ببطه ، لا بدءاً من افكار مسبقة التصور ، بل مدفوعاً بالمشكلات العينية التي صادفته في زمانه . العصر مدركاً في التصور : تلك كانت فلسفته ، . [مرسيل رينييه]

□ د أن المنطق الجدلي هو نموذج السفسطة بالذات ... والأهمية التاريخية لهيغل لا تقبل مماراة ، ولا يخطىء من يقول إن أزمتنا الحاضرة منذورة لهيغل ، ولكن مثلما هي منذورة للسرطان والسل ، . [جان غرونييه]

□ « كما ختم نابليون ، بحسب هيغل ، التاريخ الانساني ، كذلك يختم هيغل تاريخ الفلسفة » . [الكسندر كوجيف]

□ « لقد استخلص هيغل نتيجة كل المأثور الفلسفي عندما ماهي بين العقل والحرية : فالحرية هي الشكل الوحيد الممكن لوجود العقل . وإذا تصورت الفلسفة العقل على أنه حرية ، بدت وكأنها أدركت حدها : فالشيء الذي لا يزال يتطلب أن يُفعل ، أي التحقيق الفعلي للعقل ، ليس من اختصاص الفلسفة . وبالفعل ، كان هيفل يعتبر أن تاريخ الفلسفة قد أغلق نهائياً بعد أن حققت تلك المماهاة . بيد أن هذه النتيجة ما كانت تعني مستقبلاً أفضل ، وإنما فقط الحاضر المحزن للبشرية » . [هربرت ماركوزه]

# هيكل ، إرنست هاينريخ

#### Haeckel, Ernst Heinrich

فيلسوف وعالم طبيعيات الماني، ولد في بوتسدام، في ١٦ شباط ١٨٣٤، وتوفي في إيينا في ٨ آب ١٩٦٩، درس الطب والعلوم الطبيعية في فرتزبورغ وفي برلين حيث حصل على شهادة الدكتوراه ( ١٨٥٧). وبعد أن مارس الطب لمدة عام، عاد من جديد الى دراسة التشريح، وعلم الأجنة،

والفسيولوجيا المقارنة ، بإشراف اساتذة من امثال شلايدن ومولِّر وفيرشو . وسعيا وراء تعميق معرفته ، الواسعة اساساً ، قام بعدد من الرحلات الى فرنسا وايطاليا وانكلترا . فتعرّف الى داروين ، وغدا على الفور من أشد أنصاره حماسة . في عام ١٨٦٢ ، درَّس التشريح المقارن وعلم الحيوان في جامعة ابينا حيث أسس له فيما بعد كرسى لعلم الحيوان الوراثي (١٨٦٥) كما عُين مديراً لمتحف العروق والانواع . وفي عام ١٨٦٦ أصدر المورفولوجيا العامة للأجسام حيث درس الاكتشافات الحديثة التي تم التوصل إليها في علم الأجنة وتعمّق فيها . وعلى الرغم من الدعوات التي وجهها اليه عدد من الجامعات الالمانية . آثر هيكل البقاء في إيينا الى آخر حياته . في ١٨٦٨ ، جمع عدداً من محاضراته في تاريخ خلق الكائنات المتعضية حسب القوانين الطبيعية(٥) ، وقد حاول ، من خلال تلك المحاضرات، التوفيق بين نظريات لامارك ونظریات داروین . بین عامی ۱۸۲۱ و ۱۸۷۹ ، تابع دراساته حول الحيوانات البحرية الدونية ، وتمكن من جمع معلومات هامة من خلال الرحلات العديدة التي قام بها الى بحر الشمال والبحر الأحمر والمناطق المدارية . وقد عرض النتائج والخلاصات التي توصل إليها في الاسفنجات الكلسية ( ١٨٧٢ ) ، و مرجان شبه الجزيرة العربية (١٨٧٢)، والمدوسات ( ١٨٧٩ ) . غير أن شغله الشاغل كان البحث عن الكائن الذي يشكل صلة الوصل بين الانسان والرئيسات . في عام ١٨٧٣ اصدر دراسات حول نظرية الجسترولة ؛ وقد عمّق ، في هذا الكتاب ، أبحاث العالم الفرنسي سير، وخرج باطروحة مفادها ان الحيوان المختزل إلى جيب معدى يمثل الشكل البدائي لجميع الحيوانات المتعددة الخلايا ؛ بعد ذلك أصدر علم تكوين الإنسان ( ١٨٧٤) ، الذي عارض فيه لاأدرية دي بوا ـ ريمون . ومن أهم أعماله : محاولات في علم النفس الخلوي ( ١٨٧٨) ؛ العلم الحر والتعليم الحسر (١٨٧٨)؛ ادلة عن التحولية (۱۸۷۹) ؛ داروین وغولخ ولامارك (۱۸۸۲) ؛ معلوماتنا الراهنة حول اصل الإنسان ، ( ١٨٩٨) ، الواحدية ، صلة الوصل بين الدين والعلم ( ١٨٨٢) واخيراً السغساز الكون(\*) ( ١٨٩٩) و معجزات الحياة ( ١٩٠٤) ، وهو ملحق للكتاب

السابق . وفي ميدان السياسة ، دافع هيكل عن بسمارك . وبعد وفاته حوات دارته ، د فيللا مدوسة ، الى متحف .

□ • اذا ما تأملنا في الصورة التي يرسمها إرنست هيكل للعالم ، خيل إلينا أننا في حضرة أقدم فلاسفة إيونيا : مكان لامتناه ، زمان بلا بداية ولا نهاية ، وفي كل مكان مادة تحييها حركة دائمة وكلية تعيد دورياً تطورات تكرر نفسها ، .[إميل برهييه]

#### هيلاريوس البواتياني ، القديس

#### Hilaire De Poitiers, Saint Hilairy Of Poitiers, Saint Hilarius, Sanctus

ولد في بواتبيه نحو ٢٦٥م، ومات في ١ تشرين الثاني ٢٦٧. صار اسقفاً على مسقط راسه ابتداء من عام ٢٥٠ ، وامتد إشعاعه الى الغرب كله والى الشرق . تحدر من اسرة وثنية ، ووجهته الافلاطونية المحدثة بقلق بين الفلسفات الوثنية ، انتهى نحو ٢٥٠ الى اعتناق النصرانية . وقد بلغ من حب ابناء مدينته له انهم رفعوه الى المنزلة الاسقفية على الرغم من أنه كان متزوجاً ورب اسرة. خاض اشـرس معاركه ضد الأريـوسيين ، وكتب السرد على فـالانسيـوس واورساقيوس(٥) . ثم انتهز فترة من الهدوء النسبي ولينجز الأبواب الاثني عشر من كتابه في الثالوث(٥) الذي جمع بين حرارة الإيمان وصرامة المنطق . وله ايضاً الرد على الهرطوقي كونستانسيوس ، و كتاب الإسرار ، و تسابيح .

دلقد افتتح القديس هيلاريوس سلسلة
 اللاهوتيين السكولائيين بتصميمه على أن يتكلم عن الله
 بكلمات الله ، [غرابمان]

# ھيوبنر، كورت

# Huebner, Kurt

فيلسوف ومؤرخ علوم الماني معاصر، ولد في

براغ عام ١٩٢١، وتولى عمادة كلية الفلسفة ببرلين. 
ترأس الجمعية الفلسفية التي تضم جميع فلاسفة 
المانيا، بل جميع فلاسفة اللغة الالمانية. درس تاريخ 
الفلسفة بدالة تاريخ العلوم وتطورها، وبخاصة علم 
المستقبل. ويُعدّ رائداً لموضوعة «الثورة العلمية» 
التي طورها توماس كون. ولكن أكثر نتاجه ما زال 
على شكل مقالات ومساهمات متفرقة في الندوات 
والمؤتمرات العلمية.

#### هيوم ، ديفيد

#### Hume, David

فيلسوف ومؤرخ وعالم اقتصاد اسكتلندي . ولد في ادنبره في ٢٦ نيسان (في التقويم القديم) - ٧ أيار ( في التقويم الجديد ) ١٧١١ ، وتوفى فيها في ٢٥ آب ١٧٧٦ ، تحدر من أسرة متوسطة الحال ، لها صلة قرابة بعيدة بأسرة هوم النبيلة . اما والدته فكانت بنت السير ديفيد فالكونر رئيس قضاة في اسكتلندة . وكان والده يملك في ناينولز عزبة صغيرة أمضى فيها ديفيد طفولته ، وعاد إليها أكثر من مرة عندما شب عن الطوق وتقدم في العمر ، ليرتاح من الصراعات المريرة لحياة تأخرت في منحه ذلك المجد الذي طالما صبا اليه منذ نعومة اظفاره . دخل جامعة ادنبره في عامه الثاني عشر وتركها في عامه الخامس عشر وأرادته أسرته ، بعد ذلك ، على دراسة الحقوق. لكن الاهتمام الذي حركته الفلسفة في نفسه منذ عهد مراهقته دفع به الي دراسة مسألة المعرفة . ثم وقم فريسة لانهيار عصبي (عام ١٧٢٩) لإفراطه في الدرس ، ولم يشف الا بعد عدة سنوات ، بعد ذلك فكر بالتوجه نحو التجارة ؛ فالتحق بمكتب لأحد التجار في بريستول ، لكن سرعان ما تبين له أن التجارة ليست طريقه ، فعاد الى دراساته ثانية وذهب الى فرنسا (١٧٣٤) حيث أمضى ثلاثة اعوام متنقلاً بين باريس ورانس ولافليش (حيث يوجد المعهد اليسوعى الشهير الذي أسسه الملك هنري الرابع ودرس فيه ديكارت ) . بين الثالثة والعشرين والسادسة والعشرين كتب عمله الرئيسي رسالة في الطبيعة البشرية(\*) ، معتقداً بأن التأثير الذي سيمارسه هذا الكتاب على معاصريه سيكون من القوة بحيث يفرض

تحولاً على اتجاه افكارهم . لكن لم يحصل شيء من هذا القبيل ، بل عجز الكتاب حتى عن استرعاء الانظار . عند ذاك غادر هيوم لندن ، حيث كان اصدر في عام ١٧٣٩ الجزئين الأول والثاني من الرسالة بعنوان الفهم الانفعالات ، وفي عام ١٧٤٠ الجزء الثالث بعنوان الأخلاق، وقصد عزبته في ناينولز حيث اكب على دراسة السياسة والاقتصاد السياسي . واصاب حظاً اوفر في هذا المضمار : فالجزء الأول من محاولات اخلاقية وسياسية وادبية ـ انظر محاولات في التجارة (\*) ـ الذي أصدره في عام ١٧٤١ نفد في اشهر معدودة ، حتى إنه اعاد طبعه في العام الثاني في وقت واحد مع الجزء الثاني .

بعد هذا النجاح ، الذي شجّعه على المضى قدماً ، عزم على إدخال المنهج التجريبي الى حقل العلوم الأخلاقية، فأعاد كتابة الرسالة في الطبيعة البشرية، عاملًا فيها اربعة أعوام بتمامها . وتقدم في عام ١٧٤٦ بطلب لنيل كرسى الفلسغة الاخلاقية في جامعة ادنبره ؛ لكن طلبه قوبل بالرفض بسبب الشكوك الحائمة من حوله : فقد اتهمه بعضهم بالهرطقة ، وبعضهم الآخر بالتاليه الطبيعي، وفريق ثالث بالشكية .وحزّ هذا الرفض في نفسه ولا سيما أن لجنة التحكيم التي درست طلبه كانت تضم في عضويتها هاتشيسون وليخمان اللذين كان يكن لهما عميق التقدير . وحاول مرة أخرى سلوك درب جديدة ، فعينه الجنرال سان \_ كلير كاتماً لسره ، واصطحبه معه الى فرنسا ، ثم الى فيينا ( ١٧٤٨) فتورينو (١٧٤٩) . وأصدر أثناء ذلك الفحص عن الفهم البشري(٠) (١٧٤٨) . وبعد عودته الى اسكتلندا أقام لفترة في ناينولز ، ثم استقر في ادنبره ( ١٧٥١ ـ ٦٣ ) ؛ وتقدم بعرض جديد للتدريس في الجامعة خلفاً لآدم سميث ـ الذي سيصبح فيما بعد صديقه ، فقوبل برفض جديد ايضاً وقُبل في النهاية في منصب أمين مكتبة ،فاستغل هذا العمل للتبحر في الدراسة ، وأصدر في اثناء ذلك الخطب السياسية ( ١٧٥٢) ، فلاقى نجاحاً ملموساً في اسكتلندا وفي الخارج، والجزء الثالث من الرسالة ، الذي أعاد هيوم طبعه ، بعد تبسيطه واختصاره، تحت عنوان فحص عن مبادىء الاخلاق(\*). كتب في تلك الفترة أيضاً محاورات حول الدين الطبيعي (\*) ، صدرت بعد وفاته ( ١٧٧٩) ، كما

شرع بالإعداد لكتابه تاريخ انكلترا(\*) المتميز بالأهمية التي اختص بها المؤلف الحركات الاجتماعية والأدبية ، على هامش الأحداث السياسية . وقد صدر في ٦ مجلدات بين ١٧٥٤ /١٧٦٢ . وفي الفترة نفسها اصدر التاريخ الطبيعي للدين (\*) ، فأدرجت الكنيسة الكاثوليكية على الأثر جميع كتاباته في لائحة الكتب الممنوعة (١٧٦١) . وفي اثناء رحلة قام بها الى باريس ، في عام ١٧٦٣ ، بصفة كاتم سر السفارة البريطانية التي كان هرتفوره على راسها ، استقبله الموسوعيون بحفاوة بالغة ، وارتبط بأصرة صداقة مع دالمبير وتورغو وروسو . وعندما عاد الى لندن عام ١٧٦٦ ، اصطحب معه روسو ، ودبر له ملاذاً من الملاحقة في بيت ريفي في ووتون في مقاطعة دربي . ولكن روسو ، في نوبة من نوبات هذائه الاضطهادي ، ظن بهيوم الظنون واتهمه بتدبير مؤامرة ضده ، وهرب سراً راجعاً الى فرنسا ، وراح يشيع عن خيانة هيوم له ، مما دفع هيوم الى نشر مراسلاته مع روسو مع شروح لها بعنوان تقرير مختصر وصادق عن الخلاف بين السيد هيوم والسيد روسو ( ١٧٦٦) .

في عام ١٧٦٧ عين هيوم في منصب حكومي عالر ( يعادل نيابة وزارة ) ، ولكنه سرعان ما سئم الحياة العامة ولندن ، فعاد الى إدنبره عام ١٧٦٩ حيث عمل على إعداد طبعات جديدة لمؤلفاته . كما كتب سيرته الذاتية : حياة ديفيد هيوم بقلمه ( ١٧٧٦) . وأمضى هناك السنوات الأخيرة من حياته وقد عرف أخيراً سعادة النجاح والشهرة . ومات بعد مرض طويل . ولم يتزوج قط . وقد عين آدم سميث وصياً على مؤلفاته وأوراقه .[سيسيليا موتزو دنتيش داكاديا]

□ » الشك ، بالنسبة الى العقل والحواس معاً ، هو داء لا يمكننا البتة أن نبرا منه برءاً جذرياً ، بل لا بد أن يعاودنا كل لحظة ، حتى وإن طردناه بعيداً عنا أو بدا لنا وكأننا تخلصنا منه تخلصاً تاماً » .[ديفيد هيوم]

 □ « السيد هيوم هو الذي حفر بقدر كثير من الجراة واللبابة اسس الميتافيزيقا والاخلاق».[فولتير]

□ « فيوم هو الذي أيقظني من سباتي » .[كانط]
□ « الى اليوم لا أزال أعد بركلي وهيوم مفكرين
متماسكي المنطق أكثر بكثير من كانط».[إرنست ماخ]
□ ديفيد هيوم أحد أهم الفلاسفة لأنه أوصل فلسفة
لوك وبركلى التجربية الى نتيجتها المنطقية ، فجعلها ،

والفن » . [هوفدينغ]

بعد أن ضمن لها الاتساق مع ذاتها، غير قابلة المتصديق . وهو يمثل بمعنى معين نهاية ميتة : فغي اتجاهه يستحيل المضي الى أبعد مما بلغ البه . ومنذ أن كتب غدا دحضه تسلية الميتافيزيقيين المستحبة . ومن جانبي ، أنا لا أجد أي شيء مقنع في دحوضهم ، ومع ذلك ليس في وسعي إلا أن آمل في إمكان اكتشاف مذهب أقل شكية من مذهب هيوم». [برتراند راسل] م يعود الى هيوم ، كمؤرخ ، الفضل في أنه كان أول من سعى الى أن يجعل من التاريخ شيئاً يتخطى حدود رواية وقائم الحروب ، لأنه بأخذ بعين الاعتبار

□ « الأمر الذي يلفت الانتباه حقاً هو أن هيوم لم يدن بدوام شهرته لأعماله التأريخية أو لدراساته الاخلاقية التي تخطتها نفعية خلفائه ، وانما لفلسفته في المعرفة ، على الرغم من نزعتها الشكية ومن المخاوف التي تثيرها لدى العالم ، . [جورج ليون]

الظروف الاجتماعية والعادات والأدب

□ « إنه بلا أدنى ريب أوضح المفكرين الذين انجبتهم الأمة الانكليزية قط ، وأبعدهم عن الأحكام المسبقة ، وأكثرهم شمولية ، وأمتنهم من حيث التأهيل الفلسفي» . [فندلباند]

□ ، يمكن ان نعد ديفيد هيوم تجربياً وشكياً. ووضعياً وخصماً لتصور نيوتن للطبيعة وبلعقل الرياضي ، ولكنه كان أيضاً الفيلسوف الذي شاء أن يطبق مناهج البحث التجريبي التي جاء بها نيوتن هذا عينه على دراسة الجنس البشري ... ومع أنه اشتهر كملحد ولم يخف عدم تصديقه في مسألة الخلود ، بقي على صلة ممتازة باللاهوتيين وقساوسة الدين ... وكان أبرز ممثل لجماعة الاسكتلنديين التي تعرف اليوم بمدرسة التنوير الاسكتلندي واكثر اعضائها حباً من قبل الناس، .[هاري باروز اكتن]

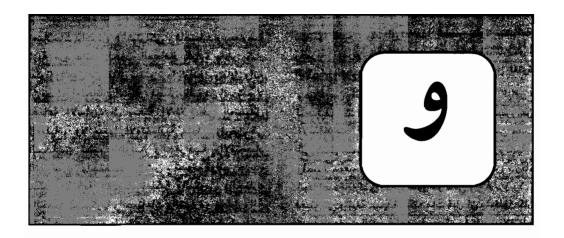
 □ • هيوم هو المحلِّل الأعلى . شكيته لها صلابة الشجاعة وصدقها . وهو يجرق على النظر وجهاً لوجــه

إلى ما هو غير قابل للتصور ، بدون ان يتكلم عنه » [كارل ياسبرز]

# هيونغ شي لي

#### Hiong Che-Li

فیلسوف صینی ( ۱۸۸۳ ـ ؟ ) . دعا علی منوال لينغ سو مينغ الى تجديد الكونفوشية في مواجهة مد المذاهب الوضعية والمادية والى إحياء المثالية الذاتية والحدسية للكونفوشيين المحدثين لوسيانغ شان ووانغ يانغ مينغ بعد أن دمج بها بعض الأفكار البوذية والبرغسونية . عرض مذهبه في كتاب اصدره عام ١٩٤٤ بعنوان : مذهب جديد في االاشيء سوى الوعى . ولكنه خلافاً للينغ سو مينن لم يهتم بالأخلاق بقدر ما اهتم بالاونطولوجيا . فخلافاً للبوذيين الذين يسندون الى الظاهرات طابعاً وهمياً ، يؤكد أن التيار المتواصل من تولد الظاهرات وتكاثرها هو بحد ذاته تظاهر للوجود المطلق بمقتضى حركة تناوبية من الانغلاق والانفتاح ، من الانقباض والانبساط . وفي هذا الكون الذي هو قيد تحول متواصل لا انقطاع بين مضمار الوعى ومضمار الموضوع ، بين الروح والمادة ، بين الواحد والمتعدد . فبالانقباض يتحول الوجود من الواحد الى المتعدد ويولد الاشياء المادية ، وبالانبساط يكون روحاً حياً وفعالية قائدة للكون ، وليس للعناصر المادية أو للعناصر العقلية من طبيعة خاصة بها ، وانما الصيرورة هي وحدها الواقعية ، هي « وظيفة » قائمة بذاتها ومستكفية بذاتها . أما الانسان فإنه ، بوصفه جسما ، جزءمن الطبيعة ، ولكنه يشارك ، بوصفه روحاً ، وبحكم طبيعته الأصلية ، في المطلق ذاته . وبفعل حدسى ليس إلا يسعه أن يعود من طبيعته المادية الى طبيعته الأصلية ، وأن يتساوق مع التيار الكبير للتولد والتكاثرفي الكون ، وأن يفعل عفوياً بالانسجام مع وسطه الاجتماعي والطبيعي.



#### وارد ، جيمس

# واصل بن عطاء

#### Wässil Ibn 'Atâ'

متكلم عربي ، مؤسس المدرسة المعتزلية، توفي سنة ١٣١هـ / ٧٤٨م . عارض معلمه الحسن البصري بصدد مسألة الكبائر ، فعلق هذا على افتراقه عنه بقوله : « اعتزل عنا » ، فسمي مذاك فصاعداً مع اتباعه بالمعتزلة . وقد لُقب ايضاً بالغزّال لتصدقه على فقيرات معامل الغزل . له السبيل الى معرفة الحق ، والخطب في التوحيد والعدل .

# وانغ آن ـ شی

#### Wang An - Che Wang An - Shih

(التسمية الفخرية: كيين بو، والقابه: بان شان ويو سيانغ كونغ، أي « الوزير العنيد »). رجل دولة وكاتب صيني ( ١٠٢١ - ١٠٨٦ م). نال شهادة الدكتوراه وصار قاضياً على مقاطعة بن، حيث عمل على بناء سدود وتحسين الشروط الاقتصادية للشعب تردد على البلاط في عهد يينغ ـ تسونغ ( ١٠٦٣ ـ ٢٠٦٧ ). وفي عام ١٠٦٨ عينه شن ـ تسونغ واليا على كيانغ ـ نينغ، ثم عضواً في اكاديمية هان ـ لين على كيانغ ـ نينغ، ثم عضواً في اكاديمية هان ـ لين .

#### Ward, James

فيلسوف وعالم نفس انكليزي ( ١٨٤٣ ـ ١٩٢٥). درَّس فلسفة الذهن في كامبردج. تأثر بفكر كانط ولايبنتز ولوتزه، واسهم في إحلال تصور إرادوي ووظيفي لعلم النفس مصل مذهب التداعي. من مؤلفاته: الطبيعية واللاادرية ( ١٩٩٩)، الوراثة والذاكرة، ١٩١٣)، مباديء سيكولوجية ( ١٩١٨)، دراسة في فلسفة كانط ( ١٩٢٢)، محاولات في الفلسفة ( نشرت بعد وفاته، ١٩٢٧).

# وارنوك ، جيوفري جيمس

#### Warnoek, Geoffrey James

فيلسوف انكليزي ولد سنة ١٩٢٣. من ممثلي المدرسة التحليلية . ساهم في تـوضيح معطيـات المشكلة الأونطولوجية في كتابه : الميتافيزيقا في المنطـق (١٩٥٠ ـ ١٩٥٠). من مـؤلفـاتـه: فلسفـة بـركلـي (١٩٥٠)، مـوضـوع الأخـلاق (١٩٥٧)، اخلاقية اللغة (١٩٥٧).

إصلاحات ذات نزوع اشتراكي ، فاصطدم بمعارضة قوية من جانب الحزب المحافظ بقيادة بعض كبار الكونفوشيين من أمثال سسو \_ ما كوانغ . وحاول وانغ أن يصلح امتحانات الدولة ، فصار يطلب من المرشع لا نصاعة الأسلوب بل سعة الاطلاع في المسائل العملية ، ولا سيما الاقتصادية منها . وفرض في المدارس تعليم التاريخ والجغرافية والاقتصاد السياسى . واستصدر من شن \_ تسونغ قوانين جديدة عدلت الأنظمة القديمة للملكية والمكوس والجمارك والخدمة العسكرية والصناعات والتجارة . وحاول وانغ ان يُرْكز تحديداته على تأويل جديد للكلاسيكيين . لكنه كان مع الاسف عنيداً ومندفعاً وواثقاً من انه لا يخطىء ابدأ ( ومن هنا كان لقبه ) ، فمنى بفشل ذريع في مسعاه الحميد الى تجديد شباب المؤسسات القديمة . وفي خاتمة المطاف فقد حظوته ، فاعتزل الناس ، ومات محزوناً . ولنذكر من تآليف الفيلسوف والشاعر والمنظر الأخلاقي الذي كانه كتابه الطبيعة الإصلية(\*) الذي يتبدى فيه تأثره بالبوذية .

# وانغ بي

#### Wang Pi

فيلسوف صيني ( ٢٢٦ - ٢٤٩ م ) . وقف حياته القصيرة على دراسة ثلاثة نصوص كبرى : يي كيفغ ( كتاب التحولات ) و لاو تسو ( كتاب لاو تسو ) و المحاورات و الكونفوشيوس ) ، وعن طريق هذه الشروح جدد الأونطولوجيا . قال بأن المطلق لا وجود ، بيد أن هذا اللاوجود يؤسس وجود كل الموجودات الأخرى . وميز جوهر المطلق من تظاهره ، رغبة منه في إقناع معاصريه بواقعية العبدا .

#### ولنغ تشونغ

#### **Wang Tchong**

(التسمية الفخرية: تشونغ جن). فيلسوف صيني. ولد في شانغ ـ يو (تشو ـ كيانغ) سنة ٢٧ م، ومات نحو سنة ٩٧. كان مدقع الفقر، فاضطر، كيما يتثقف، الى قراءة الكتب في اثناء

□ « لقد ندد بالخطأ والخرافة ، واعلن عن عدائه للأساطير والأكاذيب . ولم يكن يؤمن لا بالآلهة، ولا بالأرواح ، ولا بالخوارق ، ويرد عن سبق تصميم كل مسلمة خارقة للطبيعة . وكان يعتقد أن كونفوشيوس اخطأ بحق العقل عندما كان ينحني بإجلال المؤمنين أمام السماء السنية . ومع أنه أخذ عن الطاوية ، فإنه لم يحتفظ منها إلا بمذهبها الطبيعي . أما النسك ، والوجد ، والاستغراق في الواحد ، والعودة إلى أصل الأشياء والطاو المتصور على أنه مبدأ خالد ومخلد ، فقد انتبذها كلها » . [نيكول فاندييه - نيقولا]

# وانغ تونغ

#### **Wang Tong**

(التسمية الفخرية تشونغ ـ ين) فيلسوف صيني ( ٨٣ - ٦١٧ م ) . اعدً ، قبل أن يناهز التاسعة عشرة ، زهاء عشرة مشاريع ونيف لضمان طمانينة الأمبراطورية . بيد أن مشاريعه لم تلاق تفهماً ، فآثر أن يعتزل في الريف ، يحيط به رهط من تلاميذه . لم يبق من كتاباته سوى تشونغ ـ شوو ، أي نظرية الوسط الصحيح (٩) ، وقد حررها بأسلوب يذكر بمحاورات كونفوشيوس وبحكمة بعض تعاليمه . كرمته الأجيال التالية باسم ون تشونغ ـ تسو .

#### وانغ کيو وي

#### Wang Kuo Wei

فيلسوف وفيلولوجي صيني من شانغهاي ( ١٩٢٧ - ١٩٢٧ ) . اصاب شهرة عالمية . مباحثه عن المسرح الصيني وعن المخطوطات المكتشفة في تون هوانغ تعد حجة في موضوعها . كان هو من عرّف ابناء وطنه بالفلاسفة الإلمان كانط وشوبنهاور ونيتشه .

# وانغ يانغ مينغ

#### **Wang Yang Ming**

(التسمية الفخرية: بو آن؛ لقبه وانغ شو – جن) . فيلسوف صيني . ولد في يو ياو (تشو – كيانغ) سنة ١٤٧٣ م ، ومات سنة ١٥٢٩ . تحدر من اسرة نبيلة عريقة ، وكان والده نائب وكيل وزارة الطقوس . وفي سنة ١٤٩٩ جاز امتحان شهادة الدكتوراه ، ودخل فيما بعد الى اكاديمية هان – لين . كان ذا ميول طاوية من حداثته ، ثم تحول الى مدرسة تشو تسو . لكن يروى أنه بعد أن درس مرة سبعة أيام متتالية «لي » الخيزران أو « عقله » ، لم يفلح في كشف أي شيء كان . فأخذه القنوط ، واعتزل في جبال الجنوب الغربي ، وهناك أتاه ذات ليلة إشراق مفاجىء ، فهم «لي » الخيزران ، وفي الوقت نفسه «لي » كل شيء آخر . ونذر نفسه بعد ذلك ليؤول في اتجاه شيء آخر . ونذر نفسه بعد ذلك ليؤول في اتجاه شيء أخر ، محولاً « مدرسة الروح » القديمة الى مذهب .

اثبت وانغ يانغ ايضاً انه قائد عسكري كبير: فقد تولى إمرة الجيوش الإمبراطورية سنة ١٥١٨ ، وقمع تمردين في اقليم كيانغ ـ سي ، وشن في سنة ١٥٢٧ حملة مظفرة ضد قبائل كوانغ ـ سي المتوحشة . ولهذه الخدمات المختلفة انتخب رئيساً لوزارة الحربية ورقي الى رتبة أمير . لكن حسد خصومه ووهن محته ارغماه فيما بعد على الاستقالة . ومات وانغ يانغ بعيد ذلك بفترة وجيزة . وقد دفن في هونغ تشي ، على بعد عشرة أميال من هانغ تشيو . وقبلت مسلته سنة ١٥٨٤ في معبد الكمال الادبى » ـ وقبلت مسلته سنة ١٥٨٤ في معبد

كونفوشيوس ، بعد مسلة كونفوشيوس مباشرة .

كان فيلسوفاً نابغة ركّب وطور الحركة «الحدسية» التي دشنتها مدرسة تشنغ يي ، وعرض مذهبه في يانغ - مينغ تسيوان كي ، اي المجموعة الكاملة ليانغ - مينغ(\*) .

□ « لقد شبه وانغ يانغ مينغ الطبيعة ( او الروح ) بمصباح هو في آن معاً مصدر للحرارة وللنور . فحرارة هذا المصباح الروحي هي حرارة الحب الاتحادي الذي يستشعره الحكيم حيال المخلوقات ، ونوره هو نور المعرفة الطيبة التي تدرك الموجودات والاشياء من الداخل ، والحب يحرك الفعل ، والمعرفة ترشده . وعلى هذا فإن ما بين العقل والحساسية ، والفكر والإرادة ، تضافر وتآزر » . [ نيكول فاندييه - نيقولا ]

# وايتهد، ألفرد نورث

#### Whitehead, Alfred North

فیلسوف امیرکی شمالی من اصل انکلیزی . ولد فی ١٥ شباط ١٨٦١ في رامسفيت ، في مقاطعة كنت (انكلترا)، وتوفي في كامبردج، في ولاية ماساشوستس الأميركية ، في ٣٠ كانون الأول ١٩٤٧ . وقد روى في من سيرتي الذاتية ( ١٩٤١ ) كيف عمل مدرساً وكيلًا ثم مدرساً محاضراً في الرياضيات فی ترینیتی کولیج فی کامبردج ( ۱۸۸۵) ، وکیف علّم الرياضيات التطبيقية والميكانيكا في جامعة لندن (١٩١١) ، والهندسة في يونيفرسيتي كوليج وإمبريال كوليج . وقد وجد نشاط وايتهد العلمي الخالص ارقى أشكال تعبيره في مبادىء الرياضيات ( ثلاثة اجزاء ١٩١٠ ـ ١٩١٣ ) الذي كتبه بالتعاون مع برتراند راسل ، والذي يعتبر قمة من قمم العطاء الفكري في هذا العصير وكان أحال نفسه على التقاعد عام ١٩٢٤ عندما دعته جامعة هارفارد الى مزاولة التعليم من جديد تعليم الفلسفة هذه المرة ، لا الرياضيات . وكان صدر له حتى ذلك التاريخ مبادىء المعرفة الطبيعية ( ١٩١٩ ) ومفهوم الطبيعة ( ١٩٢٠ ) وقد تأكد ، من خلال هذين العملين ، اهتمامه بالفلسفة . أما المراحل الرئيسية لهذا التطور من العلم نحو الفلسفة فتمثلت بالأعمال التالية : العلم والعالم وايكليف

الحـديث<sup>(ه)</sup> ( ۱۹۲۲ ) ، السيرورة والواقـع<sup>(ه)</sup> ( ۱۹۲۹ ) و مفامرات الأفكار ( ۱۹۲۳ ) .

إن فلسفة وايتهد ، التي يرتبط كل مفهوم فيها بد موضوع ازلي ، معين ، قابلة للتطبيق ايضاً على الدين وعلى التربية ، كما حاول أن يبرهن على ذلك في تطور الدين ( ١٩٢٦ ) ، وفي اهداف التربية فيما يتصل بالعلوم والمذهب الانساني ، دوره في منح جامعة هارفارد مكانة مميزة على الصعيد التربوي ، وفي اميركا على الوجه الأخص . فالتربية ، كما كتب وايتهد يقسول، «قسوامها رؤية يسومية للعظمة ، . وهذه العبارة تلخص تعاليمه خير تلخيص . إن وايتهد الذي بقي مواطناً انكليزياً ، احب الاقامة في اميركا ، وكان معجباً بالمؤسسات الاميركية .

□ ، قوام الفلسفة استخدامنا لوعينا لنصحح بأنفسنا شطط ذاتيتنا الولادية ... ومهمة الفلسفة استرجاع كلية ما علم عليه الاصطفاء ... ومن خلال علاقات الفلسفة الوثيقة بالدين وعلم الاجتماع وعلوم الطبيعة تنعتق من العيب الذي يترصدها : وهو أنها عديمة الفعالية تماماً . وهي تبلغ الى أهم هدف لها بالتركيب بين الدين والعلم للوصول الى نمط عقلي واحد في التفكير .. والتفلسف هو لام الخيال والحس المشترك لإرغام الاختصاصي على توسيع حدود خياله » . [1. ن . وايتهد]

□ « لا يمكننا التفكير بدون تجريدات . ومن الاهمية بمكان بالتالي أن نكون متيقظين عندما نراجع أساليبنا في التجريد مراجعة نقدية . وهنا تجد الفلسفة دورها الاساسي لتيسير تطور المجتمع . فالحضارة التي لا تعرف كيف تفك سحر تجريداتها الاكثر شيوعاً مقضي عليها بالعقم بعد مرحلة قصيرة من التقدم . وإن مدرسة فعالة من مدارس الفلسفة لا تقل أهمية من أجل ضمان تقدم الافكار عن مدرسة عليا للمهندسين من أجل تصميم محرك جديد ع . [1 . ن . وايتهد]

وایکلیف ، یوحنا

Wycliff, Jean Wycliffe, John ، ناكليزي . ولد في وايكليف (لاهوتي ومصلح ديني انكليزي )

قريباً من رشموند بين ١٣٢٠ و ١٣٣٠ م من أسرة من صغار النبلاء من يوركشاير ، ومات في ٣١ كانون الأول ١٣٨٤ في لاتروورث . دُرُس في اوكسفورد نحو عام ١٣٤٤ ، واظهر موهبة كبيرة في الرياضيات والفلسفة ، ووقف نفسه على نحو بالغ الخصوصية على اللاهوت والقانون الكنسي والقانون المدني الإنكليزي . ترأس كلية باليول في جامعة اكسفورد (١٣٦١) ودرَّس فيها الفلسفة ، وكذلك اللاهوت ( ابتداء من ١٣٧٢ ) . وبصفته خبيراً في القانون الكنسي وفي القانون المدني الانكليزي معاً ، كُلف بتحرير دفاع عن حقوق التاج الانكليزي ضد البابا . لكن دفاع وايكليف عن الحقوق الملكية في المساجلة مع اوربانوس الخامس كان بمثابة نقطة انطلاق له لنقد ما وني يتزايد اتساعاً وعمقاً طال في ما طال ، وقد شحذته مطالب البابوات وتطلعاتهم الى مد هيمنتهم وثروات الكنيسة المفرطة ، ضرورة الاعتراف وعقيدة استحالة القربان واولوية كرسى روما ، الخ . وخلص ، في نهاية المطاف ، الى توكيد سلطة الكتاب المقدس ، ونقل التوراة من اللاتينية الى الانكليزية . وتمثل ترجمته هذه للتوراة ( ۱۳۷۸ ) مرحلة أساسية في تاريخ اللغة الانكليزية ، مماثلة لتلك التي تمثلها ترجمة لوثر للتوراة في تاريخ اللغة الالمانية .

تطور موقف الراى العام من وايكليف طرداً مع توسع نطاق نقده . ففي الطور الأول ، القانوني والقومي ، من القضية ، كان في مستطاع وايكليف أن يعتمد على المحاباة والحماية ، بما فيها المسلحة ، من جانب النبلاء والبرلمان: وبالمقابل أبدت الطبقات الحاكمة قدراً أقل من الحماسة عندما تهجم على السلطات الطقوسية للكنيسة ، وعلى الأخص عندما وقع تمرد فلاحى على الأعباء الضريبية التي كان يفرضها النبلاء ( ١٣٨١ ) ، مما فُسُر على انه صدى لانتشار افكار وايكليف . وعلى الأثر ، دعا وليم الكورتنائي ، رئيس اساقفة كنتربري ، الى انعقاد مجمع في لندن ، فأدان هذا المجمع أربع وعشرين قضية مستخلصة من كتابات وايكليف، وعلى الأخص تصوره للقربان المقدس . ولم يستطع البلاط نفسه أن يحول دون فصل وايكليف من اوكسفورد . واعتزل المصلح في أبرشيته في لاتروورث ، حيث كتب باللاتينية مؤلفاً رئيسياً ، هو الحوار الثلاثي بين الحقيقة والكذب والحصافة ( ١٢٨٢ ) . ومن مؤلفاته الأخرى ، وكلها باللاتينية :

في السلطة البابوية ، في الكنيسة ، و في حقيقة الكتاب المقدس وقد كان تأثير وايكليف كبيراً فقد انجب ، بمعنى من المعاني ، يان هوس وانشقاق بوهيميا ، ومهد الميدان امام حركة الاصلاح البروتستانتي . وعندما ادان مجمع كونستانتز مذاهب يان هوس ، امر بأن يُنبش رفات وايكليف ، ويُحرق ، ويُثرر رماده مع الربع ( ١٤١٥ ) .

□ « وايكليف هو ذلك الانكليزي الذي اصطفاه الله ليكون اول واعظ بإصلاح عام لأوروبا ؛ ذلك الذي كافح تصلب رجال الدين وشططهم، فصار معلمنا » . [ملتون]

#### وتسوجى، تتسورو

#### Watsuji, Tetsuro

فيلسوف ياباني (١٨٨٩ ـ ١٩٦٠). درَس الفلسفة في جامعة طوكيو الامبراطورية. وكانت اطروحته الأولى بالانكليـزيـة: حـول تشـاؤم شـوبنهـاور (١٩١٢). ثم نشر دراستين عن نيتشـه (١٩١٢) وسورين كييركفارد (١٩١٥)، قبل أن يرجه اهتمامه إلى الثقافة اليابانية. فنشر: دراسة حول تاريخ السروح اليـابانية (١٩٢٥)، ثم الفلسفة العملية للبوذية الأولى (١٩٢٧). وبعد استكمال دراسته في المانيا، تمحور اهتمامه حول المشكلة الأخلاقية ونشر: تاريخ الفكر الأخلاقي في اليابان (١٩٥٢). كما طور نظرية خاصة به في: الأخلاق في ثلاثة مجلدات.

# وسدوم، جون

## Wisdom, John

فيلسوف انكليزي (١٩٠٤ ـ ١٩٧٤). احيا مدرسة كامبردج التي كانت ازدهرت قبل ستين عاماً مع راسل ومور وفتغنشتاين. من مؤلفاته: مشكلات الندهان والمادة (١٩٣٤)، عقول أخرى (١٩٥٢)، الفلسفة والتحليل النفسي (١٨٥٣)، المفارقة والكشف (١٩٦٥).

# الوفائي التونسي ، محمد الشاذلي أبو المواهب

#### Wafâ'î Tûnosî, Muhammad Shazlî Abû'! - Mawâhib Al -

متصـوف مـن مصـر تـوفـي سنـة ، ٨٨٢ هـ / ١٤٧٧ م له شرح الحكم العطائية ، وقوانين حكم الإشراق الى كل الصوفية بجميع الأفاق

#### ولد ، بهاء الدين محمد

#### Walad, Bahâ'oddîn Muhammad

متصوف من تلاميذ نجم الدين كبرى توفي سنة 17A هـ / 17۳ م . والد الشاعر الصوفي الكبير جلال الدين الرومي أقام في بغداد ودمشق ومكة قبل ان يستقر في قونية وجاء في الماثور أنه دارت بينه وبين فخر الدين الرازي مناظرة في بلخ

#### وليامز ، روجر

#### Williams, Roger

واعظ ولاهوتي أميركي . ولد في لندن سنة ١٦٠٣ او ١٦٠٤ ، وتوفي في بروفيدانس برود آيلاند سنة ١٦٨٤ . تخرج من معهد بمبروك بكامبردج وسيم قسأ سنة ١٦٢٩، ثم هاجر الى أميركا على أثر حب عاثر. وعلُّم أول الأمر في سالم ، لكن أفكاره التحررية جلبت عليه كراهية الطهرانيين ، فاضطر الى الهرب والالتجاء الى هنود ناراغنست ، ودُرُس لغتهم ، وانشأ «مزرعة العناية الالهية » ( بروفيدانس ) على اساس من الحرية السياسية والدينية . وعناوين مؤلفاته اللاهوتية تكفى بحد ذاتها للدلالة على مدى جذرية فكره المذهب الدموي للاضطهادات بدافع الضمير ( ١٦٤٥ ) ، مذهب السيد كوتون وقد زادته دموية محاولته غسله في دم الحمل ( ١٦٥٢ ) ، القس المرتزق لا يمت بصلة الى المسيح . وقد قرن وليامز الفعل والقول ، فاستضاف ، بصفته مؤسس ولاية رود آيلاند وحاكمها ، جماعة الكويكرز المضطهدين ووفر لهم الحماية على الرغم من أنه كان خصماً لمذهبهم

# وليم الألنويكي

# Guillaume D'Alnwick William Of Alnwick

فيلسوف ولاهوتي انكليزي كتب باللاتينية ، توفي سنة ١٣٣٢ م . فرنسيسكاني قال إن خلود النفس ليس بالضرورة مما يبرهن عليه . نصا منحى سكوتياً في كتابه مسائل في الوجود المعقول .

#### وليم الأوكامي

#### Guillaume D'Occam William Of Ockham

الاهوتي إنكليزي. ولد في أوكام، وهي قرية تقع إلى الجنوب من لندن ، بين ١٢٩٥ و ١٣٠٠م ، ومات في میونیخ فی ۱۰نیسان ۱۳٤۹ او ۱۳۵۰ . دخل فتی الی رهبنة الفرنسيسكانيين ، وفي أوكسفورد دُرُس الفلسفة واللاهوت . ثم بدأ التعليم تحت إشراف فقيه ومعلم ، ومن هذا كان لقبه الذي عرف به على مر الأجيال Venerabilis Inceptor . فيضرب من التلاعب بمعنى لفظ Inceptor، تحول الملقب من مجرد مبتدىء الى موجِّه موقر . وتحوير معنى اللفظ على هذا النحو كان من فعل التلاميذ الذين التأم شملهم في مدرسة عرفت بالمدرسة الاسمية والذين ارادوا معلمهم أن يكون مبدع فلسفة جديدة تقوم على منطق جديد مغاير لمنطق أرسطو . وكان وليه يعلم في أوكسفورد حينما قامت معارضات حادة ، وبالتحديد ضد نظرياته الجديدة التي حدت به الى إدخال تعديلات جوهرية على المذاهب الميتافيزيقية التقليدية \_ بخصوص العلاقات بين الجوهر والكم مشلاً - والى إعطاء بعض العقائد المسيحية تأويلات غير قويمة العقيدة ، ومنها عقيدة القربان المقدس . وقد طالبه عميد الجامعة بتفسير لموقفه وطلب مثوله أمام السدة الرسولية \_ وكان البابا يقيم أنئذ في أفينيون . وبعد فحص الاتهامات والردود ، لم يؤخذ على وليم الاوكامي سوى جراة افكاره الفلسفية ، ولكن بدون أي غلط حقيقي في إيمانه . وكان يمكن أن يستأنف تعليمه في أوكسفورد لو

لم يزج باسمه في اثناء ذلك في مناظرة ذات طابع لاهوتى خاضها رئيس رهبانيته ميخائيل القيساني ضد البابا يوحنا الثاني والعشرين نفسه بخصوص الفقر الذي كان يتقيد به المسيح والذي تنبغي مراعاته لدى الفرنسيسكانيين ، ولو لم يتورط كذلك في صراع ذي طابع سياسى نشب بين ذلك البابا نفسه وبين لويس البافاري الذي انتخب امبراطورأ ضد فريدريك النمساوي . ولما انتصر الفرنسيسكانيون للبويس البافاري ، رد البابا بتوقيع حرّمين بحق وليم الأوكامي ورئيس رهبانيته . واضطر هذان الى الفرار من أفينيون في نهاية أيار ١٣٢٨ ، والى اللواذ بحمى لويس في بيزا بإيطاليا . وعندئذ بدأت بالنسبة الى وليم الأوكامي ، الذي استقر به المقام في ميونيخ ، حياة كاتب ديني ، دفاعاً عن فقر الفرنسيسكانيين ، وحياة كاتب سياسي ، دفاعاً عن حقوق الأمبراطور حيال البابا . ولكن مع أفول نجم لویس البافاری ، خمدت شبیئاً بعد شیء نار العداوة . وعند وفاة ميخائيل القيساني سمى وليم الأوكامي وكيلاً عاماً للرهبانية عام ١٣٤٢ . ولكن وليم الأوكامي عاد في عام ١٣٤٨ وسلم المدبر العام الجديد للرهبانية الخاتم رغبة منه ، في ارجح الظن ، في التصالح مع رهبانيته ومع البابا . ثم كانت وفاته في العام التالي في ميونيخ .

ينقسم النشاط الأدبي للموجه الموقر الى ثلاث فترات : التعليم في أوكسفورد ، والمرحلة الآفينيونية ، والإقامة في ميونيخ . والى الفترة الأولى تعود الآثار الفلسفية واللاهوتية المرتبطة بالتعليم ، والى الفترة الثانية تعود مراجعة المؤلفات السابقة ، وربما تحرير مؤلفات فلسفية ومنطقية وطبيعية جديدة ، والى الفترة الثالثة تنتمى المؤلفات السجالية حول الهرطقات البابوية الظنينة ، والمؤلفات اللاهوتية والسياسية حول سلطات كل من البابا والأمبراطور. والى الفترة الأولى يعود تاريخ الشروح على كتاب الاحكام<sup>(\*)</sup> لبطرس اللومباردي ـ انظر مسائل دقيقة جداً واجوبة عن كتاب الأحكام (\*) \_ وهي مؤلّفه الرئيسي ؛ والي الفترة الثانية يعود تاريخ خلاصة كل منطق(\*) ؛ والى الثالثة مسائل مختارة(\*): وهذا بالإضافة الى مؤلفاته السجالية ذات الطابع اللاهوتي والسياسي ، وأهمها ثماني مسائل بخصوص السلطة البابوية (\*).

لقد وجه وليم الأوكامي ، في القسم الفلسفي الأكثر

أصالة من آثاره ، انتقادات بالغة الحدة الى نزعة و تجريدية ، مفترضة تتناسى العينى الحي ، ودافع بالتالى بحرارة عن معرفة حدسية رحسية وعقلية بالافراد الجزئية في جزئيتها ، وأنكر كل قيمة فعلية على التصورات الكلية والمجردة . وقد أحل محل الميتافيزيقا مذهبأ إيمانيأ يقوم على المأثور والشعور وكان وليم الأوكامي رائداً للتجربية الانكليزية ، وبصفة عامة، للنزعة «الظاهراتية» التي غلبت في أزمنة لاحقة على الفلسفة الحديثة . أما في مؤلفاته الفلسفية الأخرى ، في المنطق والطبيعيات ، فما زاد على أن شرح مؤلفات ارسطو المناظرة لها كما أخذ في مساجلاته اللاهوتية والسياسية بموقف مارسيليوس البادوفي ويوجنا الجندوني احاشدأ جميع عناصر البابوية القيصرية التي سيستغلها في وقت لاحق وايكليف ويان هوس ولوثر والغاليكانيون واليوسفيون من انصار إخضاع الكنيسة للدولة. [كارلو جياكون]

كان لاوكام انباع كُثر ، ولكن كان له خصوم اكثر ، [تينمان]

□ • من المحقق أن الخصومة بين المثاليين والواقعيين ظهرت في وقت مبكر ، ولكنها لم تأخذ شكلها الناجز والمتطرف إلا في وقت لاحق ، وبخاصة على يد الفرنسيسكاني وليم الأوكامي • .[هيفل]

□ • إن ذلك المؤلّف ، الذي كثيراً ما قيل عنه إنه شق الطريق الى الشكية وقوض اللاهوت الذي رفع مدماكه بمنتهى الجهد المتقدمون عليه ، هو في المقام الأول لاهوتي يبحث عن صرامة منطقية مطلقة ، عديمة الشفقة بالنسبة الى كل ما لا يمتثل لها أه .[جان جوليفيه]

□ • وليم الأوكامي هو نقطة الوصول الفلسفية واللاهوتية لحركات وثيقة الصلة بتاريخ المنطق الوسيطي بدءاً من ايام أبيلار ، وبالأزمة الرشدية في مختتم القرن الثالث عشر ، ووحدة عمله تعود تحديداً الى تطابق الاهتمامات الفلسفية والاهتمامات الدينية بدون أن يكون بينهما أي أصل مشترك ، وبدون أن يكون ثمة أي موجب لتلاقيهما : ومن المحقق أن التمايز كان سيبقى قائماً بينهما لولم تصبهرهما عبقرية الأوكامي في وحدة عمل وجدت فيه كلتاهما تعبيرها الأمثل • . [إتبين جلسون]

□ • لقد أدخل وليم الاوكامي الى تاريخ فكرنا العناصر الحاسمة للموقف العلمي الحديث ، فكانت الازمة التي تولد منها العلم الحديث ، .[كارل باسبرز]

# وليم الواري

# Guillaume De Ware William Of Warro

لاهوتي انكليزي كتب باللاتينية ، توفي بعد ١٢٠٠ م فرنسيسكاني ترك في شرحه على الاحكام (٩) التأويل الاوغوسطيني للإشراق الإلهي ، ونفى وجود مادة روحية

#### ومبفلنغ ، جاكوب

#### Wimpfeling, Jacob

لاهوتي وفيلسوف الزاسي ( ١٤٤٩ ـ ١٥٥٨ ) كان مؤلفاً دينياً وانسياً شهيراً إعجابه بالثقافة اليونانية واللاتينية ، وتصوراته عن التعليم ( العلمنة الجزئية للمدارس ) ، التي اكدها في جملة من المؤلفات باللاتينية ـ المؤدب جرمانيكوس ( ١٤٩٦) ، كتاب القواعد ( ١٤٩٧) ، المراهقة ( ١٥٠٠ ) ، وعلى الأخص جرمانيا ( ١٥٠١) ـ اثارت خصومة كبرى بينه وبين توماس مورنر الذي رد عليه بكتاب يحمل هذا العبوان جرمانيا الجديدة ( ١٥٠١)

## وودهام ، آدم

#### Woodham, Adam

فيلسوف انكليزي كتب باللاتينية فرنسيسكاني علم اللاهوت في اوكسفورد سنة ١٣٤٠م. كان من تلامذة وليم الاوكامي . له شرح على الاحكام (\*) لبطرس اللومباردي ، و تمهيد لكتاب معلمه خلاصة كل المنطق (\*) اشتكى فيه من إهمال أهل عصره للمنطق

#### ويل ، إريك

#### Weil, Éric

فيلسوف فرنسي من أصل الماني ولد في بارشيم بالمانيا سنة ١٩٠٤ ، ومات في نيس بفرنسا سنة ١٩٧٧ . درُس الفلسفة في كلية ليل والف منطق الفلسفة ( ١٩٠٠) الذي أحصى فيه جميع مواقف الفلاسفة الممكنة ، والمقولات الاساسية للفلسفات . استلهم في مذهبه هذا هومبولت وعلى الأخص كاسيرر ، واعتبر الفعل المحل الذي تتحقق فيه «كلية الانسان » . فالفلسفة لا تستطيع اكثر من أن تتعقل ، بعدياً ، معنى الافعال الانسانية . وتكمل الفلسفة بعدياً ، معنى الافعال الانسانية . وتكمل الفلسفة السياسية ( ١٩٥٦) و الفلسفة الاخلاقية ( ١٩٦١ ) هذا المذهب الذي لا يمكن أن يكون أساسه الأخير سوى فلسفة ( لا منطق ) للمعنى ، وتؤلف محاولة ويل هذه ، منذ هاملان ، أول مشروع في فرنسا لرفع الفلسفة الى مستوى مذهب .

#### ويل ، سيمون

#### Weil, Simone

فيلسوفة فرنسية . ولدت في باريس في ٣ شباط ١٩٠٩ ، وماتت في لندن في ٢٤ آب ١٩٤٣ . تحدرت من اسرة بورجوازية يهودية غنية ، وتلقت اول الأمر تربية لاادرية ، ودللت على ذكاء مبكر للغاية . درست الفلسفة في المرحلة الثانوية على لوسين أولاً ، ثم على الان . وفي عام ١٩٢٨ قبلت في دار المعلمين العليا ، وحصلت على شهادة التبريز في الفلسفة عام ١٩٣١ ، واضطرمت مند ذلك الحين بالحماسة للفكر اليوناني والنقابية الثورية . وحصلت في الوقت نفسه معرفة ضليعة بفكر ماركس . بيد أن نزوعها الى الحرية جعلها تأخذ حذرها من الدولانية السوفياتية ، وتتعاطف مع التروتسكيين والفوضويين ـ النقابيين ومناضلي مع التروتسكيين والفوضويين ـ النقابيين ومناضلي الثورة البروليتارية اكثر منها مع الماركسيين القويمي العقيدة .

غينت في عام ١٩٣١ استادة للفلسفة ، فأسست للحال حلقة دراسية ، متنازلة لها عن كل مرتبها ، ومكتفية بالفرنكات الخمسة التي كانت تُمنح يومياً من

قبل البلدية للعاطلين عن العمل . ولم يعد « العدو الرئيسي » في نظرها الفاشية وحدها ، بل كذلك ، ومهما تنوعت الاسماء ، « الجهاز الإداري والبوليسي والعسكري » سواء اتستر وراء « الديموقراطية » أم وراء « دكتاتورية البروليتاريا » . ومن ثم اتجهت سيمون ويل نحو حل شخصاني وأخلاقي خالص للمسألة الاجتماعية ، كما تشهد على ذلك القاملات في اسباب الحرية والاضطهاد الاجتماعي التي كتبتها في عام ١٩٣٤ وجُمعت مع مقالات اخرى في مجلد واحد بعنوان الاضطهاد والحرية (١٩٥٥) .

لكن ما كان لنفس رسولية مثل نفس سيمون ويل أن تتحمل الامتيازات وأسباب الرخاء المرتبطة بوضعها الاجتماعي كمثقفة . ولقد احست منذ نعومة اظفارها أن البؤس لا يمكن أن يُعرف معرفة حقيقية إلا بالتجربة وبالمشاركة الملزمة لحياة بكاملها . وهكذا قررت في السنة الثالثة من حياتها التعليمية ( ١٩٣٣ - ١٩٣٣ ) أن تختار مهنة عاملة في مصنع وحياتها كامتحان إرادي وضرورى لتغذية فكرها ونشاطها كمناضلة ثورية . ففي ٤ كانون الأول ١٩٣٤ دخلت مصانع رينو كعاملة مياومة ، ولم تترك العمل إلا في آب ١٩٣٥ وقد تردت صحتها تردياً خطيراً . لكن تجربتها المعنوية ، التي سجلت وقائعها في يومياتها ورسائلها التي جمعت فيما بعد في كتاب بعنوان الشرط العمالي ( ١٩٥١) ، كانت اشد إرهاقاً ايضاً: فقد اكتشفت سيمون ويل أن اضطهاد العامل الحديث ليس مرده الى تنظيم اجتماعي فاسد ، وانما قابل للاصلاح في نهاية المطاف ، فحسب ، بل كذلك الى طبيعة العمل الآلى بالذات ، علماً بأن ضرورته قاهرة ولا مهرب منها .

تمسكت سيمون ويل بحياة الفقر ، وعادت الى مهنة التدريس في ١٩٣٥ ـ ١٩٣٦ . وعندما اندلعت الحرب الاهلية الاسبانية ، سارعت الى التطوع في صفوف الفوضويين. لكن حادثاً وقع لها (إحراقها لقدميها بالماء المغلي) أجبرها على الرجوع بعد شهرين الى باريس ، وكان هذا الاحتكاك القصير الأمد بالحرب كافياً على أية حال ليجعلها تكتشف في ذعر كم يمكن أن يُوقَظ بسهولة حب القتل للقتل في نفس الإنسان و المتمدين » . وقد تراءى لها من جهة أخرى ـ وتجربتها تلتقي هنا مع تجربة اندريه مالرو في الاهل(\*)

وجورج برنانوس في المقابر الكبرى تحت القمر<sup>(\*)</sup> ـ
ان التعارض بين الديموقراطية والدكتاتورية ينزع اكثر
فأكثر الى الامحاء ، وأن الانسان المعاصر مسحوق ،
في جميع المعسكرات الايديولوجية ، تحت وطأة الآلة
الاجتماعية أو الحربية .

أفلا يتعين ، في هذه الحال ، طلب الخلاص فيما وراء السياسة ؟ في ربيع ١٩٣٧ ، وفي أثناء رحلة الي بلدة اسيز ، خرت سيمون ويل مرة على ركبتيها امام صليب . وجاءت رحلة الى بلدة سوليم في أسبوع الفصيح عام ١٩٣٨ لتؤكد ذلك اللقاء المباغت بالله . وستكتب تلميذة الان القديمة في يومياتها: « نزل المسبيح نفسه وأخذني » واتخذت من الانجيل منذ ذلك اليوم كتاب مطالعتها اليومية ، ولكنها ستلزم إزاء الكنيسة ، المرتبطة في نظرها بالنظام الراسمالي والبورجوازي ، حذراً شديداً . وفي ١٣ حزيران ١٩٤٠ ارغمها الغزو الألماني على مغادرة باريس ، والتجأت الى مرسيليا . وإذ عطلها عن العمل بلا نعويض قانون عنصري ، أمكن لها أن تقف وقتها كله على التأمل والعمل الشخصي وفي تلك الفترة بدأت بتحرير **دفاترها<sup>(ه)</sup> التی** نشرت مختارات منها عام ۱۹۰۰ بعنوان الثقالة والرشاقة ، ثم نشرت بكاملها في ثلاثة مجلدات (۱۹۵۱ ـ ۱۹۵۱) .

وتوالى تطورها الديني ، لكنها رفضت المعمودية ، وشرحت اسباب رفضها هذا في رسائل جمعت في انتظار الله ( ١٩٥٠) . فهي مؤمنة وكلها رغبة في ان تعيش المحبة ، لكنها ترفض العقيدة التي تتبدى لها تحديداً اعتسافياً لكلمة الله . وينبغي أن نلاحظ ، من جهة آخرى ، أن سيمون ويل ، على الرغم من أصلها اليهودي ، كانت تنفر نفوراً شديداً من اليهودية وتحلم بديانة أرحب وأشعل تدمج بها كل التقاليد الدينية للانسانية ، وفي المقام الأول التراث اليوناني ، وذلك هو موضوع كتابيها : حدوس ما قبل مسيحية ( ١٩٥١) و الينبوع اليوناني ( ١٩٥٣) . ولا يلوح ان سيمون ويل خطت أية خطوة لاحقة باتجاه الكنيسة ، بل على العكس من ذلك ف م الوسالة الي رجل دين، التي كتبتها في عام ١٩٤٢ ، تنم عن مزيد من التصلب في رفضها للعقيدة .

في ۱۷ أيار ۱۹٤٢ تمكنت أخيراً من ركوب البحر الى أميركا عن طريق إفريقيا الشمالية . وهناك تابعت تأملهاالروحي ـ المعرفة الخارقة للطبيعة (۱۹۰۰) ـ وضاعفت مساعيها للعمل في مكاتب "فرنسا الحرة" في لندن . وفي تشرين الثاني ۱۹۶۲ وصلت الى انكلترا ، وحررت في الشتاء التالي التجذر (۹) ( ۱۹۰۰) بيد أن صحتها تردت من جديد لما فرضته على نفسها من قيود متزايدة الشدة ، وفي نيسان ۱۹۶۳ استدعى حالها نقلها الى المستشفى في لندن ، وتوفيت بعد بضعة اشهر في مصح آشفورد

ما من شيء كان معتدلًا لدى تاك الفيلسوفة التي اختفت وفكرها في أوج تطوره فعندما تخلط سيمون ويل بين الأديان اليونانية والأسرار المصرية والخرافة الافلاطونية وأقوال الأنبياء اليهود في تركيب متنافر وانما عبقرى ، وعندما ترفع تعالى الله الى حد يتحول معه الى إلّه لاشخصى وبعيد المتناول ، وعندما تحط الخليقة الى درجة تنكر عليها معها كل حقيقة وتتصور عالماً تسوسه ضرورة عديمة الشفقة ، فإن قارئها يشعر وكأنما ينتابه الدوار بين أرض يبدو فيها الشر وكأنه هو وحده قيد الفعل وبين إله خارج متناول الانسان الكن هل ينبغي أن نحاكم سيمون ويل محاكمة الفلاسفة ؟ إن ثلك النفس قد انخطفت الى الله انخطافاً واحترقت بالإشراق ، بينما لم يغلج عقلها في أن يقيم موازنة بين حس الإلهى والمعيار البشري فكان أن ضربت ، في تناقضاتها بالذات ، مثالًا منقطع النظير على قداسة علمانية .[ميشيل مور]

□ « عالمة رياضية بالله » .[اندريه روسو]
□ «دوار المطلق إن كل عظمة مذهب سيمون ويل
وكل ضعفه يكمنان في هاتين الكلمتين » .[غوستاف
تيبون]

□ «يخيل إلى انه من المستحيل تصور نهضة لاوروبا لا تأخذ في حسابها المتطلبات التي حددتها سيمون ويل » .[البير كامو]

□ «شهيدة الحس المأساوي ، ماتت من نقص تغذية إرادي ، مدفوعة بحس مفرط بالمسؤولية يمتزج فيه التضامن السارتري وتواصل الأولياء «.[ر.م. البيريس]



# ياسيرز ، كارل

#### Jaspers, Karl

فيلسوف الماني . ولـد في ٢٣ شباط ١٨٨٣ في اولدنبورغ ، ومات في ٢٦ شباط ١٩٦٩ في بال . يرتبط اسمه بـ « فلسفة الوجود » . كتب يقول : « الفيلسوف لا يعنى شبيئاً آخر سوى أن يكون في الطريق » , وهو نفسه بدأ عن طريق الطب ( وقد درسه في برلين وغوتنفن وهايدلبرغ بين ١٩٠٢ و ١٩٠٩ ) ٠ « لأن الطب كان موضوعه الإنسان ، فقد كان يفتح ، على ما تراءى لى ، الحقل الأوسع » . وسرعان ما تخصص في الطب النفسى : مارسه أول الأمر في عيادة الأمراض العصبية في هايدلبرغ ( ١٩٠٩ ـ ١٩١٥) ، ومارسه ابتداء من عام ١٩١٣ في الجامعة بصفته استاذاً خصوصياً ، وابتداء من ١٩١٦ بصفته استاذاً ، فوق العادة » . لكن ياسبرز كان خطا منذ ذلك الحين ، وعلى نحو غير محسوس ، الخطوة الفاصلة بين علم النفس والفلسفة ، وهو تطور يمكن قياسه بالمقارنة بين مؤلفه الأول علم النفس المرضى العام(\*) ( ١٩١٣) ومؤلفه الثاني علم نفس تصورات العالم (١٩١٩) الذي بعتبره هو نفسه « شهادة مبكرة على ما سيسمى فيما بعد بإضاءة الوجود ، فمع الظروف التاريخية المستجدة « لم تعد مهمة علم النفس في نظره المعاينة الاختبارية للوقائع وللقوانين الطبيعية، بل دراسة

إمكانيات النفس على نحويستبين معه للانسان ، كما لو في مرآة ، ما يمكن أن يكونه ، وما هو معطى له أن يحققه ، وإلى أين يمكنه البلوغ » . وكذلك : « لقد تلبس علم النفس بالنسبة إلي ، بدون درايتي ، والى حد كبير ، طابع ما سميته فيما بعد إضاءة الوجود » . وقد تأدت الظروف التاريخية ، مع صعود النازية ، بياسبرز الى عدم الفصل بين الفلسفة والفكر السياسي أيضاً . ففي الموقف الروحي لعصرنا ( ١٩٣١) أراد ياسبرز أن « يوقظ معاصريه » وأن « يعلمهم أن يروا » ، مما سيستتبع عما قريب صدور تعليمات بمنعه من التعليم والنشر . وباسم المطلب الوجودي الأول وهو أن « يتاح للانسان أن يصير حقاً هو نفسه بوعيه للوجود » أدان كارل ياسبرز التوتاليتارية باعتبارها اكذوبة مسقطة على الغير وعلى الذات .

بعد عام ١٩٤٥ ، وبعد أن يستعيد وظيفته كمدرًس ، ثم في أثناء اعتزاله المجدّ في بال ، سيتابع تأملاته في التاريخ ، طبقاً للمبدأ القائل إن « الفلسفة تظهر للعيان ما هي كائنة عليه بتظاهرها في فكرها السياسي» . وعلى هذا النصو سينشسر على التوالي : الإثم الالماني(\*) ( ١٩٤٦) ، العقل واللاعقل في زماننا ( ١٩٥٠) ، القنبلة الذرية ومستقبل الانسانية(\*) ( ١٩٥٠) ، الصرية وإعادة التوحيد ( ١٩٦٠) . والفكرة المركزية التي تدور عليها هذه التصانيف جميعاً هي مشكلة التواصل . فعلى المجتمع والدولة أن يوفرا

ألشروط للتعارف المتبادل الذي يفترض ممارسة الحرية كشرط للحوار .

لقد تأسف بعضهم للأهمية المتعاظمة ( الطاغية في الاعوام الأخيرة ) التي اتخذتها في نتاج ياسبرز الكتابات السياسية والمداخلات العاجلة في شؤون الساعة الراهنة . على أنه لا بد من الإشارة الى أن القيلسوف في نظر ياسبرز ، إذا كان ملزماً بأن ، يرفض الجهل بالواقم ، ، فإن المسؤولية التي تقع على عاتقه هي غير تلك التي يتحملها رجل السياسة. كتب ياسبرز في سيرته الذاتية الفلسفية يقول ، لقد خيل إلى أن همى السياسي العميق هو وحده الذي سيتيح لي البلوغ الى وعى تام بأناي وهو وحده الذي سيأخذ بيدي الى مشارف الميتافيزيقا ، . وإن للميتافيزيقا الياسبرزية وجوداً ملموساً ، وان كانت لا تنزل نفسها منزلة المذهب الوثوقي ، بل تتصور نفسها على أنها مجرد « إضاءة » وقد طوَّرها في مؤلفاته التالية الفلسفة (١٩٣٢)، العقل والوجود (١٩٣٥)، في الحقيقية ، المجلد الأول من المنطق الفلسفي ( ۱۹٤۸) . وهي عبارة عن تقص اونطولوجي يطرح جملة من التساؤلات: هل هناك وجود مستقل عن الوجود المتعقِّل؟ وهل الوجود حالٌ في الوجود \_ المتعقِّل ، والواقع في الموجود \_ المعروف ؟ وهل الفكر محايث للوجود ، بدلًا من أن يكون مفارقاً له ؟ ألخ ، وغير ذلك من الأسئلة التي تأدت الى المفارقة الياسبرزية في الكوجيتو: « بالفكر أفهم ما هو أكثر من الفكر ، ولكن ما لا يكون له وجود بالإضافة إلى إلا عندما يكون حاضراً في الفكر ، .

في اواخر حياته ، وعلى الرغم من الشهرة ( بغضل مداخلاته في الإذاعة والتلفزيون ) ، ومن تدفق مظاهر التكريم ( جائزة غوته ١٩٤٧ ، جائزة السلم ١٩٥٨ ، جائزة إراسموس ١٩٥٩ ) ، لم يعد ك . ياسبرز يطالب ، بكل تواضع ، إلا بلقب ، مدرًس فلسفة ، ولقد كان بكل تأكيد ، وعلى الرغم من اولئك الذين ما راوا في نتاجه سوى مرافعة في سبيل ، عقل عملي، ، مرشداً لعصرنا . [جان - جاك بوليه]

□ ، أن نتفلسف ، فهذا معناه أن نتعلم أن نموت ، .[ياسبرز]

🗆 ، يرى ياسبرز أن العلم هو وحده الذي يستطيع

أن يطالب بصلاحة كلية ، أما الفلسفة فهي مضطرة الى أن تعالج موضوعياً ما هو ليس بموضوعي ، بدون أن يكون مباحاً لها حقاً فعل ذلك ، .[يورغن هابرماس] □ « في قلب أونطولوجيا ياسبرز نلتقي فكرة تقول إن الفشل هو الحد الضروري لكل مشروع انسانى ، .[عمانوئيل مونيه]

الله المتبادل مي عند ياسبرز وسواس متصل ، فهو يربط بين الحوار والتبادل والمقابلة بالمثل والاعتراف المتبادل ، وكذلك التوتر والغيرية وذلك التضاد الحبي المميز للعلاقة بين الجنسين . والنموذج الأول للاتصال هو الحب ، وربما الصداقة ، بين كائنين انسانيين . وفلسفة ياسبرز المتطرفة في طابعها الذاتي ، هي دعوة لا تعرف الكلل الى الاتصال . فإزاء صمت التعالي الخبيء ، الذي يؤسسني في ذاتي ، لا يكون أمامي من سبيل الى ضمان وجودي سوى وجود الأخر فالوجود يحيل الى الوجود . [كزافييه تييت] الأخر فالوجود يحيل الى الوجود . [كزافييه تييت] الاأنازية ، يعلم اليوم في المانيا مقهورة إنه يترجم افكار شبنغلر وشيلر المتعجرفة إلى لغة إنسان مقهور ، [سيمون دي بوفوار]

□ • تبدو لي استنتاجات ياسبرز ، على الرغم من المجهود الذي يبذله أو يعتقد أنه يبذله ليتخطى الوضعية والمثالية ، موسومة بميسم المذاهب التي يحاربها ويزعم أنه يجاوزها . فهو يتخذ مثلا على نحو ازدرائي موقفاً قاطعاً ضد كل فكرة عن الخلود ، مؤكداً -أن الموت بالأحرى هو ما يمكن البرهان عليه وهنا نجد انفسنا وجها لوجه مع الفسيولوجي \_ السيكولوجي الوثوقي . صحيح أنه سيبذل ، داخل هذه الوثوقية الدنيوية ، مجهوداً بطولياً للارتفاع الى أعلى حد مستطاع نحوما هو مفارق ولكن هل نستطيع الا نرى أنه يتحرك على كل حال ضمن سور ؟ ولئن أكد أن هذا. السور ليست له حدود قابلة للتعيين . أفلا يكون بذلك قد جعله اكثر انغلاقاً واشد اسراً ، [غبرييل مرسيل] إن فكر باسبرز بالاجمال اكثر توازناً بكثير من فكر معظم فلاسفة الوجود . فهو يولى العلوم مثلاً اهمية اعظم بكثير ... وما يميزه عن زملائه هو مجهوده للوصول الى ميتافيزيقا والى ضرب من لاهوت طبيعي ۽ .[إ . م.بوشنسكي]

# ياكوفنكو، بوريس

#### Yakovenko, Boris

فيلسوف روسي (١٨٨٤ ـ ١٩١٨). تواصل مع الكانطية المحدثة. عاش بعد ثورة ١٩١٧ في ايطاليا وبرلين وبراغ، ومارس النقد الصارم للمفاهيم الفلسفية طبقاً للتقليد الكانطي، وجعل مهمة الفلسفة «النقد اللامحدود والعديم الشفقة لكل ما هو معطى. محايث، مباشر، فينوميني». ولكنه رأى، بوصفه ممثلاً للمثالية الروسية، أن المذهب النقدي النظري للمعرفي مرحلة تمهيدية لتشييد الميتافيزيقا. من مؤلفاته: لوغوس (١٩١٠ ـ ١٩١٤)، الأفكار الجديدة في الفلسفة وعلم النفس الروسية (١٩٢٢)، مشكلات الفلسفة وعلم النفس

# يامبليخوس الخلقيسي

# Jamblique De Chalcis lamblichus Of Chalcis

فيلسوف سورى افلاطوني محدث كتب باليونانية . ولد في خلقيس من اعمال سورية نحو سنة ٢٨٠ م ، وتوفى حوالى سنة ٣٣٠ \_ ٣٣٠ ، أو في منتصف القرن الرابع على نحو ما يرى كروازيه . لا نعلم شيئاً كثيراً عن حياته ، لأن ما نقله الينا أونابيوس السارديني مغرض او من نسج الخيال . ونعلم بيقين أنه كان تلميذ فورفوريوس ، أنه درُّس عدة سنوات في أفاميا ، فرأت النور على هذا النحو المدرسة الأفلاطونية المحدثة السورية . كان له تالميذ كثر ، ومنهم القديس آيداسيوس واوستاخيوس القبادوقي وثيودورس الأسيني. ومصنّف يامبليخوس الرئيسي ، مجموعة المذاهب الفيثاغورية ، كان يقع في عشرة كتب ولم يصلنا منه سوى حياة فيثاغورس(\*) ، و الحض على الفلسفة ، ورسالة في العلم الرياضي بصفة عامة ، ومدخل الى علم الحسباب أو بالأحرى إلهيات الحساب. أما كتاب في الأسرار المصرية \_ وعنوانه الصحيح رد المعلم أيامون على رسالة فورفوريوس الى اناسون وحلّ الشكوك التي وردت فيها ـ وهو اب إن ياسبرز يلعب واوراقه مكشوفة فهو لم يفغل اكثر من أن يشرح معلمه (كييركغارد). واصالته تكمن بوجه خاص في تسليط الضوء على بعض الموضوعات وفي حجبه عن موضوعات اخرى وهو يعيدنا ، عن طريق الانفصال والتعددية والعجز، إلى الذاتية الخالصة والصورية التي تكتشف نفسها وتكتشف المجاوزة عبر هزائمها . وبالفعل ... إن التأمل في الفشل يوافق أتم الموافقة بورجوازية ارتدت جزئياً عن النصرانية ولكنها تتحسر على الإيمان لانها فقدت عن النصرانية ولكنها تتحسر على الإيمان لانها فقدت شقتها بايديولوجيتها العقلانية والوضعية » . [ج . ب .

# ياغر، فرنر

#### Jaeger, Werner

فيلولوجي وفيلسوف الماني . ولد في ٢٠ تموز ١٨٨٨ في لوبريخ ( رينانيا ) ، وتوفي في ١٩٦ تشرين الأول ١٩٦١ في بوسطن . ساهم في اعمال مؤسسة فيلاموفيتز في روما في عام ١٩١١ ، ثم عمل مدرّسأ خاصاً للفلسفة الكلاسيكية في جامعة ببرلين خاصاً للفلسفة الكلاسيكية في جامعة ببرلين ( ١٩١٣ ) ، فأستاذاً في بال ( ١٩١٤ ) ، وكيل ( ١٩١٥ ) ، ثم برلين من جديد ( ١٩٢١ ) واخيراً في شيكاغو ( ١٩٣٦ ) . رأس تحرير مجلة داي انتيكه من مؤلفاته : ارسطو . اسس لتاريخ تطوره (٣) من مؤلفاته : ارسطو . اسس لتاريخ تطوره (٣) ( ١٩٣٠ ) وبيديا (٣) المذهب الانساني (٣) ، وخطب ومحاضرات في المذهب الانساني (٣) .

اليافعي ، عفيف الدين أبو محمد عبد الله

#### Yâfi'î, 'Afîfoddîn Abû Muhammad 'Abdollah Al -

متكلم جدلي شافعي المذهب اشعري المنزع . ولد في عدن وتوفي في مكة سنة ٧٦٨ هـ /١٣٦٧ م . له مرهم العلل المعضلة في الرد على المعتزلة ، وروض الرياحين في مناقب الصالحين .

V £ 1

[غییسبی فاجین]

نص موجه ضد فلسفة فورفوريوس الدينية ، فلا يعده احد اصيلاً ، وإن يكن من المحقق انه صادر عن مدرسته . ومع يامبليخوس غرقت الافلاطونية المحدثة في الصوفية السحرية والشعوذة : فخلاص الانفس لم يعد السبيل اليه تسكين الانفعالات والأهواء ، بل اللجوء الى الطقوس السحرية والشعائر الخفائية .

□ « إن كتاباته ، وإن لم تكن غامضة او غير صحيحة ، لا تنضح رشاقة ومتعة نظير كتابات فورفوريوس ، كما انها لا تتسم بمثل ما تتسم به هذه الأخيرة من صحو فكر ونقاء اسلوب ؛ ولكن كما قال افلاطون عن كزينوقراطس ، فإن يامبليخوس لم يضحٌ لإلهات الجمال، ومن ثم فإنه بدلًا من أن يجذب القارىء ويشده ، يتعبه وينقُره ، . [وينابيوس]

□ • كان يامبليخوس معلماً يحظى بعالي التقدير في عصره حتى لُقُب بالمعلم الإلهي. ولكن كتاباته الفلسفية تقميش لا يتسم بأصالة كبيرة » [هيغل]

□ « إن المدرسة الأفلاطونية المحدثة تتمثل في النصف الأول من القرن الرابع في شخص رجل غريب وغير معروف جيداً ، هو يامبليخوس « الإلهي » ، من خلقيس من اعمال سورية ، وكان حالماً مفرط الحماسة وميتافيزيقياً لطيف الذهن ، يعبده تلاميذه وكأنه كائن خارق للطبيعة ، يصنع الخوارق ، ويأمر الجن ، ويكلم الألهة » [كروازيه]

# يامُناكاريا

#### Yâmunâcârya

ويعرف ايضاً ، باسم يامنا . فيلسوف هندوسي ( نحو ٩١٨ ـ ١٠٢٨ م ) . دافع ضد شنكرا عن مذهب معتدل في اللامثنوية ، واكد على واقعية الوعي المتفرد ، اي ، الأنا ، وحاول البرهان على وجود الشفارا ، وهو اسم الله في صورته الشخصية في المذاهب البراهمانية ، بدءاً من نظام العالم ومن ضرورة خالق لهذا النظام . وكان من اشهر تلاميذه رامانجا .

## يانكيليفتش ، فلاديمير

#### Jankélévitch, Vladimir

فيلسوف فرنسي ولد في بورج في ٢١ آب ١٩٠٢ . تخرج من دار المعلمين العليا عام ١٩٢٦ . وبعد أن حصل على شهادة الدكتوراه عام ١٩٢٢ ، علم في المعهد الفرنسي ببراغ وفي ثانويات شتى . وبدا التدريس الجامعي عام ١٩٣٦ ، وعلم وعلى التوالي في تولوز وليل وباريس وتوفي عام ١٩٨٥

إن فلاديمير يانكيليفتش هو في آن واحد فيلسوف اخلاق وعالم في الموسيقى . ويمت فكره بصلة قرابة الى المسيحية على الطريقة الكييركفاردية . لكن تأثير برغسون ـ وكان معلمه ـ في نتاجه لا يقل اهمية عن تأثير كييركفارد . وابتداء من عام ١٩٣٢ توالى إنتاجه الفلسفي : الوعي الشقي ( ١٩٣٣ ) ، اوذيسسه الضمير في فلسفة شلينغ الأخيرة ( ١٩٣٣ ) ، البديل التهكم أو الوعي الهنيء ( ١٩٣٦ ) ، البديل ( ١٩٣٨ ) ، في الكذب ( ١٩٤٣ ) ، الفسفة ( ١٩٤٣ ) ، الفلسفة الأولى ( ١٩٥٤ ) ، المغامرة ، السام ، المجد ( ١٩٦٣ ) ، الموت ( ١٩٦٣ ) ، وهذا بدون أن نذكر مؤلفاته في الموسيقى .

إن يانكليليفتش ، كمنظر اخلاقي ، يتخذ موضوعاً لتفكيره \_ محتذياً في ذلك حذو برغسون \_ وجود الوعى في الزمان . أنه يحيي « فضيلة اللحظة » ، وبالتالي العينى ، معارضاً النزعة العقلية والتهكم اللذين لا يعدوان أن يكونا طريقة لنفى الزمان والوجود . بيد أن هذا التفكير في القيمة الأخلاقية للزمان وللحظة لا يسقط في أية لحظة في التجريدات. ويدلل بانكيليفتش على اصالة ايضاً عندما يحلل تجارب إنسانية مثل السئم أو الكذب يهملها في العادة الفلاسفة وقد أخذ على يانكيليغتش ازدراؤه شبه التام للمذاهب وللإنشاءات التصورية المنظمة بيد أن مؤلفاته التي تعطى انطباعاً دائماً بالارتجال ، بما فيها مؤلفاته عن الموسيقيين الرومانسيين أو الانطباعيين ، ردت بعض الحياة الى الفلسفة الفرنسية التي كانت واقعة ، في فترة ما بين الحربين ، تحت وطأة نزعة كانطية مجردة رجافة . [انطوان برمان]

#### يحيى بن البطريق

#### Yahyâ Ibn Batrîq

مترجم مشهور من القرن التاسع الميلادي ولد نحو ٨١٥ م . نقل الى العربية كتاب السياسة في تدبير السرئاسية (\*) و المقولات العشر(\*) لأرسطو ، وكتاب الأربعة لبطليموس، ومحاورة طيماوس(\*)لافلاطون . يعرف أيضاً باسم يوجنا الترجمان .

# يحيى بن جرير التكريتي

#### Yahyâ Ibn Jarîr Takrîtî

طبيب وكاتب عربي يعقوبي من القرن الحادي عشر الميلادي . وضع مختصراً في اللاهوت سماه كتاب المصباح المرشد الى الفلاح والنجاح .

#### يحيى بن عدي ، أبو زكريا

# Yahyâ Ibn 'Adî, Abû Zakarîyâ

فيلسوف عربي مسيحي يعقوبي ولد في تكريت ، وبزح منذ طفولته الى بغداد حيث تتلمذ على النسطوري ابي بشر متى وعلى ابي نصر الفارابي ، وتوفي في بغداد عن إحدى وثمانين سنة في ٣٧٤ هـ ٩٧٤ م . وقد قدره معاصروه ، فلقبوه ب « الفيلسوف ، و « المنطقي » . والف في الفلسفة واللاهوت ، ودخل في مجادلات مع المفكرين المسلمين حول عقيدة الثالوث ، ومع المفكرين المسلمين حول النسطورية التي كان من خصومها . واكثر مؤلفاته الفلسفية لم يصلنا منها إلا عناوينها ، بينما نجا معظم مؤلفاته اللاهوتية من غائلة الزمن ، ومنها كتاب التوحيد . كما ترجم ابن عدي اخيراً لفلاسفة اليونان ، ومن ترجماته : النواميس (\*) و طيماوس (\*) لافلاطون و المقولات (\*) و ما بعد الطبيعة (\*)لارسطو .

#### يعقوب البردعي

#### Jacques Baradée Jacques Baradaī

مؤسس الكنيسة السريانية المونوفيزية ، المنسوبة

اليه باسم الكنيسة اليعقوبية . ولد في تلا ومات في تل فرمة بمصر سنة ٥٧٨ م . ترهب في القسطنطينية ، وانتسب الى شيعة القائلين بالطبيعة الواحدة للمسيح ( المونوفيزية ) ، وكانت مضطهدة يومئذ ، وسيم كاهنأ على الرها ( ٥٤٢ - ٥٤٣ ) ، واجتاز سورية سراً وهو يتسول ويتستر ببردعة ( ومن هنا كان لقبه) وينظم الكنيسة اليعقوبية التي لا تزال قائمة الى اليوم .

# يعقوب الرهاوي

#### Jacques D'Édesse Jacob Of Edessa

كاتب ديني يعقوبي مونوفيزي سرياني اللغة . ولد في إنديبا قرب انطاكية سنة ٦٣٣ م ، ومات في تل عدى في ٥ حزيران ٧٠٨ . درس في دير قنسرين ، ورحل الى مصر . خلعت معارفه الضليعة على كتاباته دقة ووضوحاً ومنطقاً ورشاقة . انتخب اسقفاً على الرها سنة ١٨٤ ، فاستقال من كرسيه بعد أربع سنوات لما لقيه من رجال الإكليروس من مقاومة لمشاريعه الإصلاحية ، واعتزل في دير القديس يعقوب في قيشوم ، ثم في دير يوسابونا حيث أمضى أحد عشر عاماً يشرح الكتاب المقدس بالاعتماد على النص عدى استدعي الى الرها من جديد بعد موت خلفه الاسقف حبيب ؛ لكنه ما لبث أن فارق الحياة بعد أربعة أشهر من ذلك .

اخترع نظام النطق الصوتي في الكتابة السريانية (المسور)، واعاد النظر في الترجمة السريانية للكتاب المقدس المعروفة بـ « البسيطة ، ، وكتب ايضاً شروحاً على عدة فقرات منه ، حفظها لنا الراهب ساويرس . وعلاوة على المقررات القانونية ، وشذرات من تاريخ ينتهي بعام ١٩٢٦ ، ومواعظ نثرية وشعرية ، وكتابات ليتورجية شتى ، ترك لنا الرهاوي رسائل في اللغة واللاهوت ، والانخيريديون اي الوجيز(\*) ، وهو رسالة في بعض المفردات التقنية للفلسفة واللاهوت ، والهكساميرون او في الخلق والمخلوقات في سبعة أجزاء ( وقد أتمه جاورجيوس العربي ) ، وهو تتمة لرسالة لم تصلنا في العدالة الالهية بعنوان العلة

#### يهودا بن لاوي

#### Hallévi, Yuda Halewi, Yudah

فيلسوف وشاعر يهودي ( ١٠٨٠ ـ ١١٤٥ م ) . اصله من قرطبة . تأثر بالغزالي كثيراً ، وركب مثله مركب الفلسفة لينكرها . قال إن الدين هو وحده الذي يستطيع أن يبلغ الى المطلق . بنى نقده للميتافيزيقا على حجة تعدد المذاهب والمدارس ، وبالتالي نسبية الآراء الفلسفية التي لا تستطيع اصلاً أن تدرك سوى شذرات من الحقيقة لأن هذه متعالية على الفلسفة . وقد أجرى تمييزاً فاصلاً بين إله الفلاسفة وإله ابرهيم وإسحق ويعقوب ، وقال بالتجربة الصوفية والنبوية .

كتب بالعربية كتاب الحجة والدليل في نصر الدين الذليل ، وهو محاورة تدور ، بناء على طلب ملك الخزر ، بين كاهن نصراني وفقيه مسلم وحاخام يهودي وتدافع عن الديانة اليهودية انطلاقاً من الاساطير المحبوكة حول اعتناق الخزر لها . أما اشعاره فقد نظمها بالعبرية ، ولكنه اعتمد العروض العربي .

# يواكيم الفيوري

#### Joachim De Flore Joachim Of Floris Jioacehino Da Fiore

متصدوف إيطالي (بين ١١٣٠ و ١٢٠٨ عاسس الرهبانية النسكية الفيورية التي عاشت الى القرن السادس عشر . عرض مذهبه في وفاق العهدين ، فميز في التاريخ البشري عصر الأب ( الشريعة ، المادة ، العهد القديم ) ، وعصر الابن ( الايمان ، الكنيسة المذهبية ) ، وعصر الروح الآتي ، وهو عصر ستتولى فيه كنيسة نسكية خالصة إدارة شؤون البشرية المرتدة الى الفقر الملائكي وكان من المفروض أن يبدأ العصر الجديد عام ١٢٦٠ م ، فطافت بالفعل في إيطاليا والمانيا مواكب وتظاهرات شعبية تواصلت الى عام ١٢٦٠ اثرت افكاره في الحركات الفرنسيسكانية

الأولى الخالقة ، الأزلية ، الكلية القدرة وغير المخلوقة .

# يعقوب المتزي

#### Jacques De Metz

فيلسوف ولاهوتي دومينيكاني فرنسي كتب باللاتينية عاش بين القرن الثالث عشر والرابع عشر . شرح الاحكام (٥) مرتين ، بين ١٢٩٥ و ١٣٠٧ م . لم يكن توماوياً ، كما لم يكن عدواً للتوماوية ، بل كان ارسطياً بالاحرى في فلسفته ، واوغوسطينياً في لاهوته . وكان من تلامذته دوران دي سان ـ بورسان .

# ین کوانغ

#### Yin Kouang Yin Kuang

راهب بوذي وفيلسوف صيني ( ١٨٦٠ - ١٩٤٠). كان في طليعة العاملين لتجديد الفلسفة البوذية. ارسى اسس المذهب الايماني اعتقاداً منه أن الايمان هو وحده الذي يمكن أن يعطي الباحث عن الحقيقة الدينامية الروحية اللازمة للفوز بضلاصه، وأن الصين، المهددة بموجة المذاهب الغربية المتمثلة بالوضعية والمادية والعلموية، لا تستطيع أن تحافظ على شخصيتها إلا بالعودة الى الايمان. لكن المثقفين البوذيين الشبان، المتأثرين بالعقلانية الغربية، وجدوا إيمانية ين كوانغ محافظة أكثر مما ينبغي ومفتقدة أكثر مما ينبغي أيضاً إلى مضمون عقلي.

# ین یوان

#### Yen Yuan

فيلسوف صيني ( ١٦٣٥ ـ ١٧٠٤ ) . اصله من هوبي مؤسس مشهور لمذهب في النقد التاريخي للنصوص القديمة . انشأ في إقليمه مدرسة كانت تعلَّم فيها الألعاب الرياضية جنباً الى جنب مع المواد التقليدية .

يوحنا الباصولي

#### يوحنا الباصولي

#### Yean De Bassoles

لاهوتي وفيلسوف قتلوني كتب باللاتينية توفي سنة ١٣٤٧ م . فرنسيسكاني من المدرسة السكوتية . انهى سنة ١٣١٣ شرحاً على كتاب الاحكام (١٣١٠ لبطرس اللومباردي . قال بواقعية الاجناس والانواع

#### يوحنا الجندوني

#### Jean De Jandun John Of Jandun Jan Duno

فيلسوف كتب باللاتينية ، توفي سنة ١٣٢٨ م . أبرز ممثل للرشدية اللاتينية في القرن الرابع عشر . علم في كلية الفنون بباريس سنة ١٣١٥ ، وأعلن أنه سيكتفي في شروحه بنقل أبن رشد . وقد دافع عن سلطة هذا الأخير ضد سلطة توما الاكويني ، ووصفه بأنه « أكمل فيلسوف » ، حتى إن بعضهم رماه بالكفر . وقد أكد أزلية الحركة والعالم ، ووحدة العقل الفعال بالإضافة الى الجنس البشري قاطبة ، وأعلن أنه لا معلم له سوى العقل والتجربة وسلطة أبن رشد ما دامت استنتاجاته تطابق استنتاجاتهما . ولكنه مع تقدمه في العمر راح يولي اللاهوت قدراً من اهتمامه أكبر من ذاك الذي كان أولاه للغلسفة .

هاجم يوحنا الجندوني السلطة البابوية وأيد الأمبراطور لويس البافاري في خصومته مع البابا يوحنا الثاني والعشرين فأنزل به الحرم الكنسي . وبعد أن كتب بالتعاون مع مرسيليوس البادوفي الدفاع عن السلام ( ١٣٢٤ ) \_ وقد أكد فيه أن « عموم المواطنين هو وحده المشترع البشري » \_ عينه لويس البافاري السقفاً على فيرارا .

#### يوحنا الدمشقى ، القديس

Jean Damascène, Saint John Of Damascus, Saint Johannes Damascenus

من معلمي الكنيسة الشرقية . ولد في دمشق ،

وربما عام ٦٧٥ م، ومات قريباً من القدس، وعلى الأرجح في ٤ كانون الأول ٧٤١ م . لُقِّب بالمنصور . كان جده منصور بن سرجون رئيس ديوان المالية على عهد معاوية . وقد تولى أبوه أيضاً بعض المهام في البلاط الأموى . وكان معلمه هو الراهب الصقلى كوزما الذي استخدم أبو يوحنا نفوذه ليخرجه من السجن. وقد شغل يوحنا بدوره وظيفة عالية في بلاط الخليفة الأموى هشام بن عبد الملك قبل أن يعتزل في دير مار سابا قرب القدس حيث قضى آخر أيامه . وقد تدخل يوحنا بفعالية في المناظرة حول إكرام الصور . واسمه لا يقبل انفصالًا عن الجهود التي بذلت يومذاك لتثبيت مذهب الكنيسة ولتحديده لاهوتياً ، وهو ما فعله في كتابه الذي وضعه باليونانية : ينبوع المعرفة<sup>(٠)</sup> . وهذا الكتاب ، الذي أذاع صبيت مؤلفه كأعظم شارح للعقيدة النصرانية في الكنيسة الشرقية ، عرف رواجاً عظيماً على امتداد العصور الوسطى . فعلاوة على ترجمته الى العربية ، ترجم عدة مرات الى اللاتينية في القرن العاشر ، وكانت أشهر ترجماته هي تلك التي قام بها برغنديو البيزاوي في القرن الثاني عشر.

يطبق يوحنا الدمشقي على كتابات آباء الكنيسة الشرقية مبادىء المنطق الأرسطوطاليسي. ويرتبط اسمه أيضاً بالصراع ضد دعاة تحطيم الصور. فقد أيد يوحنا ضدهم مشروعية إكرام الصور (بصفتها رموزاً)، وأكد بقوة في الوقت نفسه « أنه لا يعود الى الأباطرة إملاء القوانين على الكنيسة ». ولم يكن يوحنا الدمشقي مجادلاً مكافحاً وعقلاً مسلحاً بالمنطق فحسب ، بل كان أيضاً شاعراً. بيد أن شعره ليس براء على الدوام من الخطابة أو الغموض أو التكلف: [كوانتينو كاتوديلا]

□ « من المؤكد أنه ينبغي أن نرى فيه واحداً من أهم الوسطاء بين ثقافة آباء الكنيسة الشرقيين وبين الثقافة اللاتينية لللاهوتيين الغربيين في العصر الوسيط » . [إتين جلسون]

□ « لقد أراد يوحنا الدمشقي أن يفعل للعلم الديني ما فعله أرسطو لعلم زمانه ، أي تركيباً موسوعياً لكلية المعرفة من منظور العقيدة . وكان قصده أن يبطل جدوى فلسفة الخارج بإحلال اللاهوت محلها . ومن البدهي أن اللاهوت في موسوعته ملك ، وخدامه الفلسفة والعلوم الأخرى » . [باسيل تاتاكيس]

#### يوحنا دي لا روشيل

#### Jean De La Rocheile

لاهوتي فرنسي كتب باللاتينية (نحو ١٢٠٠ ـ ١٢٤٥ م) . له عدة خلاصات لاهوتية ، ومنها : خلاصة الفضائل ، خلاصة الرذائل ، خلاصة مبادىء الايمان ، وكذلك خلاصة النفس التي يطبق فيها تعليم أوغوسطينوس وابن سينا .

#### پوحنا دی نوفا مودو

#### Joannes De Nova Modo

فيلسوف من « الأمة البيكاردية ، كتب باللاتينية في القرن الخامس عشر . زعيم الفلاسفة الالبرتيين في باريس . ترك رسالة في الوجود والماهية عارض فيها الدعوى الاساسية للاونطولوجيا التوماوية .

#### يوحنا الرويسبروكي

#### Jean De Ruysbroeck Jan Ruysbroeck

لاهوتي ومتصوف فلمنكي ( ١٢٩٣ ـ ١٢٨١ م ) . شراس دير غرونندال ، ولقب بـ ، الرائع ، . وضع أولى المؤلفات الكبرى بالهولاندية ، ومنها جوهرة الاعراس الروحية ، مملكة عشاق الله ، الدرجات السبع لسلم الحب الروحي . فكره التصوفي أثر في جرسون ولوثر وإغناطيوس دي لويولا . وقد أكد على دور التأمل الشخصي . طوبته الكنيسة .

# يوحنا الريباوي

#### Jean De Ripa John Of Ripa

المعروف ايضاً بيوحنا الماركي . لاهوتي ايطالي كتب باللاتينية . فرنسيسكاني شرح الاحكام<sup>(\*)</sup> في كلية الفنون بباريس بين ١٣٥٧ و ١٣٥٨ ، وله

بالاضافة الى هذا الشرح كتاب التعيينات. كان مسرفاً في الجدل حتى لقب به المعلم الفائق الدقة ، ارتبط اسمه بالسكوتية ، ولكن مواقفه كانت الى حد بعيد شخصية ، وقد دمجت بها عناصر رشدية .

#### يوحنا السالسبوري

#### Jean De Sallsbury John Of Sallsbury

فيلسوف مدرسي وكاتب انكليزي كتب باللاتينية . ولد في سالسبوري بين ١١١٠ و ١١٢٠ م ، ومات في شارتر في ۱۱۸۰ م . يُعد بثقافته وفكره من أبرز ممثلي الْأنسية الوسيطية . دُرَس في باريس مع ابيلار ( ۱۱۳٦ ) ، ثم في شارتر ، وعاد إلى إنكلترا ( ۱۱۵۰ ) لیصبیر کاتم سر ثیوبالد ، اسقف کنتربری ، وكلفه الملك هنري الثاني بلانتاجنيه بمهام عدة . وقصد بعد ذلك روما ، وربما استلم من البابا أدريانوس الرابع البراءة التي أباحت لهنري الثاني فتح إرلندا . أبقاه توماس بيكيت ، خلف ثيوبالد ( ١١٦٢ ) ، في منصبه ككاتم للسر ، فتبعه الى فرنسا مما اضطر رجل الكنيسة ذاك الى الفرار من انكلترا على إثر نزاعه مع الملك . واختلى في رانس حيث الف التاريخ البابوي ، وعاد مع بيكيت الى إنكلترا ( ١١٧٠ ) وبعد اغتيال هذا الأخير على أيدي أتباع الملك في كاتدرائية كنتربري . وضع سيرة حيأة رئيس الأساقفة وضمنها دفاعا عنه بهدف تطويبه . وبالفعل ، أعلن البابا الاسكندر الثالث قداسة توماس بيكيت عام ١١٧٢ والى معلمه هذا أهدى يوحنا السالسبورى كتابه السلطة السياسية (\*) ، وهو عبارة عن رسالة بعيدة الشأو في الأخلاق والسياسة أظهر فيها بحرارة حبه للثقافة وللأداب بالمعنى الإنساني الواسع للكلمة . وقد نظم أيضا قصيدة في تسعمئة وستة وعشرين بيتا مزدوجا في مديح توماس بيكيت . وعينه لويس السابع الأصغر ( ١١٧٦ ) أسقفاً على شارتر ، وفي تلك المدينة انطفأت فيه جذوة الحياة بعد أربعة أعوام . وكتب يوحنا السالسبوري الجامع في المنطق(\*) ، وقد ضمنه مديحاً للمنطق بوصفه أداة الحقيقة . وله كذلك ثلاثمئة رسالة ، وترجمة لحياة القديس أنسلم .

□ • بالاضافة الى العلم المنطقي واللاهوتي ، كانت له معرفة واسعة بالمؤلفين الكلاسيكيين وكان معلمه شيشرون وعلى مثاله ادار كفة فكره بحصافة ورصانة ، وبلغة صحيحة ورشيقة » [جان جوليفيه]

□ • وعلى الصعيد الفلسفي الخالص ، جاهر يوحنا السالسبوري تكراراً بانتمائه الى شيعة الأكاديميين . وما ذلك لأنه كان يتبنى شكية تامة ، بل لأنه يبدا بأن يضع جانباً عدداً معيناً من الحقائق المستفادة ويترك كل الباقي للعبة المساجلات العقيمة . فالشك في كل شيء سيكون ضرباً من الخلف ، وليس صحيحاً اننا عاجزون عن معرفة أي شيء . بل نحن نستطيع في الواقع أن نستقي معارف يقينية من ثلاثة مصادر متباينة : الحواس والعقل والايمان . فمن ليس له حد أدنى من الثقة بحواسه يكن أدنى من الحيوان ؛ ومن لا يعتقد البتة بعقله وشك في كل شيء ينته به الأمر الى يعتقد البتة بعقله وشك في كل شيء ينته به الأمر الى تصديقه لمعرفة الايمان الغامضة وإنما اليقينية يحرم نفسه مما هو أساس ونقطة انطلاق لكل معرفة ، .

#### يوحنا السيشفيلى

#### Jean De Syécheville John Of Secheville

فيلسوف انكليزي كتب باللاتينية . عاش في القرن الثالث عشر ، وترأس كلية الفنون في باريس عام الثالث عشر ، وترأس كلية الفنون في باريس عام سينا لانه خلط فلسفته باللاهوت ، واكد أن للجنس البشري عقلاً واحداً ، وأن الزمان والكون أبديان . له رسالة في مبادىء الطبيعة . وربما كان أيضاً مؤلف رسالة : في امتياز الفلسفة .

# يوحنا فم الذهب ، القديس

# Jean Chrysostome, Saint John Chrysostom, Saint

من آباء الكنيسة الشرقية . ولد في انطاكية بين

75 و 70%م، ومات في 18 أيلول 4.9 في قومانا بقبادوقية . كان أبوه قائداً للجند ، ومعلمه ليبانيوس مدرّس البيان ، وتتلمذ بعد اعتناقه النصرانية على ديودورس الطرسوسي . سيم كاهناً عام ٢٨٦ ، وعينه الأمبراطور أركاديوس رئيساً لأساقفة القسطنطينية عام بعم الذهب ) وقناعته وتقشفه شعبية كبيرة . ولهذا السبب ، وكذلك بسبب الإصلاح الأخلاقي الذي شرع به ، تحالفت ضده الأمبراطورة أوذوكسيا وثيوفيلوس به ، تحالفت ضده الأمبراطورة أوذوكسيا وثيوفيلوس الشعب طالب به ، فأعيد الى كرسيه . وكانت هدنة قصيرة الأمد : فقد مارى مجمع القسطنطينية ( ٤٠٤) في مشروعية تجديد ولايته ، فخلع ونفي من جديد ، ومات في الطريق .

إن نتاج يوحنا فم الذهب الأدبي (تصانيف، مواعظ ، رسائل ) غزير للغاية . ومن مؤلفاته في أصول العقيدة : محاورة في الكهنوت ، وأخرى في البتولة . وله ايضاً الى ارمل صبية ، وفي تانيب الضمير ، و الرد على خصوم الحياة النسكية . ولئن جعل يوحنا من البساطة والفقر قاعدة مثالية للحياة ، فإن تغنيه بالزهد لم يكن بعيداً عن الانسانية ؛ بل انتهى ، على العكس من ذلك ، على صعيد العلاقات الاجتماعية ، الى مثل أعلى من الطبية والتفاهم المتبادلين . وله أيضاً مواعظ ، كرس اكثرها لشروح على سفر التكوين والمزامير وأعمال الرسل ورسائل القديس بولس . ولم يكن يوحنا فم الذهب لاهوتياً أصيلًا للغاية ، بل كان يصدر ، بوضوح كبير ، عن المأثور اللاهوتي للآباء القبادوقيين . أما الليتورجيا الشرقية التي تحمل اسمه فلا يمكن أن تعزى اليه [غييسبي جياريزو]

□ د طوبى للمادح إذ وجد مثل هؤلاء الأباطرة ليمدحهم ! ولكن طوبى أيضاً للأباطرة إذ وجدوا مثل هذا المادح ! » .[ليبانيوس]

□ كيف يمكن لكم ان تترجوا ان تخلُص القسطنطينية من ضربات ملاك الموت ، بعد ان ابعدتم عنها يوحنا ، عمود الكنيسة ، وشعلة الحقيقة ، وصور يسوع المسيح ؟ لقد نفيتم يوحنا ، المع نور في العالم ... .[القديس نيلوس]

□ ، إنه يعرف جيداً الكتاب المقدس وطباع الناس .
 انه يليج التي القلوب ، ويجعل الأشياء محسوسة ، [فينيلون]

#### يوحنا اللايدنى

# Jean De Leyden (Yan Beukels) John Of Leyden (Jahann Buekholdt)

مصلح ديني هولندي ( لايدن ١٥٠٩ ـ مونستر ١٥٣٦) .كان زعيم دعاة تجديد المعمودية في مدينة مونستر حيث اقر مبدا مشاع الأملاك وتعدد الزوجات . وقد حاصر أسقف مونستر المدينة بقواته ، فقاومته مدة ثم استسلمت ، فألقي القبض على يوحنا اللايدني وقتل بعد تعذيب يند عن الوصف .

#### يوحنا الميركوري

#### Jean De Mirecourt

لاهوتي فرنسي كتب باللاتينية راهب سيتوي درَّس في كلية الفنون بباريس ، وشرح الاحكام<sup>(®)</sup> من وجهة نظر أوكامية ، فادينت أربعون قضية من قضاياه سنة ٧٣٤٧م . قال بجبرية الاختيار ، واكد أن الله هو العلة الوحيدة .

#### يوحنا النحوي

# Philopon, Jean Philoponus, John Philoponus, Grammaticus

يعرف أيضاً بيوحنا فيلوبونوس أو الغراماطيقي ، فيلسوف ونحوي اسكندراني كتب باليونانية ( نحو ٩٠٤ ـ ٢٦٥م) . تردد على المدرسة الافلاطونية المحدثة وحامى عن النصرانية . له رسالة : الرد على أبروقلوس في أبدية العالم ، أيد فيها دعوى خلق العالم في الزمن .

# يودل ، فريدريش

#### Jodl, Friedrich

فيلسوف الماني ( ١٨٤٩ - ١٩١٤). اخذت وضعيته صورة نزعة واحدية طبيعية واخلاقية اجتماعية. تأثر بمذهب إرنست لاس الاخلاقي الذي حدد القيم الاخلاقية بالمصلحة الاجتماعية، وكتب تاريخ الاخلاق ( ١٩٠١ - ١٩١٢) الذي اكد فيه ان و الايمان لا يعني الارتباط بقوى خارقة للطبيعة، وانما اليقين الحي بأن الانسان يصير، في مجرى التاريخ، إلهاً،.

# يورغنسن، يورغن

#### Jorgensen, Jorgen

فيلسوف ومدرًس دانمركي للفلسفة (١٩٦٩) بدأ نشاطه الفكري كانطياً محدثاً، واقترب بعدئد من التجربية المنطقية، وساهم في «الحركة العلمية من أجل التركيب». اهتم بدراسة ونشير المنطق الرياضي الجديد كما طوره راسل ووايتهد من مؤلفاته رسالة في المنطق الصوري وتطوره وصلته بالرياضيات والفلسفة (١٩٣١)، تطور التجربية المنطقية (١٩٤٨)، نحو نظرية في الاستدلال (١٩٦٠)، بعض ملاحظات حول اللغة والحساب والمنطق (١٩٦٠).

#### يوستينوس ، القديس

#### Justin, Saint Justinus, Saint

الملقب بالفيلسوف . من آباء الكنيسة . ولد في فلافيا نيابوليس ، وهي اليوم مدينة نابلس ، في مفتتح القرن الثاني الميلادي ، ومات شهيداً في روما بين ١٦٣ و ١٦٥م . كان سليل اسرة وثنية ، ولم يعتنق النصرانية إلا بعد أن طلب عبثاً الحقيقة لدى مختلف المدارس الفلسفية ، وبصورة رئيسية مدرسة افلاطون . وزمن اعتناقه لها غير محقق ، وروايته

لامتدائه في الحوار مع اليهبودي اطريفون(\*) صحيحة من حيث الافكار ، ولكنها أدبية اكثر مما ينبغي ولا تقدم جميع ضمانات الاعتراف الحق . ولكنه حتى بعد اهتدائه تابع تعليم الفلسفة ،وأن تحاشى محاكاة تشدق مدرّسي البيان الذين كان يسميهم وعشاق الضبجيج لا الحكمة ، . وقد سافر الى روما مرتين ، وافتتح فيها مدرسة للفلسفة المسيحية . وابتداء من عام ١٥٠ كتب دفاعين عن النصاري والنصرانية ، وجههما الى انطونينوس التقى ومرقس \_ اوراليوس ولوسيوس فيروس ، والى مجلس الشيوخ والشعب في روما . وليس الدفاع الثاني برسم انطونينوس التقي لصالح المسيحيين إلا تذييلًا في الحقيقة للدفاع الأول:دفاع عن المسيحية برسم مجلس الشيوخ الروماني . وفي هذا المؤلِّف عرض يوستينوس مذهبه في « المنطق النطفي » الذي رمي جسراً بين النصرانية وبين بعض الفلاسفة الإغريق ممن اعتبر انهم تلقوا وحياً جزئياً بالكلمة . ولا يخفى يوستينوس في دفاعيه ، أنه ينتظر بدوره الشهادة . ولقد كانت كل حياته ، على أية حال ، « تأملًا في الشهادة » . وهذه الشهادة التي كان يتوقعها بدون أن يهابها كانت عاقبة افتراءات الفيلسوف الكلبي اقراسنيوس الذي كان يوستينوس دمغه ، في اثناء مناظرة ، بالجهل فيما يتصل بالدين المسيحي . وقد تمت في زمن ولاية فيلسوف آخر ، هو الرواقي يونيوس روستيكوس ، وفي عهد مرقس ـ أوراليوس الذي كان ، بوصفه فيلسوفاً ايضاً ، اقدر من اي إنسان آخر ، مع ذلك ، على فهم نفس كبيرة . ومن آخر اقواله أنه عندما سأله الوالي روستيكوس متهكماً: « كيف يمكن لك ، وانت عالم ، ان تتخيل اننى إذا أمرت بقطع راسك ، فسوف تُبعث وتصعد الى السماء ؟ ، ، أجابه يوستينوس : « أنا لا اتخيل ذلك ، بل اعلمه علم اليقين، .

ا د لقد عاد يوستينوس الى التاريخ ليجد فيه روابط متينة تربط الماضي بالحاضر وتعطي معنى واتصالية لمسار الانسانية نحو الحقيقة .. ولأن اللاهـوتيين المتطرفين كانوا يرون تعارضاً مطلقاً بين معرفة اليونان العقلية والحقيقة المنازلة ، ادانوا كل ماضي الانسانية . ولأن يوستينوس راى ، في تنزيل الكتاب المقدس ، دمجاً لوحي آخر كافا به الله الانسان وحيي يصفه بأنه طبيعي ما ادان المعرفة العقلية ، بل سعى

الى أن يعقد صلات ويقيم علاقات من شأنها أن تسمع بتركيب: تركيب الفكر اليوناني والروح المسيحي . وعن طريق هذا ، كان يوستينوس أول من راد آفاق روح المذهب الأنسي ، .[باسيل تاتاكيس]

# يوشكيفتش، بافل

# Youchkevitch, Pavel

فيلسوف روسي (١٩٧٧ - ١٩٤٥). من ممثلي المرمزية التجربية، وهي المدرسة التي ترى أن معطيات التجربة الخالصة وإنشاءات العقل الخالص هي جميعاً رموز تجربية. فالعالم المادي الموضوعي لا وجود له، إذ لا وجود لمكان وزمان فعليين. ومن ثم لا معرفة بالمعنى التقليدي للكلمة: فهي محض مراكمة للرموز / التجارب. وقد وضع يوشكيفتش فوق العقل الإنساني العقل ما فوق الإنساني، أو اللوغوس حامل الرموز التجربية وقوانين الطبيعة. من مؤلفاته: المادية والواقعية النقدية (١٩٠٨)، تصور وتصورات (١٩٠٨)،

## يوليانوس الإقلانومي

#### Julien D'écane Julian Of Eclanum Julianus Eclanensis

هرطوقي إيطالي (نحو ٣٨٠ ـ ٤٤٥م). اسقف إقلانوم بمقاطعة كمبانيا الايطالية (٤١٦). دافع عن البيلاجية ، فخلع من منصبه ، فالتجا الى المشرق العربي . كان الخصم الرئيسي للقديس اوغوسطينوس بعد وفاة بيلاجيوس . له كتاب في ثمانية اجزاء بعنوان الى فلاوروس .

# يوليانوس الجاحد

Julien L'apostat

Julian The Apostate

Flavius Claudius Julianus
امبراطور رومانی کتب بالیونانیة . ولد فی اواخر

٣٣١م في القسطنطينية ، ومات في ٢٦ حزيران ٣٦٣م في قطسيفون ( اليوم سلمان باك بالعراق ) . ابن اخت قسطنطين الأكبر. أفلت مع أخيه غالبوس من مذابح أيلول ٣٣٧ التي جعلته يتيماً . وقد حدد له أمبراطور الشرق الجديد ، كونستاسيوس ، نيقوميديا ( اليوم أزمير في تركيا ) مكاناً لإقامته . وأسقف قيصرية المحلى هو الذي قام ليوليانوس مقام الوصس. كما أن ماردونسيوس السقيتي ، قارىء أمه القديم ، هو الذي تولاه بالتعليم الأول ، فأيقظ في نفسه حب الثقافة اليونانية . وقد بث هذا العبد المثقف في قلب تلميذه الملكى لا حب الكتب فحسب ، بل كذلك عادة طلب المعرفة في مصادرها ومراجعها وعدم الاكتفاء ، صنيع معظم أهل عصره ، بما يرد في المنتخبات . وغداة موت أوسابيوس النيقوميدي ، اضطر يوليانوس الى ترك ماردونسيوس ومدينة نيقوميديا ليقيم في ماقلوم، وكانت بلدة صغيرة محصنة ضائعة في قلب الأناضول المتوحش . وأخضعت دروسه لرقابة مشددة ؛ فما عاد يؤذن له بقراءة هوميروس أو هزيودوس ، وصار المطلوب منه استكمال تعليمه الديني. وقد اكب يوليانوس على ذلك بكل الحماسة التي كان يكب بها على دراسة كل جديد . ولئن اجتذبت الحكمة التقليدية عقله ، فإن الروحانية المسيحية مست أوتار نفسه . وتهيأ لتقبل الأسرار المسيحية: التعزيم، المعمودية، المناولة ؛ وقد كان لتجربته هذه أثر بليغ في نفسه ، حتى إنه عندما سيعمل لاحقاً على إحياء الوثنية فإنه سيضرب المسيحيين قدوة لرعاياه في كل ما يتصل بشؤون تنظيم العبادة وضرورة توافق الحياة المعاشة فعلاً مع مبادىء الأخلاق المتعلّمة . والحق أن ما اجتذبه الى النصرانية هو ما توليه من أهمية للحسنات التي يمسي الايمان بدونها حرفاً ميتاً . ويوم سيصبح يوليانوس و البابا الأعظم ، للوثنية المحدثة ، سيكتب « منشورات رعائية ، ليبرهن فيها على أن الناس جميعاً إخوة ، وأن من وأجبهم أن يساعدوا بعضهم بعضاً ، فيطعموا من كان جائعاً ، ويكسوا من كان عرباناً ، حتى ولو كان من أعدائهم أو من مجرمي القانون العام .

لن يستعيد يوليانوس حريته إلا بعد بضع سنوات : ولسوف يستغلها فوراً في محاولة الالتحاق بآخر الفلاسفة الافلاطونيين المحدثين الذين تركت كتاباتهم اثراً لا يمحى في ذاكرته . وكان يامبليخوس قد مات منذ

نحو عشرين سنة . ولكن من كثرة الاسفار والعطايا علم يوليانوس أنه لا يزال هناك وجود لحكيم أفلاطوني محدث يقيم في أفسس . فارتحل اليها حالاً ؛ وبعد أن التقى فيها مكسيموس الافسسي ، وعن طريقه خريسانثيوس ، وهو تلميذ آخر ليامبليخوس ، قرأ عليهما وصار نصيراً لتلك الحكمة القديمة التي يُفترض ، منذ أيام العرافين الكلدانيين ، أن يتم تناقلها شفهياً وصولاً الى سدنة الافلاطونية المجددة أولئك .

ثم قام برحلة عبر ارجاء اليونان ، أو حج بالاحرى الى المقامات العليا للفلسفة . وقد وصف يوليانوس مساره في المديح لاوسابيا ، الامبراطورة التي بفضلها أتيحت له أمكانية تلك الرحلة . وبفضل هذه الأمبراطورة أيضاً استدعي يوليانوس الى ميلانو في تشرين الاول ٣٥٥ ، ثم أعلن قيصراً ووالياً على الغالبين . بل أن أوسابيا أهدته ، علاوة على ذلك ، قبل رحيله مكتبة بكاملها ضمت مؤلفات خيرة كتاب العصر .

كان مسلك يوليانوس خلال سنوات القتال الأربع التي قضاها في غاليا يعلو على كل مديح . فهو لم يثبت تحليه بكل خصال الجندية فحسب ، بل طبق أيضاً في تعامله مع العدو المبادىء التي قر حبها في ذهنه وقلبه ، فالتزم جانب الصدق والعدل والانسانية ، وما تواني عن توفير المأكل والملبس للمغلوبين من اعدائه .

وجاء موت كونستانسيوس عام ٣٦١ ليضع بين يديه مقاليد الامبراطورية الرومانية . وما كاد يوليانوس يطأ البلاط الامبراطوري حتى بادر ، تمسكاً منه بمبادئه ، الى طرد آلاف الطفيليين منه ، ممن كانوا يعيشون فيه وفي البلاد فساداً . واختص نفسه بمسكن متواضع وبعدد ضئيل من الكتبة ( أربعة ) وضباط الارتباط ( سبعة عشر ) ، وأعاد الى مجالس الشيوخ سلطاته القديمة ، واخضع أحكامه بالذات لمصادقته .

بعد الإصلاحات المدنية جاء عهد زمن الاصلاحات الدينية . ولئن حضر يوليانوس في بحر عام ٣٦١ الى الكنيسة وصلى فيها علناً في عيد الغطاس ، ولئن أعلن في الرسالة الى ثامسطيوس ، التي كتبها في أواخر عام ٣٦١، عن موقف حيادي ومتقبل حيال جميع المذاهب ـ خلا الابيقورية ـ ، فإنه سمح في نهاية ذلك العام ايضاً بإقامة ، الشعائر التقليدية التي صنعت

مجد اليونان والامبراطورية ، واصدر في ١٧ حزيران ٣٦٢ قانوباً كاد يسحب من النصاري الإذن بالتعليم في المدارس العامة . ولما وجد يوليانوس مقاصده الخيِّرة تُحمل على غير محملها وتتخذ موضوعاً للهزء ، أراد أن يرد على المشنعين عليه بأهجية ، فكتب فيزوبوغون أي عدو اللحى ، ووجهها الى أهالي أنطاكية ، عاصمة النصرانية يومئذ . وإذ وجد أن هذه الأهجية غير كافية لمحاربة المسيحية ، التي كانت وطدت اقدامها ( وبخاصة في تخوم الامبراطورية ) ، اندفع آخر الأباطرة الوثنيين في الحجاج والحرب الكلامية . وكتب ، في أثناء مقامه بأنطاكية في مطلع عام ٣٦٢ ، عدة رسالات متفاوتة القيمة عاد فيها الى شرح دعاويه الفلسفية التي كان عرضها في رسالة سابقة له بعنوان: حول أم الالهة ، وهاجم الدين المسيحي هجوماً يليق بغيلسوف حقيقي . وأشهر تلك الرسائل الرد على الجليليين . ومرد شهرتها لا الى قيمتها بحد ذاتها بل الى دحض القديس كليمنضوس الاسكندري لها في نصبه المعروف بعنوان: البرد عملي الأمبراطبور يوليانوس أو الدفاع عن دين النصباري المقدس(\*). كانت هذه الرسائل في الحجاج اللاهوتي آخر ما كتبه يوليانوس الجاحد ؛ إذ لما رحل في عام ٣٦٣ على رأس قواته لمحاربة الفرس ، أصبيب بجرح قاتل في المعركة ، ودفن بحسب رغبته في طرسوس. ولم يدم ملكه إلا عشرين شهراً .[الكسندر لابزين]

□ إن ملكاً كان يسعه بإشارة واحدة ان يهلك مناقضيه الصلفاء ويقنع بالرد بأهجية ، لهو مثل فريد في تاريخ الشعوب والملوك ، [شاتوبريان]

 □ « إن المعجب لدى يوليانوس هو انه كان في آن واحد مؤمناً مشبوب العاطفة وفيلسوفاً مفعماً إنسانية .
 القـد أعطى العالم مشهداً فريداً لمتعصب متسامح ، .[اناتول فرانس]

يولينا ، نينا

Youlina, Nina Yulina, Nina

اختصاصية روسية ماركسية معاصرة في الفلسفة

الاميركية . مرشحة في العلوم الفلسفية . استاذة البحوث في معهد الفلسفة التابع سابقاً لاكاديمية العلوم السوفياتية ، من مؤلفاتها : انتيارات الايديولوجية البورجوازية في الولايات المتحدة ، الايديولوجيا الاميريكية والنهضية الدينيية ، بعض مشكلات الفلسفة المعاصرة ، الواقعية الاميركية وفلسفة سانتايانا .

# يونغه ، يواكيم

#### Junge, Joachim Jungius

فيلسوف وعالم طبيعيات الماني كتب باللاتينية ( ١٩٨٧ ـ ١٩٥٧ ) . طور مذهب ديموقريطس الذري، ورفض مدَّعى الميتافيزيقا في تأسيس العلوم ، واكد عجزها عن تفسير مباديء الطبيعة ، ورهن معرفة هذه الأخيرة لا بالتأمل الميتافزيقي المجرد ، ولا بالاستدلال المنطقي، بل فقط بالملاحظة والتجريب . قال عنه لايبنتز إنه في المانيا، وبعد كبلر، عديل ديكارت وغاليليو . من مؤلفاته : المنطق, الهامبورغي .

# یی تسینغ

# Ye Ts'ing

فيلسوف صيني ، ولد عام ١٨٩٦ . ممثل بارز للماركسية في صورتها التحررية . هاجم في مؤلفاته الأولى ، التي جمعت في مجلدين كبيرين ، مشاهير أهل الفكر الصيني في زمانه : الذرائعي هـو شه ، والكانطي المحدث تشانغ تـونغ سـوين ، خصمي الماركسية الرئيسيين . ولكنه عندما نشر حصيلة تأملاته الشخصية في : اين تسيـر الفلسفة ؟ ملكلات الفلسفة ( ١٩٣٦ ) ، شن عليه الماركسيون المتشددون هجوماً إجماعياً ، لانه ارتأى أنه ليس للمادية الجدلية ارتباط ضروري بالبروليتاريا والثورة الاشتراكية . وكان ابرز خصومه نغاي سوكي .

# الفهارس

# حرف الألف

| ٧  | ــ آبل، کارل أوتوــــــــــــــــــــــــــــ   |
|----|-------------------------------------------------|
| ٧  | ـ آبلان، خوسیه لویس Abellon, José Luis          |
| ٧  | _ آدم بولشرا مولييريس                           |
| ٧  | ـ آدم دي سان ـ فكتور Adam De Saint - Victor     |
| ٨  | _ آدم، کارل                                     |
| ٨  | _ أدمز، جورج بلمتون                             |
| ٨  | _ اَدمسون، روبرت                                |
| ٩  | ـ اَرنت، حنة                                    |
| ٩  | _ اَرون، ريمون                                  |
| ١. | _ آريوس                                         |
| 11 | ـ آغا ميرزا أبو القاسم Aghâ Mirzâ Abû'l - Qâsim |
| 11 | _ آغوس، سليم                                    |
| 11 | ـ آفيتوس، سكستوس القيميوس                       |
| 11 | _ آل، انا نان                                   |
| ١٢ | _ آمور رويبال، انخل                             |
| ١٢ | _ آموري الشارتري                                |
| ١٢ | _ آنييزي، ماريا غايتانا                         |
| ١٢ | _ آير، الفرد                                    |
| 14 | _ أينشتاين، البرت                               |
| ١٤ | _ الآيي، بطرس                                   |
| ١٤ | _ أبّادي، جاك                                   |
| ١٤ | _ أباكزي، قيصر                                  |
| ١٤ | _ أبانيانو، نيقولا                              |
| ١٤ | _ أبايا _ ديكستا                                |
| ١٤ | _ الإبراهيمي، محمد البشير                       |
| 10 | _ إبرهارد، يوهان أوغست                          |
| 10 | _ أبروقلوس                                      |

| 17 | Epictète                                        | ـ إبقتاتوس                         |
|----|-------------------------------------------------|------------------------------------|
| 17 | Ebel, Caspar                                    | ــ إبل، كسبار                      |
| 17 | Ibn Âqâjânî, Muhammad Ibn 'Alî Rezâ             | ـ ابن الأقاجاني، محمد بن على رضا   |
| ١٨ | Ibn Abi Jomhûr                                  |                                    |
| ١٨ | Ibn Bâjja, Abû Bakr Muhammad                    | ـ ابن باجة، أبو بكر محمد           |
| ١٨ | Ibn Bâdîs, Abdol - Hamîd                        | ـ ابن باديس، عبد الحميد            |
| ١٨ | Ibn Paqûda, Yûsof                               | _ ابن باقودا، يوسف                 |
| 11 | Ibn Tûmart, Muhammad Ibn 'Abdillah              | ــ ابن تومرت، محمد بن عبد الله     |
| 11 | Ibn Taymîya, Taquyoddine Ibn Ahmad              | ـ ابن تيمية، تقى الدين بن أحمد     |
| ۲. | Ibn Gabirol: Avicebron                          | ـ ابن جبرول، سلیمان                |
| ۲١ | Ibn Hazm                                        | ـ ابن حزم                          |
| ۲١ | Ibn Hanbal, Ahmad Ibn Muhammad                  | ـ ابن حنبل، أحمد بن محمد           |
| ۲١ | Ibn Khaldoûn                                    | _ ابن خلدون                        |
| 22 | اله Râwandî, Abû Hossayn Ahmad Ibn Yehŷa نيحيي  | _ ابن الراوندي، أبو الحسين أحمد بر |
| 22 | Ibn Rabban, Abû'l Fazl 'Alî                     | ـ ابن ربّن، أبو الفضل على          |
| 77 | Ibn Roshd: Averroès                             | ـ ابن رشد                          |
| ۲0 | Ibn Zayyât, Shamsoddîn Muhammad                 | ـ ابن الزيات، شمس الدين محمد       |
| ۲0 | Ibn Sab'în                                      | ـ ابن سبعین                        |
| 77 | Ibn Sîna: Avicenne                              | ـ ابن سينا                         |
| ۲. | Ibn Tofayl: Abubacer                            | _ ابن طفیل                         |
| ٣١ | Ibn Tayyeb, Abû'l - Faraj Abdollah              | _ ابن الطيب، أبو الفرج عبد اللَّه  |
| ٣١ | Ibn Al'Ibrî, Grégoire Abû'l Faradj: Barhebraeus | ـ ابن العبري، غريغوريوس أبو الفرج  |
| 22 | Ibn Arabî                                       |                                    |
| 44 | Ibn 'Atâillah, Al - Iskandarî                   |                                    |
| 22 | Ibn Fâtik                                       | ـ ابن فاتك                         |
| 22 | Ibn Qayyim Al - Jawziya                         | ـ ابن قيِّم الجوزية                |
| ** | Ibn Kâtib, Muhammad Ibn Sâlih                   | ـ ابن الكاتب، محمد بن صالح         |
| 22 | Ibn Kammûna, Sa'd Ibn Mansûr                    | ـ ابن كمونة، سعد بن منصور          |
| 22 | Ibn Massarra, Muhammad Ibn 'Abdillah            | _ ابن مسرة، محمد بن عبد الله       |
| 45 | Ibn Maskûyet                                    | ــ ابن مسكويه                      |
| 37 | Ibn Maŷmûn, Moussa: Maïmonides                  | ــ ابن میمون، موسی                 |
| 40 | Bennabî, Mâlek                                  | _ ابن نبی، مالك                    |
| 40 | Ibn Al - Wazîr, Ab Abû dillah Muhammad          | ــ ابن الوزير، أبو عبد الله محمد   |
| ۲٦ | Ibn Wafa, Abû'l Hassan 'Alî Ibn Muhammad        |                                    |
| ۲٦ | Ibn Walîd, Alî Ibn Muhammad Al                  | •                                  |
| ۲٦ | Ibn Yûnas Nabatî 'Amilî                         | •                                  |
| ۲٦ | Abharî, Athîroddîn Al -                         |                                    |
| ۲٦ | Abu'l - Barakat Al - Baghdâdî                   | •                                  |
| ۳۷ | Abû Hâtim Ahmad Ibn Hamdân Al-Râzî              |                                    |

| <b>*</b> V | Abû Hossayn Al - Basrî                | ـ أبو الحسين البصري           |
|------------|---------------------------------------|-------------------------------|
| ۲۷         | Abû Hanîfa, No'man Ibn Thâbet         | ـ أبو حنيفة، النعمان بن ثابت  |
| ۲۷         | Abû Solaymân Muhammad Al - Sejestânî  | ـ أبو سليمان محمد السجستاني   |
| <b>rv</b>  | Eboussi, Boulaga                      | ــ إبوسي، بولاغا              |
| ۲۷         | Abû 'Issa, Muhammad Ibn Harûn         | ــ أبو عيسى، محمد بن هرون     |
| <b>rv</b>  | Abûlâfia, Abraham                     | ـ أبولافية، أبراهام           |
| ۲۸         | Apostel, Léo                          | ـ أبوستل، ليو                 |
| ۲۸         | Apulée De Madaura                     | ـ أبولايوس المادوري           |
| 4          | Apollonios De Chalcis                 | _ أبولونيوس الخلقيسي          |
| 4          | Appollonius De Tyane                  | - أبولونيوس الطواني (بليناس)  |
| 4          | Appollinaire Le Jeune                 | ـ أبوليناريس الأصغر           |
| 19         | Abû'l Hozayl Al - 'Allâf              | ـ أبو الهذيل العلاّف          |
| ٤٠         | Epiphane De Salamine                  | _ إبيفانيوس السالاميني        |
| ٤٠         | Epicure                               |                               |
| ٤٢         | Abélard (Abailard), Pierre            | ـ أبيلار، بيير                |
| ٤٣         | Attale Le Stoïcien                    | ــ أتالوس الرواقي             |
| ٤٣         | Athanase, Saint                       | ـ أثناسيوس، القديس            |
| ٤٤         | Athanasius Al - Baladî                | <b>ـ اثناسيوس البلدي</b>      |
| ٤٤         | Athénagore                            | ـ أثيناغوراس                  |
| ٤٤         | Ahsa'i, Shaykh Ahmad Al               | ـ الأحسائي، الشيخ أحمد        |
| ٤٤         | Ahmad Khân, Sayyed                    | _ أحمد خأن، سيد               |
| ٤٤         | Ahmad Ibn Zaynil - 'Abidîn Al - Alawî | ـ أحمد بن زين العابدين العلوي |
| ٥          | Lakhdari, Abderrahmane                | _ الأخضري، عبد الرحمن         |
| ٥          | Ikhwân Al - Safâ                      | _ إخوان ال <mark>صفا</mark>   |
| ٥          | Adler, Max                            | ــ آدلر، ماکس                 |
| <b>.</b> 0 | Adler, Mortimer                       | ـ آدلر، مورتيمر               |
| ٤٦         | Eddington, Arthur Stanley             | ــ إدنغتون، آرثر ستانلی       |
| ٤٦         | Edwards, Jonathan                     |                               |
| ٤٦         | Adoratsky, Vladimir Victorovitch      |                               |
| EV         | Adorno, Theodor Wiesengrund           | •                             |
| EV         | Eddy, Mary Baker                      | ـ إدى، مارى بيكر              |
| E۸         | Adélard (Adalard) De Bath             | ـ أديلار الباثي               |
| ٤٨         | Erasme                                | ــ اراسموس                    |
| ٤٩         | Aranguren, José Luis                  | ـ أرانغويرن، خوسيه لويس       |
| •          | Arai, Hakuseki                        | <del>-</del>                  |
| ٠.         | Archélaos D'athènes                   | • •                           |
| ٠.         | Archytas                              |                               |
| ٠.         | Ardestâni, Muhammad Sadiq Al          |                               |
| ٠.         | Erdmann, Benno                        |                               |
|            |                                       |                               |

| ٥١  | ىان، يوهان إدوارد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ـ إرد،     |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| ٥١  | غو، روپرتو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ـ أردي     |
| ٥١  | تَبُوس الأصغر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ـ أرسـ     |
| ٥١  | تبوس القورينائي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ـ أرسـ     |
| ۲۰  | طرخوس الساميطرخوس السامي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ــ أرسـ    |
| ۲۰  | طو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ــ أرسـ    |
| ٧٥  | طوبولوسAristobule                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ــ أرسـ    |
| ٧٥  | طوقاسطوقاس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ـ أرس      |
| ۸٥  | طوكسانوسAristoxéne                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ــ أرسـ    |
| ۸٥  | طون الخيوسيطون الخيوسي Ariston De Chio                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ـ أرس      |
| ۸٥  | طون القيوسيطون القيوسي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ــ أرس     |
| ۸٥  | طيين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ــ أرس     |
| ۸   | سوزي، زكى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ـ الأر     |
| ٩   | ن، هنري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ـ أرفو     |
| ٩   | سيلاوسArcésilas                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ـ أرقا     |
| ١.  | نيوس، جاكوبوسبنيوس، جاكوبوس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | _ أرمي     |
| ١.  | ، أنطوان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | _ آرنو     |
| 11  | لد، غوتفريدلد، غوتفريد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | _ أرنو     |
| 11  | ت، فرانز                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ــ ارهــ   |
| 11  | ئوسArrien                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | _ أريا     |
| 11  | يدو فورتس، مانويل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ـ أزية     |
| 11  | وزيبوس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | _ إسب      |
| 17  | رادا، كارلوس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | _ است      |
| 11  | لبون (أو أستلفون)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ـ است      |
| 11  | يق بن حنين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ــ إســ    |
| ١٢  | يق الإسرائيلي، ابن سليمان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | <u> </u>   |
| ۱۳  | ىق دى ستىلاً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |            |
| ۱۳  | اغوشا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | _ أسف      |
| ۱۳  | لانته، فنشسلاو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | _ إسك      |
| ۱۳  | كندر الأفروديسي Alexandre D'Aphrodisias                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | _ الإس     |
| ١٤  | كندر الهاليكندر الهالي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | _ الإس     |
| ١٤  | ين، إياكوف فوميتش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | _<br>_ اسک |
| ٥ ( | اعيل شهيد، مولانا شاه محمدا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
| ٥ ( | وس، فالانتان فرديناندوفتش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | _ أسم      |
| ٥ / | Asanga                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |            |
| ٥/  | ن، بول لوران                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |            |
| ٥ / | عرى، أبو الحسن علىعرى، أبو الحسن علىعرى، أبو الحسن علىعرى، أبو الحسن على العسان |            |
| 17  | كفارى، قطب الدين محمد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            |
| 17  | ماير، اَدم كارل أوغست                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            |

| 77 | Echauri, Paul                              | _ إشوري، بول                            |
|----|--------------------------------------------|-----------------------------------------|
| ٦٧ | Agazzi, Evandro                            | ــ أغازي، إيفاندرو                      |
| ٦٧ | Agrippa                                    | _ آغريباً                               |
| ٦٧ | Agrippa Von Nettesheim, Heinrich Cornelius | _ اغريبافون نتشايم، هاينريخ كورنيليوس   |
| ۸۲ | Ignace De Loyola, Saint                    |                                         |
| ٦٩ | Avanassiev, Victor                         | -                                       |
| 79 | Ephrem Le Syrien, Saint                    | ـ أفرام السرياني، القديس                |
| ٦٩ | Aphraate                                   | - · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
| ٦٩ | Afzaloddin Kashâni                         | ـ أفضل الدين الكاشاني                   |
| 79 | Afghânî Jamâl - oddîn Al                   | ـ الافغاني، جمال الدين                  |
| ٧١ | Platon                                     | ــ أفلاطون،                             |
| ٧٦ | Evellin, François                          | ــ إفلان، فرانسوا                       |
| ٧٦ | Plotin                                     | _ أفلوطين                               |
| ٧٨ | Avenarius, Richard Heinrich Ludwig         | ـ أفيناريوس، ريشارد هاينريخ لودفيغ      |
| ٧٨ | Avineri, Shlomo                            | ــ اڤينيري، شلومو                       |
| ٧٩ | Iqbâl, Muhammad                            | _ إقبال، محمد                           |
| ۸. | Cratès D'athènes                           | _ أقراطس الأثيني                        |
| ۸٠ | Cratès De Thèbes                           | ـ أقراطس الطيبي                         |
| ۸٠ | Cratès De Mallos                           | ـ أقراطس المالوسي                       |
| ۸٠ | Cratippe                                   | _ أقراطيبوس                             |
| ۸۱ | Crantor                                    | ــ أقرانطور                             |
| ۸۱ | Critolaüs                                  | _ أقريتولاوس                            |
| ۸۱ | Cléanthe                                   | _ اقلیانتس                              |
| ۸١ | Clitomaque                                 | _ أقليتوماخوس                           |
| ۸۱ | Euclide Le Socratique                      | _ إقليدس السقراطي                       |
| ۸۲ | Akalanka                                   |                                         |
| ۸۲ | Acton, Harry Burrows                       | ـ اکتن، هاری باروز                      |
| ۸۲ | Aksapada Gautama                           | _ اكسبادا غوتاما                        |
| ۸۲ | Axelrod, Isaacovna Lioubov                 |                                         |
| ۸۲ | Axelos, Kostas                             | _ أكسيلوس، كوستاس                       |
| ۸۳ | Alain, Emile-Auguste                       | _ الان، إميل _ أوغست                    |
| ٨٤ | Alain De Lille                             | _ ألان الليلى                           |
| ۸٥ | Albert, Hans                               | ــ البرت، هانز                          |
| ۸٦ | Albert Le Grand                            |                                         |
| ۸٧ | Albert De Saxe                             |                                         |
| ۸٧ | Alberini, Coriolano                        |                                         |
| ۸٧ | Albo, Joseph                               |                                         |
| ۸٧ | Albino De Smyrne                           |                                         |
| ۸۸ | Althusser, Louis                           | •                                       |
|    |                                            |                                         |

| 19  | Alsted, Johann Heinrich          | ـ السند، يوهان هاينريخ              |
|-----|----------------------------------|-------------------------------------|
| 11  | Alciphron                        | ــ السيفرون (أو ألقيفرون)           |
| ١.  | Alfaric, Prosper                 | ـ ألفاريك، بروسبر                   |
| ١.  | Alcméon                          | ــ القميون                          |
| ١.  | Alcidamas                        | _ القيداماس                         |
| ١.  | Alexander, Samuel                | _ ألكسندر، صموئيل                   |
| ۸١  | Alexandrov, Guéorgui Fédorovitch | ــ الكسندروف، غيورغي فيدوروفتش      |
| ۱۱  | Alexinos D'Elis                  | <ul> <li>الكسينوس الإيلي</li> </ul> |
| ١١  | Alexéev, Mitrophane Nicolaévitch | ـ الكسييف ميتروفان نيقولاييفتش      |
| ١٢  | Alcuin                           | ـ الكوين                            |
| ١٢  | Alquié, Ferdinand                | ــ ألكييه، فردينان                  |
| ۱۳  | Almanne                          | _ المان                             |
| 18  | Almaîn, Jacques                  | _ ألمن، يعقوب                       |
| ۱۳  | Aliotta, Antonio                 | _ اليوتا، أنطونيو                   |
| ۱۳  | Amado Lévy-Valensi, Eliane       | _ أمادو ليفي _ فالنسي، إيليان       |
| ۱۳  | Umâsvâti                         | ـ أماسفاتي أ                        |
| 18  | Ambroise, Saint                  | ــ أمبروسيوس، القديس                |
| ٤ ١ | Ampère, André-Marie              | ـ أمبير، أندريه ـ ماري              |
| ٠ ٥ | Emerson, Ralph Waldo             | ـــ إمرسون، رالف والدو              |
| 17  | Ammonius                         | ـ أمونيوس، الملقب بالمصري           |
| 17  | Ammonius Saccas                  | ــ أمونيوس ساكاس                    |
| 17  | Ammonius Hermiae                 | ــ أمونيوس هرميا                    |
| ٩٧  | Amîr Hossayn Maybodî             | ـ أمير حسين ميبدي                   |
| ٧.  | Anacharsis                       | ـ أناخارسيس                         |
| ٧.  | Empédocle D'Agrigente            | ــ إنباذوقلس الأغريغنتي             |
| ۸,  | Antisthéne D'Athènes             | _ أنستانس الأثيني                   |
| ۸,۸ | Antipater De Tarse               | ـ انتيباتر الطرسوسي                 |
| ۹۹  | Antipater De Cyrène              | _ أنتيباتر القورينائي               |
| ۹۹  | Antero De Quental                | ــ أنتيرو دي كوانتال                |
| ۹۹  | Engel, Jean-Jacques              | ـ إنجل، جان جاك                     |
| ۹۹  | Engels, Friedrich                | _ إنجلز، فريدريش                    |
| ١   | Angelo D'Arezzo                  | ــ أنجلو داريتزو                    |
| ١   | Angiulli, Andrea                 | ـ انجيولي، اندريا                   |
| ١٠١ | Ingenieros, José                 | _ إنجنبيروس، خوسيه                  |
| ١٠١ | Andronicos De Rhodes             | ــ أندرونيقوس الرودسي               |
| ١٠١ | André, Père Yves Marie           | •                                   |
| ١٠١ | Enriques, Federigo               | •                                   |
| ١٠١ | Anastasius                       | _ انسطاس                            |
| 1.4 | Anselme De Canterbéry            | _ أنسلم الكانتربري                  |

| ۲۰۱   | Anselme De Laon                     | ـ أنسلم اللاني                                 |
|-------|-------------------------------------|------------------------------------------------|
| ۲۰۱   | Ancilion, Friedrich                 | ـ انسیلیون، فردریش                             |
| ۲۰۱   | Antûn, Farah                        | ــ أنطون، فرح                                  |
| ٤٠٠   | Antonovitch, Maxime Alexièvitch     | <ul> <li>انطونوفتش، مكسيم ألكسييفتش</li> </ul> |
| ١٠٥   | Antiphon                            | ــ أنطيفون                                     |
| ٥٠١   | Antiochus D'Ascalon                 | ـ أنطيوخوس العسقلاني                           |
| ١٠٥   | Ingarden, Roman                     | ــ إنغاردن، رومان                              |
| ۰۰    | Anaxarque                           | ـ أنكسارقوس                                    |
| ۲ ۰ ۱ | Anaxagore De Clazomènes             | ـ إنكساغوراس الأقلازوماني                      |
| 1.1   | Anaximandre De Milet                | ـ أنكسيماندرس الملطى                           |
| ١٠٧   | Anaximène De Milet                  | ـ انكسيمانس الملطى                             |
| ۱٠٧   | Annet, Peter                        | ـ ائيت، بيتر                                   |
| ۸۰۸   | Anesaki, Masaharu                   | ـ أنيساكى، مازاهارو                            |
| ۸۰۸   | Anniceris                           | _ أنيقارس                                      |
| ۸۰۸   | Ahlman, Erik                        | _ أهلمان، إريك                                 |
| ۸۰۸   | Ueberweg Friedrich                  | ـ أوبرفغ، فريدريش                              |
| ۸۰۸   | Aubenque, Pierre                    | ـ أوبنك، بيير                                  |
| ١٠٩   | Eubulid De Milet                    | <ul> <li>أوبوليدس الملطى</li> </ul>            |
| ۱۰۹   | Otloh                               |                                                |
| ١٠٩   | Oetinger, Friedrich Christoph       | ـ أوتنغر، فريدريش كريستوف                      |
| ۱۰۹   | Otto, Rudolf                        | ــ أوتو، رودولف                                |
| ١١.   | Eudème De Rhodes                    | ـ أوداموس الرودسي                              |
| ١١.   | Eudore D'Alexandrie                 | _ أودورس الإسكندري                             |
| ١١.   | Eudoxe De Cnide                     |                                                |
| 111   | Ortega Y Gasset, José               | ـ أورتيغا إي غاسيت، خوسيه                      |
| ۱۱۲   | Ors Y Rovira, Eugenio D'            | ـ اورس إي روفيرا، اوجينيو                      |
| 111   | Jerusalem, Johann Friedrich Wilhelm | ۔<br>ـ أورشليم، يوهان فريدريش فلهلم            |
| ۱۱۲   | Aurobindo Ghose                     | ـ أوروبندو غوز                                 |
| ۱۱۳   | Origène                             | _ أوريجانس                                     |
| ۱۱٤   | Oresme, Nicole                      | ـ أوريسم، نيكول                                |
| ۱۱٥   | Auriol, Pierre                      | _ <b>أ</b> وريول، بطرس                         |
| ۱۱٥   | Uriel Da Costa                      | ـ أورييل دا كوستا                              |
| ۱۱٥   | Eusèbe De Césarée                   | ـ أوسابيوس (حوشب) القيصرى                      |
| 111   | Ouspensky, Pierre Demianovitch      | • , ,                                          |
| 117   | Eustache D'Arras                    | _ أوستاثيوس الأرّاسي                           |
| 117   | Ostwald, Wilhelm                    | •                                              |
| ۱۱۷   | Austin, John Langshaw               |                                                |
| ۱۱۷   | Ochino, Bernardino                  |                                                |
| ۱۱۷   | Euthychès                           |                                                |
|       |                                     |                                                |

| 117 | Augustin, Saint                             | _ أوغوسطينوس، القديس             |
|-----|---------------------------------------------|----------------------------------|
| 177 | Ovsiannikov, Mikaîl                         | _ أوفسيانيكوف، ميخائيل           |
| 177 | Eucken, Rudolf Christian                    | ـ أوكن، رودولف كريستيان          |
| 178 | Ockenfuss, Lorenz                           | ــ اوكنفوس، لورنتز               |
| 175 | Ulrich De Strasbourg                        | ـ أولريخ الستراسبورغي            |
| 177 | Ulrich Hermann                              | _ أولريكي، هرمان                 |
| 177 | Ollé-Laprune, Léon                          | ــ أوليه ــ لابرون، ليون         |
| 178 | Olieu, Pierre                               | ـ أوليو، بطرس                    |
| 178 | Omelinovski, Mikhaîl                        | ـ أومليانوفسكي، ميخائيل          |
| 178 | Eunape De Sardes                            | ـ أونابيوس الساردي               |
| 371 | Unamuno, Miguel De                          | ـ أونامونو، ميغيل دي             |
| 140 | Onosandros                                  | _ <b>أونوساندروس</b>             |
| 170 | Œnomaos De Gadara                           | ـ أونوماوس القداري               |
| 177 | Eunomius                                    | _ أونوميوس                       |
| 177 | Oizerman, Téodor Ilitch                     | ــ أويزرمان، تيودور إيليتش       |
| 177 | Ewing, Alfred Cyril                         | ـ إوينغ، الفرد سيريل             |
| 177 | Œnopide De Chios                            | ـ أوينوبيدس الخيوسي              |
| 177 | Ianovskaya, Sofia Alexandrovna              | _ إيانوفسكايا، صوفيا الكسندروفنا |
| 177 | Ito Jinsai                                  | _ إيتو جنسي                      |
| 177 | Ijî,'Adoddîne Al                            | ـ الإيجي، عضَّد الدين            |
| 177 | Gilles De Rome                              | ــ إيجيديوس الروماني             |
| 177 | Ajdukiewicz, Kazimierz                      | ــ أيدوكييفتش، كازيمييرز         |
| ۱۲۸ | Irénée, Saint                               | ـ إيرانايوس، القديس              |
| ۱۲۸ | Isidore D'Alexandrie                        | ـ إيزيدورس الإسكندري             |
| ۱۲۸ | Italos, Jean                                | _ إيطالوس، يوحنا                 |
| ۱۲۸ | Eckart, Johannes (Maître Eckart ou Eckhart) | _ إيكارت، يوهان (المعلم إيكارت)  |
| 179 | Ilienkov, Evald                             | _ إيليانكوف، إيفالد              |
| 179 | Imamichi, Tomonobu                          | ــ إيماميشي، تومونوبو            |
| 18. | Aenésidème                                  | _ إيناسيدامس                     |
| 18. | Énée De Gaza                                | _ إينياس الغزاوي                 |
| ۱۳۰ | Iougaï Guèrasim Andréévitch                 | _ إيوغاي غيراسيم أندرييفتش       |
|     | حرف الباء                                   |                                  |
| ۱۳۱ | Bâb, Mirzâ Alî Muhammad                     | -                                |
| 171 | Baba Tatsui                                 | •                                |
| 171 | Papanoutsos, Evangelos                      |                                  |
| 171 | Bâbak                                       | ـ بابك                           |
| 177 | Panajoannou Kostas                          | _ بایدوانو، کو ستاس،             |

| 177 | ـ باتريزي، فرانشسكو                                                  |
|-----|----------------------------------------------------------------------|
| 177 | ـ باتركا، يان                                                        |
| 122 | بادر، فرانتز بنديكت فون                                              |
| 178 | _ باراقلسوس                                                          |
| 140 | _ باران، بریس Parain, Brice                                          |
| 140 | ـ بارت، رولان                                                        |
| 177 | ـ بارتليمي البولوني                                                  |
| 177 | بارتليمي _ سان _ هيلير، جول                                          |
| 177 | بارتيز، بول _ جوزيف                                                  |
| 177 | ـ بارث، بول Barth, Paul                                              |
| 177 | _ بارث، کارل                                                         |
| 120 | ـ بارديلي، كرستوف غوتفريد                                            |
| 120 | ـ باركلي، روبرت                                                      |
| ۱۳۸ | Parménide                                                            |
| 189 | _ باركن مرقس، روثـــــــــــــــــــــــــــــــ                     |
| 189 | ـ بارني، جول                                                         |
| 189 | بار _ هيلل، يهوشوا                                                   |
| 189 | ـ بارُو، إسحق                                                        |
| 189 | _ بارو، أندريه                                                       |
| 189 | بارودي، دومينيك                                                      |
| 189 | _ بارونه، فرانشسكو                                                   |
| 18. | ـ باري، جيوڤاني عمانوئيل                                             |
| 18. | _ باریانت، کلود ً                                                    |
| 18. | ـ بازيتو، طوبيا                                                      |
| ١٤٠ | ـ بازاروف، فلاديمير الكسندروف                                        |
| 181 | ـ بازماني، بيتر                                                      |
| 131 | ـ باسالياً، كارلو                                                    |
| 181 | _ باستيد، جورج                                                       |
| 131 | _ باسمور، جون                                                        |
| 131 | _ باسیلیدس                                                           |
| 184 | _ باسيليوس القيصري                                                   |
| 127 | ـ باش، فكتور                                                         |
| 127 | _ باش، موريتز                                                        |
| 128 | _ باشلار، سوزان                                                      |
| 128 | _ باشلار، غاستون                                                     |
| ١٤٤ | ــ باشي، إنزو                                                        |
| 160 | _ الباقلاني، أبو بكر                                                 |
| ١٤٥ | _ باكرادزه، قسطنطين سبيريدونوفتش Bakradzé, Konstantin Spiridonovitch |
| 160 | ــ باكونين، ميخائيل                                                  |

| 187   | Baquero Lazcano, Pedro          | ــ باكويرو لازكانو، بدرو     |
|-------|---------------------------------|------------------------------|
| 127   | Palamàs, Grégoire               | ــ بالاماس، غريغوريوس        |
| ٧٤٧   | Ballanche, Pierre Simon         | ــ بالانش، بيير سيمون        |
| ٧٤٧   | Paley, William                  | _ بالاي، وليم                |
| ٧٤٧   | Balmes, Jaime                   | ـ بالمس، جيم                 |
| ۸٤۸   | Balibar, Etienne                | ـ باليبار، إتيين             |
| 184   | Paléologue, Jacques             | ـ باليولوغوس، جاك            |
| 184   | Panetius                        | ـ باناتيوس                   |
| 1 2 9 | Pantzkhava, Ilia                | ـ بانتزخافا، إيليا           |
| 1 2 9 | Banfi, Antonio                  | ـ بانفي، أنطونيو             |
| 1 2 9 | Paniflov, Vladimir              | ـ بانيفلوف، فلاديمير         |
| 1 2 9 | Bahnsen, Julius                 | ــ باهنسن، يوليوس            |
| 1 2 9 | Bauer, Otto                     | ــ باور، أوتو                |
| ١٥٠   | Bauer, Bruno                    | ــ باور، برونو               |
| ١٥٠   | Bauer, Christian                | ــ باور، كرستيان             |
| ۱۵۰   | Bauch, Bruno                    | ــ باوش، برونو               |
| ١٥٠   | Paulsen, Friedrich              | ـ باولسن، فريدريش            |
| ١٥٠   | Baeumker, Clemens               | _ باومکر، کلیمنس             |
| ۱٥١   | Pawlikowski, Michal             | ـ باولیکوفسکی، میشال         |
| ۱٥١   | Baumeister, Friedrich Christian | _ باومایستر، فریدریش کرستیان |
| ۱٥١   | Bayer, Raymond                  | ـ بایر، ریمون                |
| ۱٥١   | Bâyazîd Ansârî                  | ـ بايزيد أنصاري              |
| ۱٥١   | Bayle, Peirre                   | ـ بایل، بییر                 |
| ١٥٢   | Bain, Alexander                 | ـ باين، الكسندر              |
| ۲٥١   | Baïus, Michel                   | _ بايوس، ميخائيل             |
| ۱٥٢   | Baillie, James Black            | ـ بايي، جيمس بلاك            |
| ١٥٤   | Baillet, Adrien                 | _ باییه، ادریان              |
| ١٥٤   | Battaglia, Felice               | ے بتالیا، فیلیتش             |
| ١٥٤   | Petrossian, Maria Isakovna      | ـ بتروسیان، ماریا عیساکوفنا  |
| ٤٥١   | Butler, Joseph                  | _ بتلر، جوزیف                |
| ١٥٤   | Butler, Nicholas Murray         | _ بتلر، نیقولاس مورای        |
| 100   | Petlenko, Victor                | -                            |
| 100   | Putnam, Hilary                  | ـ بُتنام، هيلاري             |
| 100   | Patanjali                       | -                            |
| 100   | Patanjali                       | •                            |
| 100   | Beattie, James                  | <b>=</b> '                   |
| ١٥٥   | Bahrânî, Kmâloddîn Maytham Al   |                              |
| 100   | Bukhârî, Jalâloddîn             | •                            |
| 100   | Badawî, Ahamad Al               | •                            |
|       |                                 |                              |

| 107   | Badawî, Abderrahman              | ـ بدوي، عبد الرحمن                    |
|-------|----------------------------------|---------------------------------------|
| 107   | Badhakhshî, Muhammad             | ـ بنخشي، محمد                         |
| 107   | Bradley, Francis Herbert         | ـ برادلي، فرنسيس هربرت                |
| ۱۰۷   | Bradwardine, Thomas              | ــ برادواًردین، توماس                 |
| ۱٥٧   | Pradines, Maurice                | ـ برادين، موريس                       |
| ۱٥٧   | Brun, Jean                       | ـ بران، جان                           |
| ۱٥٧   | Brandt, Frithiof                 | _ برانت، فریثیوف                      |
| ۱٥٨   | Brown, Thomas                    | _ براون، توماس                        |
| ۱۰۸   | Price, Henry Habberley           | ـ برایس، هنري هابرلي                  |
| ۱۰۸   | Prabhâkara                       | ـ برَبُهاكُرا                         |
| 109   | Berthelot, René                  | ـ برتاو، رينيه                        |
| 109   | Bartholmèss, Christian           | ـ برتولمس، كرستيان                    |
| 109   | Bertini, Giovanni Maria          | ـ برتینی، جیوفانی ماریا               |
| 109   | Berger, Gaston                   | ـ برجيه، غاستون                       |
| 109   | Berdiaev, Nicolas Alexandrovitch | ـ برديائيف، نيقولا ألكسندروفتش        |
| 177   | Bardesane D'Édesse               | ـ برديصان الرهاوي                     |
| 177   | Barzellotti, Giacomo             | ـ برزلوتی، جیاکومو                    |
| 177   | Bergson, Henri Louis             | ـ برغسون، هنري لويس                   |
| 177   | Barlaam                          | _ برلعام                              |
| 177   | Bernard, Claude                  | ـ برنار، کلود                         |
| 178   | Bernard De Clairvaux, Saint      | ـ برنار دي كليرفو، القديس             |
| 178   | Bernard Silvestre                | _<br>_ برنار سلفستر                   |
| ۸۲۱   | Bernard De Chartres              | _ برنار الشارتري                      |
| ۸۲۱   | Birnbaum, Nathan                 | _ برنباوم، ناتان                      |
| 174   | Brentano, Franz                  | ــ برنتانو، فرانتز                    |
| 174   | Bernhardt, Jean                  | ــــــــــــــــــــــــــــــــ      |
| 179   | Bernier, François                | ـ برنییه، فرانسوا                     |
| ١٧٠   | Bréhier, Emile                   | ـ برهييه، إميل                        |
| ١٧٠   | Protagoras                       | ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| ١٧٠   | Breton, Stanislas                | _ بروتون، ستانسلاس                    |
| 1 / 1 | Broutian, Guéorg Abélovitch      | _ بروتيان، غيورغ أبيلوفتش             |
| 1 / 1 | Broch, Hermann                   |                                       |
| 1 / 1 | Brochner, Hans                   | ــ بروخنر، هانز                       |
| 1 / 1 | Broad, Charlie Dunbar            |                                       |
| 1 / 1 | Prudence De Troyes               |                                       |
| ۱۷۲   | Prodicus                         |                                       |
| ۱۷۲   | Prosper D'Aquitaine, Saint       |                                       |
| ۱۷۲   | Brochard, Victor                 | •                                     |
| ۱۷۲   | Brucker, Jacob                   |                                       |

القهارس ١٦٢

| ۱۷۲      | Brunner, Fernand                  | ـ برونّر، فرنان             |
|----------|-----------------------------------|-----------------------------|
| ۱۷۳      | Brunschvigg, Léon                 | ـ برونشفیك، لیون            |
| ۱۷٤      | Bruno, Giordano                   | ـ برونو، جيوردانو           |
| 771      | Bruno, Sampaio                    | _ برونو، سامباق             |
| 171      | Bruaire, Claude                   | ـ برويير، كلود              |
| 171      | Preti, Giulio                     | ـ بريتي، جيوليو             |
| 171      | Priestley, Joseph                 | ـ بریستلي، جوزیف            |
| 177      | Prini, Pietro                     | ـ بريني، بييترو             |
| 177      | Prior, Arthur                     | _ بریور، اَرثر              |
| 177      | Bessarion, Jean                   | _ بسًاريون، يوحنا           |
| ۱۷۸      | Bustamante, Lino                  | ـ بستمانتيه، لينو           |
| ۱۷۸      | Paschase Radbert                  | ـ بسشاسيوس رادبرتوس         |
| ۱۷۸      | Bastâmî, Abû Yazîd Tayfûr         | _ البسطامي، أبو يزيد طيفور  |
| ۱۷۸      | Pascal, Blaise                    | ـ بسكال، بليز               |
| ۱۸۱      | Bishr Ibn Mo'tamir Al             | _ بشر بن المعتمر            |
| ۱۸۱      | Bishr Hâfî, Abû Nasr Al-          | ـ بشر الحافي، أبو نصر       |
| ۱۸۱      | Pierre D'Espagne                  | _ بطرس الإسبانى             |
| ۱۸۲      | Pierre De Candie                  | ـ بطرس الكاندي              |
| ۱۸۲      | Pierre Lombard                    | _ بطرس اللومباردي           |
| ۱۸۲      | Batalyûsî, Ibn Al-Sid Al          | ـ البطليوسي، ابن السيد      |
| ۱۸۲      | Baghdâdî, 'Abd Al-Qâhir Al        | ـ البغدادي، عبد القاهر      |
| ۱۸۳      | Bevilaqua, Clovis                 | ـ بڤيلاكوا، كلوڤيس          |
| ۱۸۳      | Beck, Jacob Sigismund             | ـ بك جاكوب سيغسموند         |
| ۱۸۲      | Peckham, Jean                     | _ بكهام، يوحنا              |
| ۱۸۲      | Platner, Ernst                    | ـ بلاتنر، إرنست             |
| ۱۸۲      | Bellarmin, Saint Robert           | ـ بلاًرمينو، القديس روبرتو  |
| ۱۸٤      | Blaga, Lucian                     | ـ بلاغا، لوسيان             |
| ۱۸٤      | Blavatsky, Helena Petrovna        | ـ بلافاتسكى، ھيلينا بتروفنا |
| ۱۸٥      | Blanshard, Brand                  | _ بلانشارد، براند           |
| ۱۸٥      | Blanché, Robert                   | ـ بلانشيه، روبير            |
| ۱۸٥      | Blanqui, Auguste                  | _ بلانكي، اوغست             |
| ۱۸٥      | Balthasar, Hans Urs Von           |                             |
| ۱۸۰      | Balkhî Abû Zayd Ahmad Ibn Sahl Al |                             |
| 781      | Balkhî, Abû Qâssim Al             | <b>-</b>                    |
| 781      | Balkhî, Muhammad Ibn Fazl Al      |                             |
| 781      | Bilfinger, Georg                  |                             |
| <b>7</b> | Bello, Andrés                     |                             |
| 781      | Belnap, Nuel                      |                             |
| 77.1     | Plutarque D'Athènes               | •                           |

| ۲۸۱          | Bloch, Ernest                        | _ بلوخ، إرنست                    |
|--------------|--------------------------------------|----------------------------------|
| ۱۸۷          | Ploucquet, Gottfried                 | ـ بلوكيت، غوتفريد                |
| ۱۸۷          | Blumenberg, Hans                     | ـ بلومنبرغ، هانز                 |
| ۱۸۷          | Blondel, Maurice                     | ـ بلوندل، موریس                  |
| ۱۸۸          | Pléthon, Georges Gémiste             | ـ بليٹون، جيورجيوس جميستوس.      |
| ۱۸۹          | Plékhanov, Georges Valentinovitch    | ـ بليخانوف، جورجي فالنتينوفتش.   |
| ١٩٠          | Bentham, Jeremy                      | _ بنتام، جيريمي                  |
| 191          | Benjamin, Cornelius                  | ـ بنجامین، کورنیلیوس             |
| 191          | Benjamin, Walter                     | ـ بنيامين، والتر                 |
| 197          | Bahâ' Ullah, Mirzâ Hussayn' Alî Nûrî | _ بهاء الله، ميرزا حسين علي نوري |
| 197          | Bhattacharryya, Krishna Chandra      |                                  |
| 197          | Bhârtrihari                          | ـ بهارتریهاري                    |
| 197          | Bhâskara                             | ـ بهاسکرا                        |
| 197          | Bhadrabâhu                           | ـ بَهَدُّرَبِاهِو                |
| 198          | Bahrûgî, Hassan Ibn Nûh Al-          | ــ البهروجي، حسن بن نوح          |
| ۱۹۳          | Poiret, Pierre                       | ـ بواريه، بيير                   |
| ۱۹۳          | Poincaré, Henri Jules                | ـ بوانكاريه، هنري جول            |
| 198          | Popper, Karl Raimund                 | ـ بوبّر، كارل ريموند             |
| ۱۹٤          | Buber, Martin                        | ـ بوبر، مارتن                    |
| 190          | Popovitch, Miroslav                  | _ بوبوفتش، ميروسلاف              |
| 190          | Bobbio, Norberto                     | ـ بوبیو، نوربرتو                 |
| 190          | Bautain, Louis                       | _ بوتان، لوي                     |
| 197          | Bouterwek, Friedrich                 | _ بوترفك، فريدريش                |
| 197          | Boutroux, Etienne Emile Marie        | ـ بوترو، إتيين إميل ماري         |
| 197          | Büchner, Ludwig                      | _ بوخنر، لودفيغ                  |
| 198          | Buddha                               | _ بوذا                           |
| 199          | Bodhidharma                          | ـ بوذيذرما                       |
| ۱۹۹          | Porzio, Simone                       | ـ بورتزيو، سيمون                 |
| ١٩٩          | Bourjeois, Bernard                   | ـ بورجوا، برنار                  |
| ۲            | Bordas - Demoulin, Jean              | ـ بوردا ـ ديمولان، جان           |
| ۲            | Burleigh, Walter                     | ـ بورلاي، والتر                  |
| ۲.,          | Bornheim, Gerd                       | ـ بورنهایم، جیرد                 |
| ۲.,          | Buridan, Jean                        | ـ بوريدان، يوحنا                 |
| ۲.,          | Bosanquet, Bernard                   | ـ بوزانکت، برنارد                |
| ۲٠١          | Bozonis, Georges                     | ـ بوزونيس، جورج                  |
| ۲٠١          | Posidonios D'Apamée                  | ـ بوزيدونيوس الأفامي             |
| <b>۲ · ۲</b> | Pusey, Edward Bouverie               | •                                |
| 7 • 7        |                                      |                                  |
| 7 • 7        | Boström, Christopher Jacob           | _ بوستروم، كرستوفر جاكوب         |

| ۲۰۳   | Postel, Guillaume                  | ـ بوستل، غليوم                                       |
|-------|------------------------------------|------------------------------------------------------|
| ۲۰۳   | Boscovitch, Roudjer Yossif         | ــ بوسكوفتش، روجيرو جيوزبي                           |
| ۲۰۳   | Bossuet, Jacques Bénigne           | ـ بوسويه، جاك بينينيي                                |
| 4 . 5 | Buchler, Justus                    | ـ بوشلر، جوستوس                                      |
| ۲۰٤   | Bochenski, Innocenty Maria         | ـ بوشنسكي، إينوشنتي ماريا                            |
| ۲٠٥   | Buchez, Philippe Joseph Benjamin   | ـ بوشيه، فيليب جوزيف بنجامان                         |
| ۲٠٥   | Bogdanov, Alexandre Alexandrovitch | ـ بوغدانوف، الكسندر الكسندروفتش                      |
| ۲٠٥   | Bogomolov, Aléxéi Serguéèvitch     | ـ بوغومولوف، الكسي سرغييفتش                          |
| ۲٠٥   | Bouveresse, Jacques                | _ بوفری <i>س،</i> جاك                                |
| 7.7   | Beaufret, Jean                     | ــ بوفريه، جان                                       |
| 7 • 7 | Beauvoir, Simone De                | ـ بوفوار، سيمون د <i>ي</i>                           |
| 7 • 7 | Bovillus, Carolus                  | ــ بوفیلَوس، کارولوسَ                                |
| 7 - 7 | Buffier, Claude                    | ــ بونىيە، كلود                                      |
| 7 • 7 | Bûkabrayn, Sîdî 'Abdorrahmân       | <ul> <li>بوقبرین، سیدي عبد الرحمن المرابط</li> </ul> |
| 7.7   | Boole, George                      | ـ بول، جورج                                          |
| Y • V | Bolin, Andreas Vilhelm             | ـ بولان، أندرياس فلهلم                               |
| Y • V | Poulantzas, Nicos                  | ـ بولانتزاس، نيكوس                                   |
| Y • V | Bultmann, Rudolf                   | ـ بولتمان، رودولف                                    |
| ۲٠۸   | Bolzano, Bernhard                  | ـ بولزانو، برنار                                     |
| ۲٠۸   | Paul De Venise                     | _ بولس البندقي                                       |
| ۲٠۸   | Bûlos Al-Râhib                     | ـ بولس الراهب                                        |
| ۲٠۸   | Polystrate L'Épicurien             | _ بولستراطس الأبيقوري                                |
| 4.4   | Boulgakov, Serge                   | ـ بولغاكوف، سيرج                                     |
| 4.4   | Bolin, Wilhelm                     | ـ بولن، فلهلم                                        |
| 4.4   | Bollnow, Otto Friedrich            | ـ بولنوف، أوتو فريدريش                               |
| ۲۱.   | Polyen                             | _ بوليانوس                                           |
| ۲۱.   | Politzer, Georges                  | _ بولیتزر، جورج                                      |
| ۲۱.   | Polemon                            | _ بوليمون                                            |
| ۲۱.   | Pomponace, Pierre                  | ـ بومبوناتزي، بييترو                                 |
| 411   | Baumgarten, Alexander Gottlieb     | ـ بومغارتن، الكسندر غوتليب                           |
| 211   | Bonatelli, Francesco               | _ بوناتلی، فرانشسکو                                  |
| 217   | Bonaventure, Jean Fidanza          | ـ بونافنتورا، يوحنا فيدانزا                          |
| 717   | Bonald, Louis Gabriel Ambroise De  | ـ بونالد، لوى غبريال أمبرواز دى                      |
| 317   | Bunge, Carlos Octavio              | -                                                    |
| 317   | Bonhoeffer, Dietrich               |                                                      |
| 418   | Benoist, Jean-Marie                |                                                      |
| 418   | Bonitz, Hermann                    | <u>-</u>                                             |
| 317   | Bônî, Ahmad Ibn 'Alî Al            |                                                      |
| ۲۱0   | Bonnety, Augustin                  |                                                      |

| <b>۲10</b>  | Bonnet, Charles                          | ـ بوئيه، شارل                         |
|-------------|------------------------------------------|---------------------------------------|
| 410         | Böhme, Jakob                             | ـ برمه، ياكوب                         |
| 717         | Boèce                                    | _ بویٹیوس                             |
| 414         | Boèce De Dacie                           | ـ بويثيوس الداقي                      |
| 414         | Boethos De Sidon                         | ـ بويثوس الصيدوني                     |
| 414         | Boyle, Robert                            | ــ بویل، روبرت                        |
| 414         | Bueno Martinez, Gustavo                  | ـ بوينو مرتينز، غوستافو               |
| 414         | Bouillier, Françisque                    | ـ بوييه، فرانسيسك                     |
| 419         | Peano, Guiseppe                          | ـ بيانو، جيوزيبه                      |
| 414         | Beattie, James                           | _ بیتی، جیمس                          |
| 414         | Beth, Evert Willem                       | _ بیث، افرت فیلّم                     |
| 419         | Biedermann, Aloys Emmanuel               | ــ بيدرمان، الويس عمانوئيل            |
| 419         | Biedermann, Gustav                       | ـ بيدرمان، غوستاف                     |
| 419         | Bède Le Vénérable                        | ــ بيده الموقّر                       |
| ۲۲.         | Bèrenger De Tours                        | ـ بيرانجيه التوري                     |
| ۲۲.         | Peirce, Charle (Santiago) Sanders        | ۔<br>۔ بیرس، تشارلز (سانتیاغو) ساندرز |
| 271         | Baires, Carlos                           | ,                                     |
| 271         | Birault, Henri                           | ۔ بیرو، هنری                          |
| 271         | Bérulle, Pierre De                       |                                       |
| 271         | Bîrûnî, Abû Rayhan Muhammad Ibn Ahmad Al |                                       |
| 277         | Pereira, Gomez                           | ـ بيريرا، غوميز                       |
| 277         | Bèze, Théodore De                        | ـ بيز، تيودور دى                      |
| 277         | Pissarev, Dmitri Ivanovitch              | _ بیساریف، دمتری إیفانوفتش            |
| 277         | Bieganski, Wladislaw                     |                                       |
| 277         | Picavet, François Joseph                 |                                       |
| 277         | Bekker, Balthasar                        | _ بیکر، بالتازار                      |
| 277         | Pic De La Mirandole, Jean                | _ بیکو دیلا میراندولا، یوحنا          |
| 277         | Piccolomini, Francesco                   | _ بیکولومینی، فرانشسکو                |
| 277         | Bacon, Roger                             |                                       |
| 777         | Bacon François, Baron De Verulam         | ـ بیکون فرنسیس، بارون دی فیرولاء      |
| <b>77</b> A | Pélage                                   |                                       |
| 279         | Belaval, Yvon                            |                                       |
| 229         | Belot, Gustave                           |                                       |
| 279         | Beneke, Friedrich Eduard                 |                                       |
| 279         | Pillon, François                         |                                       |

## حرف التاء

| 22. | _ تاديو البارمي                                                                 |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۳. | _ تارسكي، ألفرد                                                                 |
| 22. | _ تامبلز، بلاسيد                                                                |
| ۲۳. | ـ تامبوريني، بييترو                                                             |
| 44. | _ تانَري، بول                                                                   |
| 771 | _ تان سسو تونغ T'An Sseu-T'Ong                                                  |
| 771 | _ التبريزي، رجب علىــــــــــــــــــــــــــــــــ                             |
| 771 | _ تتاركييفتش، فلاديسلاف                                                         |
| 221 | _ تتنز، يوهان نيقولا                                                            |
| 777 | _ تران دوك ثاو                                                                  |
| 777 | ـ ترتولیانس                                                                     |
| 277 | _ ترَّيني، غويدو                                                                |
| 277 | _ تركة، أفضل الدين محمد صدر الأصفهاني Torkeh, afzaloddîn Muhammad Sadr Ispahânî |
| 277 | _ تركة، صائن الدين على اصفهاني                                                  |
| 377 | _ تركة، صدر الدين أبو حميد الأصفهاني Torkeh, Sadroddîn Abû Hamîd Ispahânî       |
| 377 | _ الترمذي، بهاء الدين سيد حسين                                                  |
| 377 | ـ الترمذي الحكيم، أبو عبد الله محمد Tirmidhî Al-Hakim, Abû Abdillah Muhammad    |
| 377 | _ تروبتسكوي، سيرجي نيقولائيفتش                                                  |
| 377 | ـ ترولتش، إرنست                                                                 |
| 220 | ـ تزيرتلي، سافيلي                                                               |
| 220 | _ التُستري، سهل Tustarî, Sahl Al-                                               |
| 220 | ـ تشادائيف، بيوتر إياكوفلفتش                                                    |
| 277 | ـ تشانغ تسيTchang Tsai                                                          |
| 227 | _ تشانغ تشون ماي                                                                |
| 277 | ـ تشانغ تونغ سوین                                                               |
| 777 | _ تشرینهاوس، أهرنفرید                                                           |
| 777 | _ تشوانغ تشيو                                                                   |
| 777 | _ تشورش، الونزو                                                                 |
| 777 | ـ تشو _ هي أو تشو تسو                                                           |
| 227 | _ تشينغ مينغ _ طاق                                                              |
| 444 | _ تشينغ يي _ تشوان                                                              |
| 779 | _ تشيو توين ـ ييـــــــــــــــــــــــــــ                                     |
| 229 | _ التفتازاني، سعد الدين Taftâzânî, Sa'doddîn Al-                                |
| 45. | _ تَلْيش، بول                                                                   |
| 78. | _ تمبلر، کلیمنس                                                                 |
| 78. | _ تندال، ماتيو                                                                  |

| ۲٤٠       | Tonkabonî Hossayn                              | _ تُنْكَبُني، حسين               |
|-----------|------------------------------------------------|----------------------------------|
| 45.       | Tawhîdî, Abû Hayyân 'Alî Ibn Muhammad Al-      | _ التوحيدي، أبو حيان علي بن محمد |
| 71.       | Toland, John                                   | _ تولاند، جون                    |
| 137       | _ التولاوي، بطرســــــــــــــــــــــــــــــ |                                  |
| 137       | _ توما الأكويني، القديس                        |                                  |
| 7 £ £     | Thomas D'York                                  | _ توما اليوركي                   |
| 7 £ £     | Thomasius, Jacob                               | _ توماسيوس، جاكوب                |
| 720       | Thomasius, Christian                           | _ توماسیوس، کرستیان              |
| 710       | Tullia D'Aragona                               | _ توليا الأراغونية               |
| 750       | Tong Tch'ong-Chou                              | ـ تونغ تشونغ ـ شو                |
| 757       | Toynbee, Arnold                                | _ توینبی، ارنولد                 |
| 737       | Teilhard De Chardin, Pierre                    | ـ تیّار دی شاردان، بییر          |
| Y £ V     | Thibon, Gustave                                | _ تيبون، غوستاف                  |
| Y & V     | Tai Tchen                                      | ــ تى تشن                        |
| <b>71</b> | Tijânî, Abû'l-Abbâs Ahmad Al                   | _ التّجاني، أبو العباس أحمد      |
| 414       | Tiedemann, Dietrich                            | _ تیدمان، دیتریش                 |
| <b>71</b> | Thérèse De Avila                               | _ تيريزا الافيلاوية              |
| 437       | Tyrell, George                                 | ـ تيريل، جورج                    |
| 7 £ 9     | Teles, Basilio                                 |                                  |
| 7 2 9     | Telesio Bernardino                             | _ تیلیزیو، برناردینو             |
| 719       | Tymieniecka, Anna-Treesa                       | _ تیمینیکا، آنا ـ تیریزا         |
| 454       | Taine, Hippolyte Adolphe                       | ـ تين، هيبوليت أدولف             |
| ۲0٠       | T'ai Hiu                                       | ــ تي هيو                        |
|           | رف الثاء                                       |                                  |
| Y01       | Thâbit Ibn Qorra                               | _ ثابت بن قرة                    |
| 401       | Themistius                                     | _ ٹامسطیوس                       |
| 401       | Théon De Smyrne                                | _ ثاون الإزميري                  |
| 401       | Theodoracopoulous, Ionnis                      |                                  |
| Y01       | Théodore De Mopsueste                          |                                  |
| Y 0 Y     | Théodore De Cyrène                             |                                  |
| Y0Y       | Théodore Métochite                             |                                  |
| Y0Y       | Théodoret De Cyr                               |                                  |
| Y0Y       | Théophraste                                    |                                  |

# حرف الجيم

| 408         | . جابر بن حَيَّان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | - |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| 408         | . جاكوب، لودنيغ هاينريخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | _ |
| Y00         | . جاكوبي، فريدريش هاينريخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | _ |
| <b>707</b>  | . جالينوس، كلاوديوس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | _ |
| 707         | . الجامي، ملا نور الدين عبد الرحمٰن الجامي، ملا نور الدين عبد الرحمٰن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |   |
| <b>707</b>  | . جانسينيوس، كورنيليوس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | _ |
| Y0X         | . جانيه، بول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |   |
| Y0X         | . الجُبائي، أبو على محمد بن عبد الوهاب Jobbâ'î, Abû 'Ali Muhammad Ibn 'Abdilwahhâb                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | _ |
| Y0X         | . الجُبَّائيّ، أبن هاشم عبد السلاملام المُعبّائيّ، أبن هاشم عبد السلامالجُبّائيّ، أبن هاشم عبد السلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | _ |
| ۲۰۸         | . جربرت الأورياكي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |   |
| Y0X         | . الجرجاني، على بن محمد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | _ |
| Y09         | . جردیل، هیاسانت سیجسمون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |   |
| Y 0 9       | . جرسون، جان شارلىيه دى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | _ |
| ۲٦.         | . جرفانيون، لوسيان العالم المسال المسلم Jerphagnon, Lucien                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | _ |
| ۲٦.         | . الجزائري، عبد القادر بن محيى الدينالجزائري، عبد القادر بن محيى الدين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |   |
| ۲٦.         | . الجزولي، أبو عبد الله محمد بن سليمان Juzûlî, Abû 'Abdillâh Muhammad Ibn Solaymân                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |   |
| ۲٦.         | . الجشتي، معين الدين حسن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |   |
| ۲٦.         | . جلبير دى لابوريه Yield the La Porrée                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |   |
| 177         | . الجلدكي، عز الدين علي بن محمد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
| 177         | . جلسون، اتین                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |   |
| 777         | . جنتیله، جیوفانی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |   |
| 777         | . جنوفيزي، أنطونيو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |   |
| 777         | . الجنيد، أبو القاسم بن محمد بن الخزّازالخزّاز                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |   |
|             | Al-Khazzâz Al-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |   |
| 777         | . جهم بن صفوان الراسبي السمرقندي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | _ |
| 777         | . جو، برنار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | _ |
| 377         | - جوريو، بيير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |   |
| 377         | . جوفروا، تيودور سيمون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |   |
| 377         | ـ جوفروا سانت ـ هيلير، إتيين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |   |
| 377         | . حونسون، صعويل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
| 377         | . الجويني، عبد الملك بن عبد الله الجويني، عبد الملك بن عبد الله الله عبد الله عبد الله عبد الله عبد الله الله عبد الله الله عبد الله عبد الله عبد الله الله عبد الله الله عبد الله عبد الله الله عبد الله الله الله الله الله الله الله الل |   |
| <b>۲</b> ٦0 | . جياكون، كارلو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
| 470         | ـ جيشتي، معين الدين محمد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |   |
| 470         | ـ جيفونر، وليم ستانلي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |   |
| <b>۲</b> 70 | و اللسيني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |   |
| 777         | . الجيلاني، عبد القادر بن موسى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |   |
|             | G C C, C                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |   |

| 777          | Gîlânî, 'Inayatollah Al                       | ـ الجيلاني، عناية الله                  |
|--------------|-----------------------------------------------|-----------------------------------------|
| 777          | Gîlânî, Mollâ Hamza Al                        | ـ الجيلاني، ملا حمزة                    |
| 777          | Gîlânî, Mollâ Chamsa Al                       | ـ الجيلاني، ملا شمسة                    |
| 777          | Gîlî, 'Abdol-Karim Al                         | ـ الجيلي، عبد الكريم                    |
| 777          | James, William                                | ـ جيمس، وليم                            |
| ۸۲۲          | Geymonat, Lodovico                            | ـ جيمونا، لودفيكو                       |
| 474          | Jaimini                                       | _ جيميني                                |
| 779          | Giner De Los Rios, Francisco                  | ـ جينر دي لوس ريوس، فرانشسكو            |
| 474          | Gioberti, Vincenzo                            | ـ جيوبرتي، فنشنزو                       |
| ۲٧٠          | Gioia, Melchiore                              | ـ جيويا، ملكيوري                        |
|              |                                               | •                                       |
|              | حرف الحاء                                     |                                         |
| 771          | Hâjji, Kamâl Yûsuf Al                         | ــ الحاج، كمال يوسف                     |
| 777          | Hajjî Bektash                                 | ـ حاجي بكتاش                            |
| 777          | Hârith Ibn Assad Mohâsîbî Al                  | ـ الحارث بن اسد المحاسبي                |
| 777          | Habachi, René                                 | ـ حبشي، رينيه                           |
| 777          | Al-Haddad, Tahar                              | ــ الحدّاد، طاهر                        |
| 777          | Hassan Basri, Abû Sa'îd Al                    | ـ الحسن البصري، أبو سعيد                |
| 277          | Hassan Ibn Sabbâh Al                          | _ الحسن بن الصُّباح                     |
| 474          | Hossayn Wâ'iz Kâshefî                         | _ حسين واعظ كاشفى                       |
| 474          | Hafs Al-Fard, Abû 'Amro                       | ــ حفص الفرد، أبو عمرو                  |
| 377          | Hallâj, Abû Abdillah Al-Hossayn Ibn Mânsûr Al | ـ الحلاّج، أبو عبد الله الحسين بن منصور |
| 377          | Hillî, Hossayn Ibn Yûsuf                      | ـ الحلّي، الحسين بن يوسف                |
| 440          | Hamza Ibn 'Alî Ibn Ahmad                      | _ حمزة بن على بن أحمد                   |
| <b>7 V</b> 0 | Honayn Ibn Ishâq                              | ـ حنين بن إسحاق                         |
| <b>7 V</b> o | Hawrâni, Ibrâhîm                              | ــ الحوراني، إبراهيم                    |
| 440          | Haydar' Amolî, Sayyed                         | ـ حيدر آملي، سيد                        |
|              |                                               |                                         |
|              | حرف الخاء<br>                                 |                                         |
| 777          | Kharrâz, Abû Sa'îd Ahmad Al                   | ــ الخرّاز، أبو سعيد أحمد               |
| 777          | Chrysippe                                     |                                         |
| 777          | Khafarî, Shamsoddîn Muhammad Al               | ــ الخفري، شمس الدين محمد               |
| 777          | Chalcidius                                    | _ خلقيديوس                              |
| 777          | Khwâjû'i, Ismâ'il                             | ـ الخواجوئي، إسماعيل                    |
| 777          | Khawafi, Zayn-Oddîn Al                        |                                         |
| 777          | Khomiakov, Alexei Stépanovitch                | -                                       |
|              |                                               | <del>-</del>                            |

| 444         | ـ الخونساري، حسين بن جمال الدين Khwânsârî, Hossayn Ibn Jamâloddîn Al- |  |
|-------------|-----------------------------------------------------------------------|--|
| <b>YV</b> A | _ خبرو، بواكيم                                                        |  |

### حرف الدال

| 444        | _ دریارکارا، نیقولاوس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 444        | _ داغونىيە، فرانسوا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 444        | ـ دافيد الدينانتي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 444        | _ دالمبير، جان _ لو _ رون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 441        | _ الداماد، محمد باقر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 777        | ـ دامياني، القديس بطرسطرس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 787        | _ دامیرون، جان _ فیلیبیر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 787        | ـ داود الذي لا يُغلب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 787        | _ داود قيسري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 272        | ـ درد، خواجة مير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 787        | _ الدرقاويDarqâwî Al                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 787        | _ دركول، بسكواله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 787        | _ دروبيش، موريتز فلهلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 787        | _ درّيدا، جاك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 787        | _ دریش، هانزــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 387        | _ دستوت دي تراسي، انطوان لوي كلودكلود كلود المادين العام المادين العام |
| 387        | _ دسفابیه، دوم روبیر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 440        | _ دسفُبْتًا، سورندرانات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 440        | _ الدشتقي الشيرازي، أمير صدر الدين Dashtakî Shîrâzî, Amîr Sadroddîn                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 440        | _ دسكيبو س                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 440        | _ دلاكروا، هنري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 440        | _ دلبوس، فكتور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 440        | _ دلبوف، جوزيف ريمي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 440        | ـ دلغادو أوكاندو، خوسيه مانويل Delgado Ocando, José Manuel                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 787        | _ دلفيكو، ملكيوري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 787        | ـ دمبوفسكي، إدوارد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 787        | Damascius                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 787        | _ دِنَّاغا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| YAY        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|            | ـ دنس سكوتس، يوحنا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ***        | _ دنس سکوتس، يوحنا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 447<br>447 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|            | _ دنغلر، هوغو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ***        | ر دنغلر، هوغو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |

| 444         | ـ دوران دي سان ـ بورسان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|-------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 444         | ــ دوريا، باولو ماتيا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 444         | ــ دورياك، ليونلــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 444         | _ دوسن، بول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 444         | _ دوفرين، ميكل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ۲9 ۰        | _ دولوز، جيل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 44.         | ــ دومّت، ميكاييل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 44.         | ـ دومتريو، أنطون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 441         | _ دوم دیشان، لیجیه _ ماري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 441         | ـ دومر، جورج فريدريش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| <b>797</b>  | ـ دوميري، هنري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| <b>797</b>  | ـ دونان، شارل ستانسلاس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 444         | ـ دونوزو ـ كوريتس، المركيز دي فالديغاماس Donoso-Cortes, Marquis De Valdegamas                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 797         | _ دوهرینغ، یوجین کارلکارلکارل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 444         | ـ دوهيم، بيير موريس ماريماري Duhem, Pierre Maurice Marie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 444         | ـ ديبورين، إيوفي أبرام موييسيفتش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 498         | _ ديتريش الفرايبرغي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 49 8        | ـ ديتزغن، جوزيف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 490         | _ ديدرو، دنى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| <b>44</b> V | ــ ديديموس الأعمى الأعمى المستقدم المستودم المستقدم المستقدم المستقدم المستقدم المستقدم المستقدم المستقدم المستقدم المستو |
| <b>44</b> V | _ دیزانتی، جان _ توسان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| <b>44</b> V | ـ ديشو، مرسيل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 491         | ـ ديغبي، كنيلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| <b>۲9</b> ۸ | ـ ديغوشي، أونيسابوروــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 191         | _ ديقيارخوس المشيني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 494         | _ ديكارت، رينه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 3.7         | _ ديلثي، فلهلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 7.7         | ـ ديل فاستو، لانزا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 7.7         | د دیلز، هرمان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ۲۰۷         | _ دي مورغان، أوغوسطوس De Morgan, Augustus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ۲۰۷         | ـ ديموقريطس الأبديري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۲٠۸         | _ دیموناکس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۲۰۸         | _ ديوجانس الأبولوني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۲۰۸         | _ ديوجانس البابلي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 4.4         | _ ديوجانس الكلبي " Diogène Le Cynique                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٣٠٩         | _ ديوجانس اللايرتي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۲۱.         | _ ديودوروس الصوري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٣١٠         | _ ديودوروس الكرونوسي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٣١.         | _ ديون البروزي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |

| ۳۱. | الأرقيلي Denys D'Héraclée                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | _ ديونيسيوس |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| ۳۱. | الأريوباتجي الأريوباتجي الأريوباتجي الأريوباتجي المستعدد | ـ ديونيسيوس |
| ٣١١ | Dewey, John                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | _ ديوي، جون |

#### حرف الذال

ـ نو النون، أبو الغيض ثوبان المصري ...... Zûnnûn, Abû'l Fayz Thobân Al-Misrî

#### حرف الراء

| ۳۱۰ | ه Raban Maur, Magnentius          | ـ رابانوس ماوروس، ما          |
|-----|-----------------------------------|-------------------------------|
| ٥١٣ | Rabi'a Al-'Adawiyya               | ـ رابعة العدوية               |
| 717 | 7 Rabboula (Rabulas)              | ـ رابولا                      |
| 717 | 7 Ratramne                        | _ راترامنوس                   |
| ۳۱٦ | ٦ Radhakrishnan, Sarvapalli       | _ راذاکریشنان، سارفابال       |
| 717 | -                                 |                               |
| 717 |                                   |                               |
| ۳۱۷ | مد Râzî, Qotboddîn Muhammad       | ۔ الرازي، قطب الدين مح        |
| ۳۱۷ | V Russel, Bertrand Arthur William | ۔<br>۔ راسل، برتراند اَرٹر وا |
| ۳۱۸ | م Ravaisson-Mollien, Félix        | ـ رافیسون ـ مولیان، فلم       |
| ۳۱۸ |                                   |                               |
| 414 | ن Ramsey, Frank Plumpton          | _ رامسي، فرانك بلامبتق        |
| 414 | Râmakrishna                       | _ رامكرشنا                    |
| 414 | Râmana Maharshi                   | ــ رامنا مهرشي                |
| ٣٢٠ | · Ramus                           | ــ راموس                      |
| ٣٢٠ | · Rey, Abel                       | _ راي، آبيل                   |
| 441 | ىن Wright, George Henrik Von      | _ رایت، جورج هنریك فو         |
| 441 | N Reichenbach, Hans               | ـ رایشنباخ، هانز              |
| 441 | N Ryle, Gilbert                   | ــ رايل، غلبرت                |
| 441 | N Raynal, Guillaume               | ـ راينال، غليوم               |
| 441 | N Reinhold, Karl Leonhard         | _ راینهولد، کارل لیونار       |
| ٣٢٢ | Y Rajab Bîorsi                    | ــ رجب البرصى                 |
| ۲۲۲ | Y Rassam, Joseph                  | _ رسّام، جوزيف                |
| ۲۲۲ | Y Rashîd, Abû Khayr Ibn Tayyeb    | ـ الرشيد، أبو الخير بن ا      |
| ۲۲۲ | Y Rifâ'i, Ahmad Hossaynî Al       | _ الرفاعي، أحمد الحسينم       |
| 277 | T Revel, Jean-François            | ۔<br>۔ رفیل، جان فرانسوا      |
| ٣٢٣ |                                   |                               |
| ٣٢٣ | -                                 |                               |
| ٣٢٣ | <del>-</del>                      | _                             |

| 277 | Robin, Léon                       | ــ روبان، ليون                    |
|-----|-----------------------------------|-----------------------------------|
| 277 | Robinet, Jean-Baptiste            | ـ روبینیه، جان ـ بابتست           |
| 277 | Routkévitch, Michaîl Nicolaévitch | ــ روتكيفتش، ميخائيل نيقولاييفتش  |
| 277 | Rothacker, Erich                  | ـ روتهاکر، إريخ                   |
| 277 | Rougès, Alberto                   |                                   |
| 277 | Rougemont, Denis De               | ـ روجمون، دني دي                  |
| ۳۲٦ | Rougier, Louis                    | ـ روجييه، لوي                     |
| ۲۲٦ | Rüdiger, Andreas                  |                                   |
| ۲۲٦ | Rorty, Richard                    | ـ رورتي، ريتشارد                  |
| ۲۲٦ | Rozanov, Vassili Vassilièvitch    | ــ روزانوف، فاسيلي فاسيلييفتش     |
| 222 | Rûzbehân Baqlî Shîrazî            | ـ روزبهان بقلي الشيرازي           |
| 227 | Rosenzweig, Frantz                | ــ روزنزفايغ، فرانتز              |
| 227 | Rosenkranz, Johann Karl Friedrich | ــ روزنکرانتز، یوهان کارل فریدریش |
| 222 | Ross, William David               | ـ روس، وليم ديڤيد                 |
| 444 | Roscelin                          | ــ روسلان                         |
| ۲۲۸ | Rosmini Serbati, Antonio          | ـ روسميني سرباتي، أنطونيو         |
| ۲۲۸ | Rousseau, Jean-Jacques            | ــ روسو، جان ــ جاّك              |
| 222 | Rogowski, Slawomir                | ـ روغوفسك <i>ي،</i> سلافومير      |
| ۲۲۲ | Rufin, Tyrann                     | _ روفینوس، تیرانیوس               |
| 222 | Romagnosi, Gian Domenico          | ـ رومانيوزي، جيان دومينيكو        |
| 222 | Romero, Francisco                 | ــ رومیرو، فرنشسکو                |
| ٣٣٣ | Rauh, Frédric                     | ــ روه، فريدريك                   |
| 277 | Rohaut, Jacques                   | ــ روهو، جاك                      |
| 277 | Royce, Josiah                     | _ رویس، جوزیا                     |
| 277 | Ruyer Raymond                     | ـ روييه، ريمون                    |
| 220 | Ribot, Théodule Armand            | ــ ريبو، ثيودول أرمان             |
| 220 | Ritschel, Albrecht                | _ ريتشل، ألبريخت                  |
| 220 | Régis, Pierre Sylvain             | ــ ریجیس، بییر سیلفان             |
| 220 | Reid, Thomas                      | _ ريد، توماس                      |
| 227 | Richard De Saint-Victor           | _ ریشار د <i>ی سان ـ فکتور</i>    |
| 227 | Rivaud, Albert                    | ــ ريقو، البير                    |
| 227 | Richard De Mediavilla             | _ ریکاردوس دي میدیافیلا           |
| 227 | Richard De Cornouailles           | _<br>_ ریکاردوس روفوس             |
| ۲۳۸ | Rickert, Heinrich                 | ــ ریکرت، هاینریخ                 |
| ۲۳۸ | Ricœur, Paul                      |                                   |
| ۲۳۸ | Reymond, Arnold                   |                                   |
| 229 | Rémi D'auxerre                    |                                   |
| 444 | Renan, Joseph Ernest              |                                   |

| 251 | Renouvier, Charles | ـ رينوفييه، شارل |
|-----|--------------------|------------------|
| 737 | Riehl, Alois       | ـ رييل، آلويس    |

## حرف الزاي

| 717        | _ زرادشتZarathoustra (Zoroastre)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 737        | _ زُرعة، أبو على عيسى ابن إسحق ابن ابن إسحق ابن السحق ابن إسحق ابن السحق |
| 737        | _ زف، بول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 737        | _ زفنغلى، أولريخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 760        | _ زكريا الغزاوي و زكريا الغزاوي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 720        | _ زويلوسZoïle                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 720        | _ زيفلر، ليوبولد Ziegler, Leopold                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 450        | _ زيلر، إدوارد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 237        | _ زينوڤييڤ، الكسندر الكسندروفتش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 787        | _ زينون، الإيلى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| <b>72V</b> | _ زينون الصيدوني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| <b>727</b> | _ زينون الكتيومي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|            | <b>4</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |

## حرف السين

| 437 | Sabellius                                   | ـ سابليوس                         |
|-----|---------------------------------------------|-----------------------------------|
| 437 | Sartre, Jean-Paul                           | ــ سارتر، جان بول                 |
| 201 | Savonarole, Gerolamo                        | ـ سافوتارولا، جيرولامو            |
| T07 | Salluste                                    | ـ سالوستيوس                       |
| 401 | Santayana, George                           | ـ سانتايانا، جورج                 |
| 202 | انن Saint-Cyran, Jean Duvergier De Hauranne | ـ سان ـ سيران، جان دوفرجيه دي هور |
| 408 | Saint-Martin, Louis Claude De               | _ سان _ مارتن، لوي كلود دي        |
| 800 | Sévère D'Antioche                           | ـ ساويروس الأنطاكي                |
| 800 | Spaventa, Bertrando                         | -                                 |
| 400 | Spann, Othmar                               | ـ سبان، أوثمار                    |
| T00 | Spranger, Edward                            | ـ سېرانغر، إدوارد                 |
| ۲٥٦ | Sperling, Johannes                          | ـ سبرلينغ، يوهان                  |
| ۲٥٦ | Sabzavârî, Mallâ Hâdî Al                    | ــ السَبْزُوري، ملا هادي          |
| ۲٥٦ | Spencer, Herbert                            | ــ سينسر، هريرت                   |
| ۸۵۲ | Sepich, Juan Ramon                          | _ سبيخ، خوان رامون                |
| ۸٥٣ | Spir, Africano Alexandrovitch               | •                                 |
| T01 | Spirito, Ugo                                | _ سبيريتو، أوغو                   |
| 409 | Spinoza, Baruch (Ou Bénédictus)             |                                   |
| 771 | Stammler, Rudolf                            | ,                                 |

| 271                 | _ ستراتون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|---------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 271                 | ـ ستراوسون، بيتر فردريك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 277                 | _ سترلينغ، جيمس هاتشيسون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 777                 | _ سِتْشُخا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 777                 | _ ستولوفتش، ل. ن ل. ن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 777                 | _ ستومبف، كارل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| <b>777</b>          | ــ ستيفنز، هنريك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 777                 | _ ستيفنسون، تشارلزــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 777                 | _ ستيوارت، ديوغالد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 777                 | ے سرّ، میشیل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 777                 | ـ سرتيًانج، انطونان جلبير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 777                 | ـ السَرَخْسي، أحمد بن الطيبا Sarakhsî, Ahmad Ibn Tayyeb Al-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 777                 | _ سرفيتو، ميغيل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 277                 | _ سعد الدين الحموي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 277                 | ـ سعيد بن يعقوب الدمشقيــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 277                 | ـ سعيد بن يوسف الفيوميــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| <b>770</b>          | ـ سفيدرسكي، فلاديمير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 270                 | _ سقراط                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| <b>77</b> 7         | ــ السَقَطي، سَريَ بن المغلّس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| <b>77</b> 7         | ـ سكريتان، شارل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| <b>77</b> V         | _ سكستوس أمبيريقوس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| <b>۲</b> 7,         | ـ سكفورتزوف، ليف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| <b>۲</b> 7 <i>۸</i> | _ سكوت، ميخاثيل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| <b>۲</b> 7 <i>۸</i> | _ سكوتوس إريجينا، يوحنا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| <b>77</b> 8         | ـ سكوفورودا، غريغور سافتش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 479                 | _ سلمون، جورج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 479                 | Simplicius                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 479                 | ـ سمعان الأولابي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 479                 | _ سمعان بار يوهاي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 279                 | ـ سمعان (اللاهوتي الجديد)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۲۷.                 | ـ السمناني، علاء الدولة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۲۷.                 | ــ السموقي، بهاء الدين على بن أحمدما أحمد على بن أحمد على الماء الدين الماء الدين على الماء الدين على الماء الدين على الماء الدين الماء الدين الماء الدين على الماء الدين الماء الدين على الماء الدين الماء الماء الماء الدين الماء |
| ۲٧٠                 | ـ سن، كيشًاب شاندرا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۲٧٠                 | _ سنيكا الفيلسوف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| <b>TV</b> T         | ـ السهروردي، شهاب الدين بن يحيى Sohrawardî, Shihâboddîn Ibn Yahyâ Al-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 277                 | ــ السهروردي، شهاب الدين عمرعمرعمر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 777                 | ـ سواف، فرنشسكو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 277                 | _ سواريز، فرنشيسكو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| TV E                | _ سوبوتين، الكسندر ليونيدونتش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |

| 377   | _ سورلي، وليم ريتشي                                                                |
|-------|------------------------------------------------------------------------------------|
| 377   | _ سوريانوسSyrianus                                                                 |
| 377   | _ سوريل، جورج                                                                      |
| 440   | _ سوريو، إتيين                                                                     |
| 440   | _ سوريو، بول                                                                       |
| 777   | _ سوزو هاينريخ                                                                     |
| 777   | _ سوسيني، فاوستو                                                                   |
| 444   | _ سولتزر، يوهان جورج                                                               |
| 444   | _ سولغر، كارل فلهلم فرديناند                                                       |
| 777   | _ سولوفييف، فلاديمير سرغئيفتش Soloviev, Vladimir Serguéevitch                      |
| 274   | _ سویدنبورغ، عمانوئیل                                                              |
| ۲۸.   | Sayyâf                                                                             |
| 441   | _ سياكا، ميشيل فيديريكو                                                            |
| 177   | _ سياي، غبرييل                                                                     |
| 441   | _ سيبرن، فريدريك كرستيان                                                           |
| 441   | _ سيبيودا، ريموندو                                                                 |
| 441   | _ سيث أندرو (برنغل _ باتيسون)                                                      |
| 441   | _ سيجر البرابنتي                                                                   |
| 444   | _ سيرانو دي برجراكو هكتور سافينيانناد دي برجراكو هكتور سافينيان                    |
| 474   | _ سيرل، جون روجر                                                                   |
| 474   | _ سيروس، شارل                                                                      |
| 777   | _ سيغفارت، كرستوف فونSigwart, Christoph Von                                        |
| 444   | _ سيمل، جورج                                                                       |
| 777   | _ سیمون، ریشار                                                                     |
| 3 8 7 | _ سينازيوس القورينائي                                                              |
| 387   | _ سيوران، إميل                                                                     |
| 440   | _ سیون کوانغ                                                                       |
|       |                                                                                    |
|       | حرف الشين                                                                          |
| 777   | _ شاتليه، فرانسوا                                                                  |
| 777   | _ شاد، يوهان باتيست                                                                |
| 777   | _ الشاذلي، أبو الحسن علىعلى Shâzli, Abû'l- Hassan 'Âlî Al                          |
| 777   | _ شارون، ببير                                                                      |
| 444   | _ شاف، أدم                                                                         |
| 444   | _ الشافعي، أبو عبد الله محمد بن إدريسShâfi'î, Abû 'Abdillâh Muhammad Ibn Idriss Al |
| 444   | _ شالر، يوليوس                                                                     |
| 444   | _ شامييه، دانييل                                                                   |
| 444   | _ شانتبي دي لاسوساي، دانييل                                                        |

| ۲۸۷         | نينغ، وليم إلَّري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ـ شا      |
|-------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| 444         | و _ يونغ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | _ شا      |
| 444         | Shabara                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ـ شُبَ    |
| ۲۸۹         | سنتري، محمود بن عبد الكريم Shabastarî, Mahmûd Ibn 'Abdilkarîm                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ـ شُبَ    |
| ۳۸۹         | بلي، أبو بكربلي، أبو بكر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ـ الش     |
| ۳۸۹         | تغلّر، أوسفاك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ـ شب      |
| ۲9 ۰        | اين، إديث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | _ شت      |
| 491         | اينر، رودولف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ـ شد      |
| 291         | راوس، دافید فریدریش Strauss, David Friedrich                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | _ شت      |
| 292         | يتني، توماس دي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ـ شت      |
| 292         | يرنر، ماكس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | _ شت      |
| 797         | يهرساShriharsa                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ـ شر      |
| 797         | Chestov, Lev                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ـ ش       |
| 3 P7        | مكر فسكي، أوغست                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ـ شـ      |
| 3 P T       | شتري، أبو الحسن علي بن عبد الله Shoshtarî, Abû'l- Hassan 'Alî Ibn 'Abdillâh Al الله على بن عبد الله على ا | _ الش     |
| 490         | البيه، جاك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ۔ شڈ      |
| 290         | الييه، جاك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | _ شف      |
| 797         | نكفيك فون أوسيغ، كاسبارنكفيك فون أوسيغ، كاسبار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |           |
| 797         | يستك، ليون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |           |
| 447         | الإرماخر، فريدريش دانييل إرنست Schleiermacher, Friedrich Daniel Ernst                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | _ شلا     |
| <b>79</b> V | و، ماکس Scheler, Max                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | _ شا      |
| 499         | شیکی، بیترشیکی، بیتر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |           |
| 499         | يك، موريتزيك، موريتز                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ـ شا      |
| 499         | ينغ، فريدريش فلهلم جوزف فونفون ألا Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph Von                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ـ شل      |
| ٤٠٢         | س الدين بن عبد الله Shamsoddîn Ibn 'Abdillâh                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ــ شــ    |
| ٤٠٢         | س الدين الشهرزوري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | _ شم      |
| ٤٠٢         | نيتز، مارتننيتز، مارتن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ـ شم      |
| ٤٠٢         | ميل، شبلي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | _ الش     |
| ٤٠٢         | Chen Sieou                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |           |
| ٤٠٢         | ذًاوي، أحمد بن علينأوي، أحمد بن علي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ـ الشِ    |
| ٤٠٢         | كرا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |           |
| ٤٠٤         | هرستاني، محمد بن عبد الكريم Shahrastânî, Muhammad Ibn 'Abdil- Karîm Al-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | _ الش     |
| ٤٠٤         | ارتزمان، كلارا أرونوفنا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |           |
| ٤٠٤         | ايتزر، البير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ۔<br>ـ شو |
| ٥٠٤         | يرت، غوتيك هاينريخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ۔<br>ـ شو |
| ٥٠٤         | ينهاور، آرثر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ۔<br>ـ شو |
| ٤٠٧         | يه، فلهلمShuppe, Wilhelm                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | -         |
| ٤٠٧         | . جو ـ يو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |           |
| ٤٠٨         | ل، بيير مكسيم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |           |

| ٤٠٨ | Schulze Gottlob Ernst                        | •- · · ·                              |  |  |
|-----|----------------------------------------------|---------------------------------------|--|--|
| ٤٠٨ | Scholten, Johannes                           |                                       |  |  |
| ٤٠٨ | Schulz, Heinrich                             | •                                     |  |  |
| ٤٠٩ | Sholem, Gershom                              | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |  |  |
| ٤٠٩ | Chaitanya                                    | ــ شيتانيا                            |  |  |
| ٤٠٩ | Shîrazî, Sadroddîn Muhammad Al               | ـ الشيرازي، صدر الدين محمد            |  |  |
| ٤٠٩ | Ciceron, Marcus Tulius                       | ـ شیشرون، مرقس تولیوس                 |  |  |
| ٤١٢ | Chicherine, Boris Nicolaïvitch               | ـ شیشرین، یوریس نیقولاییفتش           |  |  |
| 113 | Chichkine, Alexandre Fédorovitch             | ـ شیشکین، الکسندر فیدورفتش            |  |  |
| 213 | Schiller, Ferdinand Canning Scott            | _ شیلر، فردیناند کانینغ سکوت          |  |  |
| ٤١٢ | Chenu, Marie-Dominique                       | _ شينو، ماري _ دومينيك                |  |  |
|     | حرف الصاد                                    |                                       |  |  |
| ٤١٣ | Satornil                                     | _ صاترنیل                             |  |  |
| ٤١٣ | Safî 'Ali Shah                               | ۔ صفي علي شاہ                         |  |  |
|     | حرف الطاء                                    |                                       |  |  |
| ٤١٤ | Thalès De Milet                              | ــ طاليس الملطي                       |  |  |
| ٤١٤ | Tantâwî, Jawharî                             | _ طنطاوي، جوهري                       |  |  |
| ٤١٥ | Tussî, Nasiroddîn Al                         | ــ الطوسي، نصير الدين                 |  |  |
| ٤١٥ | Timée                                        | _ طيماو <i>س</i>                      |  |  |
| ٤١٥ | Timon                                        | _ طيمون                               |  |  |
| ٤١٥ | Timon De Phlionte                            | ـ طيمون الفليونتي                     |  |  |
|     | حرف العين                                    |                                       |  |  |
| 113 | 'Amirî, Abû'l - Hassan Muhammad Ibn Yûsof Al | ـ العامري، أبو الحسن محمد بن يوسف     |  |  |
| 113 | 'Abbas Mawlawi                               | _ عباس مولوي                          |  |  |
| 113 | 'Abdoljabbâr Abû'l - Hassan, Al-Astrâbâdî    | _ عبد الجبار، أبو الحسن الاستراباذي   |  |  |
| 213 | 'Abd Al-Qâdir Ibn Tâhir Al-Baghdâdî          | ــ عبد القادر بن طاهر البغدادي        |  |  |
| ٤١٧ | 'Abdak                                       | _ عبدك                                |  |  |
| ٤١٧ | 'Abduh, Muhammad                             | ـ عبده، محمد                          |  |  |
| ٤١٨ | 'Adî Ibn Mosâfir                             | _ عدي بن مسافر                        |  |  |
| ٤١٨ | 'Azîzoddîn Nassafî                           | _ عزيز الدين النصفي                   |  |  |
| ٤١٨ | Al-Alaoui, Ahmad                             | _ العلوي، أحمد                        |  |  |
| ٤١٨ | 'Ataollah Ibn Al-Iskandari                   | ـ عطاء ألله بن الإسكندري              |  |  |

| 818   | _ عمرو بن عبيد                          |
|-------|-----------------------------------------|
| £ \ A | 'Amîdî Muhammad Roknoddîn Samarkandî Al |

#### حرف الغين

| ٤١٩   | _ غابلر، جورج أندرياس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|-------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤١٩   | _ غابود، جان _ مارك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٤١٩   | _ غاران، أوجينيو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٤١٩   | _ غاردير، جوزيف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 113   | _ غارسيا مورنته، مانويل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٤١٩   | _ غارفه، كرستيان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٤٢٠   | _ غارنييه، أدولف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٤٢٠   | _ غارودي، روجيه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٤٢٠   | _ غاريغو _ لاغرانج، غونتران ماري غاريغو _ لاغرانج، غونتران ماري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٤٢٠   | _ غاسندی، بییر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 173   | _ غاك، غريغوريـــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 173   | _ غالَوبي، باسكواله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 277   | _ غاندي، موهانداس كرمشاند Gandhi, Mohandas Karamchand                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 277   | _ غاندياك، موريس دي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 277   | _ غاودبادا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 277   | _ غايتانو التييني غايتانو التييني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 277   | _ غدامر، هانز جورج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 373   | _ غراتري، أوغست الغونس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 373   | _ غرامشي، انطونيو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 240   | _ غرانجيه، جيل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 773   | _ غروتویزن، برنار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 573   | _ غروستست، روبرت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 2 7 7 | _ غرونييه، جان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 2 7 7 | _ غريفوريوس الريميني غريفوريوس الريميني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 247   | _ غريفوريوس النازيانزي، القديس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 473   | _ غريفوريوس النيصصي، القديسالقديس القديس ال |
| 279   | _ غرين، توماس هيل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 2 7 9 | _ الغزالي، أبو حامد محمد الغزالي، أبو حامد محمد العدالي المحمد العدالي المحمد العدالي المحمد العدالي المحمد العدالي المحمد المح |
| 173   | _ الغزالي، أحمد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 173   | _ غلاشفَيلي، أ. أ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 173   | _ غلنر، إرنست                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 173   | _ غلوكسمان، أندريه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 273   | _ غلیسون، فرنسیس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 277   | _ غليليو غليلي _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |

| 272 | _ غليوم الأوسيري                                  |
|-----|---------------------------------------------------|
| ٤٣٤ | _ غليوم دي سان _ تيري عليوم دي سان _ تيري         |
| ٥٣٥ | _ غليوم دي شامبو                                  |
| ٥٣٥ | _ غليوم الكونشي                                   |
| ٥٣٥ | Gangesa                                           |
| ٥٣٥ | ـ غوارديني، رومانوـــــــــــــــــــــــــــــ   |
| ٤٣٦ | _ غوبلو، إدمون                                    |
| ٤٣٦ | _ غوتزو، أوغوستو                                  |
| ٤٣٦ | _ غوتشاك                                          |
| ٤٣٧ | ے غوتک، جورج                                      |
| ٤٣٧ | _ غوتييه دي سان فكتور                             |
| ٤٣٧ | _ غودفروا دي سان فكتور Godefroy De Saint - Victor |
| ٤٣٧ | _ غودفروا الفونتيني                               |
| ٤٣٧ | _ غودل، كورت                                      |
| ٤٣٨ | _ غودمان، نلسون                                   |
| ٤٣٨ | _ غور، جان جاك                                    |
| ٤٣٨ | _ غورباتش، ف. إ Gorbatch, V. I                    |
| ٤٣٨ | _ غورسكي، دمتري                                   |
| ٤٣٩ | _ غورغياس                                         |
| ٤٣٩ | _ غوريتًى، خوان إغناثيو                           |
| ٤٣٩ | ے غوریس، یوهان جوزف                               |
| ٤٣٩ | _ غوسدورف، جورج                                   |
| ٤٤٠ | _ غوسينوف غيدار نجف أوغلىوغوسينوف غيدار نجف أوغلى |
| ٤٤٠ | _ غوغوتزكي، سلفستر سلفستر سلفسترونتش              |
| ٤٤٠ | _ غوغيبردزه، مواسى ايفانوفتش                      |
| ٤٤٠ | _ غوكالب، ضيا                                     |
| ٤٤٠ | _ غوكل، رودولف                                    |
| 133 | _ غولدشميت، فكتور                                 |
| ٤٤١ | _ غرلنكس، أرنولد                                  |
| ٤٤١ | _ غومار، فرانسوا                                  |
| ٤٤١ | _ غومبرز، تيودور                                  |
| 224 | _ غومبرز، هاينريخ                                 |
| 227 | _ غولدمان، لوسيان                                 |
| 223 | _ غونديسالينوس، دمينيكوس                          |
| 228 | _ غونست، فرديناند                                 |
| 233 | _ غونيلون                                         |
| 223 | _ غوهييه، هنري                                    |
| 233 | ـ غويار ـ فابر، سيمون                             |
| 111 | _ غويو، جان _ ماري                                |

۷۸۱

۷٥٤

801

808

| 8 8 8 | Ghiyâthoddîn Mansûr Shîrâzî             | ـ غياث الدين منصور الشيرازي       |
|-------|-----------------------------------------|-----------------------------------|
| 333   | Guitton, Jean                           | ـ غیتون، جان                      |
| ٥٤٤   | Ghirardi, Olsen Antonio                 | ـ غيراردي، اولسن انطونيو          |
| ٥٤٤   | Guéroult, Martial                       | ـ غيرو، مارسيال                   |
| ٤٤٦   | Gichtel, Johann Georg                   | ـ غیشتل، یوهان جورج               |
| ٤٤٦   | Guevorkian, Gamlet                      | ـ غيفوركيان، غاملت                |
| ٤٤٦   | Ghaylân Ibn Moslim                      | ـ غيلان بن مسلم                   |
| ٤٤٦   | Guiliarov, Alexei                       | ـ غيلياريوف، الكسي                |
| ٤٤٦   | Guenon, René Jean Marie Joseph          | ـ غينون، رينه جان ماري جوزيف      |
| ٤٤٧   | Guyon, Marie-Jeanne Bouvier De La Mothe | ـ غيّون، ماري جان بوفييه دي لاموت |
|       | ف الفاء                                 | حر                                |
| ٤٤٩   | Vattimo, Gianni                         | ــ فاتيمو، جياني                  |
| ٤٤٩   | Farre, Luis                             | ـ فارّ، لویس                      |
| 889   | Al-Fârâbî                               | ـ الفارابي                        |
| ۱٥٤   | Farber, Martin                          | ـ فاربر، مارتن                    |
| ۱٥٤   | Varisco, Bernardino                     | ـ فارسكو، برناردينو               |
| ۱٥٤   | Varela, Felix Y Morales                 | ـ فاريلا، فليكس إي مورالس         |
| ۱٥٤   | Vassallo, Angel                         | ـ فاسالو، انخل                    |
| ۱٥٤   | Vasubandhu                              | ـ فاسوبنڌو                        |
| 808   | Vacherot, Etienne                       | ـ فاشرو، إتبين                    |
| 804   | Favrholdt, David                        | ـ فافرهولدت، دافيد                |
| 804   | Vâcaspati Misra                         | ـ فاكسبتي مسرا                    |
| 804   | Wahl, Jean                              | ـ فال، جان                        |
| 202   | Valdès, Juan De                         | ـ فالدس، خوان دي                  |
| 202   | Valentin, Basile                        | ـ فالنتينوس، باسيليوس             |
| 202   | Vanini, Jules-César Lucilio             | ـ فانيني، يوليوس قيصر لوشيليو     |
| 303   | Vajda, George                           | ـ فايدا، جورج                     |
| 808   | Feyerabend, Paul                        | ـ فایرابند، بول                   |
| 303   | Weishaupt, Adam                         | ـ فايزهوبت، آدم                   |
| ٤٥٤   | Feigl, Herbert                          | ـ فايغل، هربرت ً                  |
| ٤٥٤   | Weininger, Otto                         | ـ فايننغر أوتو                    |
| 800   | Vaihinger, Hans                         | ـ فايهنغر، هانس                   |
| ٥٥٤   | Wittgenstein, Ludwig                    | ـ فتغنشتاين، لودفيغ               |
| ٤٥٧   | Fechner, Gustav Theodor                 | ـ فخنر، غوستاف تيودور             |

\_ فراسن، كلود .....

\_ فراكاستور، جيرولامو

| £ 0 A | ـ فرانسوا الميرونيـــــــــــــــــــــــــــــــ                |
|-------|------------------------------------------------------------------|
| ۸٥٤   | _ فرانك، أدولف                                                   |
| ۸٥٤   | _ فرانك، سيباستيان                                               |
| ٤٥٩   | _ فرانك، فيليب                                                   |
| १०९   | _ فراونشتات، كرستيان مارتن يوليوسوناستات، كرستيان مارتن يوليوس   |
| १०९   | _ فرديلاً، ميكلانجلوــــــــــــــــــــــــــــــــ             |
| १०९   | ـ فرزمانا، مهافيرا                                               |
| १०९   | _ فرغوسون، آدمــــــــــــــــــــــــــــــــ                   |
| ٤٦٠   | _ فرميلي، بييترو مرتيرـــــــــــــــــــــــــــــــ            |
| ٤٦٠   | _ فرنان، جان _ بيير                                              |
| ٤٦٠   | ب فرنیا، نیقرلیتو                                                |
| ٤٦٠   | Frobenius, Leo                                                   |
| ٤٦٠   | ـ فروشامر، جاكوب                                                 |
| ٤٦١   | _ فرولوف، إيڤان                                                  |
| ٤٦١   | ـ فرونسكي، جوزيف ـ ماري هونههونه للا Wronski, Joseph-Marie Hoene |
| 277   | _ فري، لويجيـــــــــــــــــــــــــــــــ                      |
| ٤٦٣   | _ فريد الدين مسعودــــــــــــــــــــــــــــــــ               |
| ٤٦٣   | _ فريديجيزوس                                                     |
| ٤٦٣   | _ فريز، جاكوب فريدريش Fries, Jacob Friedrich                     |
| 275   | _ فريغه، غوتلوب                                                  |
| 272   | ـ فريكس ـ مودرزيفسكي، أندريه                                     |
| ٤٦٤   | _ فستوجيير، أندريه _ جأنــــــــــــــــــــــــــــــــ         |
| ٤٦٤   | ـ فضل الله الحروفيــــــــــــــــــــــــــــــــ               |
| ٤٦٤   | _ فِفُكانندا                                                     |
| ٥٦٤   | ـ ففيدنسكي، ألكسندر إيفانوفتش                                    |
| ٥٦٤   | ـ فكتورينوس، قايوس ماريوســــــــــــــــــــــــــــــ          |
| ٥٦٤   | _ فلاكيوس، ماتيوس                                                |
| ٥٦٤   | _ فلهنز، الفونس دي Waelhens, Alphonse De                         |
| ٤٦٦   | _ فلياسى كاركانو، باولوــــــــــــــــــــــــــــــ            |
| ٤٦٦   | _ الفندرسكي، مير أبو القاسمFendereskî, Mîr Abû'l-Qâssim Al       |
| ٤٦٦   | _ فندلر، زينوـــــــــــــــــــــــــــــــ                     |
| 277   | ـ فوجيوارا، نوسيكا                                               |
| 273   | ـ فورفوريوس الصوري                                               |
| ۸۶3   | _ فورلاندر، كارل                                                 |
| 473   | _ فورون                                                          |
| ۸۶٤   | _ فوفنارغ، لوك دى كلابييه                                        |
| ٤٦٩   | _ فوكو، ميشيل                                                    |
| ٤٧٠   | _ فوكوزاوا يوكيشيــــــــــــــــــــــــــــــ                  |
| ٤٧٠   | - فوليه، غالفانو ديلا                                            |

| ٤٧١          | Voltaire                                      | ـ قولتير                                      |
|--------------|-----------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| ٤٧٥          | Fulgence, Fabius Claudius                     | ـ فولغانسيوس، فابيوس كلاوديوس                 |
| ٥٧٤          | Wolff, Christian Von                          | _ فولف، كرستيان فون                           |
| ٤٧٦          | Volkelt, Johanne                              | ــ فولكلت، يوهان                              |
| ٤٧٦          | بوف Wolney, Constantin François De Chassebœuf | ـ فولني، كونستانتان فرانسوا دي شاس            |
| ٤٧٧          | Wundt, Wilhelm                                |                                               |
| ٤٧٧          | Wundt, Max                                    | ـ فونت، ماکس                                  |
| £ <b>V</b> A | Fontenelle, Bernard Le Bovier De              | _ فونتنیل، برنار لوبوفییه دی                  |
| ٤٧٩          | Fonseca, Pedro De                             | ــ فونسیکا، بدرو دي                           |
| ٤٧٩          | Fong, Yeou Lan                                | _ فونغ، يو لانـــــــــــــــــــــــــــــــ |
| ٤٧٩          | Voet, Gisbert                                 | _ فویت، جسبرت                                 |
| ٤٧٩          | Fouillée, Alfred Jules Emile                  | _ فوييه، الفرد جول إميل                       |
| ٤٨٠          | Vital Du Four                                 | ـ فیتال دی فور                                |
| ٤٨٠          | Witelo                                        | _ فيتلو                                       |
| ٤٨٠          | Pythagore                                     | _ فیثاغورس                                    |
| 113          | Fichte, Johann Gottlieb                       | ـ فيخته، يوهان غوتليب                         |
| 3 1 3        | Fiedler, Konrad                               | ــ فیدلر، کونراد                              |
| £ A £        | Fédorov, Nicolas Fedorovitch                  | _ فیدوروف، نیقولای فیدوروفتش                  |
| £ A £        | Fédosséev, Piotr Nicolaévitch                 | _ فيدوسييف، بيوتر نيقولاييفيتش                |
| £ A £        | Phédon                                        | _ فيدون (فاذن)                                |
| ٥٨3          | Véra, Augusto                                 | _ قيرا، أوغستو                                |
| ٥٨٤          | Ferrari, Giuseppe                             | ـ فیراری، جیوزبه                              |
| ٥٨٤          | Fiske, John                                   |                                               |
| ٥٨٤          | Fishacre, Richard                             |                                               |
| ٥٨٤          | Fischer, Kuno                                 |                                               |
| ٥٨٤          | Ficin, Marsile                                |                                               |
| ۲۸3          | Vivès, Juan Luis                              |                                               |
| ٤٨٧          | Vico, Giam Battista                           |                                               |
| ٤٨٩          | Vailati, Giovanni                             |                                               |
| ٤٨٩          | Philodème                                     |                                               |
| ٤٨٩          | Philostrate L'athénien                        |                                               |
| ٤٩٠          | Philostrate De Lemnos                         |                                               |
| ٤٩٠          | Philoxène De Mabbûgh                          |                                               |
| ٤٩٠          | Philolaos                                     |                                               |
| ٤٩٠          | Philon D'Alexandrie                           |                                               |
| ٤٩١          | Philon De Larissa                             | •                                             |
| ٤٩١          | Philon Le Mégarique                           | •                                             |
| ٤٩١          | Philippe Le Chancelier                        | •                                             |
| ٤٩١          | Vinet, Alexandre Rodolphe                     |                                               |
|              | ,                                             |                                               |

| 298                                                   | Feuerbach, Ludwig Andreas  Vuillemin, Jules                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                   |  |  |
|-------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
|                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                   |  |  |
| ٤٩٤                                                   | Carpocrate                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                   |  |  |
| 193                                                   | Kasymjanov, Aguine                                                                                                                                                                                                                                                                            | _ قاسمجانوف، آغين                                                                                                                                                                                 |  |  |
| ٤٩٤                                                   | Qâsimî Dimashqî, Muhammad Al                                                                                                                                                                                                                                                                  | ـ القاسمي الدمشقي، محمد                                                                                                                                                                           |  |  |
| ٤٩٤                                                   | لاسترابادي Qadi Abdoljabbar, Abû Hassan Astarâbâdî                                                                                                                                                                                                                                            | ـ القاضى عبد الجبار، أبو الحسن ا                                                                                                                                                                  |  |  |
| ٤٩٤                                                   | Qâdî Mir Hassan                                                                                                                                                                                                                                                                               | ـ قاضی میر حسن                                                                                                                                                                                    |  |  |
| ٤٩٥                                                   | Qâdî Nûrollâh Shostarî                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                   |  |  |
| ٤٩٥                                                   | Carnéade                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                   |  |  |
| ٤٩٥                                                   | Qoshâshî, Safiyoddîn Ahmad                                                                                                                                                                                                                                                                    | •                                                                                                                                                                                                 |  |  |
| ٤٩٥                                                   | Koshayrî, Abû'l - Qâssim Ibn Hawâzin                                                                                                                                                                                                                                                          | - T T                                                                                                                                                                                             |  |  |
| ٤٩٥                                                   | Qotboddîn Mahmûd Ibn Mas'ûd Al Shîrâ2i شيرازي                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                   |  |  |
| ٤٩٦                                                   | Celsus                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                   |  |  |
| ٤٩٦                                                   | Qommî, Qâdî Sa'îd Al                                                                                                                                                                                                                                                                          | ـ القمى، القاضى سعيد                                                                                                                                                                              |  |  |
| ٤٩٦                                                   | Colotès                                                                                                                                                                                                                                                                                       | • •                                                                                                                                                                                               |  |  |
| ٤٩٦                                                   | سحقQunyawî, Sadroddîn Muhammad Ibn Ishâq                                                                                                                                                                                                                                                      | ـ القونوي، صدر الدين محمد بن إ                                                                                                                                                                    |  |  |
|                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                   |  |  |
|                                                       | حرف الكاف                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                   |  |  |
| ٤٩٨                                                   | حرف الكاف<br>Cabasilas, Nicolas                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                   |  |  |
| £9.A<br>£9.A                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                   |  |  |
|                                                       | Cabasilas, Nicolas                                                                                                                                                                                                                                                                            | ـ كاباليرو، خوسيه اغوستان                                                                                                                                                                         |  |  |
| ٤٩٨                                                   | Cabasilas, Nicolas                                                                                                                                                                                                                                                                            | ـ كاباليرو، خوسيه اغوستان<br>ـ كابانيس، ببير جان جورج                                                                                                                                             |  |  |
| £9.A<br>£9.A                                          | Cabasilas, Nicolas  Caballero, José Agustin                                                                                                                                                                                                                                                   | ـ كاباليرو، خوسيه أغوستان<br>ـ كابانيس، بيير جان جورج<br>ـ الكاتبي القزويني، نجم الدين علي                                                                                                        |  |  |
| £9.A<br>£9.A<br>£9.9                                  | Cabasilas, Nicolas  Caballero, José Agustin  Cabanis, Pierre Jean Georges  Kâtibî Qazwînî, Najmoddîn 'Alî Al-                                                                                                                                                                                 | ـ كاباليرو، خوسيه أغوستان<br>ـ كابانيس، بيير جان جورج<br>ـ الكاتبي القزويني، نجم الدين علي<br>ـ كاترينا السييناوية                                                                                |  |  |
| £9A<br>£9A<br>£99                                     | Cabasilas, Nicolas                                                                                                                                                                                                                                                                            | ـ كاباليرو، خوسية أغوستان<br>ـ كابانيس، بيير جان جورج<br>ـ الكاتبي القزويني، نجم الدين علي<br>ـ كاترينا السييناوية<br>ـ كاتز، جوزيف                                                               |  |  |
| £9A<br>£9A<br>£99                                     | Cabasilas, Nicolas  Caballero, José Agustin  Cabanis, Pierre Jean Georges  Kâtibî Qazwînî, Najmoddîn 'Alî Al-  Catherine De Sienne  Katz, Joseph                                                                                                                                              | ـ كاباليرو، خوسيه أغوستان<br>ـ كابانيس، بيير جان جورج<br>ـ الكاتبي القزويني، نجم الدين علي<br>ـ كاترينا السييناوية<br>ـ كاتز، جوزيف                                                               |  |  |
| £9A<br>£9A<br>£99                                     | Cabasilas, Nicolas                                                                                                                                                                                                                                                                            | كاباليرو، خوسيه أغوستان     كابانيس، بيير جان جورج     الكاتبي القزويني، نجم الدين علي     كاترينا السييناوية     كاتز، جوزيف                                                                     |  |  |
| £9A<br>£9A<br>6                                       | Cabasilas, Nicolas  Caballero, José Agustin  Cabanis, Pierre Jean Georges  Kâtibî Qazwînî, Najmoddîn 'Alî Al-  Catherine De Sienne  Katz, Joseph  Katz, Gerold  Katz, David                                                                                                                   | كاباليرو، خوسيه أغوستان     كابانيس، بيير جان جورج     الكاتبي القزويني، نجم الدين علي     كاترينا السييناوية     كاتز، جوزيف     كاتز، داڤيد                                                     |  |  |
| £9A<br>£9A<br>£99<br>0                                | Cabasilas, Nicolas                                                                                                                                                                                                                                                                            | كاباليرو، خوسيه أغوستان     كابانيس، بيير جان جورج     كاتبي القزويني، نجم الدين علي     كاترينا السييناوية     كاتز، جوزيف     كاتز، جيرولد                                                      |  |  |
| £9A<br>£9A<br>6                                       | Cabasilas, Nicolas  Caballero, José Agustin  Cabanis, Pierre Jean Georges  Kâtibî Qazwînî, Najmoddîn 'Alî Al-  Catherine De Sienne  Katz, Joseph  Katz, Gerold  Katz, David  Carabellese, Pantaleo  Caramella, Santino                                                                        | كاباليرو، خوسية أغوستان     كابانيس، بيير جان جورج     كاترينا السييناوية     كاتز، جوزيف     كاتز، جيرولد     كاتز، مائيد                                                                        |  |  |
| £9A<br>£9A<br>                                        | Cabasilas, Nicolas  Caballero, José Agustin  Cabanis, Pierre Jean Georges  Kâtibî Qazwînî, Najmoddîn 'Alî Al-  Catherine De Sienne  Katz, Joseph  Katz, Gerold  Katz, David  Carabellese, Pantaleo  Caramella, Santino  Carpenter, Nathanael                                                  | كاباليرو، خوسية أغوستان      كابانيس، بيير جان جورج      كاترينا السييناوية      كاتز، جوزيف      كاتز، داڤيد                                                                                     |  |  |
| £9A<br>£9A<br><br>                                    | Cabasilas, Nicolas  Caballero, José Agustin  Cabanis, Pierre Jean Georges  Kâtibî Qazwînî, Najmoddîn 'Alî Al-  Catherine De Sienne  Katz, Joseph  Katz, Gerold  Katz, David  Carabellese, Pantaleo  Caramella, Santino  Carpenter, Nathanael  Carpio, Adolfo                                  | كاباليرو، خوسيه أغوستان     كابانيس، بيير جان جورج     كاترينا السييناوية     كاتز، جوزيف     كاتز، جيرولد     كاتز، داڤيد     كاراميلا، سانتينو     كاربنتر، ناتانئيل     كاربيو، أدولفو         |  |  |
| £9A<br>£99<br>0 · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | Cabasilas, Nicolas  Caballero, José Agustin  Cabanis, Pierre Jean Georges  Kâtibî Qazwînî, Najmoddîn 'Alî Al-  Catherine De Sienne  Katz, Joseph  Katz, Gerold  Katz, David  Carabellese, Pantaleo  Caramella, Santino  Carpenter, Nathanael  Cardano, Jérome                                 | كاباليرو، خوسية أغوستان      كابانيس، بيير جان جورج      كاترينا السييناوية      كاتز، جوزيف      كاتز، جيرولد      كاتز، داڤيد      كاراميلا، سانتينو      كاربنتر، ناتانئيل      كاربيو، أدولفو |  |  |
| £9A<br>£99<br>6<br>6<br>6<br>6<br>6                   | Cabasilas, Nicolas Caballero, José Agustin Cabanis, Pierre Jean Georges Kâtibî Qazwînî, Najmoddîn 'Alî Al- Catherine De Sienne Katz, Joseph Katz, Gerold Katz, David Carabellese, Pantaleo Caramella, Santino Carpenter, Nathanael Cardano, Jérome Karsavine, Lev Platonovitch Carnap, Rudolf | كاباليرو، خوسيه أغوستان      كابانيس، بيير جان جورج      كاترينا السييناوية      كاتز، جوزيف      كاتز، داڤيد      كاربائيسه، بانتاليو                                                            |  |  |

| ۰۰۲   | _ كاروس، كارل غوستاف                                                                      |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۰۰۲   | _ كارًى، هاسكل بروكس                                                                      |
| ٥٠٢   | _ كازاس، مانويل غونزالو                                                                   |
| ٥٠٣   | _ كازيوتنسكي، فاديم                                                                       |
| ٤٠٥   | _ كاستوريادس، كورنيليوس                                                                   |
| ٤٠٥   | _ كاستيليون، سيباستيان                                                                    |
| ٤٠٥   | _ كاسمان، أوتو                                                                            |
| ٤٠٥   | _ كاسنر، باولو رودولفـــــــــــــــــــــــــــــــ                                      |
| ٤٠٥   | _ كاسيانوس، يوحنا                                                                         |
| 0 • 0 | _ كاسيرر، إرنست                                                                           |
| ٥٠٦   | _ الكاشاني، عز الدين محموددالكاشاني، عز الدين محمود الله Kâshânî, 'Izoddîn Mahmûd Al-     |
| ٥٠٦   | _ الكاشاني، ملا محسن فيضفيض                                                               |
| ٥٠٦   | _ كافاييس، جان                                                                            |
| ٥٠٦   | _ كافلين، قسطنطين دمترييفتش Kavėline, Konstantin Dimitriévich                             |
| ٥٠٦   | _ كالفن، جانــــــــــــــــــــــــــــــــ                                              |
| ۰۱۰   | _ كالوجيرو، غويدو                                                                         |
| ۰۱۰   | _ كالينونسكي، جورج                                                                        |
| ٥١١   | _ كامبانيلاً، تُومَاسِوــــــــــــــــــــــــــــــ                                     |
| ٥١٢   | _ كامو، البير                                                                             |
| ٥١٢   | _ كانًا برافا، أوريالوـــــــــــــــــــــــــــــــ                                     |
| ٥١٢   | _ كانتونى، ريمو                                                                           |
| ٥١٢   | _ كانتونى، كارلو                                                                          |
| ٥١٢   | _ كانغيليم، جورج                                                                          |
| ٥١٢   | _ كانط، عمانويلـــــــــــــــــــــــــــــــ                                            |
| ٥١٧   | _ كانغ يو _ واىـــــــــــــــــــــــــــــــ                                            |
| ٥١٨   | _ كايم، تيودورـــــــــــــــــــــــــــــــ                                             |
| ٥١٨   | _ كبرى، نجم الدينــــــــــــــــــــــــــــــ                                           |
| ٥١٨   | _ كبريانس، القديس                                                                         |
| ٥١٩   | _ كبلر، يوهان                                                                             |
| ٥١٩   | _ كدروف، بونيفاتيـــــــــــــــــــــــــــــــ                                          |
| ٥١٩   | _ كراوسه، كارل كرستيان فريدريش Krause, Karl Christian Friedrich                           |
| ۰۲۰   | _ كرشكاس، حسداي                                                                           |
| ۰۲۰   | _ كرم، يوسف                                                                               |
| ٥٢١   | ـ الكرماني، حميد الدين أحمد بن عبد الله الله الله Kermânî, Hamidoddîn Ahmad Ibn 'Abdillah |
| ٥٢١   | _ كروتشه، بنديتُو                                                                         |
| ٥٢٢   | _ كروزا، جان _ بيير دىدى                                                                  |
| ٥٢٢   | _ كروزيوس، كرستيان أوغست                                                                  |
| ٥٢٢   | _ كروساز، جان بيير دي                                                                     |
| ٥٢٢   | _ كروغ، فلهلم تراوغوتـــــــــــــــــــــــــــــــ                                      |
|       |                                                                                           |

| 976   | كزولبه، هاينريخ                                                              | _ |
|-------|------------------------------------------------------------------------------|---|
| 940   | كزينوفانسكزينوفانس                                                           | _ |
| 970   | كزينوقراطسكزينوقراطس                                                         | - |
| 040   | كسيدي، ثيرهار                                                                | _ |
| 0 7 0 | الكشفي، سيد جعفر                                                             | - |
| 040   | الكعبي، أبو القاسم عبد الله بن أحمد Ka'bî, Abu'l- Qâssim 'Abdollah Ibn Ahmad | _ |
| 040   | كلدواردبي، روبرتوسكلدواردبي، روبرتوس                                         | - |
| 0 7 0 | كلارامبو الأراسيكلارامبو الأراسي                                             | _ |
| 0 7 0 | كلارك، صمويل ً                                                               | _ |
| oYo   | كلاغز، لودفيغ Klages, Ludwig                                                 | _ |
| ٥٢٦   | كلاوبرغ، يوهان                                                               | _ |
| ٥٢٦   | كليرسلييه، كلود                                                              | _ |
| ٥٢٦   | كليفورد، وليم كينغدونكليفورد، وليم كينغدون                                   | _ |
| ٥٢٦   | كليمنفوس الإسكندري، القديسكليمنفوس الإسكندري، القديس                         | _ |
| ٥٢٧   | الكُيني، محمد بن يعقوب                                                       | _ |
| ٥٢٧   | كُمارِلاً بِهاتاكُمارِلاً بِهاتا                                             | _ |
| ٥٢٧   | كمال الدين عبد الرزّاق الكاشاني                                              | _ |
| ٥٢٧   | كمال الدين ميثم البحراني                                                     | _ |
| ٥٢٧   | كمبرتل، فريدريش                                                              | _ |
| ٥٢٧   | كمبوس، رامون                                                                 | _ |
| ۸۲۵   | الكندي                                                                       | _ |
| ٥٢٨   | -<br>كنديدوس الفولداويكنديدوس الفولداوي                                      | _ |
| ٥٢٩   | كواين، ويلارد فان أورمان                                                     | _ |
| ٥٢٩   | كوبنين، باقل فاسيلييفتش Kopnine, Pavel Vasiliévitch                          | _ |
| 0 7 9 | كوتارېنسكى، تادوزكوتارېنسكى، تادوز                                           | _ |
| 049   | كوتورا، لويس الكسندركوتورا، لويس الكسندر                                     | _ |
| ۰۳۰   | كوجيف، الكسندر                                                               | _ |
| ٥٣١   | كودوورث، رالف                                                                | _ |
| ٥٣١   | كوربان، هنريكوربان، هنري                                                     | _ |
| ٥٣٢   | كورت، مرسيل ديكورت، مرسيل دي                                                 | _ |
| ٥٣٢   | كوردموا، جيرو ديكوردموا، جيرو دي                                             | _ |
| ٥٣٢   | كورسانوف، غيرورجي الكسييفتش                                                  | _ |
| ٥٣٢   | کورش، کارلکورش، کارل                                                         |   |
| ٥٣٣   | كورن، اليخندروكورن، اليخندرو                                                 | _ |
| ٥٣٣   | كورنو، انطوان أوغوستانكورنو، انطوان أوغوستان                                 | _ |
| ٤٣٥   | كورنو، أوغستكورنو، أوغست                                                     |   |
| ٤٣٥   | کورنیلیوس، هانز                                                              |   |
| 370   | كوريث، إمريخكوريث، إمريخ                                                     |   |
| ٥٣٥   | Cousin, Victor                                                               |   |

| 770   | Kosik, Karel                                     | ـ كوزيك، كاريل                        |
|-------|--------------------------------------------------|---------------------------------------|
| 770   | Kozelski, Iakov Pavlovitch                       | •                                     |
| 770   | Couchoud, Paul-Louis                             | ـ كوشو، بول ـ لوي                     |
| ٥٣٧   | Kukai                                            | ــ كوكاي                              |
| ٥٣٧   | Kolakowski, Leszek                               | ـ كولاكوفسكي، ليزيك                   |
| ٥٣٧   | Colani, Timothée                                 | _ كولاني، تيموثاوس                    |
| ٥٣٧   | Külpe, Oswald                                    | ـ كولبه، أوسفاك                       |
| ۸۳٥   | Colden, Cadwallader                              | ـ كولدن، كدوالادر                     |
| ۸۲٥   | Collins, Anthony                                 | _ كولنز، أنتوني                       |
| 089   | Coletti, Lucio                                   | _ كوليتي، لوشيو                       |
| ٥٣٩   | Collier, Arthur                                  | ـ كولىير، آرثر                        |
| ٥٣٩   | Coomaraswamy, Ananda Kentish                     | _ كوماراسوامي، أناندا كنتيش           |
| ٥٤٠   | Kon, Igor                                        | ــ كون، إيغور                         |
| ٠ ٤ ٥ | Kuhn, Thomas                                     | ــ كون، توماس                         |
| ٠ ٤ ٥ | Comte, Auguste                                   | _ كونت، أوغست                         |
| 330   | Conta, Basile                                    | ـ كونتا، باسيل                        |
| 930   | Quental, Anthero Tarquinio De                    | _ كونتال، أنثيرو تاركوينيو د <i>ي</i> |
| 0 2 0 | كيز دي Condorcet, Marie Jean Antoine, Marquis De | ـ كوندورسيه، ماري جان انطوان، المر    |
| ٧٤٥   | Condillac, Étienne Bonnot De                     | _ كوندياك، إتيين بونو دي              |
| ०१९   | Conche, Marcel                                   | _ كونش، مرسيل                         |
| ۰ ۰ ۰ | Congreve, Richard                                | ـ كونغريف، ريتشارد                    |
| ۰ ۰ ۰ | Kong-Souen Long                                  |                                       |
| ٥٥٠   | Kong Ki                                          | _ كونغ كي                             |
| 001   | Confucius                                        | _ كونفوشيوس                           |
| 000   | Cohen, Hermann                                   | ــ کوهن، هرمان                        |
| 007   | Ko Hong                                          | _ كو هونغ                             |
| 700   | Koyré, Alexandre                                 | ـ كويره، ألكسندر                      |
| 007   | Quiles, Ismaël                                   |                                       |
| 700   | Chiappelli, Alessandro                           | ـ كيابلي، ألسندرو                     |
| 700   | Kaibara Ekiken                                   | _ كيبارا، <b>إيكيك</b> ن              |
| 0 0 V | Kireevsky, Ivan Vassilievitch                    | ـ كيريفسكي، إيڤان فاسيلييفتش          |
| 0 0 A | Cyrille D'Alexandrie                             | _ كيريلس الإسكندري                    |
| ٨٥٥   | Keyserling, Hermann                              |                                       |
| 009   | Quesnel, Pasquier                                | _ کسنل، باسکییه                       |
| ٥٥٩   | Kaila, Eino                                      | ـ كيلا، إينو                          |
| ٥٥٩   | Quinet, Edgar                                    |                                       |
| ۰۲۰   | Kin Yue-Lin                                      | ـ كين يو لن                           |
| ۰۲۰   | Kierkegaard, Soren Aabye                         | _ کید کفار د، سور بن آبی              |

## حرف اللام

| ٥٦٤ | Laberthonnière, Lucien                | ــ لابرتونيير، لوسيان                   |
|-----|---------------------------------------|-----------------------------------------|
| ١٢٥ | Labriola, Antonio                     | ـ لابريولا، أنطونيو                     |
| ٥٦٥ | Laport, Jean                          | ــ لابورت، جان                          |
| ٥٦٥ | Lâhîjî, Shamsoddîn Muhammad Gîlânî Al | ـ اللاحيجي، شمس الدين محمد الجيلاني     |
| ۲۲٥ | Lâhîjî, Mollâ 'Abdurrazzâq Al         | ـ اللاحيجي، ملا عبد الرزاق              |
| ۲۲٥ | Largeaut, Jean                        | ــ لارجو، جان                           |
| ۲۲٥ | Laromiguière, Pierre                  | ـ لاروميغيير، بيير                      |
| ٥٦٦ | Lazarus, Moritz                       | ــ لازارو <i>س،</i> موریتز              |
| ۲۲٥ | Laas, Ernst                           | ـ لاس، إرئست                            |
| ۲۲٥ | Lask, Emil                            | _ لاسك، إميل                            |
| ۷۲٥ | Lachelier, Jules                      | ـ لاشلييه، جول                          |
| ۷۲٥ | Lavrov, Piotr Lavrovitch              | ــ لافروف، بيوتر لافروفتش               |
| ۸۲٥ | Laforge, Louis De                     | ــ لافورج، لوي دي                       |
| ۸۲٥ | Laffite, Pierre                       | ـ لافّيت، بيير                          |
| ۸۲٥ | Lavelle, Louis                        | ـ لافيل، لوي                            |
| ٥٦٩ | Lactance, Lucius Caecilius Firmianus  | ـ لاقتانسيوس، لوقيوس قايقيليوس فرميانوس |
| ۹۲٥ | Lacydes De Cyrène                     | ـ لاقودس القورينائي                     |
| ٥٦٩ | Lakatos, Imre                         | ــ لاكاتوس، إيمري                       |
| ٥٦٩ | Lacroix, Jean                         | ــ لاكروا، جان                          |
| 079 | Lacombe, Olivier                      | ــ لاكومب، اوليڤييه                     |
| ۰۷۰ | Lacunza, Manuel                       | ـ لاكونزا، مانويل                       |
| ۰۷۰ | Lalande, André                        | ـ لالاند، أندريه                        |
| ۰۷۰ | Lambert, Jean Henri                   | ـ لامبير، جان هنري                      |
| ٥٧١ | Lambert D'auxerre                     | ــ لامبير الأوسيري                      |
| ٥٧١ | La Mettrie, Julien Offray De          | ــ لامتري، جوليان أوفراي دي             |
| ۲۷٥ | Lamennais, Hugues Félicité Robert De  | ـ لامنيه، هوغ فيليسيته روبير دي         |
| ٥٧٣ | Lange, Joachim                        | ــ لانج، يواكيم                         |
| ٥٧٣ | Langevin, Paul                        | ـ لانجفان، بول                          |
| ٥٧٤ | Lange, Friedrich Albert               | ـ لانغه، فريدريش ألبرت                  |
| ٥٧٤ | Lagneau, Jules                        | ـ لانيو، جول                            |
| ٥٧٤ | Lao Tseu                              | _ لاوتسو                                |
| ٥٧٧ | Léon L'hébreu                         | _ لاون العبري                           |
| ٥٧٧ | Lévi Ben Gerson                       | -<br>ــ لاوي بن جرسون                   |
| ٥٧٨ | Leibniz, Gottfried Wilhelm            | •                                       |
| ٥٨٣ | Lesniewski, Stanislaw                 | ـ لسنييفسكي، ستانسلاف                   |
| ٥٨٣ | Levinas, Emmanuel                     | •                                       |

| ٥٨٣          | Lins, Ivan                        | ـ لنس، إيڤان                          |
|--------------|-----------------------------------|---------------------------------------|
| ٥٨٣          | Loisy, Alfred Firmin              | ــ لوازي، الفريد فيرمان               |
| ٥٨٤          | Lobatchevski, Nikolaî Ivanovitch  | _ لوباتشيفسكي، نيقولاي إيڤانوفتش      |
| ٥٨٥          | Lopatine, Lev Mikhailovitch       | ـ لوباتين، ليف ميخائيلوفتش            |
| ٥٨٥          | Lubac, Henri De                   | ـ لوباك، هنري دي                      |
| ٥٨٥          | Lupasco, Stéphane                 | ـ لوباسكو، ستيفان                     |
| ۲۸٥          | Luporini, Cesare                  | ـ لوبورینی، سیزار                     |
| ۲۸٥          | Loup 'Servat                      | ــ لوبوس سرڤاتوس                      |
| ۲۸٥          | Louppol, Ivan Kapitanovitch       | ـ لوبول، إيڤان كابيتانوفتش            |
| ۲۸٥          | Lautman, Albert                   | ـ لوتمان، البير                       |
| ۲۸٥          | Lotze, Rudolf Hermann             | ــ لوتزه، رودولف هرمان                |
| ٥٨٧          | Luther, Martin                    | ـ لوثر، مارتن                         |
| ٥٩٠          | Le Dantec, Felix                  | ـ لو دانتك، فليكس                     |
| ٥٩١          | Leroux, Pierre                    | ـ لورو، بيير                          |
| 091          | Le Roy, Edouard                   | ــ لو روا، إدوار                      |
| 097          | Luz, José Y Caballero De la       | ـ لوز، خوسیه إی کابالیرو دی لا        |
| 097          | Lou Siang-Chan                    |                                       |
| ٥٩٣          | Lossev, Alexéi Fédorovitch        | ـ لوسيف، ألكسى فيدورفتش               |
| ٥٩٣          | Le Senne, Ernest                  | •                                     |
| ٥٩٣          | Lowith, Karl                      | _ لوفيث، كارل                         |
| 098          | Lefebvre, Henri                   | ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ |
| 098          | Lukaisieuvicz, Jan                | •                                     |
| 098          | Lucrèce, Tite Care                |                                       |
| 0 <b>9</b> V | Lucien De Samosate                |                                       |
| 091          | Leucippe                          | •                                     |
| ۸۹٥          | Locke, John                       |                                       |
| ٦            | Lukacs, Georges                   |                                       |
| 1.5          | Le Conte Du Noüy, Pierre          | •                                     |
| 7.5          | Lequier, Jules                    |                                       |
| 7.5          | Lulle, Raimond                    |                                       |
| ٦٠٤          | Lomonossov, Mikhaîl Vassiliévitch |                                       |
| ٦٠٤          | Longin, Cassius                   |                                       |
| ٦٠٤          | Luis De Granada                   |                                       |
| ٥٠٢          | Lewis, Clarence Irving            |                                       |
| ٥٠٢          | Luis De Leon                      |                                       |
| ٥٠٢          | Lewes, George Henry               | •                                     |
| ٥٠٢          | Liard, Louis                      |                                       |
| ٦٠٦          | Lipps, Theodor                    | •                                     |
| 7.7          | Lipse, Juste                      |                                       |

| ٦٠٧ | Liebmann, Otto                    | _ ليبمان، أوتو                     |
|-----|-----------------------------------|------------------------------------|
| ٦٠٧ |                                   |                                    |
| ٦.٧ |                                   |                                    |
| ٦.٧ | ,                                 |                                    |
| 7.9 |                                   |                                    |
| 7.9 |                                   |                                    |
| 7.9 |                                   | •                                  |
| ٠١٢ | Lycon                             | •                                  |
| .15 | Li Ngao                           | ـ لى نغاق                          |
| ٠١٢ | Leang Sou-Ming                    | •                                  |
| 111 | Lignac, Joseph Lelarge            | ـ لينياك، جوزيف لولارج             |
| 111 | Lénine, Vladimir Ilytch           | ـ لينين، فلاديمير إيلتش            |
| 111 | Lyotard, Jean-François            | ـ ليوتار، جان فرانسوا              |
| 715 | Leopardi, Giacomo                 | _ ليوبارد <i>ي،</i> جياكومو        |
| 715 | Léontiev, Constantin Nikolaévitch | _ ليونتييف، كونستانتان نيقولائيفتش |
| 715 |                                   |                                    |
| 715 | Léonce De Byzance                 | ـ ليونقوس البيزنطي                 |
| 715 | Lie Yu-Keou                       | ــ لي يو ــ كيو                    |
|     |                                   |                                    |

#### حرف الميم

| 210 | Mably, Gabriel Bonnot De           | ــ مابلي، غبرييل بونّو دي              |
|-----|------------------------------------|----------------------------------------|
| rir | Mâtorîdî, Abû Mansûr Samarkandi Al | ــ الماتريدي، أبو منصور محمد السمرقند: |
| 717 | Ma Tsou                            | _ ما تسو                               |
| rir | Mach, Ernst                        | _ ماخ، إرنست                           |
| 717 | Martin, Thomas Henri               | ــ مارتن، توما هنري                    |
| 717 | Martin, Roger                      | ــ مارتن، روجيه                        |
| 717 | Martinetti, Piero                  | _ مارتینتی، بییرو                      |
| 717 | Martini, Jakob                     | _ مارتيني، جاكوب                       |
| 111 | Martini, Cornelius                 | ــ مارتيني، كورنيليوس                  |
| 111 | Marston, Roger                     | _ مارستون، روجر                        |
| 111 | Marx, Karl                         | _ مارک <i>س،</i> کارل                  |
| 777 | Marcuse, Herbert                   | _ مارکوزه، هربرت                       |
| 375 | Markovic, Mihailo                  | <ul> <li>ماركوفتش، ميخائيلو</li></ul>  |
| 270 | Marheineke, Philipp Konrad         | _ مارهاینکه، فیلیب کونراد              |
| 240 | Maritain, Jacques                  | _ ماريتان، جاك                         |
| 777 | Maréchal, Joseph                   | ــ ماریشال، جوزیف                      |
| 777 | Marinus                            | _ مارينوس                              |
| 777 | Maret Henri                        | والرواد ولارم                          |

| 777 | Marion, Henri                              | ــ ماريون، هنري       |
|-----|--------------------------------------------|-----------------------|
| 777 | Massolo, Arturo                            | ـ ماسّولو، أرتورو     |
| 777 | Machovec, Milan                            | ــ ماشوفك، ميلان      |
| 777 | Mckeon, Richard                            | ــ ماك كيون، ريتشارد  |
| ۸۲۶ | Mac Leod, Andries                          | _ ماك ليود، أندريس    |
| ۸۲۶ | Maccoll, Hugh                              | ـ ماكول، هيو          |
| 778 | Malevitsis, Christos                       | ـ مالفتسيس، خريستوس   |
| ۸۲۲ | Mâlik Ibn Anas                             | ـ مالك بن أنس         |
| ۸۲۶ | Mamert Claudien                            | _ مامرتینوس کلاودیوس  |
| 779 | Mandeville, Bernard De                     | ـ ماندفیل، برنار دی   |
| 779 | Mansel, Henry Longueville                  | _ مانسل، هنری لونغفیل |
| 779 | Mani                                       | ـ مانی<br>ـ مانی      |
| 779 | Mâwardî, Abûl- Hassan 'Ali Al              | •                     |
| ٦٣٠ | Meinong, Alexius                           | •                     |
| ٦٣٠ | Mei Wen-Ting                               | •                     |
| ٦٣٠ | Metaggart, John Ellis                      | •                     |
| ٦٣٠ | Matthieu D'Acquasparta                     |                       |
| ٦٣٠ | Mattâ Ibn Yûnis                            |                       |
| ٦٣٠ | Métrodore De Chio                          |                       |
| 771 | Métrodore De Stratonice                    | •                     |
| 771 | Métrodore De Lampsaque                     | •                     |
| 771 | Muhammad Ibn 'Abdilwahhâb                  |                       |
| 771 | Mohyiddîn Al-'Ajamî Al-Isfahânî            |                       |
| 771 | Madhva                                     |                       |
| 771 | Madhva Charya                              | ـ مذفا شاريا          |
| 777 | Marcel, Gabriel                            | _ مرسیل، غبرییل       |
| 777 | Marsile D'Inghen                           | _ مرسیلیوس الإنغانی   |
| 777 | Marsile De Padoue                          | •                     |
| 777 | Mersenne, Le père Marin                    |                       |
| 375 | Marc Aurèle, Antonin                       |                       |
| ٥٦٢ | Marcion                                    |                       |
| ٥٣٢ | Markis, Nikos                              |                       |
| ٥٣٢ | Misrahi, Robert                            |                       |
| 777 | Massuh, Victor                             |                       |
| 777 | Mozaffar 'Alî Shâh                         | •                     |
| 777 | Ma'bad Al-Johanî                           |                       |
| 777 | Ma'sûm 'Alî- Shah                          |                       |
| 777 | يوس Macrobe, Ambrosius Aurelius Theodosius |                       |
| 777 | Maxime De Tyr                              |                       |

| 777       | Maxime Le Confesseur                    | ــ مكسيموس المعترف             |
|-----------|-----------------------------------------|--------------------------------|
| 177       | Mill, John Stuart                       | _ ملً، جون ستيوارت             |
| 789       | Mill, James                             | ــ ملّ، جيمس                   |
| 789       | Melvil, Youri Konstantinovitch          | ـ ملفيل، يوري قسطنطينوفتش      |
| 789       | Mélissos De Samos                       | ــ مليسوس الساموسي             |
| 789       | Ménédème                                | _ مناداموس<br>_ مناداموس       |
| ٦٤٠       | Mendelssohn, Moses                      | ــ مندلسون، موسى               |
| 137       | Mandana Misra                           | ـ مَنْدَنا مِسْرا              |
| 137       | Mendonça, Eduardo                       | ـ مندونسا، إدواردو             |
| 137       | Mencius                                 | ــ منشيوس                      |
| 137       | Ménippe                                 | ــ منيبوس                      |
| 137       | Manégold De Lautenbach                  | ـ منيغولد اللاوتنباخي          |
| 137       | Mûbad Shâh                              | _ موبد شاه                     |
| 727       | Maupertuis, Pierre Louis Moreau De      | _ موبرتوي، بيير لوي مورو دي    |
| 737       | Mô-Tseu                                 | ــ من ــ تسو                   |
| 735       | Motoori Norinaga                        | ـ موتوري نوريناغا              |
| 337       | More, Paul Elmer                        | ــ مور، بول إلمر               |
| 337       | Moore, George Edward                    | ـ مور، جورج إدوارد             |
| 750       | More, Henry                             | ــ مور، هنري                   |
| 760       | Morin, Edgar                            | ــ مورا <i>ن،</i> إدغار        |
| 727       | Morelly                                 | ــ مورلي                       |
| 727       | Murner, Thomas                          | _<br>_ مورنز _ توما <i>س</i>   |
| 727       | Morotchnik, Samouîl Borisovitch         | ـ موروتشنیك، صامویل بوریسوفتش  |
| 727       | Morris, Charles W.                      | ـ موریس، تشارلز و              |
| 727       | Mourélos, Georges                       | ــ موريلوس، جورج               |
| 757       | Morellet, André                         | ــ موريليه، أندريه ألله المسلم |
| 788       | Muriel, Domingo                         | ــ مورييل، دومنغو              |
| 787       | Musonius Rufus, Caïus                   | ـ موزونیوس روفوس، قایوس        |
| 787       | Moskalenko, Fedor                       | ــ موسكالنكو، فيدور            |
| 787       | Molitor, Franz Joseph                   | ــ مولیتور، فرانتز جوزیف       |
| <b>11</b> | Moleschott, Jacobus                     | ـ مولیشوت، جاکوبوس             |
| <b>18</b> | Molina, Luis De                         | ـ مولينا، لويس دي              |
| 789       | Molinos, Miguel De                      | ــ مولينوس، ميغل دي            |
| 789       | Momdjian, Khatchik Nichanovitch         | _ مومجيان، خاتشيك نيشانوفتش    |
| ٦٥٠       | Montague, Richard                       | ـ مونتاغ، ريتشارد              |
| ٦٥٠       | Montaigne, Michel Eyquem De             |                                |
| 708       | Montesquieu, Charles- Louis De Secondat |                                |
| ١٥٤       | Montefiore, Alan Claude                 | • -                            |
| ١٥٤       | Mundle, Clement William                 |                                |

| 301         | Mondolfo, Rodolfo                             | ــ موندولقو، رودولقو        |
|-------------|-----------------------------------------------|-----------------------------|
| 301         | Münzer, Thomas                                | _ مونزر، توما <i>س</i>      |
| 100         | Münsterberg, Hugo                             | _ مونستربرغ، هيغو           |
| ٥٥٢         | Mong K'O                                      | ـ مونغ كو                   |
| 707         | Munöz Alonso, Adolfo                          | ــ مونيوز الونسو، ادولغو    |
| 707         | Mounier, Emmanuel                             | _ مونييه، عمانوئيل          |
| <b>70V</b>  | Mo'ayyad Shîrâzî                              | _ مؤيّد الشيرازي            |
| <b>70V</b>  | Muirhead, John Henry                          | ـ مويرهيد، جون هنري         |
| <b>70V</b>  | Mueller, Max                                  | _ مویلًر، ماکس              |
| <b>70</b> V | Méthode D'Olympe, Saint                       | ـ ميتوديوس الأولمبي، القديس |
| ۸٥٢         | Mead, George Herbert                          | ـ ميد، جورج هربرت           |
| ۸٥٢         | Merleau-Ponty, Maurice                        | _ میرلو _ بونتي، موریس      |
| 77.         | Maistre, Compte Joseph De                     | ـ ميستر، الكونت جوزيف دي    |
| 177         | Michelet, Karl Ludwig                         | ــ میشلیه، کارل لودفیغ      |
| 177         | Milaraspa                                     | ـ ميلاراسبا                 |
| 777         | Mélanchton, Philippe                          | ـ ميلانختون، فيليب          |
| 375         | Milhaud, Gaston                               | ـ ميلو، غاستون              |
| 375         | Meslier (Mellier), Jean                       | _ میلییه، جان               |
| ٥٢٢         | Maimon, Salomon                               | ــ ميمون، صالومون           |
| ٥٢٢         | Maine De Biran                                | _ مين دي بيران              |
| 777         | Minine, Serguéi Konstantinovitch              | ـ مينين، سرغي قسطنطينوفتش   |
| 777         | Mignot, Étienne                               | ـ مينيو، إتيين              |
| 777         | Meyerson, Emile                               | ــ مييرسون، إميل            |
|             | حرف النون                                     |                             |
| ۸۲۲         | Nâbôlôsî, Abdol - Ghanî Al                    |                             |
| 778         | Nabert, Jean                                  |                             |
| 778         | Natorp, Paul                                  |                             |
| 774         | Nagel, Ernest                                 |                             |
| 774         | Narski, Igor                                  |                             |
| 774         | Nagarjuna                                     |                             |
| ٦٧٠         | Naville, François Marc Louîs                  |                             |
| ٦٧٠         | Nakae, Chomin                                 | -                           |
| ٦٧٠         | Nanak                                         |                             |
| 771         | Najjâr, Abû 'Abdillah Hossayn Ibn Muhammad Al |                             |
| 177         | Najmoddîn Dâyeh Râzî                          |                             |
| 177         | Nageou - Yang King - Wu                       | • •                         |
| 777         | Najîboddîn Rezâ                               | ــ نجيب الدين رضا           |

| 777 | Nakhjawânî, Bâbâ Ni'matollah Ibn Mahmûd | ـ النخجواني، بابا نعمة الله بن محمود |
|-----|-----------------------------------------|--------------------------------------|
| 777 | Narâqî, Mahdî Al                        | _ النراقي، مهدي                      |
| 777 | Nestorius                               | ــ <del>ئسطو</del> ر                 |
| 775 | Nasr, Seyyed Hossein                    | ـ نصر، سید حسین                      |
| 775 | Nazzâm, Ibrâhîm Ibn Sayyâr Al           | _ النظّام، إبراهيم بن سيار           |
| 775 | Ni'matollâh Walî, Amîr Nûroddîn         | ـ نعمة ألله ولي، أمير نور الدين      |
| 375 | Naoumenko, L.K.                         | ــ نعومنكو، ل. ك                     |
| 375 | Ngai Sseu-Ki                            | ـ نغاي سسو کي                        |
| 375 | Nifrî, Muhammad Ibn 'Abdil - Jabbâr Al  | ـ النفري، محمد بن عبد الجبار         |
| 375 | Naqshabandî, Bahâ'oddîn Muhammad        | ـ النقشبندي، بهاء الدين محمد         |
| 375 | Nawbakhtî, Abû Ishaq Ibrâhîm            | ــ نوبختى، أبو إسحاق إبراهيم         |
| 375 | Neurath, Otto                           | ـ نوراث، اوتو                        |
| ٥٧٢ | Nûrbakhsh, Sayyed Muhammad              | ـ نوربخش، سيد محمد                   |
| ٥٧٢ | Notonagoro                              | ـ نوتوناغورو                         |
| ٥٧٢ | Nûr 'Alî Shâh                           | ـ نور علي شاه                        |
| ٥٧٢ | Nausîphanes                             | ـ نوزیفانس                           |
| ٥٧٢ | Novatien                                | ـ نوڤاسيانوس                         |
| 777 | Novikov, Constantine                    | ـ نوڤیکوف، قسطنطین                   |
| 777 | Numenius                                | ـ نومانيوس                           |
| 777 | Noutzoubidzé, Chalva Isakovitch         | ـ نونتزوبیدزه، شالفا عیساکوفتش       |
| 777 | Niebuhr, Reinhold                       | ـ نيبور، رينهولد                     |
| ٦٧٧ | Nietzche, Friedrich Wilhelm             | ـ نیتشه، فریدریش فلهلم               |
| ٠٨٢ | Nigidius, Figulus                       | ـ نيجيديوس، فيغيلوس                  |
| ٦٨٠ | Nedoncelle, Maurice                     | ـ نيدونسيل، موريس                    |
| 187 | Nishi, Amane                            | ـ نيشي، آمان                         |
| 185 | Nishida, Kitarô                         | ـ نیشیدا کیتارو                      |
| 187 | Nygren, Anders                          | ــ نيغرن، أندرس                      |
| 185 | Nifo, Agostino                          | ـ نيفو، أغوسطينو                     |
| 185 | Nicolas D'Amiens                        | ـ نيقولاوس الأمياني                  |
| 787 | Nicolas D'Autrecourt                    | ـ نيقولاوس الأوتركوري                |
| 787 | Nicholas Triveth                        | ــ نيقولاوس تريفث                    |
| 787 | Nicolas De Damas                        | ـ نيقولاوس الدمشقى                   |
| 785 | Nicolas De Cuse                         | ــ نيقولاوس الكوزي أ                 |
| ٦٨٢ |                                         | -                                    |
| 385 |                                         |                                      |
| ٥٨٦ | Newman, John Henry                      | ـ نيومان، جون هنري                   |

#### حرف الهاء

| ۷۸۲ | Habermas, Jürgen                  | ـ هابرماس، يورغن                       |
|-----|-----------------------------------|----------------------------------------|
| ۷۸۲ | Hutcheson, Francis                | _ هاتشیسون، فرنسیس                     |
| ۸۸۶ | Harpes, Jean-Paul                 | ـ هارب، جان بول                        |
| ۸۸۶ | Hart, Herbert Lionel Adolphus     | ـ هارت، هربرت ليوتل أدولقوس            |
| ۸۸۶ | Hartshorne, Charles               | ـ هارتشورن، تشارلز                     |
| ۸۸۶ | Harthley, David                   | ـ هارتلی، دیفید                        |
| ۹۸۲ | Hartmann, Eduard Von              | ــ هارتمان، إدوارد فون                 |
| ٦٨٩ | Hartmann, Gabriel Israel          | ـ هارتمان، غبرييل إسراييل              |
| 789 | Hartman, Nicolai                  | _ هارتمان، نيقولاي                     |
| ٦٩٠ | Hartnack, Justus                  | _ هارتناك، يوستوس                      |
| ٦٩٠ | Harva, Urpo                       | ــ هارڤا، أوريو                        |
| ٦٩٠ | Harnack, Adolf Von                | ــ هارناك، أدولف فون                   |
| 791 | Harris, William Torey             | ـ هاریس، ولیم توراي                    |
| 791 | Hamann, Johann Georg              | ـ هامان، يوهان جورج                    |
| 798 | Hamelin, Octave                   | _ هاملان، أوكتاف                       |
| 798 | Hamilton, William Bart            | _ هاملتون، وليم بارت                   |
| 798 | Hanson, Norwood                   | _ هانسن، توروود                        |
| 798 | Han Fei                           | ـ هان فای                              |
| 798 | Han Yö                            | ـ هان يوــــــــــــــــــــــــــــــ |
| 798 | Hayashi Razan                     | ـ هایاشی رازان                         |
| 798 | Heidegger Martin                  | _ هایدغر، مارتن                        |
| 797 | Heiric D'Auxerre                  | _ هايريك الأوسيري                      |
| 797 | Heisenberg, Werner Karl           | <u>-</u>                               |
| 797 | Heimsæth, Heinz                   | ـ هايمسويت، هاينز                      |
| 797 | Hégésias                          | ـ هجسیاس (هاغاسیاس)                    |
| 797 | Héraclide Du Pont                 |                                        |
| 797 | Héraclite D'Ephèse                |                                        |
| 798 | Herbart, Johann Friedrich         |                                        |
| 799 | Herbert De Cherbury, Lord Édouard |                                        |
| 799 | Herder, Johann Gottfried          |                                        |
| ٧٠١ | Herzen, Alexandre Ivanovitch      |                                        |
| ٧٠٢ | Hersch, Jeanne                    |                                        |
| ٧٠٢ | Hervé De Nédellec                 |                                        |
| ٧٠٢ | Hermarque De Mytilène             |                                        |
| ٧٠٢ | Hermès Trismégiste                | •                                      |
| ٧٠٣ | Hermotime De Clazomènes           | • •                                    |

القهارس القهارس

| ٧٠٣        | Hermias                                      | ـ هرمیاس                            |
|------------|----------------------------------------------|-------------------------------------|
| ٧٠٣        | Hermias D'Alexandrie                         | _ هرمياس الإسكندري                  |
| ٧٠٢        | Herminas D'Atarnée                           |                                     |
| ٧٠٣        | يي Harawî, 'Abdollâh Ibn Muhammad Ansârî Al- |                                     |
| ٧٠٤        | Herillos De Carthage                         |                                     |
| ٧٠٤        | Hess, Moses                                  |                                     |
| ٧٠٤        | Hsun Tseu                                    |                                     |
| ٧٠٤        | Heschel, Abraham                             | ـ هشل، آبرهام                       |
| ٧٠٥        | Huxley, Julian Sorell                        | ـ هکسلی، جولیان سوریل               |
| ۷۰٥        | Hildebrand, Dietrich Von                     | •                                   |
| ٧٠٥        | Haldane, John Scott                          | _ هلدین، جون سکوت                   |
| ۷۰۵        | Helvétius, Claude Adrien                     | _ هلفسیوس، کلود آدریان              |
| ٧٠٧        | Hemachandra                                  |                                     |
| ٧٠٧        | Hamadânî, Sayyed 'Alî                        | _ الهمذاني، سيد على                 |
| ٧٠٧        | Hemsterhuis, Franciscus                      |                                     |
| ٧٠٧        | Hintikka, Jaako                              |                                     |
| ٧٠٨        | Henry, Michel                                | _ هنري، ميشيل                       |
| ٧٠٨        | Henri De Gand                                | ـ منري الفنتى                       |
| ٧٠٨        | Henri De Harclay                             | _ هنري الهاركلي                     |
| ٧٠٨        | Henrich, Dieter                              | ـ منريخ، ديتر                       |
| ٧٠٨        | Hobbes, Thomas                               | ـ هوبز، توماس                       |
| ٧١٠        | Hobhouse, Leonard                            | ـ هوپهاوس، ليونارد                  |
| ٧١٠        | Hodgeson, Shadworth                          | ـ هودجسن، شادوورث                   |
| ٧١١        | Horkheimer, Max                              | <ul> <li>فوركهايمر، ماكس</li> </ul> |
| ٧١١        | Hus, Yan                                     | ــ هوس، يان                         |
| ۷۱۲        | Husserl, Edmund                              | ـ هوسرل، إدموند                     |
| ۷۱٤        | Hou Che                                      | _ هو شه                             |
| ۷۱٤        | Hugues De Saint-Victor                       | ـ هـوغ دي سـان ــ ڤكتور             |
| ۷۱٥        | Höffding, Harald                             | ـ هوفدينغ، هارالد                   |
| ۷۱٥        | Hoffman, Adolf Friedrich                     | ـ هوفمان، ادولف فريدريش             |
| ٥١٧        | Hook, Sidney                                 | ـ هوك، سدنى                         |
| <b>717</b> | Hocking, William Ernest                      | ـ هوكنغ، وليم إرنست                 |
| <b>717</b> | Holbach, Paul-Henri Dietrich, Baron D'       | ـ هولباخ، بول هنري ديتريش، البار    |
| ۷۱۸        | Holkot, Robert                               |                                     |
| ۷۱۸        | Humboldt, Wilhelm Von                        | ـ هومبولت، فلهلم فون                |
| ۷۱۸        | Hountondji, Paulin                           |                                     |
| V14        | Huisman, Denis                               |                                     |
| <b>۷11</b> | Houei Che                                    |                                     |

VAN

| V 1 9      | _ هوي ننغ                                                 |
|------------|-----------------------------------------------------------|
| <b>٧١٩</b> | _ هويه، بيير دانييل                                       |
| ٧٢٠        | _ هويول، وليم                                             |
| ٧٢٠        | ـ هياروقلس                                                |
| ٧٢٠        | _ هيبائيا                                                 |
| ٧٢٠        | _ هيبولت، جان                                             |
| ٧٢٠        | _ هيبوليتوس الروماني، القديس Hippolyte De Rome, Saint     |
| ٧٢١        | _ هيبُون الساموسي Hippon De Samos                         |
| ٧٢١        | _ هيتينغ، اربوك                                           |
| ٧٢١        | _ هيغل، جورج فلهلم فريدريش Hegel, Georg Wilhelm Friedrich |
| ٥٢٧        | _ هيكل، إرنست هاينريخ                                     |
| 777        | _ هيلاريوس البواتياني، القديس Hilaire De Poitiers, Saint  |
| 777        | _ هيوبنر، كورت                                            |
| 777        | - هيرم، ديڤيد                                             |
| ٧٢٨        | _ هيونغ شي لي                                             |

## حرف الواو

| <b>٧</b> ٢٩                     | _ وارد، جيمس                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|---------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>٧</b> ٢٩                     | ـ وارنوك، جيوفري جيمس                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| <b>٧</b> ٢٩                     | _ واصل بن عطاء                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| <b>٧</b> ٢٩                     | _ وانغ أن _ شي                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٧٣٠                             | _ وانغ بي                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٧٣٠                             | _ وانغ تشونغ                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٧٣٠                             | _ وانغ تونغ                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٧٣١                             | _ وانغ كيو وي                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 177                             | _ وانغ يانغ مينغ                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٧٣١                             | _ وايتهد، ألفرد نورث Whitehead, Alfred North                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٧٣٢                             | _ وايكليف، يوحنا                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| V77<br>V77                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                 | _ وايكليف، يوحنا                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٧٣٣                             | _ وتسوجي، تتسورو                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| V77<br>V77                      | _ وتسوجي، تتسورو                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| VTT<br>VTT<br>VTT               | _ وتسوجي، تتسورو                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| VTT<br>VTT<br>VTT               | _ وتسوجي، تتسورو                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| VTT<br>VTT<br>VTT<br>VTT        | الم وتسوجي، تتسورو السادلي الالانويكي، تتسورو السادلي الالانويكي الالانويكي الالانويكي، تتسورو |
| VTT<br>VTT<br>VTT<br>VTT<br>VTE | _ وتسوجي، تتسورو                                                                                                                                                                                                                                                                            |

| ۷۳٤ | _ وودهام، اَدمــــــــــــــــــــــــــــــــ |
|-----|------------------------------------------------|
| 777 | _ ويل، إريك                                    |
| 777 | _ ويل، سيمون                                   |

## حرف الياء

| ۸۳۸       | _ ياسبرز، كارل                                                                                                            |
|-----------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٧٤٠       | ـ ياغر، فرنرــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                |
| ٧٤٠       | ـ اليافعي، عفيف الدين أبو محمد عبد الله الله الله اليافعي، عفيف الدين أبو محمد عبد الله الله الله الله الله الله الله الل |
| ٧٤٠       | _ ياكوفنكو، بوريس                                                                                                         |
| ٧٤٠       | _ يامبليخوس الخلقيسي                                                                                                      |
| V         | _ يامُناكاريا                                                                                                             |
| V         | _ يانكيليفتش، فلاديمير                                                                                                    |
| <b>73</b> | _ يحيى بن البطريق                                                                                                         |
| V         | _ يحيى بن جرير التكريتي Yehyâ Ibn Jarîr Takrîtî                                                                           |
| <b>73</b> | _ يحيى بن عدي، أبو زكريا Yahyâ Ibn 'Adî, Abû Zakarîyâ                                                                     |
| V 2 Y     | _ يعقوب البردعي                                                                                                           |
| V 2 Y     | _ يعقوب الرهاوي                                                                                                           |
| 737       | _ يعقوب المتزيــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                            |
| ٧٤٣       | _ ین کوانغ                                                                                                                |
| 737       | _ ين يوان                                                                                                                 |
| 737       | _ يهودا بن لاوي                                                                                                           |
| 737       | ـ يواكيم الفيوري                                                                                                          |
| ٧٤٤       | _ يوحنا الباصولي                                                                                                          |
| ٧٤٤       | ـ يوحنا الجندونيــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                            |
| V £ £     | ـ يوحنا الدمشقيّ، القديس                                                                                                  |
| ٥٤٧       | _ يوحنا دي لاروشيل                                                                                                        |
| ٥٤٧       | ـ يوحنا دي نوڤا مودو                                                                                                      |
| ٥٤٧       | _ يوحنا الرويسبروكي                                                                                                       |
| ٧٤ ٥      | _ يوحنا الريباوي                                                                                                          |
| ۷٤ o      | _ يوحنا السالسبوري                                                                                                        |
| ٧٤٦       | _ يوحنا السيشفيليــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                           |
| 737       | ـ يوحنا فم الذهب، القديس                                                                                                  |
| ٧٤٧       | _ يوحنا اللايدنيـــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                           |
| ٧٤٧       | _ يوحنا الميركوريــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                         |
| ٧٤٧       | _ يوحنا النحوي                                                                                                            |
| ٧٤٧       | _ يودل، فريدريش Jodl, Friedrich                                                                                           |
| ٧٤٧       | _ يورغنسن، يورغن                                                                                                          |
| ٧٤٧       | _ يوستينوس، القديس                                                                                                        |

٧٩٩ الفهارس

| ٨٤٧ | Youchkevitch, Pavel | ـ يوشكيفتش، باڤل                      |
|-----|---------------------|---------------------------------------|
| ٨٤٧ | Julien D'écane      | _ يوليانوس الإقلانومي                 |
|     |                     | _ يوليانوس الجاحد                     |
| ٧٠٠ | Youlina, Nina       | _ يولينا، نينا                        |
| ۷٥٠ | Junge, Joachim      | ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
|     |                     | _ بی تسینغ                            |



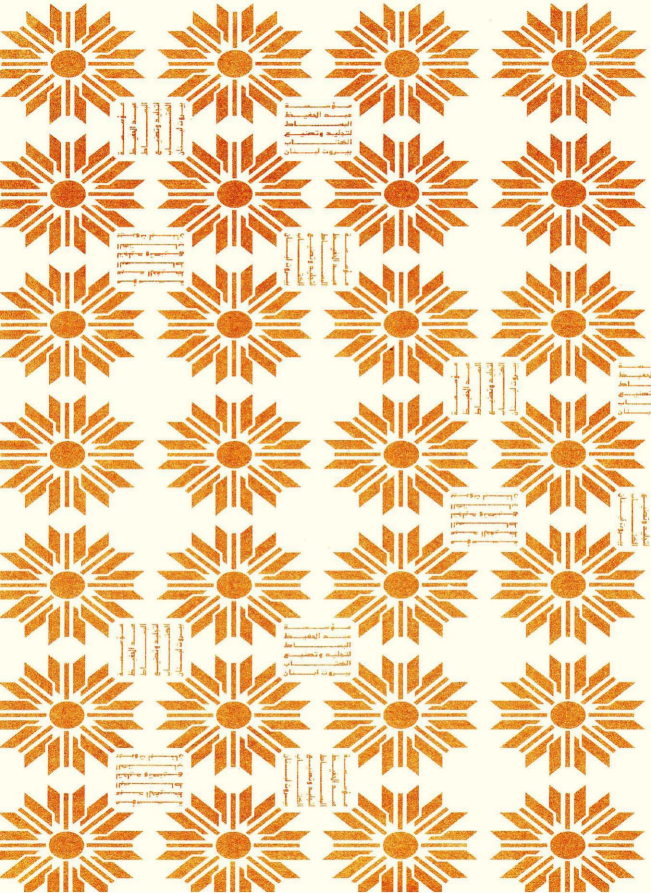
# الموسوعة الفلسفية وضع لجنة من العلماء والاكاديميين السوفياتيين

ترجمة س<mark>مير كرم</mark> باشراف : م روزنتال ب يودين

الفلسفة \* مصطلحات الفلسفة \* تاريخ الفلسفة \* مصطلحات الفلسفة واعلامها \* علم الاجتماع واتجاهاته المعاصرة \* علم النفس \* الاقتصاد السياسي \* المنطق الصوري والرمزي والجدلي \* النظريات العلمية الحديثة \* علم الجمال وفلسفة الفن \* اعلام الفكر الثوري وحركاته .. الخ .

\* \* \*

إن العمل الذي تضعه الدار بين يدي القارىء ـ بعد جهد شاق وطويل ـ يمثل مفهوماً جديداً لمعنى الموسوعة . فالعادة « الأكاديمية » المألوفة أن تـدعي الموسوعات « الحياد » ازاء القضايا والمفاهيم والمصطلحات التي تطرحها . وهو حياد يخفي اتجاهاً يتغلغل في التفصيلات والمعطيات ولا يراد للقارىء أن يكتشفه مباشرة . أما الموسوعة الحالية فإنها لا تخفي اتجاهها ، بل تقدمه للقارىء في كل مادة تعالجها دون مواربة ، والاتجاه هنا هو المادية الجدلية . والموسوعة مزودة بفهرسين ، واحد بالفرنسية والآخر بالانكليزية ، حيث يمكن للقارىء مراجعة المادة بأي من هاتين اللغتين .





أول معم من نوعه في لعربية ، جامع للغلاسفة والمناطقة والمتنكمين والدهوتيت والمقونين من من البدايات الأولى للغلسفة في الهند والصين ثم في اليونان ومن جميع البلدان ، منذالبدايات الأولى للغلسفة في الهند والصين ثم في اليونان وصولاً إلى العَصْرا لما ضر. وتمنذا لرقع الجغرافية التي يغطيها من المرق الأقصى لى أميرًا للاتينية ، مورًا بأوروبا لهزيتية ولمرقية وبالولايات المتحدة وبالعالمين لعربي والاسلامي .

هذا لمجم لا يضمّ جميع الأموات مِن الفلاسفة فحسُب ، بل كذلك الأحياء منهم ، وبينسع مِمالاً واسعًا لعرض آرائهم ومذاهبهم ، حتى وإن كان تطوّر بعضهم لم يكتمل .

لهذا لمبعم ميزتان ينغرد بهما: فالمواد الرئيسية فيه موقعة باسماد محرّيها، وهم في الغالب دارسون اختصاصيّون أو اُساترة مديّتون في جامعات شي من العالم ، كما اُن المواد المتعلّقة بمثاهيرالفلاسفة خمّت به احكام و منتقيات ممّا قاله فيهم مشاهير آخرون اُد نقّاد ودارسون في مختلف حقب التاريخ ، ولاتتيّز هذه الإحكام الترّع فحسُب، بل كذلك بالتضاد والتناقض ، ممّا يستج للقارى منكوين راي ادق واكثر أيضافاً بالطابع النقديّ والجدليّ عن كل فيلسون .



دَارُ الطَّالِيعَةَ للطِّهَاعَةَ وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّتُ وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّ